
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 50 (1960)

Heft: 3

Artikel: Heiliger Geist, Kirche und Amt [Schluss]

Autor: Küry, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404380

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


150

Heiliger Geist, Kirche und Amt
(Schiusa)

C. Der Heilige Geist und das kirchliche Amt

These 7. Im neutestamentlichen Zeugnis zeichnen sich im wesentlichen

drei Gruppen von kirchlichen Ämtern oder Diensten ab: a) die im
engeren Sinne pneumatischen Ämter (Apostel, Propheten, Lehrer);
b) die charismatischen Dienste (Krankenheilungen, Zungenreden,

Leitungen); c) die geordneten Gemeindeämter (Episkopen, Alteste,

Diakone). Sie unterstehen alle der Autorität der Apostel und gelten in
der Regel als vom Geist gesetzt.

Wir möchten diesem Abschnitt zunächst eine Feststellung von
grösster methodischer Wichtigkeit vorausschicken : Es scheint uns
ein unmögliches Unterfangen zu sein, aus den neutestamentlichen
Texten rein exegetisch, unter Umgehung jeder dogmatischen
Besinnung, direkt ablesen zu wollen, was das kirchliche Amt ist, und
auf diesem Wege aus den spärlichen neutestamentlichen Aussagen
gleichsam ein Vorbild für das Amt der heutigen K irche rekonstruieren
zu wollen. Wer diesen Versuch unternimmt und dabei stehen bleibt,
verfällt entweder der Schwärmerei oder der Kasuistik. Es muss uns
vielmehr bei der theologisch-dogmatischen Besinnung auf das kirchliche

Amt ebenfalls grundlegend darum gehen, den nur im Glauben
einzusehenden Grund, auf dem im N.T. diese Aussagen gemacht
werden, zu explizieren. Das aber kann nur geschehen auf Grund einer
systematisch durchgreifenden Besinnung auf das Wesen der Kirche
selbst, wie wir eine solche im Abschnitt B zu skizzieren versucht
haben, insbesondere aber durch eine möglichst sachgetreue Würdigimg

der Vertikale, in der die Kirche und ihr Amt vom kirchen-
schöpferischen Handeln Christi und vom Heiligen Geist her wesentlich

stehen. Unter diesem Gesichtspunkt wollen die folgenden
Ausführungen über das kirchliche Amt verstanden sein.

Zunächst wird man sich, wenn man an die neutestamentlichen
Texte herantritt, davor hüten müssen, der ganzen Vielfalt und
Mannigfaltigkeit der dort bezeugten Ämter und Dienste Gewalt anzutun
und sie von einer konfessionellen oder dogmatischen Vorentscheidung

her in ein Schema pressen zu wollen. Indessen scheinen sich im
neutestamentlichen Zeugnis doch drei Gruppen von Ämtern und



— 151 —

Diensten deutlich voneinander abzuheben, wobei die Grenzen im
einzelnen durchaus fliessend bleiben, nämlich: - wie wir sie nennen
möchten - die pneumatischen Ämter im engeren Sinn, die charismatischen

Dienste und die geordneten Gemeindeämter. Ihnen allen ist
gemeinsam, dass sie der Autorität der Apostel untergeordnet sind
und in der Regel, wenn auch nicht durchgehend mit derselben
Deutlichkeit, als vom Heiligen Geist gesetzt gelten. Als pneumatische
Ämter kommen in Betracht die Apostel im allgemeinen Sinn (also
nicht nur die 12 und Paulus, sondern die von Gemeinde zu Gemeinde
ziehenden Missionare), die Propheten, Lehrer und Evangelisten, die
weissagend, katechisierend oder missionierend das Wort auslegen,
ebenso die Hirten. Sie sind vom Geist oder nach Eph.4, 11, vom
erhöhten Christus eingesetzt, nicht aber von den Aposteln.Neben diesen
pneumatischen Ämtern stehen die charismatischen Dienste: die
Gabe der Wundertaten, Krankenheilungen, Hilfeleistungen,
Leitungen, Zungenreden usw. Vom Geist unmittelbar gewirkt, stehen
sie, wie aus I. Kor. 12 und Rom. 12 hervorgeht, unter der Autorität
des Apostels. lharismata können, wenn sie sich als dauernd erweisen,
in die Nähe fier geordneten Gemeindeämter rücken oder mit ihnen
zusammenfallen. Geordnete Gemeindeämter endlich sind die der
Vorsteher, Hirten, Bischöfe, Presbyter, Diakone. Bekanntlich hat
Hatch diese Ämter als uncharismatische aus den allgemein-soziologischen

Voraussetzungen der hellenistischen Umwelt erklären und
sie als reine Vcrwaltungsämter verstehen wollen. Harnack ist ihm
darin z.T. gefolgt l). Diese Sicht ist heute von der protestantischen
Forschung aufgegeben worden wie überhaupt die ganze, etwas
oberflächliche Gegenüberstellung von Amt und Geist. Es wird mehr und
mehr zugegeben, dass die Träger der geordneten Ämter durchaus
auch als Pneumatiker bezeugt werden und umgekehrt, dass Charis-

matiker Amtsträger werden können 2).

Auffällig ist es allerdings, dass ausgerechnet die Ordnungsämter
sich in der Frühkirche als die eigentlich apostolischen durchsetzten.
Dieser Vorgang steht - auf die Amtsbezeichnung (speziell der Epis-
kopen und Diakone) gesehen - in einer gewissen Analogie zum
Apostolat : wie nämlich «Apostel» ursprünglich ein leeres Beziehungswort
ist, das seinen Inhalt erst bekommt durch den Sendenden, so sind
die Episkopen unti Diakone und mit Abstand auch die Presbyter -

') Olof Linton: Das Problem dei- Urkirche in der neueren Forschung.
Uppsala 1932.

-) Wilhelm Michaelis: Das Ältestenamt. Bern 1053. S. 03 ff.



— 152 —

als Bezeichnung für mehr verwaltungstechnische Ämter - leere

Beziehungsworte, die der Füllung noch harren und diese tatsächlich erst
aus dem Gesamtzusammenhang des Lebens der Kirche empfangen.

Auffällig ist auch, dass die beiden erstgenannten Gruppen, die

pneumatischen Ämter und charismatischen Dienste, sehr bald
verschwinden - und wir meinen : sehr zum Schaden derKirche. Jedenfalls
muss eine wirklich umfassende theologische Besinnung auf das kirchliche

Amt dieser Sachlage voll Rechnung tragen und diese beiden

Gruppen zum mindesten als offene Möglichkeiten neben der dritten
bestehen lassen, wozu aber sofort zu bemerken ist, dass sie auch in
einem geordneten Verhältnis stehen müssen zum apostolischen
Gemeindeamt.

In welchem Sinn aber kann das geordnete Gemeindeamt als

apostolisch bezeichnet werden Ì

These 8. Nur für die letzte Gruppe wird die Einsetzung durch

Apostel oder Apostelstellvertreter und damit der christologisch-aposto-
lische Stiftungszusammenhang bezeugt. Diese Einsetzung erfolgt durch

Handauflegung, die als «sakramentale» Übertragung des

Amtscharismas gilt. Da die übertragene Vollmacht nur eine ist (die abgeleitet

apostolische), ist auch das kirchliche Amt bei aller Vielfalt seiner
Dienste nur eines.

Harnack 1) hat die These vertreten, dass die katholische Kirche
ihre Entstehung im wesentlichen drei normgebenden Faktoren zu
verdanken habe : der Festlegung des Schriftkanons, der Aufstellung
einer régula fidei als Inbegriffder Überlieferung und dem Aufkommen
des sogenannten monarchischen Episkopates, und er meint das so,
dass diese Entwicklung eine Fehlentwicklung war und den Abfall
vom ursprünglichen Evangelium einleitete. Heute denken
massgebende protestantische Theologen anders: die Kanonbildung ist
erfolgt, so wird heute etwa gesagt, weil die Schriften des N. T. in diesem
und keinen andern Umfang Providentia Dei oder durch Christus als

dem rex scripturae sich der Kirche «imponiert» haben, ebenso die

régula fidei, die in ihrem Ursprung auf die Schrift zurückgeht und den
erhöhten Herrn zu ihrem Urheber hat. Nicht aber wird dieser göttliche

Ursprung vorausgesetzt für das Bischofsamt, beziehungsweise
für das kirchliche Amt überhaupt. Es ist aber nicht einzusehen,

warum das - auf dem Boden dieser Überlegungen - nicht auch für das

*) Adolf Harnack: Lehrbuch der Dogmengeschichte. Tübingen 1909,
Bd. I. S. 353 ff.



— 153 —

Amt möglich sein sollte x) Klar muss allerdings sein, dass eine
solche Ableitung des apostolischen Amtes aus der in der Kirche
waltenden Vorsehung Gottes oder aus dem Willen des erhöhten Christus
als Begründung niemals genügen kann, so sehr sie ihr relatives Recht
haben mag. Es bedarfdazu eines Schriftbeweises. Voraussetzung eines
solchen ist allerdings, dass die neutestamentlichen Aussagen über das
Amt nicht nur als historische Beschreibungen dessen verstanden
werden, was in der Urgemeinde geschah, sondern als echte Zeugnisse,
die mit zum Kerygma gehören. Dass aber das Amt - wie die Kirche,
sofern diese ein nur im Glauben zu erfassendes Offenbarungsereignis
ist - ein wesentlicher Bestandteil der Botschaft ist, das kann und
muss gesagt werden, weil - mögen im einzelnen noch manche Fragen
offen bleiben - die Ämter der dritten Gruppe auf eine unmittelbare,
willentliche Einsetzung durch die Apostel zurückgehen und dadurch in
jener Vertikale stehen, von der oben die Rede war.

Die Einsetzung der verschiedenen Amtsträger - der
Apostelstellvertreter Timotheus und Titus, der Episkopen und Presbytererfolgt

- wie die der sieben Männer - durch Handauflegung. Das ist
ein zweiter, wichtiger Punkt. Die Handauflegung 2), die im N.T.
sonst noch für Krankenheilungen und Segnungen bezeugt wird, ist
nach antik-biblischer Grundauffassung mehr als nur ein Sinnbild, sie
ist ein Akt realer Kraftübertragung (ein «sakramentaler Akt», wie
Harnack formuliert), aber sie ist weniger als die Hauchung, die nur
Gott zukommt. So ist auch die Vollmacht, die übertragen wird, eine

zwar abgeleitete, delegierte, nämlich abgeleitet von der, diedieApostel
von ihrem Herrn empfangen haben, aber deswegen nicht weniger
oder eine andere Vollmacht: sie ist Verkündigungsvollmacht, die
sich differenziert in die Weihe-, Lehr- und Leitungsgewalt.

Diese Vollmacht empfangen grundsätzlich alle Amtsträger, die
der Handauflegung durch die Apostel teilhaftig werden. Es ist darum
eine falsche Ausdrucksweise, zu sagen, dass nur die Bischöfe Nachfolger

der Apostel seien - ganz abgesehen davon, dass auch diese nicht
eigentlich «Nachfolger der Apostel» sind, sondern - wie das Triden-
tinum noch formuliert3) - «an die Stelle der Apostel getreten sind»,
nämlich als die von ihnen Bevollmächtigten. Aber eben, das gilt

') Ernst Kinder: Schrift und Tradition. Im Sammelband : Die Katholi-
zität der Kirche, Stuttgart 1957.

2) Vgl. Eduard Lohso: Die Ordination im Spätjudentum und im Neuen
Testament. Göttingen 1951.

3) sessio XXIII, cap. 4.



— 154 —

dann auch von den Presbytern, insofern auch sie die apostolische
Vollmacht empfangen haben. Wie immer die schon sehr früh
hervortretende Trias - Episkopen, Presbyter und Diakone - historisch zu
erklären ist, mit Joseph Langen meinen wir, dass historisch-exegetisch

kein Hindernis besteht, anzunehmen, dass allen, die die

Handauflegung empfangen haben, die uneingeschränkte
Amtsgewalt, nach späterem kirchlichem Sprachgebrauch, die bischöfliche
Amtsgewalt übertragen worden ist, so dass also die bischöfliebe
Amtsgewalt nicht aus der presbyterisch-kollegialen als deren Spitze
hervorgegangen, sondern umgekehrt die priesterliche Amtsgewalt eine

Abzweigung aus der bischöflichen wäre. Das Entscheidende aber ist,
dass zwischen Episkopat und Presbyterat, die in der
Apostelgeschichte ja noch identisch sind, kein wesentlicher Unterschied
besteht. Der Unterschied, wie er sich später zwischen Episkopat und
Presbyterat herausgebildet hat, ist - wie Reusch formuliert - nicht
ein solcher des Wesens, sondern des Umfangs der Amtsgewalt. Um
diesen Sachverhalt haben die Kirchenväter noch gewusst, so Hierony-
mus, der die Frage stellt: «Denn was tut - von der Ordination
abgesehen - der Bischof, was nicht auch der Priester tut?», um dann
fortzufahren: «Wie also die Priester wissen, dass sie nach kirchlicher
Gewohnheit demjenigen, der ihnen vorgesetzt ist, unterworfen sind,
so müssen die Bischöfe wissen, dass sie mehr infolge der Gewohnheit
als auf Grund einer Anordnung des H errn mehr sind als die Priester. »

Und ähnlich Chrysostomus : «Auch die Priester haben die Lehrgewalt
empfangen und die Vorsteherschaft in der Kirche. Nur durch die
Vollmacht, zu ordinieren, scheinen die Bischöfe vor den Priestern
etwas vorauszuhaben1).» Ein nicht zu übersehender Hinweis auf
die wesenhafte Einheit des apostolischen Amtes ist endlich auch die

Tatsache, dass der ordo in seiner Abstufung als Diakonats-, Priester-
und Bischofsweihe bis heute als ein Sakrament gilt.

Auch Titus und Timotheus nehmen in dieser Beziehung keine
andere Stellung ein. Ihre Besonderheit liegt darin, dass sie als Apostelstell

Vertreter nicht an bestimmte Gemeinden gebunden sind, sie

nehmen nach späterem kirchlichen Sprachgebrauch die Stellung von
«apostolischen Vikaren» ein. Allerdings ist möglich, ja sogar
wahrscheinlich, dass die besonderen Funktionen, die ihnen nach den
Pastoralbriefen zugedacht waren (wie die Überwachung der Lehre, Ein-

') Zitiert nach Joseph Langen: Geschichte der römischen Kirche. Bonn
1881. Bd. I, S. 79. Hieronymus, ep. 14(i. Chrysostomus, Horn. I I.



— 155 —

Setzung von Gemeindevorstehern, Ausübung der Disziplin) später
auf die inhaltliche Ausgestaltung des bischöflichen Amtes eingewirkt
und seine Überordnung über das Priesteramt, die aber kirchlichen
Rechtes ist, mitbestimmt haben.

So undurchsichtig die historischen Zusammenhänge im
einzelnen sind, so klar und unzweifelhaft ist es, dass nach dem biblischen
Zeugnis diese Ordnungsämter und nur sie auf den Stiftungswillen
der Apostel (und nicht bloss auf ihr Wort und ihre Autorität) zurückgehen

und dass darum nur sie im strengen Sinne als «apostolisch»
bezeichnet werden können. Das aber heisst, dass nur sie durch die
Apostel im christologischen Stiftungsziisammenhang stehen, in dem
die Kirche als Ganzes ihr Leben hat. Dieser christologische
Stiftungsziisammenhang wird aber missverstanden, wenn er nur in der
geschichtlichen Horizontale gesehen wird, als ob es eine kontinuierliche
Linie, eine Art «goldener Kanal» für den Strom der Amtsgnade von
Christus über die Apostel zu den kirchlichen Amtsträgern gäbe -
wogegen sich Erzbischof Rinkel in seiner Auseinandersetzung mit
Bischof Gore mit Recht gewendet hat1). Dieser christologische
Zusammenhang ist grundlegend ein vertikaler, der als solcher erst in
Kraft und Geltung tritt, durch den Heiligen Geist, der der Kirche
einwohnt. Darum muss gelten :

These 9. Diese «horizontale» Übertragung des Amtes wird in ihrem
chrislologisch-apostolischenSliftungszusammenMng erst wirksam durch
die auf Grund von Joh. 20,21 erfolgende Anrufung und
Vergegenwärtigung des Heiligen Geistes, der in der « Vertikalen» als Person die
Gabe des Amtsgeistes wirkt.

Zunächst ist zuzugeben, dass sich im N.T. keine direkten
Anhaltspunkte dafür finden, dass die Handauflegung bei Amtsübertragungen

durch Anrufung des Heiligen Geistes erfolgt ist oder gar
im Glauben vollzogen wurde, dass durch die Handauflegung der
Heilige Geist «mitgeteilt» werde. Wohl ist I.Tim. 4, I4und IL Tim.1,6
die Rede vom Charisma, das Timotheus durch Handauflegung
empfangen hat, aber dass das geschehen ist durch Anrufung des Heiligen
Geistes, wird nicht gesagt. Auch wird nie Bezug genommen auf
Job. 20, 21. Allerdings gehen die Zeugnisse der kirchlichen Tradition,
dass der ordo unter Anrufung des Heiligen Geistes vollzogen wurde,

') Erzbischof Dr. A. Rinkel: Internationale kirchliche Zeitschrift, 195:i,
S. 222.



— 156 —

in die früheste Zeit zurück, bis zu Hippolyt, der eine ausführliche
Darstellung des Ritus der Priester- und Bischofsweihe gibt. Und wir
meinen, dass die Kirche auch hier richtig gesehen hat und in ihrer
Liturgie früher als in der Dogmatik den Grund-S&tz expliziert hat,
auf dem die neutestamentlichen Aussagen über das Amt letzterdings
beruhen und der sie in ihrer ekklesiologischen Tiefendimension erst

einsichtig werden lässt. Dann aber, wenn es sich um eine echte

Explikation des Grundes, auf dem das neutestamentliche Zeugnis vom
Amte, insbesondere dasjenige der Pastoralbriefe, steht, handelt, kann
es nicht mehr genügen, zu sagen, dass die Ordination «sinnvoller»
Weise unter Anrufung des Heiligen Geistes geschehen soll, sondern es

muss gelten : die Handauflegung zur Übertragung der apostolischen
Vollmacht kann nicht anders erfolgen als durch Anrufung des

Heiligen Geistes in der besonderen Ordnung und Gestalt, in der er nach
Joh. 20 den Aposteln zuteil geworden ist. Und da diese Anrufung
ihrer Erfüllung gewiss sein darf, darf sie auch erfolgen mit den Worten
des erhöhten Herrn selbst, die zugleich eine Zusage sind : empfange
den Heiligen Geist! Das bedeutet allerdings nicht, dass der Geist

«übertragen» wird - übertragen im Sinne des christologisch-apo-
stolischen Stiftungszusammenhanges wird die Vollmacht -, sondern
dass diese Übertragung unterstellt wird unter die Vertikale der Geist-

Sendung, in der die Vollmacht erst wirksam wird. Die Sendung des

Geistes, die an den Aposteln urbildlich und an den kirchlichen
Amtsträgern abbildlich (sakramental) erfolgt, ist eine ewige, nämlich eine

ewig-gegenwärtige, die sich quer durch die Zeiten der Kirche
hindurch ereignet, so wahr Christus der Kirche als ihr Herr ewig
gegenwärtig ist und der Heilige Geist der Kirche dauernd einwohnt. Die
Sendung des Geistes aus der Vertikale, die durch den erhöhten
Christus selbst erfolgt, macht die Amtsträger erst zu solchen seiner

Kirche und stellt sie mit ihrer Vollmacht hinein in das Geheimnis
ihres trinitarischen Lebens, zu dem sie ihrerseits durch die Verkündigung

in Wort und Sakrament die Voraussetzung zu schaffen haben.

Wir kommen zum Schluss : die gratia gratis data - um diese sinnvolle

Unterscheidung der römisch-katholischen Theologie hier
aufzunehmen -, die dem Träger des kirchlichen Amtes durch den Geist
zuteil wird, setzt ihn in den Stand, seinen apostolischen
Verkündigungsauftrag in Wort und Sakrament wirksam zu erfüllen, nämlich



— 157 —

als Diener Christi und Organ der Gemeinde und so die Voraussetzung
für das Wirken des Heiligen Geistes in der Gemeinde zu schaffen. Sein
Amt ist und bleibt darum, auch wenn er persönlich immer wieder
versagt, in Gott gegründet. Aber letzterdings wird sein Amt dochohne
die Verheissung wahrer Erfüllung bleiben, wenn er nicht, durch
denselben Geist, der der ganzen Gemeinde und auch dem Amtsträger
selbst als Glied der Gemeinde durch Taufe und Firmung gegeben ist,
unaufhörlich ringt um die gratia gratum faciens, darum nämlich,
dass das, was er verkündet, in ihm selbst Wirklichkeit werden darf.
Und darin, dass den kirchlichen Amtsträgern beides gegeben und
zugleich aufgegeben ist und beides doch nur eines ist, eine Gnade, ein
Geist, liegt die unvergleichliche Würde und Hoheit des kirchlichen
Amtes, die seinen Trägern immer wieder nur Anlass geben kann, in
tiefster Demut das Wort des Apostels zu beherzigen : «Vernachlässige
die Gnadengabe nicht, die dir durch Weissagung unter Handauflegung

der Ältesten verliehen worden ist.» (I.Tim. 4, 14.)

Bern Urs Küry


	Heiliger Geist, Kirche und Amt [Schluss]

