
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 50 (1960)

Heft: 2

Artikel: Heiliger Geist, Kirche und Amt

Autor: Küry, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404376

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 107 —

Heiliger Geist, Kirche und Amt ')

A. Der Heilige Geist

These 1 : Der Heilige Geist ist in seinem Wirken in A mt und Kit che

nur zu verstehen, -wenn an seiner wesenhaften Gottheit und
Personhaftigkeit im Sinne des Trinitätsdogmas festgehalten wird. Andernfalls
wird das Wesen der Kirche als opus trium wie der göttliche Ursprung
des Amtes 2) verkannt.

I. Wenn wir vom Heiligen Geist und seiner Bedeutung für Kirche
und Amt reden wollen, so haben wir ihn in seinem Wirken, in seinem
Geschehenscharakter ins Auge zu fassen. Aber in eben diesem seinem
Geschehenscharakter kann der Heilige Geist nur verstanden werden,
wenn mit dem Dogma festgehalten wird an seiner wesenhaften Gottheit

und Personhaftigkeit, genauer: an seiner Homousie mit dem
Vater und dem Sohne und an seiner hypostatischen Selbständigkeit
in dem einen, dreieinigen Gott. Denn wenn der Heilige Geist sich
offenbart, geschieht das Unerhörte, dass - um zunächst diese

allgemeine Formulierung zu wählen - Gott aus sich selbst heraustritt, um
in einem geschöpflichen Geschehen, das nicht er selbst ist, das zu werden,

was er in sich selbst ist. Das aber heisst : Gott offenbart sich im
Heiligen Geist so, dass er einerseits ganz bei sich selbst bleibt und andrerseits

in einem Geschehen präsent wird, das nicht er selber ist. Der
Heilige Geist ist der Atem Gottes, in dem der Atmende selbst gegenwärtig

ist, ohne doch selbst dieser Atem zu sein. Dieses schwer zu
fassende Geheimnis bleibt aber nur gewahrt (wenigstens in bezug auf
den ersten Satzteil), wenn mit dem Dogma gesagt wird: der Heilige

x) Vorliegender Aufsatz ist dio Wiedergabe eines Diskussionsvortrages,
der der VII. internationalen altkatholischen Theologenwoche in Solothurn
vorgelegt wordon ist, während die übrigon Referenten dasselbe Thema
exegetisch und dogmongeschichtlich behandelten (vgl. Berieht IKZ lüliO, 1. Heft,
S.48 ff.). Die besonderen Umstände dieser Tagung machten es notwendig, die
dogmatischen Erörterungen möglichst knapp zu fassen. Infolgedessen war es

nicht möglich, zu unseren Darlegungen - wie es wünschenwert gewesen wäre -,
die nötigen systematischen und auch exegetischen Begründungen zu erbringen.

Der Verfasser musste sich vielmehr damit begnügen, lediglich die
Konturen seiner Grundauffassung zu skizzieren. Er behält sich deren Begründung
und Präzisierung für eine spätere Publikation ausdrücklich vor.

2) Der Begriff des Amtes wird im folgenden immer im ursprünglichen
Wortsinn verstanden: Als Gefolgschaft, Beauftragung und Bevollmächtigung
durch einen Herrn.



- 108 —

Geist ist Gott, hat das Sein, hat das Wesen Gottes. Er ist nicht bloss

eine Erscheinung, eine Kraft, eine Wirkung oder Seinsweise Gottes.
Damit allerdings, dass das Dogma die wesenhafte Gottheit des Geistes

aussagt, geht es über das Zeugnis der Schrift hinaus. Denn die Schrift
spricht vom Geist immer nur heilsgeschichtlich und bezeugt ihn stets

nur als Akt. nie aber als Sein oder Wesenheit. Und doch sagt das

Dogma nicht etwas anderes als die Schrift, auch nicht in dem Sinne,
dass es aus den heilsgeschichtlichen Aussagen der Bibel
metaphysische Sätze ableiten würde. Der Satz von der wesenhaften Gottheit

des Geistes ist nicht ein abgeleiteter, sondern - wie alle echten
Sätze der Dogmatik - ein Grund-Satz l), nämlich ein Satz, durch den
der Olaubens-Gnmrf, auf dem die Bibel ihre Aussagen macht, expliziert

wird. Um in der Terminologie Kants zu reden: dieser Satz ist
nicht ein synthetisches, sondern ein analytisches Urteil, durch das

nach dem Prinzip der fides quaerens intellectum die biblischen
Aussagen nicht erweitert, sondern erläutert werden.

Inhaltlich aber wird mit dem Bekenntnis zur wesenhaften Gottheit

des Heiligen Geistes eine Entscheidung von grösster Tragweite
vollzogen : zwei grosse, noch heute sehr wirksame Fläresien werden
damit zurückgewiesen, nämlich der pneumatologische Subordina-
tianismus und dei' pneumatologische Modalismus. Für den ersteren,
die sogenannte «pneumatomachische» Irrlehre, ist der Heilige Geist
eine rein geschöpfliche Grösse, eine Kraftwirkung Gottes oder des

erhöhten Christus. Es wäre ein leichtes, anhand der dogmatischen
Lehrbücher der letzten Jahre nachzuweisen, wie verbreitet dieses

pneumatomachische Missverständnis des ffeiligen Geistes ist, selbst
bei Theologen, die grundsätzlich am altkirchlichen Dogma festhalten
möchten. Viel sublimer und darum gefährlicher ist der pneumatologische

Modalismus, wie er vor allem durch Hegel und Schleiermacher

in das neuere theologische Denken Eingang gefunden hat.
Dieser möchte im Heiligen Geist nur eine Seinsweise, einen Akt der

Selbstsetzung, der Selbstbestimmung Gottes sehen - das ist er,
innertrinitarisch gesehen, natürlich auch. Aber wenn das und nur das,

und wenn es zudem für das opus ad extra gesagt wird, so heisst das,
dass der Heilige Geist eine vielleicht geschichtsmächtige, aber mehr
oder weniger unpersönliche göttliche Setzung in dieser Welt ist, die
in einer geheimnisvollen Geschichtsdialektik von Gott ausgeht und
zu ihm zurückkehrt, ohne dass er selbst, als Person, in ihr präsent

l) Karl Barth: Kirchliche Dogmatik I, 1. S. 489 ff.



— 109 —

wird. Beide Missverständnisse müssen sich aber im Denken über die
Kirche und das Amt verhängnisvoll auswirken: Denn wenn der Heilige

Geist nur eine geschöpf liehe Kraft ist und nicht Gott selbst,
dann kann der Geist, der der Kirche gegeben ist. ihr wohl eine
notwendige, wenn auch nur vorübergehende Hilfe, aber niemals ihr
bleibender Seinsgrimd sein, l'nd wenn andrerseits der Geist nur eine

Setzung Gottes ist, die bestimmt ist, die Welt zu Gott zurückzuführen,

dann ist die Kirche höchstens ein Organ, in dem der Geist
wohnt wie die Seele im vergänglichen Leib, ein Organ für den
kirchlichen «Gemeingeist», wie der Ausdruck der von Hegel beeinflussten

Theologen charakteristischerweise lautet, der sich dann vom !e-

meingeist, wie er z.B. auch in einem bestimmten Volkstum Gestalt
annehmen kann, grundsätzlich nicht mehr unterscheidet l).

Die positive Konsequenz aber, die sich aus der Zurückweisung
der pneumatomachischen und modalistischen Deutung des Heiligen
Geistes für das Verständnis der Kirche und des Amtes ergibt, ist die,
dass sie grundsätzlich als opum trium (Tertullian) verstanden werden

muss, als Werk des dreieinigen Gottes selbst, dessen dritte Person der

Heilige Geist ist. Als dieses opus trium aber gehört die Kirche in das

Offcnbarungsgeschehen hinein, ist sie selbst - auf ihr innerstes Wesen

gesehen - ein Offenbarungsereignis, wie auch das Amt der Kirche,
sofern es vom Geist gewirkt ist, als göttlichen Ursprungs, als res juris
divini zu gelten hat. Nur für eine Theologie, die im Geist bloss eine

Kraft oder Seinsweise Gottes sieht, sind diese Sätze unannehmbar.
Wenn aber der Satz von der wesenhaften Gottheit des Geistes zu
Recht besteht, dann behält er seine Geltung auch dort, wo von seinem

Wirken in Kirche und Amt die Rede ist. Damit kommen wir zur
zweiten These, die eine Explikation des zweiten Teiles des Satzes

gibt, in dem wir das Geheimnis des Heiligen Geistes ausgesprochen
fanden, dass nämlich der Heilige Geist sich als das Innerste Gottes
offenbart in einem Geschehen, das nicht er selbst ist.

These 2: Das Geheimnis des Wirkens des Heiligen Geistes ist
identisch mit demjenigen seiner persönlichen Herabkunft. Diese erfolgt
mit der Inkarnation Christi und bleibt an seine Person und an sein

Werk gebunden, um sich erst an Pfingsten auf die von Christus erlöste

Menschheit, die seine Kirche ist, auszuweiten.

') Otto Henning Nebe: Deus Spiritus Sanctus. Beiträge zur Förderung
christlicher Theologie. 1939.



— 110 —

2. Wie imd wann kommt der Heilige Geist herab Für das « Wie»
ist bedeutungsvoll, dass das hebräisch-griechische Grundwort ruach-

pneuma eine übersinnlich-sinnliche Doppelbedeutung hat. Es heisst

Geist und Wrind zugleich, und es verliert diese Doppelbedeutung nie.

Mit clem Geiste Gottes ist darum nicht eine unkörperliche Geistigkeit
Gottes im modern-spiritualistischen Sinne gemeint, sondern, wie
M. Buber sich ausdrückt, das «Urwehen Gottes», das im Winde eine
naturhafte, im Geiste eine seelenhafte Gestalt annimmt; pneuma
theou ist nach ihm zu übersetzen mit «Geistbraus Gottes»1). Dieser
übersinnlich-sinnliche Geschehenscharakter des ruach-pneuma zeigt
sich auch an den Tätigkeitswörtern, mit denen seine Herabkunft im
A.T. und N.T. beschrieben wird: Der Geist stösst, treibt den
Menschen, überfällt ihn, springt ihn an, fällt auf ihn herab, giesst sich

in sein Herz aus (nicht ein!). Sein Wirken vollzieht sich wesentlich
extra nos (in Analogie zum Christus extra nos). Dieses extra nos
bedeutet einerseits, dass der Geist Gottes sich zwar mit dem Menschengeist

verbindet, aber nicht in einer unio mystica mit ihm zusammen-
fliesst, sondern im Gegenüber zu ihm verharrt, und andrerseits, class

der Geist das so tut, dass er sich in seinem Kommen an ganz
bestimmte, naturhaft-sinnliche Vorgänge bindet. Wohlverstanden: an

Vorgänge, nicht an Dinge. Der «Geistbraus» Gottes geht -
systematisch gesprochen - nicht wie der Logos in das Sein der Schöpfung
ein, nimmt nicht das Sein der Kreatur an. er geht vielmehr ein in das

Werden der Schöpfung, in ihr genesthai.
Das ist schon deutlich - und damit kommen wir zur Frage nach

dem Wann seiner Herabkunft - Gen. 1, 2, wo es heisst: Der Geist
Gottes schwebt über den Wassern. Vom priesterlichen Verfasser
bereits als selbständige Hypostase bezeugt, ist der Geist der werdenden,

noch ungestalteten Schöpfung nahe, um sich - wie an anderen
alttestamentlichen Stellen noch deutlicher gesagt wird - mit ihr zu
verbinden als die Kraft und das Formprinzip des Lebens, ohne dass

es jedoch zu einer dauernden und wesenhaften Vereinigung mit ihr
kommt. Der Geist kann jederzeit von ihr zurückgezogen werden. In
Analogie dazu stehen die Stellen, an denen der Geist als Träger der

Heilsgeschichte, als Heilsbringer in Erscheinung tritt. Wohl
verbindet er sich im Vorgangder Inspirationvorübergehend oderdauernd
(Moses, Elias) mit Propheten und Männern des Geistes (Hosea 9, 7),

1) CL. Schmidt: Das Pneuma Hagion als Person und als Charisma.
Eranos-Jahrbuch 1945.



— Ill —

aber durchaus in dem funktionellen Sinne, dass sie durch ihn als

Organe des Bundes zur Schaffung des geheiligten Gottesvolkes
befähigt werden. Andrerseits wird auch dem alttestamentlichen Bun-
desvolk der Heilige Geist entweder erst für die Zukunft (so Ez. 36,
Joel 3) oder auch schon für die Gegenwart (Haggai 2. 5: «Mein Geist
steht in eurer Mitte») zugesagt. Aber zu einem Ausgleich zwischen all
diesen Aussagen, zwischen den Geistverheissungen an die Propheten
und an das Bundesvolk (zwischen dem «Amtsgeist» imd dem
«Gemeindegeist») oder solchen für die Gegenwart und (he Zukunft oder

gar zu einer Verbindung des Heilsgeistes mit dem Schöpfergeist
kommt es nicht. Die Geistaussagen des A.T. haben etwas Schwebendes

an sich. Nie ist die Rede davon, dass der Geist als Person mit
seinen Gaben dem Volk und seinen Organen gegenwärtig ist und
bleibt.

Das wird radikal anders im N.T., und zwar nicht dadurch, dass

der Geistbegriff ein anderer wird, sondern auf Grund der neuen
heilsgeschichtlichen Situation, die durch das Erscheinen des Messias
eintritt. Das wird schon deutlich bei Johannes dem Täufer, der als erster
die Verheissung des Geistes als Gabe der Endzeit an das ganze Volk
mit der Erwartung des kommenden Messias als des eschatologischen
Geistträgers verbindet. Vollends bezeugt die urchristliche Gemeinde

mit grosser Einmütigkeit, dass der Geist der Endzeit, der seit der
Zeit der grossen Propheten erloschen war, seinen Einzug gehalten
hat in die Gemeinde Gottes, und zwar dauernd und in seiner ganzen
Fülle, und dass das seinen Grund darin hat, dass sich der Heilige Geist

persönlich mit dem Messias in einer Weise verbunden hat, die seiner
Gemeinde seine Nähe und Gegenwart für alle Zeiten verbürgt.

Zunächst ist - um nur die wichtigsten Daten zu ei'wähnen - schon
die Inkarnation Christi nicht ohne den Heiligen Geist erfolgt.
«Empfangen vom Heiligen Geist und geboren aus Maria der Jungfrau », ist
Christus als «das vom Heiligen Geist Geborene» (wie es Mt. 1. 20 und
Lk. 1. 35 in einer auffallend neutrischen Wendung heisst), der
Geistträger schon durch seine Geburt, er wird es nicht erst nach seiner
Geburt. Seine Inkarnation ist zugleich seine Inspiration indemgrundlegenden

Sinne, dass er ganz vom Geiste sein Leben hat.
Jesus Avird also der Geistträger nicht erst in Verbindung mit

seiner Taufe im Jordan. Dort wird er als Träger des Geistes, der er

von Anfang an war, proklamiert und - darin liegt der besondere

Geschehnischarakter des Vorganges - ausgerüstet mit dem Geiste, der
ihn zur Erfüllung seines messianischen Amtes bevollmächtigt. Diese



— 112 —

Ausrüstung mit clem messianischen Amtsgeist bringt - das darf nicht
übersehen werden - eine ganz bestimmte Konkretisierung nicht nur,
sondern auch Einschränkung der ersten, grundlegenden Geist-
begabung Jesu mit sich. Als Messias designatus kann und darf er den
Geist noch nicht schrankenlos entfalten, wie er es in der eschatologischen

Zeit wird tun können, vor allem kann er ihn noch nicht anderen

mitteilen. Der Geist wird ihm so gegeben, dass er gebunden bleibt
an die Schranken seiner Fleischwerdung und seiner Erniedrigung. In
diesem Sinne kann gesagt werden, dass der Geist in der Einheit mit
der Kenosis Christi sich selbst «erniedrigt», mit Christus den Weg der

Erniedrigung geht, aber so, dass er dabei der souveräne «Herr»
bleibt. Und so geschieht es, dass der Heilige Geist den Inkarnierten
auf den Weg der Erniedrigung bis zum Tode am Kreuz führt und
in seiner Erniedrigung zugleich seine messianische Hoheit und nach
seiner Erniedrigung seine Erhöhung wirkt. So ist es der Heilige Geist,
der - um nur das Wichtigste zu erwähnen - Jesus in die Wüste und
in den Kampf mit dem Satan treibt, und der ihn bestimmt, den Todesweg

nach Jerusalem anzutreten. Er ist es aber auch, der ihn diesen

Kampf siegreich bestehen und ihn jubeln lässt. « Der Geist des Herrn
ist über mir!», und der es ihm nach Hebr. 2, 14 ermöglicht, «sich im
Tode Gott makellos darzubringen». Schliesslich ist es der Heilige
Geist, der, wie aus Röm. 11 von jeher geschlossen wurde, nach dem
Willen des Vaters das Werk der leiblichen Auferstehung am Sohne
vollzieht und den Gekreuzigten nach seiner Menschheit verklärt.
Erst nachdem Christus sein Erlöserwerk vollbracht hat, erhöht und
verherrlicht ist und nicht vorher (Joh. 7, 39), wird er als der messianische

Geistträger zum eschatologischen Geiatbringer an denen, die

an ihn glauben. Im Vollbesitze seiner Herrlichkeit sendet er den
Heihgen Geist und vollzieht an Pfingsten proleptisch die Offenbarung
des Geistes der Endzeit.

Als Sendung Christi muss aber die Geistsendung an Pfingsten
in einer dreifachen Richtung näher präzisiert werden. Einmal ist
Christus das Subjekt der Sendung : Er, der selber vom Vater gesandt
war durch den Geist und mit ihm ausgerüstet worden war zur
Vollbringung seines Erlösungswerkes, sendet ihn jetzt selbst den Seinen
als der himmlische König und Herr: er allein, in dem Sinne, dass

der Vater es nicht ohne den Sohn tut. Sodann aber ist Christus und
sein Erlösungswerk nicht nur das Subjekt und der Ausgangspunkt,
sondern auch der Weg, ja der einzige Weg, auf dem der Heilige Geist
in diese Welt persönlich eintritt. Als der von Christus Gesandte tut er



— 113 —

sein Werk so und nur so, dass er denen, die an ihn glauben, Christi
Person vergegenwärtigt und ihnen sein Werk aneignet. In diesem
fundamentalen Sinn ist der Heilige Geist, unbeschadet seiner vollen,
personhaften Selbständigkeit, der ({eist Christi (Röm. 8, 9), der Geist
des Sohnes (Gal. 4. 6). Endlich aber ist der Geist der von Christus
Gesandte darin, dass er nach der Himmelfahrt Christi in dieser Welt
Raum findet für seine persöidiche Herabkunft allein in der von
Christus erlösten Menschheit, im neuen Menschengeschlecht, in der
Kirche, die sein Leib ist. Mit andern Worten : der Heilige Geist findet
Raum in dieser Welt, indem er als jener übersinnlich-sinnliche Geistbraus

Gottes eingeht in die Kirche, die als Leib Christi ebenfalls
übersinnlich und sinnlich zugleich ist, um sich - was im alten Bund noch
nicht möghch war - mit ihr dauernd zu vereinen. Und zwar geht der
Heilige Geist in die Kirche ein, bevor er in die Einzelnen eingeht.
Der Geist Christi ist der Geist, der der Kirche und erst dann den
Einzelnen - auch den einzelnen Amtsträgern - gegeben ist.

In dieser dreifachen Bindung an Christus erfolgt die Geist-
sendung an Pfingsten. Sie ist als solche ein durchaus einmaliges
Ereignis. An Pfingsten ist der Geist herabgekommen, ein für allemal,
und zwar, wie wir mit allem Nachdruck betonen möchten : er selbst,
er persönlich, als dritte trinitarische Person, so wie im Menschen Jesus
die zweite trinitarische Person, der Sohn, zu uns gekommen ist.
Während aber Christus nach Vollendung seines Werkes wieder in
den Himmel zurückgekehrt ist, bleibt der Heilige Geist bei den Seinen,
in seiner Kirche bis ans Ende der Tage (Joh. 14, 16), um als Person
sein Werk zu vollbringen und uns seine Gaben zu schenken. Gleichzeitig

aber ist der Heilige Geist im Himmel, wo er auf dem Sohn ruht.
Das ist kein Widerspruch. Demi gerade so stellt er die Verbindung
zwischen Himmel und Erde, dem erhöhten Christus und seiner
Gemeinde her, wie er im innertrinitarischen Leben zwischen Vater und
Sohn als vinculum unitatis die Einheit herstellt und ist.

Dass der Heilige Geist an Pfingsten persönlich und in einmaliger
Weise zu uns gekommen ist, um bei uns zu bleiben, muss aber nun
nach zwei Seiten hin näher präzisiert werden. Zunächst ist es

auffallend, dass im Pfingstbericht der Apostelgeschichte keine direkten
Aussagen darüber gemacht werden, dass die Herabkunft des Geistes

die seiner Person war. Vielmehr werden mit einem gewissen Nachdruck

gerade nur die Wirkungen betont, die von ihm ausgegangen
sind. Aber es ist doch bedeutungsvoll, dass diese Wirkungen auf die
Gemeinde und die Apostel sich vollziehen unter den Zeichen des

Internat. Kirclil. Zeitschrift, Heft 2, 1960. 8



— 114 —

Sturmwindes und des Feuers, die nach biblischer Grandanschauung
immer die unmittelbare Gegenwart Gottes in Person anzeigen. Ganz

eindeutig reden aber die nachpfingstlichen Zeugen des N.T., die

Apostelgeschichte, Paulus und Johannes vom Heiligen Geist als von
einer Person, die, mitten in der Gemeinde weilend, ihr Weisungen
erteilt, sie lehrt, überführt, tröstet, aufrichtet, wobei oft dieselben Verben

gebraucht werden wie dort, wo Christus oder Gott selbst der
Handelnde ist. - Andrerseits kann aber nicht gesagt werden, class die

personhafte Herabkunft des Heiligen Geistes ausschliesslich an
Pfingsten erfolgt sei. Ihr ging, wie wir gesehen haben, die personhafte

Herabkunft des Geistes in Christi Inkarnation voraus, die sich

in seiner Erniedrigung und Erhöhung fortsetzt. Das bedeutet aber

nicht, dass es verschiedene Herabkünfte des Heiligen Geistes gibt,
sondern dass clie an Christus geb undenen und che von ihm ausgehenden
« Herabkünfte» verschiedene Manifestationen ein und derselben Her-
abkunft sind. Die Herabkunft erfolgt wohl einmalig, aber in der
Gestalt eines Prozesses, nämlich in der Bindung an den ganzen
christologischen Heilsprozess, was eine Bestätigung ist dafür, dass der Geist
als Geistbraus Gottes nicht in das Sein der Schöpfung, sondern in
ihr «Werden» eingeht.

Die Herabkunft des Heiligen Geistes - so können wir zusammenfassend

sagen - ist also die seiner Person, die in der Einheit mit
Christi Werk so erfolgt, dass er in seinen Gaben der Gemeinde selbst

gegenwärtig wird.

These 3. In seiner Kondeszendenz («Erniedrigung))) ist der Heilige
Geist Person und Gabe zugleich und wohnt, in dieser Doppelung der

Kirche ein bis ans Ende der Tage. Indem er die Seinen durch sein
Kommen in den Heilssland versetzt und sie durch sein Gekommen-Sein
in ihm erhält, schafft er das eine Leben, das die «Natur» der Küche
ausmacht.

Als Person und Gabe ist der Geist in seiner Gemeinde
gegenwärtig. Wie kann aber der Geist Person und Gabe sein und in dieser
Zweiheit am Gläubigen wirken? Damit sind wir vor die zentrale, aber
auch die schwierigste Frage der Pneumatologie im engeren Sinne
gestellt. Um sie in Kürze beantworten zu können, ist es das

Naheliegendste, vom neutestamentlichen Begriff der «Einwohnung»
auszugehen. Der Heilige Geist wohnt der Kirche ein. Mit diesem
Terminus ist einerseits die Persongegenwart des Geistes festgehalten,
denn nur eine Person kann «wohnen», aber andrerseits wohnt er ihr



— 115 —

ein als der. der sein Werk tut, wohnt er ihr ein mit seinen Gaben. Die
Kirche und ihre Gläubigen sind infolgedessen einfach daraufhin
anzusprechen, dass sie - wie von Christus erlöst - so auch vom Heiligen
Geist, seiner Person und seinen Gaben in Besitz genommen sind, auf
ihn «versiegelt» sind. Wie in einem bestimmten Sinne Christus sich
durch seinen Kreuzestod unbeschadet seines Herr-Seins - an die
Seinen «verkauft» hat, so hat sich der Heilige Geist unbeschadet
seiner Freiheit den Seinen, der Kirche «verfügbar» (v.Oyen)
gemacht l). Das setzt auch Paulus voraus, sonst könnte er nicht in
Frageform die Korinther erinnernd malmen: « Wisst ihr denn nicht,
dass ihr Gottes Tempel seid und der Geist Gottes in euch wohnt?»
(I. Kor. 3, 16.)

Indessen ist mit diesem grundlegenden Begriff der Einwohnung
erst das «dass» des Miteinander von Person und Gabe festgehalten,
aber noch nicht das «wie». Zur Beantwortung dieser Frage nach dem
«wie» mag hier die Feststellung genügen: es muss immer und
ausnahmslos beides zusammen gesagt weiden. Der Geist ist immer Person

und Gabe in der bestimmten Weise, dass sie «ungetrennt,
ungeschieden, unvermengt und unvermischt» eine Einheit bilden. Das

Problem ist also zu lösen in Analogie zum christologischen Dogma,
wenigstens zu dessen negativen Bestimmungen. Das aber heisst: so
wie in Christus Gott uns nur so gegenwärtig ist. dass er im Menschen
Jesus an uns handelt, so wird uns der Heilige Geist als Person nicht
anders gegenwärtig als in seinen Gaben und in seinem Wirken. Der

Heilige Geist ist für uns anders als in seinen Gaben nicht Gott und
nicht Person. Das heisst nicht, dass seine Gabe auch seine Person ist,
wohl aber, dass seine Person immer seine Gabe ist. Die Unumkehrbarkeit

dieses Verhältnisses ist für das Verständnis des Wirkens des

Heiligen Geistes grundlegend. Denn damit ist gesagt: wir könnender
Gottheit und persönlichen Gegenwart des Geistes in der Kirche nicht
anders gewiss werden als so, dass wir seine Gaben im Glauben
empfangen und um sie beten. Damit aber ist das menschliche Subjekt -
eben als empfangendes, glaubendes, betendes in einer Weise

einbezogen, die dieses vom göttlichen Subjekt des Heiligen Geistes zwar
abhebt, aber es als solches mit ihm vereint. Diese Vereinigimg ist
keine hypostatische, personhafte weder vereint sich der menschliche

Geist als Subjekt mit dem Heiligen Geist, sonst würde dieser zu
einer blossen Kraft oder Hilfe, noch vereint sich der göttliche Geist

Hendrik van Oyen: Kvangelische Kthik. Basel 1952.



— 116 —

als Subjekt mit dem menschlichen, sonst würde dieser seiner kreatürlichen

Selbständigkeit und Freiheit beraubt. Ihre Vereinigung ist
vielmehr eine solche des Wirkens, d.h. die beiden Subjekte vereinen
sich zu ein und demselben Leben. Ihre Vereinigung erfolgt - das zu

sagen, wäre christologisch eine Häresie, ist aber pneumatologisch
« orthodox » - auf Grund der Einwohnung, der enoikesis in der Gestalt
der synapheia, des Zusammenschlusses.

Doch können wir uns auf die Probleme der dogmatischen
Pneumatologie hier nicht weiter einlassen. Wichtig für uns ist che Erkenntnis,

dass der Heilige Geist, der der Kirche in dieser Weise als Person
und Gabe einwohnt, das eine Leben schafft, und zwar so, dass er in duals

jener Geistbraus göttliches und menschliches Wirken, beide in
ihrer sinnlichen und übersinnlichen, sichtbaren und unsichtbaren
Dimension miteinander vereint. Und in eben dieser Vereinigung zu
einem Leben erfüllt sich che geistgewirkte «Natur» der Kirche, von
der heute so viel che Rede ist. Was das für die Kirche konkret
bedeutet, kann nur an einzelnen Punkten kurz angedeutet werden.

Zunächst wirkt der Geist in der Kirche nicht ohne das konkret
verkündigte Wort und das faktisch gespendete Sakrament, in denen
das Heilswerk Christi vergegenwärtigt wird. Das heisst nicht, dass

Wort und Sakrament sogenannte (ex opere operato) wirkende
Gnadenmittel zur Mitteilung des Heiligen Geistes sind, wohl aber, dass

der Geist vom Wort und Sakrament her kommt, und damit immer
auch vom Amte her, das mit der Verkündigimg des Wortes und der

Spendung des Sakramentes beauftragt und deren Werkzeug ist.
Dieses Kommen des Heihgen Geistes von Wort und Sakrament her
ist ein doppeltes : Es ist ein Kommen am Anfang, ein einmaliges In-
uns-hinein-Kommen und es ist zweitens ein In-uns-Weilen, ein Ge-

kommen-Sein. Durch sein einmaliges Kommen am Anfang versetzt
der Heilige Geist uns in den Heilsstand. Das tut er in der Weise - wir
können hier nicht den ganzen «ordo salutis» entfalten, sondern

begnügen uns mit einigen Hinweisen -, dass er die von Christus uns
zugeeignete Rechtfertigung in der Taufe und im Glauben uns aneignet.
Dieses sein Kommen am Anfang ist grundsätzlich ein diskontinuierliches

: als der souveräne Herr, der er ist, tut der Geist sein

grundlegendes Werk dort, und dort nicht, dort jetzt, und dort später. «Der
Geist weht, wann er will» - dieses Wort gilt - unter christologischem
Vorbehalt - durchaus auch innerhalb der Kirche, soweit sie eine
Gemeinschaft frei entscheidender Personen ist. Wohl geht der Geist in
die Kirche als solche, sofern sie der Leib Christi ist, ein, aber in ihren



— 117 —

Gliedern konkretisiert er sich nicht generell, sondern individuell,
besser: personhaft. In diesem personalen Bereich, aber nur in ihm
ist dann auch der Satz richtig : die Kirche ist, indem sie wird. Aber das

ist nur die eine Seite seines Kommens : wenn der Geist gekommen ist
und sein grundlegendes Werk an den Seinen geschaffen hat, dann
bleibt er in ihnen und wirkt in ihnen kontinuierlich : er wirkt im
Gerechtfertigten die Heiligung, im Erlösten das neue Leben, im Abendmahl

sempfangenden die communio mit Christus. In diesem seinem
Gekommen-Sein wirkt er nicht punktuell, in einem existenziellen «je
und je» in dem Sinne, dass der Geist immer wieder neu in uns
hereinkommen musste wie am Anfang, sondern er wirkt als der einmal
Gekommene mit jener Kontinuierlichkeit, die in Gottes Treue ihren
Grund hat. Allerdings kann die Kontinuierlichkeit des einmal
gekommenen Geistes bedroht werden durch den Menschen, durch seine

Untreue und Glaubensschwäche, durch seine Diskontinuierlichkeit.

Das bedeutet aber nicht, dass der Geist seine Kontinuierlichkeit
aufgibt und sich zurückzieht - das geschieht nur im Falle der Sünde
wider den Heiligen Geist, wohl aber, dass der im Gläubigen wohnende
(«eist «betrübt» oder «gedämpft» wird.

Dass der Geist in dieser Weise - durch sein Kommen am Anfang
und durch sein Gekommen-Sein - an den Gliedern der Kirche wirkt,
tut er also auf die Gefahr hin, von ihnen zurückgewiesen oder

gedämpft und betrübt zu werden. Aber gerade das gehört seit Pfingsten
mit zu seiner Kondeszendenz, zu seiner «Erniedrigung», und eben in
dieser seiner Kondeszendenz ist er da, hat er sich der Kirche als

Person und Gabe verfügbar gemacht. Was dann aber gerade nicht
heissen kann, dass die Kirche ihrerseits über ihn verfügt. Im Gegenteil:

die Kirche hat den Geist nur, indem sie unaid'hörlich um ihn
betet. Und das ist es auch, was die echte Kirche immer gewusst und

geübt hat : so oft sie das Wort verkündet und das Sakrament spendet,
eine Segnung oder Weihe vollzieht, kurz als Kirche handelt, ruft sie

den Heiligen Geist an, der ihr gegeben ist. Das aber ist der notwendige

Ausdruck dafür, dass ihr der Geist in seinem Kommen am
Anfang und in seinem Gekommen-Sein immer auch erst der Kommende
ist. Auch der Kirche als Ganzer ist der Geist immer nur gegeben als

Angeld der zukünftigen Herrlichkeit, das heisst nicht etwa : nur
teilweise oder stückweise, sondern als Gabe, die das Ganze verbürgt.
Dieses Ganze aber wird kommen, wenn der Heilige Geist am Ende
der Tage mit seiner alles umwandelnden Macht, die sich bis ins Leibliche

und Sinnliche erstreckt, den neuen Himmel und die neue Erde,



— 118 —

das Reich der Herrlichkeit herbeiführen wird. Das aber bedeutet
umgekehrt, dass das Wirken des Heiligen Geistes in der Kirche seine

ganz bestimmten Grenzen hat, Grenzen, che gegeben sind mit der
Struktur der Kirche selbst, wie sie durch Christus gestiftet worden
ist. Welches aber ist die Struktur der Kirche

B. Der Heilige Geist und die Kirche

These 4. Die Herabkunft des Heiligen Geistes in die Kirche und sein
Wallen in ihr erfolgt nach der Grundordnung, in der die Kirche von
Christus gestiftet worden ist. Gestiftet hat Christus die Kirche in den

Aposteln, die er als Erstberufene durch sein messianisches Sein und

Wirken zu seiner Kirche - Gemeinde) gemacht und zugleich mit der

apostolischen Vollmacht ausgerüstet hat, die sie an bestimmte kirchliche
Amtsträger weilergeben. Indem der Geist der so strukturierten Kirche
gegeben wird, ist sie Gemeinde- und (pneumatische) Amtskirche von

Anfang an.

Wenn es so ist, dass der Heilige Ceist das Werk Christi vergegenwärtigt

und uns aneignet, so gilt das auch von der Kirche, die mit zu
seinem Werke gehört. Ja, der Heilige («eist kann der Kirche als Person

und Gabe nur einwohnen, weil und insofern diese ein Werk Christi
ist, auf seinen Stiftungswillen zurückgeht.

Wann und wie aber hat Christus die Kirche gestiftet ?¦ Grundlegend

für das kirchengründende Handeln Christi ist die Tatsache,
dass Jesus vom Anfang seiner messianischen Tätigkeit an durch die

Berufung von 12 Jüngern, die das 12stämmige Isiael der Zukunft
repräsentieren, clie messianische Gemeinde um sich sammelt, d. h.

die Gemeinde, die durch ihr Bekenntnis zum Messias das neue Gottesvolk

bilden soll. Aus diesem Zusammen hang deskirchengründerischen
Handelns Jesu ist auch die Stelle Mt. 16, 16 ff. zu verstehen, wo Jesus
nach dem Messias-Bekenntnis, das Petrus im Namen aller Apostel
ablegt, erklärt: «Du bist Petrus, auf diesen Felsen werde ich meine
Kirche bauen.» Was diese Stelle für den Primat Petri bedeutet,
interessiert uns hier nicht, wohl aber, was sie für die Stiftung der
Kirche durch Christus besagt, nämlich dies: Die neutestamentliche
Gemeinde, die Jesus in den 12 Jüngern um sich sammelt, kann erst
in Erscheinung treten mit ihrem Bekenntnis zu seiner Messianität
und Gottessohnschaft. Dieses Bekenntnis - so ist das Wort jedenfalls



— 119 —

auch zu verstehen - ist der Felsengrund, auf dem ', hristus seine Kirche
bauen wird. Im Augenblick, da die Jünger dieses Bekenntnis ablegen,
sind sie noch nicht die Kirche, sie sind erst die ecclesia designata. Jesus

sagt: ich werde meine Kirche bauen - in Zukunft. Wann wird das

geschehen Ì Das wird geschehen durch die grundlegenden heils-

geschichtlichen Tatsachen, durch die die Messianität und
Gottessohnschaft, zu der die Jünger sich bekannt haben, vollgültig offenbar
werden wird. Und diese Heilstatsachen sind sein Tod am Kreuz, seine

Auferstehung und seine Geistsendung an Pfingsten. Christus hat also

- streng genommen - seine Kirche nicht gegründet, wenn mit dem

Begriff der Gründung der eines bestimmten Gründungswortes oder -
Aktes verbunden wird, sondern er hat sie auf Grund seiner

Weissagung von Mt. 16, 16 durch seine messianischen Grundakte Tod,
Auferstehung und Geistsendung geschaffen (oder «gestiftet»). Die

Frage nach der Stiftung der Kirche durch Jesus ist die nach dem
messianischen Sein Jesu (C. L. Schmidt), istdienach seinerwahren
Gottessohnschaft. Wer die wahre Gottheit Christi leugnet, der muss auch
den Gedanken an eine Kirchengründung durch Jesus ablehnen.

Allerdings ist mit dem Hinweis auf Tod, Auferstehung und Pfingsten
das futurum «ich werde meine Kirche bauen», noch nicht genügend
erklärt. Jesus denkt, wie sein Wort «die Mächte der Hölle werden die
Kirche nicht überwältigen» zeigt, an die Endkrise am jüngsten Tag
und versteht seine Kirche wesentlich als eine eschatologische Grösse.
Sie wird als das, was sie ist, erst in Erscheinung treten, wenn Christus
wiederkommen wird mit Macht und Herrlichkeit. Das bedeutet aber
nicht - wie immer wieder gedeutet wird - eine Entleerung dei'

gegenwärtigen, durch Tod, Auferstehung und Geistsendung Christi bereits
geschaffenen Kirche, sondern deren Prädikation als einer hienieden
schon jenseitigen, «himmlischen» (Eph. 2, 6) Grösse, in der die Kräfte
der zukünftigen Welt, insbesondere der HeiligeGeist, schon am Werke
sind.

Wie aber werden nun die Jünger, auf deren Messias-Bekenntnis
Jesus seine Kirche aufbauen will, in das kirchenstiftende Handeln
des Messias einbezogen Das geschieht dadurch, dass sie Zeugen seines

Todes und seiner Auferstehung werden und durch den Geistempfang
in den Wirkungsbereich dieser beiden Heilsereignisse hineingestellt
werden. Zeugen des Heilstodes werden die Jünger nicht auf Golgatha,
sondern - das ist tief bedeutungsvoll - dadurch, dass Jesus sie am
Vorabend seines Todes durch die Feier des Heiligen Abendmahles in
das Geheimnis seines Todes einführt und sie proleptisch an den Früch-



— 120 —

ten seines Fleilstodes teünehmen lässt. Kattenbusch1) sagt darum
geradezu: das Abendmahl ist der Gründungsakt der Kirche durch
Jesus, und zwar dadurch, dass er die Jünger durch Einverleibung in
seinen Kreuzestod selbst zur Kirche «macht» und sie - wie wir
beifügen - zugleich durch sein Stiftungswort: «Tuet dies zu meinem
Andenken » zum späteren Vollzug des Abendmahles bevollmächtigt,
sie also - um mit der späteren Kirche zu reden - mit der «Weihegewalt»

ausrüstet.
Noch aber sind die Jünger in diesem Augenblick erst «Jünger».

Apostel, d.h. bevollmächtigte Stellvertreter Christi und damit
«Amtsträger» in einem nicht bloss funktionellen, sondern
grundlegenden Sinne werden sie erst dadurch, dass sie an Ostern und an den

darauffolgenden 40 Tagen Augenzeugen der leiblichen Auferstehung
Christi werden und durch den Auferstandenen ganz bestimmte
Aufträge und Vollmachten empfangen, und zwar in der einmaligen Weise,
dass sie und ihr Wort von nun an anstelle des sie sendenden Christus
stehen. Dabei ist wiederum ein Doppeltes zu unterscheiden : durch die

Auferstehung offenbart sich der Gekreuzigte den Seinen als der
wirkliche Messias und Gottessohn und «macht» sie dadurch, dass er
ihnen Anteil gibt an seiner Auferstehung, endgültig zu semer
messianischen Gemeinde, zu seiner Kirche. Zugleich aber setzt er sie

durch Erteilung seiner Aufträge und Vollmachten, insbesondere zur
Verkündigung des Evangeliums in besonderer Weise zu Aposteln ein,
stattet sie als Apostel mit der «Lehr-Gewalt» aus.

In Kraft und Geltung tritt das alles, was an Karfreitag und
Ostern an den Jüngern geschieht und sie zur Kirche und gleichzeitig
zu Aposteln macht, durch die Geistsendung an Pfingsten. Der Heilige
Geist eignet der Gemeinde und den Aposteln das Erlösungswerk
Christi so an, dass sie vor aller Welt bekennen : der Gekreuzigte ist
wirklich auferstanden, und sich in diesem Bekenntnis zur Gemeinde
zusammenschliessen, deren Leitung die Apostel übernehmen.
Gewöhnlich wird darum gesagt, class erst an Pfingsten die Kirche
«gegründet» worden sei. Richtiger ist, zu formulieren: Pfingsten ist der

Tag der Konstituierung der Kirche, ihres Heraustretens in die Welt,
nachdem sie an Karfreitag und Ostern schon gestiftet worden war.
Dabei ist wiederum ein Doppeltes zu unterscheiden : durch den
Heiligen Geist, der auf die Gemeinde und die Apostel herabkommt, wird

1) Ferdinand Kattenbusch : Der Quellort der Kirchenidee. Tübingen
1921.



— 121 —

zunächst in den Aposteln die Gemeinde als bekennende konstituiert,
zugleich aber werden sie an die Spitze der Gemeinde gestellt, d. h. mit
der «Leitungsvollmacht» über die Gemeinde ausgerüstet.

Das ist - wir sind uns dessen wohl bewusst - eine sehr summarische

Darstellung des kirchenschöpferischen Handelns Christi. Aber
sie mag genügen, um uns folgende drei Schlussfolgerungen verstehen

zu lassen, die für das Verständnis des kirchlichen «Amtes» von
grundlegender Wichtigkeit sind :

a) Amt und Gemeinde sind im kirchenschöpferischen Handeln
Christi zugleich da. Die Kirche Christi ist Amtskirche und Gemeindekirche

von Anfang an. Beide werden von Anfang an mit derselben
Vollmacht ausgerüstet, mit der W^eihe-, Lehr- und Leitungsgewalt *).
Von da aus gesehen ist es uns verwehrt, zu sagen, die Vollmacht werde

von den Aposteln auf die Gemeinde-übertragen in der Weise, dass die
Gemeinde nach dem Tod der Apostel befugt wird, unter dem Walten
des Heiligen Geistes, der ihr gegeben ist, kirchliche Amtsträger
einzusetzen und mit der Verkündigungsgewalt auszurüsten. Das ist ein
offenkundiger Kurzschluss. Denn einerseits sind die Apostel selbst
schon Gemeinde und andrerseits h.it die Gemeinde von Anfang an
Anteil an der apostolischen Vollmacht. Es ist aber aus denselben
Gründen auch nicht möglich, mit der römischen Theologie, wie das

seit Bellarmin allgemein üblich geworden ist, das kirchliche Amt in
direkter Linie, d.h. in einem rein kirchenrechtlich-institutionellen
Sinne, aus dem Apostolat abzuleiten, so dass das kirchliche Amt der
Gemeinde von vornherein übergeordnet und diese nur noch als

Inbegriffder dem Amte subjeeti, als sogenanntePfarrgemeinde, Geltung
hat. Gemeinde und Amt bilden - so muss vom Apostolat und seiner

genuinen Verbundenheit mit der Gemeinde her gesagt werden -
grundsätzlich eine Einheit.

b) Diese Einheit besteht aber in einer Beziehung nicht. Die
Gemeinde dauert fort, der Apostolat nicht. Dieser ist einmalig, unwieder-
holbar. Einmalig ist der Apostolat darin, dass die Zwölf - und in
anderer Wreise dann auch der Apostel Paulus - als Zeugen der
Auferstehung ihre Aufträge und Vollmachten in eben jener Unmittelbarkeit

empfangen, die sie anstelle des Sendenden selbst stellt : was
die Apostel sagen und anordnen, ist von derselben göttlichen Digni-

') Diese Unterscheidung ist späteren kirchlichen Ursprungs. Zusammengefasst

sind die drei Gewalten in der Verkündigungsvollmacht, die im
folgenden immer gemeint ist, wenn von Vollmacht schlechthin die Rede ist.



— 122 —

tat, wie das, was der Herr selbst sagt und anordnet. Dadurch haben
sie selbst Anteil am kirchenschöpferischen Handeln Christi und stehen
insofern an der Seite Christi über der Kirche. Indessen ist nicht alles,

was die Apostel sagen und anordnen, anstelle Christi, kraft ihrer
göttlichen Autorität getan, vielmehr - Paulus macht diesen Unterschied
deutlich - sagen und ordnen die Apostel manches an als Vorsteher
der ihnen anvertrauten Gemeinden, als kirchliche Amtsträger. So

nehmen die Apostel eine Doppelstellung ein : sie stehen als Apostel
über der Kirche als deren Mitgründer, aber sie stehen zugleich in der
Kirche als die Ersten in der Reihe der kirchlichen Amtsträger und
sind ihr insofern nicht über-, sondern vorgeordnet.

c) Endlich ist es eine Tatsache von allergrösster Tragweite, dass

die Apostel schon bald nach Pfingsten bestimmten Gemeindemit-
gliedern ein Amt übertragen, wie das dann auch Paulus in seinen
Gemeinden tun wird. Ohne hier auf che nicht unwichtige Frage eingehen
zu können, wie weit es sich bei diesen Übertragungen um vorübergehende

oder dauernde Beauftragungen handelt, sei nur die für
unseren Zusammenhang entscheidende Tatsache festgestellt, dass eine
solche Übertragung überhaupt erfolgt und class sie die Apostel als

Apostel und nicht als kirchliche Amtsträger vollziehen. Denn was sie

übertragen, das umschliesst wie aus den wichtigsten Stellen der
Pastoralbriefe hervorgeht - die apostolische Verkündigungsvollmacht.

Wohl verstanden: nicht der Apostolat wird übertragen - der
bleibt einmalig -, sondern die apostolische Verkündigungsvollmacht.
Sie ist abgeleitete, aber inhaltlich dieselbe Vollmacht. Das aber heisst,
dass das kirchliche Amt auf Grund eben dieser Übertragung durch die

Apostel mit Christus, dem Herrn der Kirche, in einem geschichtlich-
übergeschichtlichen Stiftungszusammenhang steht. Und eben darum
ist das kirchliche Amt nicht bloss menschlichen oder kirchlichen,
sondern göttlichen Rechtes. Gewiss ist, wie wir gesehen haben, die

apostolische Vollmacht auch der Gemeinde übergeben. Die
Übertragung an besondere Amtsträger steht dazu nicht im Widerspruch,
sondern besagt, dass die kirchlichen Amtsträger ihre Vollmacht als

«Organe» der Gemeinde (E. Herzog) empfangen.
Mit der Einsetzung eines besonderen kirchlichen Amtes ist

indessen ein neues Moment in die Kirche hineingetragen, das in seiner

Bedeutung nur vom Gesamtverständnis der Kirche her erhellt werden

kann.



— 123 —

These 5. Die Kirche ist nicht eine Gemeinscliaft gleichgestellter
Personen, sondern eine in sich abgestufte Personengemeinschaft, in der
Christus als der Herr und diesem untergeordnet die Apostel und diesen
wiederum untergeordnet die kirchlichen Amtsträger und im Gegenüber

zu ihnen die Gemeinde im Heiligen Geist eine Einheit bilden.

Die Kirche ist ihrem Wesen nach (und nicht etwa erst in ihrer
sogenannten Verfassung) eine in sich abgestufte Personengemeinschaft
und nicht eine Gemeinschaft Gleichgestellter. Definitionen wie die,
dass die Kirche die Gemeinschaft der Gläubigen, der gerechtfertigten
Sünder, der Heiligen usw. sei, genügen nicht. Eine abgestufte
Personengemeinschaft aber ist die Kirche zunächst darin, class in ihr die
Apostel, Ältesten und die ganze Gemeinde, wie aus Apg. 15, 22 hervorgeht,

eine Einheit bilden: die Apostel, die durch die Einmaligkeit
ihres Amtes der Kirche übergeordnet und als die ersten in dei' Reihe
der kirchlichen Amtsträger ihr zugleich vorgeordnet sind, dann die
Ältesten, die als unter der Autorität der Apostel stehende kirchliche
Amtsträger der Gemeinde vorgeordnet sind, und die Brüder, die

ganze Gemeinde, die mit den Aposteln und den Ältesten durch
dieselbe apostolische Vollmacht zur Einheit verbunden sind. Diese Einheit

hat aber, wie uns 15, 28 lehrt, ihren Grund im Heiligen Geist, in
der Vertikale von oben, die diese «horizontale» Personenordnung
begründet. Wie aber ist diese Vertikale in ihrer Bezogenheit zur
Horizontalen zu verstehen l Zunächst ist die Gemeinde als Ganzes
«Gottes Volk», nämlich der neutestamentliche quehal Jahwe, das

Aufgebot Gottes, für das es charakteristisch ist, class Gott zu ihm auf
Grund seines Erwählungsaktes im Verhältnis der dauernden
Zuordnung steht : Gottes Volk ist sein Volk. In Christus, dein von Gott-
Vater gesandten und fleischgewordenen Sohn wird aber das
Verhältnis der Zuordnung, das für das Alte Testament das letzte Wort
war, aber in gewissem Sinne auch im Neuen Bund fortbesteht, zu
einer solchen der Einheit : im Menschgewordenen hat die Gemeinde
den Herrn in ihrer Mitte, ist sie mit ihm zur Einheit verbunden wie
der Leib mit dem Haupt : Christus, der Retter ist da. Er selbst, oder
seine dyamnis gehört selber in die Gemeinde hinein. Der Heilige Geist
ist aber nicht nur da, sondern dringt in die Kirche ein, wohnt ihr ein
als Person und Gabe und schafft das eine Leben, in welchem die Einheit

der Kirche in den Aposteln, Ältesten und Brüdern mit Christus
und durch ihn mit Gott erst verwirklich wird. So schafft der Heilige
Geist - kraft seiner Kondeszendenz - die Einheit der Kirche als Ge-



— 124 —

meinschaft ungleicher - göttlicher und menschlicher - Personen. Er
ist es darum auch, der die besondere Stellung des kirchlichen Amtes
in seiner Vorordnung vor der Gemeinde begründet. Wie aber
geschieht das

These 6. Der den Aposteln verliehene Geist ist kein anderer als der,
der auch der Gemeinde gegeben ist. Aber er wird ihnen nach Joh. 20, 21

pivleptisch und im Sinne einer «Besonderung» zuteil als Amtsgeist, der
sie zur Erfüllung ihres Verkündigungsauftrages ermächtigt. Nur von
diesem pneumatischen Gesamtzusammenhang her, in dem die von
Christus gestiftete Kirche als apostolische lebt, ist auch der Geist-
Charakter des besonderen kirchlichen Amtes verständlich.

Zunächst muss klar sein, dass der Geist in der Kirche allen

gegeben ist, und dass er einer ist und bleibt in den Aposteln, in den

kirchlichen Amtsträgern und in der Gemeinde. Er tut in ihnen allen
sein Werk in gleicher Weise, nämlich so, dass er sie in den Heilsstand
versetzt und in ihm erhält, sie alle hineinstellt in den Kampf des

Christus-Glaubens, in dem sie immer auch wieder versagen, sooft
sie sich dem Geist verschhessen, ihn dämpfen oder betrüben. Der
Geist ist es auch, der sie, wie das an Pfingsten erstmals geschehen ist,
alle zu Zeugen und Bekennern des Evangeliums im Sinne des

allgemeinen Priestertums macht. Nun aber wird dieser eine und selbe

Geist den Aposteln und - in welchem Sinn werden wir sofort sehen -
den von ihnen eingesetzten kirchlichen Amtsträgern noch in besonderer

Weise gegeben. Das muss gesagt werden auf Grund der Stelle
Joh. 20, 21, wo der Auferstandene am Abend des Ostertages den
versammelten Aposteln durch Hauchung den Heiligen Geist mitteilt.
Diese Stelle gilt mit Recht als locus classicus für die pneumatologische

Begründung des kirchlichen Amtes. Die Perikope ist nicht
eine Parallele zum Pfingstbericht, noch eine partielle Vorwegnahme
der pfingstlichen Geistsendung. Vielmehr werden die Apostel durch
die ungewöhnliche Art der Geistmitteilung, die Hauchung, die nur
Gott oder also der erhöhte Christus an den Seinen vornehmen kann,
mit clem Amtsgeist ausgerüstet, der sie zur Erfüllung ihres eben
empfangenen Sendungsauftrages bevollmächtigt. Diese Ausrüstung mit
dem apostolischen Amtsgeist steht in Analogie zur Geisttaufe Jesu,
durch die Jesus, der bereits Geistträger ist, mit dem messianischen

Amtsgeist ausgerüstet wird. Nur dass das bei den Aposteln in
umgekehrter Reihenfolge geschieht, nämlich so, dass sie den Amtsgeist
empfangen, bevor sie an Pfingsten zu Trägern des Gemeindegeistes



— 125 -
werden. Und zwar geschieht das - wiederum in Analogie zur Geisttaufe

Jesu - im Sinne einer Einschränkung : ihnen wird der Geist
geschenkt zur Erfüllung ihres Sendungsauftrages, damit sie durch die

Verkündigung in Wort und Sakrament die von Gott gewollte
Voraussetzung zu schaffen vermögen zum Wirken des Geistes in der
Gemeinde, der - wie wir gesehen haben - vom Wort und Sakrament
herkommt. Zwar wird in einem weiteren Sinne der Geist auch der
Gemeinde an Pfingsten als «Amtsgeist» gegeben. «Amtsgeist» und
«Gemeindegeist» sind im Neuen Testament - anders als im Alten
Testament - zur Einheit gebracht. Der «besondere» apostolische
Amtsgeist ist also - noch einmal sei es gesagt - kein anderer, aber er
wird den Aposteln - damit sie jene Voraussetzung schaffen können -
in einer besonderen Ordnung gegeben, durch die sie der Gemeinde
vorgeordnet werden. Diese Vor-Ordnung hat aber ihren Grund nicht in
einem profanen Ordnungs- oder Zweckmässigkeitsprinzip, sondern
in jenem Gegenüber, das zwischen Christus und dem Heihgen Geist
in der einen Kirche besteht. Dasselbe gilt auch von den kirchlichen
Amtsträgern, sofern sie ihre Vollmacht durch apostolische Über

tragung erhalten haben. Auch ihnen ist durch den christologisch-
apostolischen Stiftungszusammenhang, in dem sie stehen, die
Verheissung des Heiligen Geistes gegeben. Inwiefern das der Fall ist, und

vor allem, welcher Gestalt des kirchlichen Amtes die Verheissung mit
der Ausrüstung desbesonderenAmtsgeistes gegeben ist, soll im letzten
Abschnitt zu zeigen versucht werden.

Urs Küry
Moni

(Schluss folgt)


	Heiliger Geist, Kirche und Amt

