Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 50 (1960)

Heft: 2

Artikel: Heiliger Geist, Kirche und Amt
Autor: Kdry, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404376

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 107 —

Heiliger Geist, Kirche und Amt ")

A. Der Heilige Geist

These 1: Der Heilige Geist ist in seinem Wirken in Amt und Kirche
nur zu verstehen, wenn an seiner wesenhaften Gottheit und Person-
haftigkevt im Sinne des Trinititsdogmas festgehalten wird. Andernfalls
wird das Wesen der Kirche als opus triwm wie der gottliche Ursprung
des Amtes 2) verkannt.

I. Wenn wir vom Heiligen Geist und seiner Bedeutung fiir Kirche
und Amt reden wollen, so haben wir ihn in seinem Wirken, in seinem
(reschehenscharakter ins Auge zu fassen. Aber in eben diesem seinem
Geschehenscharakter kann der Heilige Geist nur verstanden werden,
wenn mit dem Dogma festgehalten wird an seiner wesenhaften Gott-
heit und Personhaftigkeit. genauer: an seiner Homousie mit dem
Vater und dem Sohne und an seiner hypostatischen Selbstindigkeit
in dem einen, dreieinigen Gott. Denn wenn der Heilige Geist sich
offenbart, geschieht das Unerhorte, dass — um zunichst diese all-
gemeine Formulierung zu wihlen — Gott aus sich selbst heraustritt, um
wn ernem geschopflichen (eschehen, das nicht er selbst ist, das zw werden,
was er in sich selbst ist. Das aber heisst: Gott offenbart sich im Hei-
ligen Geist so, dass er einerseits ganz bei sich selbst bleibt und andrer-
seits in einem (ieschehen prisent wird, das nicht er selber ist. Der
Heilige Geist ist der Atem Gottes, in dem der Atmende selbst gegen-
wirtig ist, ohne doch selbst dieser Atem zu sein. Dieses schwer zu
fassende (Geheimnis bleibt aber nur gewahrt (wenigstens in bezug auf
den ersten Satzteil), wenn mit dem Dogma gesagt wird: der Heilige

) Vorliegender Aufsatz ist die Wiedergabe eines Diskussionsvortrages,
der der VII. internationalen altkatholischen Theologenwoche in Solothurn
vorgelegt worden ist, wihrend die tibrigen Referenten dasselbe Thema exe-
getisch und dogmengeschichtlich behandelten (vgl. Bericht IKZ 1960, 1. Heft,
S. 48 ff.). Die besonderen Umstinde dieser Tagung machten es notwendig, die
dogmatischen Erorterungen méglichst knapp zu fassen. Infolgedessen war es
nicht moglich, zu unseren Darlegungen — wie es wiinschenwert gewesen ware —,
die nétigen systematischen und auch exegetischen Begriindungen zu erbrin-
gen. Der Verfasser musste sich vielmehr damit begniigen, lediglich die Kon-
turen seiner Grundauffassung zu skizzieren. Er behiilt sich deren Begriindung
und Prizisierung fiir eine spitere Publikation ausdriicklich vor.

%) Der Begriff des Amtes wird im folgenden immer im urspriinglichen
Wortsinn verstanden : Als Gefolgschaft, Beauftragung und Bevollmiichtigung
durch einen Herrn.



108 —

Geist ist Gott, hat das Sein, hat das Wesen Gottes. Er ist nicht bloss
eine Erscheinung, eine Kraft, eine Wirkung oder Seinsweise Gottes.
Damit allerdings, dass das Dogma die wesenhafte Gottheit des Geistes
aussagt, geht es iiber das Zeugnis der Schrift hinaus. Denn die Schrift
spricht vom Geist immer nur heilsgeschichtlich und bezeugt ihn stets
nur als Akt. nie aber als Sein oder Wesenheit. Und doch sagt das
Dogma nicht etwas anderes als die Schrift, auch nicht in dem Sinne,
dass es aus den heilsgeschichtlichen Aussagen der Bibel meta-
physische Sitze ableiten wiirde. Der Satz von der wesenhaften Gott-
heit des Geistes ist nicht ein abgeleiteter, sondern — wie alle echten
Satze der Dogmatik — ein Grund-Satz '), nimlich ein Satz, durch den
der Gilaubens-Grund, auf dem die Bibel ihre Aussagen macht, expli-
ziert wird. Um in der Terminologie Kants zu reden: dieser Satz ist
nicht ein synthetisches, sondern ein analytisches Urteil, durch das
nach dem Prinzip der fides quaerens intellectum die biblischen Aus-
sagen nicht erweitert, sondern erliutert werden.

[nhaltlich aber wird mit dem Bekenntnis zur wesenhaften Gott-
heit des Heiligen Geistes eine Entscheidung von grosster Tragweite
vollzogen: zwei grosse, noch heute sehr wirksame Hiresien werden
damit zurtickgewiesen, nimlich der pneumatologische Subordina-
tianismus und der pneumatologische Modalismus. Iiir den ersteren,
die sogenannte «pneumatomachische» Irrlehre, ist der Heilige Geist
eine rein geschopfliche Grosse, eine Kraftwirkung Gottes oder des
erhohten Christus. Es wiire ein leichtes, anhand der dogmatischen
Lehrbiicher der letzten Jahre nachzuweisen, wie verbreitet dieses
pneumatomachische Missverstindnis des Heiligen Geistes ist, selbst
beiTheologen, die grundsitzlich am altkirchlichen Dogma festhalten
mochten. Viel sublimer und darum gefihrlicher ist der pneumato-
logische Modalismus, wie er vor allem durch Hegel und Schleier-
macher in das neuere theologische Denken Kingang gefunden hat,
Dieser mochte im Heiligen (ieist nur eine Seinsweise, einen Akt der
Selbstsetzung, der Selbstbestimmung Gottes sehen — das ist er,
innertrinitarisch gesehen, natiirlich auch. Aber wenn das und nur das,
und wenn es zudem fiir das opus ad extra gesagt wird, so heisst das,
dass der Heilige Geist eine vielleicht geschichtsmiichtige, aber mehr
oder weniger unpersonliche gottliche Setzung in dieser Welt ist, die
in einer geheimnisvollen Geschichtsdialektik von Gott ausgeht und
zu thm zuriickkehrt, ohne dass er selbst, als Person, in ihr prisent

1) Karl Barth: Kirchliche Dogmatik I, 1. S. 489 ff.



= Jil =

wird. Beide Missverstindnisse miissen sich aber im Denken iiber die
Kirche und das Amt verhingnisvoll auswirken: Denn wenn der Hei-
lige Geist nur eine geschopfliche Kraft ist und nicht Gott selbst,
dann kann der Geist, der der Kirche gegeben ist, ihr wohl eine not-
wendige, wenn auch nur voriibergehende Hilte, aber niemals ihr
bleibender Seinsgrund sein. Und wenn andrerseits der Geist nur eine
Setzung Gottes ist, die bestimmt ist, die Welt zu Gott zuriickzu-
fithren, dann ist die Kirche hichstens ein Organ, in dem der Gieist
wohnt wie die Seele im verginglichen Leib, ein Organ fiir den kirch-
lichen « Gemeingeist», wie der Ausdruck der von Hegel beeinflussten
Theologen charakteristischerweise lautet, der sich dann vom Ge-
meingeist, wie er z. B. auch in einem bestimmten Volkstum Gestalt
annehmen kann, grundsitzlich nicht mehr unterscheidet ).

Die positive Konsequenz aber, die sich aus der Zuriickweisung
der pneumatomachischen und modalistischen Deutung des Heiligen
Geistes fiir das Verstiindnis der Kirche und des Amtes ergibt, ist die,
dass sie grundsiitzlich als opum trium (Tertullian) verstanden werden
muss, als Werk des dreieinigen Gottes selbst, dessen dritte Person der
Heilige Geist ist. Als dieses opus trium aber gehort die Kirche in das
Offenbarungsgeschehen hinein, ist sie selbst - auf ihr innerstes Wesen
gesehen — ein Offenbarungsereignis, wie auch das Amt der Kirche,
sofern es vom Geist gewirkt ist, als gittlichen Ursprungs, als res juris
divini zu gelten hat. Nur fiir eine Theologie, die im Geist bloss eine
Kraft oder Seinsweise Gottes sieht, sind diese Nitze unannehmbar.
Wenn aber der Satz von der wesenhaften Gottheit des Geistes zu
Recht besteht, dann behiilt er seine Geltung auch dort, wo von seinem
Wirken in Kirche und Amt die Rede ist. Damit kommen wir zur
zweiten These, die eine Explikation des zweiten Teiles des Natzes
gibt, in dem wir das GGeheimnis des Heiligen Geistes ausgesprochen
fanden, dass namlich der Heilige Geist sich als das Innerste Gottes
offenbart in einem Geschehen, das nicht er selbst ist.

These 2: Das Geheimnis des Wirkens des Heiligen Geistes st
wdentisch mit demjenigen seiner persémlichen Herabkunft. Diese erfolgt
mit der Inkarnation Christi und bleibt an seine Person und an sein
Werk gebunden, um sich erst an Pfingsten auf die von Christus erloste
Menschheit, die seine Kirche ist, auszuweiten.

1) Otto Henning Nebe: Deus Spiritus Sanctus. Beitrige zur Forderung
christlicher Theologie. 1939.



— 110 —

2. Wie und wann kommt der Heilige Geist herab ? Fr das « Wie»
ist bedeutungsvoll, dass das hebriisch-griechische Grundwort ruach-
pneuma eine iibersinnlich-sinnliche Doppelbedeutung hat. I&s heisst

reist und Wind zugleich, und es verliert diese Doppelbedeutung nie.
Mit dem Geiste Gottes ist darum nicht eine unkdorperliche Geistighkeit
Gottes im modern-spiritualistischen Sinne gemeint, sondern, wie
M. Buber sich ausdriickt, das « Urwehen Gottes», das im Winde eine
naturhafte, im Geiste eine seelenhafte Gestalt annimmt: pneuma
theou ist nach ihm zu iibersetzen mit « Geistbraus Gottes» 1). Dieser
tibersinnlich-sinnliche Geschehenscharakter des ruach-pneuma zeigt
sich auch an den Téatigkeitswortern, mit denen seine Herabkunft im
A.T. und N.T. beschrieben wird: Der Geist stosst, treibt den Men-
schen, iiberfillt ihn, springt ihn an, fillt auf ihn herab, giesst sich
in sein Herz aus (nicht ein!). Sein Wirken vollzieht sich wesentlich
extra nos (in Analogie zum Christus extra nos). Dieses extra nos be-
deutet einerseits. dass der Geist Gottes sich zwar mit dem Menschen-
geist verbindet, aber nicht in einer unio mystica mit ihm zusammen-
fliesst, sondern im Gegeniiber zu ihm verharrt, und andrerseits, dass
der Geist das so tut, dass er sich in seinem Kommen an ganz be-
stimmte, naturhaft-sinnliche Vorgiinge bindet. Wohlverstanden: an
Vorgiinge, nicht an Dinge. Der «Geistbraus» Gottes geht — syste-
matisch gesprochen — nicht wie der Logos in das Sein der Schépfung
ein, nimmt nicht das Sein der Kreatur an, er geht vielmehr ein in das
Werden der Schopfung, in ihr genesthai.

Das ist schon deutlich — und damit kommen wir zur Frage nach
dem Wann seiner Herabkunft — Gen. 1, 2, wo es heisst: Der Geist
Gottes schwebt iiber den Wassern. Vom priesterlichen Verfasser
bereits als selbstindige Hypostase bezeugt, ist der Geist der werden-
den, noch ungestalteten Schopfung nahe, um sich — wie an anderen
alttestamentlichen Stellen noch deutlicher gesagt wird — mit ihr zu
verbinden als die Kraft und das Formprinzip des Lebens, ohne dass
es jedoch zu einer dauernden und wesenhaften Vereinigung mit ihr
kommt. Der Geist kann jederzeit von ihr zuriickgezogen werden. In
Analogie dazu stehen die Stellen, an denen der Geist als Triger der
Heilsgeschichte, als Heilsbringer in Erscheinung tritt. Wohl ver-
bindet er sichim Vorgangder Inspirationvoriibergehend oderdauernd
(Moses, Elias) mit Propheten und Méannern des Geistes (Hosea 9, 7),

1) C.L.Schmidt: Das Pneurmma Hagion als Person und als Charisma.
Eranos-Jahrbuch 1945.



— 111 —

aber durchaus in dem funktionellen Sinne, dass sie durch ihn als
Organe des Bundes zur Schaffung des geheiligten Gottesvolkes be-
fihigt werden. Andrerseits wird auch dem alttestamentlichen Bun-
desvolk der Heilige Geist entweder erst fiir die Zukunft (so Ez. 36,
Joel 3) oder auch schon fiir die Gegenwart (Haggai 2, 5: « Mein Geist
steht in eurer Mitte») zugesagt. Aber zu einem Ausgleich zwischen all
diesen Aussagen, zwischen den Geistverheissungen an die Propheten
und an das Bundesvolk (zwischen dem « Amtsgeist» und dem «Gie-
meindegeist») oder solchen fiir die Gegenwart und die Zukunft oder
gar zu einer Verbindung des Heilsgeistes mit dem Schopfergeist
kommt es nicht. Die Geistaussagen des A.'T'. haben etwas Schweben-
des an sich. Nie ist die Rede davon, dass der Geist als Person mit
seinen (Gaben dem Volk und seinen Organen gegenwiirtig ist und
bleibt.

Das wird radikal anders im N.T.. und zwar nicht dadurch, dass
der Geistbegriff ein anderer wird, sondern auf Grund der neuen heils-
geschichtlichen Situation, die durch das Erscheinen des Messias ein-
tritt. Das wird schon deutlich bei Johannes dem Taufer, der als erster
die Verheissung des Geistes als Gabe der Endzeit an das ganze Volk
mit der Erwartung des kommenden Messias als des eschatologischen
Geisttragers verbindet. Vollends bezeugt die urchristliche Gemeinde
mit grosser Einmiitigkeit, dass der Geist der Endzeit, der seit der
Zeit der grossen Propheten erloschen war, seinen Einzug gehalten
hat in die Gemeinde Gottes, und zwar dauernd und in seiner ganzen
Fille, und dass das seinen Girund darin hat, dass sich der Heilige Geist
personlich mit dem Messias in einer Weise verbunden hat, die seiner
Gemeinde seine Nihe und Gegenwart fiir alle Zeiten verbiirgt.

Zuniichst ist — um nur die wichtigsten Daten zu erwihnen — schon
die Inkarnation Christi nicht ohne den Heiligen Geist erfolgt. « Emp-
fangen vom Heiligen Geist und geboren aus Maria der Jungfrauy, ist
Christus als «das vom Heiligen Geist Geborene» (wie es Mt. 1. 20 und
Lk. 1. 35 in einer auffallend neutrischen Wendung heisst), der Geist-
triager schon durch seine Geburt, er wird es nicht erst nach seiner
Geburt. Seine Inkarnation ist zugleich seine Inspiration indemgrund-
legenden Sinne, dass er ganz vom Geiste sein Leben hat.

Jesus wird also der Geisttriger nicht erst in Verbindung mit
seiner Taufe im Jordan. Dort wird er als Triger des Geistes, der er
von Anfang an war, proklamiert und — darin liegt der besondere Ge-
schehnischarakter des Vorganges — ausgeriistet mit dem Geiste, der
ihn zur Erfiillung seines messianischen Amtes bevollmichtigt. Diese



Ausriistung mit dem messianischen Amtsgeist bringt, — das darf nicht
iibersehen werden — eine ganz bestimmte Konkretisierung nicht nur,
sondern auch Hinschrinkung der ersten, grundlegenden Geist-
begabung Jesu mit sich. Als Messias designatus kann und darf er den
(ieist noch nicht schrankenlos entfalten, wie er es in der eschatolo-
gischen Zeit wird tun konnen, vor allem kann er ihn noch nicht ande-
ren mitteilen. Der Geist wird ithm so gegeben, dass er gebunden bleibt
an die Schranken seiner Fleischwerdung und seiner Erniedrigung. In
diesem Sinne kann gesagt werden, dass der Geist in der Einheit mit
der Kenosis Christi sich selbst «erniedrigt», mit Christus den Weg der
Erniedrigung geht, aber so, dass er dabei der souverine «Herr»
bleibt. Und so geschieht es, dass der Heilige Geist den Inkarnierten
auf den Weg der Erniedrigung bis zum Tode am Kreuz fiithrt und
in seiner Erniedrigung zugleich seine messianische Hoheit und nach
seiner Krniedrigung seine Erhohung wirkt. So ist es der Heilige Geist,
der — um nur das Wichtigste zu erwihnen - Jesus in die Wiiste und
in den Kampf mit dem Satan treibt, und derihn bestimmt, den Todes-
weg nach Jerusalem anzutreten. Er ist es aber auch, der ihn diesen
Kampft siegreich bestehen und ihn jubeln lisst. « Der Geist des Herrn
ist iiber mir!», und der es ihm nach Hebr. 2, 14 ermoglicht, «sich im
Tode Gott makellos darzubringen». Schliesslich ist es der Heilige
(reist, der, wie aus Rom. 11 von jeher geschlossen wurde, nach dem
Willen des Vaters das Werk der leiblichen Auferstehung am Sohne
vollzieht und den Gekreuzigten nach seiner Menschheit verklirt.
Erst nachdem Christus sein Erloserwerk vollbracht hat, erhoht und
verherrlicht ist und nicht vorher (Joh. 7, 39), wird er als der messia-
nische Geisttriger zum eschatologischen Geisthringer an denen, die
an ihn glauben. Im Vollbesitze seiner Herrlichkeit sendet er den Hei-
ligen Gieist und vollzieht an Pfingsten proleptisch die Offenbarung
des Geistes der Endzeit.

Als Sendung Christi muss aber die Geistsendung an Pfingsten
in einer dreifachen Richtung niher prizisiert werden. Einmal ist
Christus das Subjekt der Sendung: Er, der selber vom Vater gesandt
war durch den Geist und mit ihm ausgeriistet worden war zur Voll-
bringung seines Erlosungswerkes, sendet ihn jetzt selbst den Seinen
als der himmlische Konig und Herr: er allein, in dem Sinne, dass
der Vater es nicht ohne den Sohn tut. Sodann aber ist Christus und
sein Erlosungswerk nicht nur das Subjekt und der Ausgangspunkt,
sondern auch der Weg, ja der einzige Weg, aut dem der Heilige Geist
in diese Welt personlich eintritt. Als der von Christus Gesandte tut er



— 113 —

sein Werk so und nur so, dass er denen, die an ihn glauben, Christi
Person vergegenwiirtigt und ihnen sein Werk aneignet. In diesem
fundamentalen Sinn ist der Heilige Gieist, unbeschadet seiner vollen,
personhaften Selbstindigkeit, der Geist Christi (Rom. 8, 9), der Geist,
des Sohnes (Gal. 4. 6). EEndlich aber ist der Geist der von Christus
Gesandte darin, dass er nach der Himmelfahrt Christi in dieser Welt
Raum findet fiir seine personliche Herabkunft allein in der von
Christus erlosten Menschheit, im neuen Menschengeschlecht, in der
Kirche, die sein Leib ist. Mit andern Worten: der Heilige Geist findet
Raum in dieser Welt, indem er als jener iibersinnlich-sinnliche Geist-
braus Gottes eingeht in die Kirche, die als Leib Christi ebenfalls tiber-
sinnlich und sinnlich zugleich ist, um sich — was im alten Bund noch
nicht moglich war — mit ihr dauernd zu vereinen. Und zwar geht der
Heilige Geist in die Kirche ein, bevor er in die Einzelnen eingeht.
Der Geist Christi ist der Geist, der der Kirche und erst dann den
Einzelnen — auch den einzelnen Amtstrigern — gegeben ist.

In dieser dreifachen Bindung an Christus erfolgt die Geist-
sendung an Pfingsten. Sie ist als solche ein durchaus einmaliges Er-
eignis. An Pfingsten st der Geist herabgekommen, ein fiir allemal,
und zwar, wie wir mit allem Nachdruck betonen mochten: er selbst,
er personlich, als dritte trinitarische Person, so wieim Menschen Jesus
die zweite trinitarische Person, der Sohn, zu uns gekommen ist.
Wihrend aber Christus nach Vollendung seines Werkes wieder in
den Himmel zuriickgekehrt ist, bleibt der Heilige Geist bei den Seinen,
in seiner Kirche bis ans Ende der Tage (Joh. 14, 16), um als Person
sein Werk zu vollbringen und uns seine (taben zu schenken. Gleich-
zeitig aber ist der Heilige Geist im Himmel, wo er auf dem Sohn ruht.
Das ist kein Widerspruch. Denn gerade so stellt er die Verbindung
zwischen Himmel und Erde, dem erhohten Christus und seiner Ge-
meinde her, wie er im innertrinitarischen Leben zwischen Vater und
Sohn als vineulum unitatis die Einheit herstellt und ist.

Dass der Heilige Geist an Pfingsten personlich und in einmaliger
Weise zu uns gekommen ist, um bei uns zu bleiben, muss aber nun
nach zwei Seiten hin niher priizisiert werden. Zunichst ist es auf-
fallend, dass im Pfingstbericht der Apostelgeschichte keine direkten
Aussagen dariiber gemacht werden, dass die Herabkunft des Geistes
die seiner Person war. Vielmehr werden mit einem gewissen Nach-
druck gerade nur die Wirkungen betont, die von ihm ausgegangen
sind. Aber es ist doch bedeutungsvoll, dass diese Wirkungen auf die
Gemeinde und die Apostel sich vollziehen unter den Zeichen des

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1960. 8



— 114 —

Sturmwindes und des Feuers, die nach biblischer Grundanschauung
immer die unmittelbare Giegenwart Gottes in Person anzeigen. Ganz
eindeutig reden aber die nachpfingstlichen Zeugen des N.T., die
Apostelgeschichte, Paulus und Johannes vom Heiligen Geist als von
einer Person, die, mitten in der Gemeinde weilend, ihr Weisungen er-
teilt, sie lehrt, iberfiihrt, trostet, aufrichtet, wobei oft dieselben Ver-
ben gebraucht werden wie dort, wo Christus oder Gott selbst der
Handelnde ist. — Andrerseits kann aber nicht gesagt werden, dass die
personhafte Herabkunft des Heiligen Geistes ausschliesslich an
Pfingsten erfolgt sei. Ihr ging, wie wir gesehen haben, die person-
hafte Herabkunft des Geistes in Christi Inkarnation voraus, die sich
in seiner Erniedrigung und Erhohung fortsetzt. Das bedeutet aber
nicht, dass es verschiedene Herabkiinfte des Heiligen Geistes gibt,
sondern dass die an Christus gebundenen und die von ihm ausgehenden
« Herabkiinfte» verschiedene Manifestationen ein und derselben Her-
abkunft sind. Die Herabkunft erfolgt wohl einmalig, aber in der Ge-
stalt eines Prozesses, nimlich in der Bindung an den ganzen christo-
logischen Heilsprozess, was eine Bestitigung ist dafiir, dass der Geist
als Geistbraus Gottes nicht in das Sein der Schopfung, sondern in
ihr « Werden» eingeht.

Die Herabkunft des Heiligen Geistes — so konnen wir zusammen-
fassend sagen — ist also die seiner Person, die in der Einheit mit
Christi Werk so erfolgt, dass er in seinen Gaben der Gemeinde selbst
gegenwiirtig wird.

These 3. In seiner Kondeszendenz («lirniedrigung» ) st der Heilige
Geist Person und Gabe zugleich wnd wohnt in dieser Doppelung der
Kirche ein bis ans Ende der Tage. Indem er die Seinen durch sein
Kommen in den Heilsstand versetzt und sie durch sein Gekommen-Sein
in thm erhilt, schafft er das eine Leben, das die « Natury der Kirche aus-
macht.

Als Person und (rabe ist der Geist in seiner Gemeinde gegen-
wiirtig. Wie kann aber der Geist Person und Gabe sein und in dieser
Zweiheit am Glaubigen wirken? Damit sind wir vor die zentrale, aber
auch die schwierigste I'rage der Pneumatologie im engeren Sinne ge-
stellt. Um sie in Kiirze beantworten zu konnen, ist es das Nahe-
liegendste, vom neutestamentlichen Begrift der « Einwohnung» aus-
zugehen. Der Heilige Geist wohnt der Kirche ein. Mit diesem Ter-
minus ist einerseits die Persongegenwart des Geistes festgehalten,
denn nur eine Person kann «wohnen», aber andrerseits wohnt er ihr



— 115 —

ein als der, der sein Werk tut, wohnt er ihr ein mit seinen GGaben. Die
Kirche und ihre Glaubigen sind infolgedessen einfach daraufhin an-
zusprechen, dass sie - wie von Christus erlost - so auch vom Heiligen
(reist, seiner Person und seinen Gaben in Besitz genommen sind, auf
ihn «versiegelt» sind. Wie in einem bestimmten Sinne Christus sich
durch seinen Kreuzestod — unbeschadet seines Herr-Seins — an die
Seinen «verkauft» hat, so hat sich der Heilige Geist — unbeschadet
seiner Freiheit — den Seinen, der Kirche «verfiigbar» (v.Oven) ge-
macht '), Das setzt auch Paulus voraus, sonst konnte er nicht in
Frageform die Korinther erinnernd mahnen: « Wesst thr denn nichi,
dass ihr Gottes Tempel seid und der Geist Gottes in eunch wohnt ?»
(I. Kor. 3, 16.)

Indessen ist mit diesem grundlegenden Begriff der Einwohnung
erst das «dass» des Miteinander von Person und Gabe festgehalten,
aber noch nicht das «wie». Zur Beantwortung dieser Frage nach dem
«wie» mag hier die Feststellung geniigen: es muss immer und aus-
nahmslos beides zusammen gesagt werden. Der Geist ist immer Per-
son und Gabe in der bestimmten Weise, dass sie «cungetrennt, unge-
schieden, unvermengt und unvermischt» eine Einheit bilden. Das
Problem ist also zu losen in Analogie zum christologischen Dogma,
wenigstens zu dessen negativen Bestimmungen. Das aber heisst: so
wie in Christus Gott uns nur so gegenwiirtig ist, dass er im Menschen
Jesus an uns handelt, so wird uns der Heilige Geist als Person nicht
anders gegenwiirtig als in seinen (faben und in seinem Wirken. Der
Heilige Geist ist fiir uns anders als in seinen Gaben nicht Gott und
nicht Person. Das heisst nicht, dass seine Gabe auch seine Person ist,
wohl aber, dass seine Person immer seine Gabe ist. Die Unumkehr-
barkeit dieses Verhiltnisses ist fiir das Verstindnis des Wirkens des
Heiligen Geistes grundlegend. Denn damit ist gesagt: wir kinnen der
Gottheit und personlichen Gegenwart des Geistes in der Kirche nicht
anders gewiss werden als so, dass wir seine Gaben im Glauben emp-
fangen und um sie beten. Damit aber ist das menschliche Subjekt —
eben als empfangendes, glaubendes, betendes — in einer Weise ein-
bezogen, die dieses vom gottlichen Subjekt des Heiligen Geistes zwar
abhebt, aber es als solches mit ihm vereint. Diese Vereinigung ist
keine hypostatische, personhafte — weder vereint sich der mensch-
liche Gieist als Subjekt mit dem Heiligen Geist, sonst wiirde dieser zu
einer blossen Kraft oder Hilfe, noch vereint sich der gottliche Geist

") Hendrik van Oyen: Evangelische othik. Basel 1952.



— 116 —

als Subjekt mit dem menschlichen, sonst wiirde dieser seiner kreatiir-
lichen Selbstindigkeit und Freiheit beraubt. IThre Vereinigung ist
vielmehr eine solche des Wirkens, d. h. die beiden Subjekte vereinen
sich zu ein und demselben Leben. Thre Vereinigung erfolgt — das zu
sagen, wire christologisch eine Héresie, ist aber pneumatologisch
«orthodox» — auf Grund der Einwohnung, der enoikesis in der Gestalt
der synapheia, des Zusammenschlusses.

Doch kénnen wir uns auf die Probleme der dogmatischen Pneu-
matologie hier nicht weiter einlassen. Wichtig fiir uns ist die Erkennt-
nis, dass der Heilige Geist, der der Kirche in dieser Weise als Person
und Gabe einwohnt, das eine Leben schafft, und zwar so, dass er inihr
als jener Geistbraus gottliches und menschliches Wirken, beide in
ihrer sinnlichen und iibersinnlichen, sichtbaren und unsichtbaren
Dimension miteinander vereint. Und in eben dieser Vereinigung zu
einem Leben erfiillt sich die geistgewirkte « Natur» der Kirche, von
der heute so viel die Rede ist. Was das fiir die Kirche konkret be-
deutet, kann nur an einzelnen Punkten kurz angedeutet werden.

Zunéichst wirkt der Geist in der Kirche nicht ohne das konkret
verkiindigte Wort und das faktisch gespendete Sakrament, in denen
das Heilswerk Christi vergegenwirtigt wird. Das heisst nicht, dass
Wort und Sakrament sogenannte (ex opere operato) wirkende Gma-
denmittel zur Mitteilung des Heiligen Geistes sind, wohl aber, dass
der Geist vom Wort und Sakrament her kommt, und damit immer
auch vom Amte her, das mit der Verkiindigung des Wortes und der
Spendung des Sakramentes beauftragt und deren Werkzeug ist.
Dieses Kommen des Heiligen Geistes von Wort und Sakrament her
ist ein doppeltes: Es ist ein Kommen am Anfang, ein einmaliges In-
uns-hinein-Kommen und es ist zweitens ein In-uns-Weilen, ein Ge-
kommen-Sein. Durch sein einmaliges Kommen am Anfang versetzt
der Heilige Geist uns in den Heilsstand. Das tut er in der Weise — wir
konnen hier nicht den ganzen «ordo salutis» entfalten, sondern be-
gniigen uns mit einigen Hinweisen —, dass er die von Christus uns zu-
geeignete Rechtfertigung in der Taufe und im Glauben uns aneignet.
Dieses sein Kommen am Anfang ist grundsitzlich ein diskontinuier-
liches: als der souverine Herr, der er ist, tut der Geist sein grund-
legendes Werk dort, und dort nicht, dort jetzt, und dort spéter. « Der
Geist weht, wann er will» — dieses Wort gilt — unter christologischem
Vorbehalt — durchaus auch innerhalb der Kirche, soweit sie eine Ge-
meinschaft frei entscheidender Personen ist. Wohl geht der Geist in
die Kirche als solche, sofern sie der Leib Christi ist, ein, aber in ihren



— 117 —

Gliedern konkretisiert er sich nicht generell, sondern individuell,
besser: personhaft. In diesem personalen Bereich, aber nur in ihm
ist dann auch der Satz richtig: die Kirche ist, indem sie wird. Aber das
ist nur die eine Seite seines Kommens: wenn der Geist gekommen ist
und sein grundlegendes Werk an den Seinen geschaffen hat, dann
bleibt er in ihnen und wirkt in ihnen kontinuierlich: er wirkt im Ge-
rechtfertigten die Heiligung, im Erlosten das neue Leben, im Abend-
mahlsempfangenden die communio mit Christus. In diesem seinem
Gekommen-Sein wirkt er nicht punktuell, in einem existenziellen «je
und je» in dem Sinne, dass der Geist immer wieder neu in uns herein-
kommen miisste wie am Anfang, sondern er wirkt als der einmal Ge-
kommene mit jener Kontinuierlichkeit, die in Gottes Treue ihren
Grund hat. Allerdings kann die Kontinuierlichkeit des einmal ge-
kommenen Geistes bedroht werden durch den Menschen, durch seine
Untreue und Glaubensschwiiche, durch seine Diskontinuierlich-
keit. Das bedeutet aber nicht, dass der Geist seine Kontinuierlichkeit
aufgibt und sich zuriickzieht — das geschieht nur im Falle der Stiinde
wider den Heiligen Geist, wohl aber, dass der im Glaubigen wohnende
Geist «betriibt» oder «geddampft» wird.

Dass der Geist in dieser Weise — durch sein Kommen am Anfang
und durch sein Gekommen-Sein — an den Gliedern der Kirche wirkt,
tut er also auf die Gefahr hin, von ihnen zuriickgewiesen oder ge-
dampft und betriibt zu werden. Aber gerade das gehort seit Ptingsten
mit zu seiner Kondeszendenz, zu seiner « Erniedrigung», und eben in
dieser seiner Kondeszendenz ist er da, hat er sich der Kirche als
Person und Gabe verfiighar gemacht. Was dann aber gerade nicht
heissen kann, dass die Kirche ihrerseits iiber ihn verfiigt. Im Gegen-
teil: die Kirche hat den Geist nur, indem sie unaufhérlich um ihn
betet. Und das ist es auch, was die echte Kirche immer gewusst und
geiibt hat: so oft sie das Wort verkiindet und das Sakrament spendet,
eine Segnung oder Weihe vollzieht, kurz als Kirche handelt, ruft sie
den Heiligen Geist an, der ihr gegeben ist. Das aber ist der notwen-
dige Ausdruck dafiir, dass ihr der Geist in seinem Kommen am An-
fang und in seinem Gekommen-Sein immer auch erst der Kommende
ist. Auch der Kirche als Ganzer ist der Geist immer nur gegeben als
Angeld der zukiinftigen Herrlichkeit, das heisst nicht etwa: nur teil-
weise oder stiickweise, sondern als Gabe, die das Ganze verbiirgt.
Dieses Ganze aber wird kommen, wenn der Heilige Geist am Ende
der Tage mit seiner alles umwandelnden Macht, die sich bis ins Leib-
liche und Sinnliche erstreckt, den neuen Himmel und die neue Erde,



— 118 —

das Reich der Herrlichkeit herbeifithren wird. Das aber bedeutet um-
gekehrt, dass das Wirken des Heiligen Geistes in der Kirche seine
ganz bestimmten (irenzen hat, Grenzen, die gegeben sind mit der
Struktur der Kirche selbst, wie sie durch Christus gestiftet worden
ist. Welches aber ist die Struktur der Kirche ?

B. Der Heilige Geist und die Kirche

These 4. Die Herabkunft des Heilvgen (leistes in die Kirche und sein
Walten in thr erfolgt nach der Grundordnung, in der die Kirche von
Christus gestiftet worden wst. Gestiftel hat Christus die Kirche in den
Aposteln, die er als Erstberufene durch sein messianisches Sein wnd
Warken zu seiner Kirche ( — Gemeinde ) gemacht und zugleich mait der
apostolischen Vollmacht ausgeriistet hat, die sie an bestimmte kirchliche
Amitstrager weitergeben. Imdem der Geist der so strukturierten Kirche
gegeben wird, ist sie Gemeinde- wnd (pnewmatische) Amiskirche von
Anfang an.

Wenn es so ist, dass der Heilige Geist das Werk Christi vergegen-
wirtigt und uns aneignet, so gilt das auch von der Kirche, die mit zu
seinem Werke gehort. Ja, der Heilige Gieist kann der Kirche als Per-
son und Gabe nur einwohnen, weil und insofern diese ein Werk Christi
ist, auf seinen Stiftungswillen zuriickgeht.

Wann und wie aber hat Christus die Kirche gestiftet 2 Grund-
legend fiir das kirchengriindende Handeln Christi ist die Tatsache,
dass Jesus vom Anfang seiner messianischen Tiatigkeit an durch die
Berufung von 12 Jiingern, die das 12stimmige [srael der Zukunft
reprissentieren, die messianische Gemeinde um sich sammelt, d.h.
die Gcemeinde, die durch ihr Bekenntnis zum Messias das neue (Gottes-
volk bilden soll. Aus diesem Zusammenhang deskirchengriinderischen
Handelns Jesu ist auch die Stelle Mt. 16, 16 ff. zu verstehen, wo Jesus
nach dem Messias-Bekenntnis, das Petrus im Namen aller Apostel
ablegt, erklirt: « Du bist Petrus, auf diesen Felsen werde ich meine
Kirche bauen.» Was diese Stelle fiir den Primat Petri bedeutet,
interessiert uns hier nicht, wohl aber, was sie fiir die Stiftung der
Kirche durch Christus besagt, nimlich dies: Die neutestamentliche
Gemeinde, die Jesus in den 12 Jiingern um sich sammelt, kann erst
in Erscheinung treten mit ihrem Bekenntnis zu seiner Messianitit
und Gottessohnschatt. Dieses Bekenntnis — so ist das Wort jedenfalls



— 119 —

auch zu verstehen —ist der Felsengrund, auf dem Christus seine Kirche
bauen wird. Im Augenblick, da die Jiinger dieses Bekenntnis ablegen,
sind sie noch nicht die Kirche, sie sind erst die ecclesia designata. Jesus
sagt: ich werde meine Kirche bauen - in Zukunft. Wann wird das
geschehen ? Das wird geschehen durch die grundlegenden heils-
geschichtlichen Tatsachen, durch die die Messianitit und Gottes-
sohnschaft, zu der die Jiinger sich bekannt haben, vollgiiltig offenbar
werden wird. Und diese Heilstatsachen sind sein Tod am Kreuz. seine
Auferstehung und seine Geistsendung an Pfingsten. Christus hat also
— streng genommen - seine Kirche nicht gegriindet, wenn mit dem
Begrift der Griindung der eines bestimmten Griindungswortes oder -
Aktes verbunden wird, sondern er hat sie auf Grund seiner Weis-
sagung von Mt. 16, 16 durch seine messianischen Grundakte Tod,
Auferstehung und Geistsendung geschaffen (oder «gestiftet»). Die
Frage nach der Stiftung der Kirche durch Jesus ist die nach dem mes-
sianischen Sein Jesu (C. L. Schmidt), istdienach seinerwahren Gottes-
sohnschaft. Wer die wahre Gottheit Christi leugnet, der muss auch
den Gedanken an eine Kirchengriindung durch Jesus ablehnen.
Allerdings ist mit dem Hinweis auf Tod, Auferstehung und Pfingsten
das futurum «ich werde meine Kirche bauen», noch nicht geniigend
erklart. Jesus denkt, wie sein Wort «die Michte der Holle werden die
Kirche nicht iiberwiltigen» zeigt, an die Endkrise am jiingsten Tag
und versteht seine Kirche wesentlich als eine eschatologische Grosse.
Sie wird als das, was sie ist, erst in Erscheinung treten, wenn Christus
wiederkommen wird mit Macht und Herrlichkeit. Das bedeutet aber
nicht — wie immer wieder gedeutet wird — eine Entleerung der gegen-
wiirtigen, durch Tod, Auferstehung und Geistsendung Christi bereits
geschaffenen Kirche, sondern deren Pridikation als einer hienieden
schon jenseitigen, «himmlischen» (Eph. 2, 6) Grisse, in der die Krifte
der zukiinftigen Welt, insbesondere der Heilige Geist, schon am Werke
sind.

Wie aber werden nun die Jiinger, auf deren Messias- Bekenntnis
Jesus seine Kirche autbauen will, in das kirchenstiftende Handeln
des Messias einbezogen ? Das geschieht dadurch, dass sie Zeugen seines
Todes und seiner Auferstehung werden und durch den Geistempfang
in den Wirkungsbereich dieser beiden Heilsereignisse hineingestellt
werden. Zeugen des Heilstodes werden die Jiinger nicht auf Golgatha,
sondern — das ist tief bedeutungsvoll - dadurch, dass Jesus sie am
Vorabend seines Todes durch die Feier des Heiligen Abendmahles in
das Geheimnis seines Todes einfiihrt und sie proleptisch an den Friich-



— 120 —

ten seines Heilstodes teilnehmen lisst. Kattenbusch!) sagt darum
geradezu: das Abendmahl ist der Grindungsakt der Kirche durch
Jesus, und zwar dadurch, dass er die Jiinger durch Einverleibung in
seinen Kreuzestod selbst zur Kirche ¢macht» und sie — wie wir bei-
fiigen — zugleich durch sein Stiftungswort: «Tuet dies zu meinem
Andenken» zum spiteren Vollzug des Abendmahles bevollméchtigt,
sie also — um mit der spiteren Kirche zureden — mit der «Weihe-
gewalt» ausriistet.

Noch aber sind die Jiinger in diesem Augenblick erst « Jiinger».
Apostel, d.h. bevollméchtigte Stellvertreter Christi und damit
«Amtstriger» in einem nicht bloss funktionellen, sondern grund-
legenden Sinne werden sie erst dadurch, dass sie an Ostern und an den
darauffolgenden 40 Tagen Augenzeugen der leiblichen Auferstehung
Christi werden und durch den Auferstandenen ganz bestimmte Auf-
trage und Vollmachten empfangen, und zwar in der einmaligen Weise,
dass sie und ihr Wort von nun an anstelle des sie sendenden Christus
stehen. Dabei ist wiederum ein Doppeltes zu unterscheiden : durch die
Auferstehung offenbart sich der Gekreuzigte den Seinen als der
wirkliche Messias und Gottessohn und «macht» sie dadurch, dass er
ihnen Anteil gibt an seiner Auferstehung, endgiiltig zu sefner mes-
sianischen Gemeinde, zu seiner Kirche. Zugleich aber setzt er sie
durch Erteilung seiner Auftrige und Vollmachten, insbesondere zur
Verkiindigung des Evangeliums in besonderer Weise zu Aposteln ein,
stattet sie als Apostel mit der « Lehr-Gewalt» aus.

In Kraft und Geltung tritt das alles, was an Karfreitag und
Ostern an den Jiingern geschieht und sie zur Kirche und gleichzeitig
zu Aposteln macht, durch die Geistsendung an Pfingsten. Der Heilige
Geist eignet der Gemeinde und den Aposteln das Erlosungswerk
Christi so an, dass sie vor aller Welt bekennen: der Gekreuzigte ist
wirklich auferstanden, und sich in diesem Bekenntnis zur Gemeinde
zusammenschliessen, deren Leitung die Apostel iibernehmen. Ge-
wohnlich wird darum gesagt, dass erst an Pfingsten die Kirche «ge-
griindet» worden sei. Richtiger ist, zu formulieren: Pfingsten ist der
Tag der Konstituierung der Kirche, ihres Heraustretens in die Welt,
nachdem sie an Karfreitag und Ostern schon gestiftet worden war.
Dabei ist wiederum ein Doppeltes zu unterscheiden: durch den Hei-
ligen Geist, der auf die Gemeinde und die Apostel herabkommt, wird

1) Ferdinand Kattenbusch: Der Quellort der Kirchenidee. Tiibingen
1921.



— 121 —

zunichst in den Aposteln die Gemeinde als bekennende konstituiert,
zugleich aber werden sie an die Spitze der Gemeinde gestellt, d. h. mit
der « Leitungsvollmacht» iiber die Gemeinde ausgeriistet.

Das ist — wir sind uns dessen wohl bewusst — eine sehr summa-
rische Darstellung des kirchenschipferischen Handelns Christi. Aber
sie mag gentigen, um uns folgende drei Schlussfolgerungen verstehen
zu lassen, die fiir das Verstindnis des kirchlichen « Amtes» von grund-
legender Wichtigkeit sind:

a) Amt und Gemeinde sind im kirchenschopferischen Handeln
Christi zugleich da. Die Kirche Christiist Amtskirche und Gemeinde-
kirche von Anfang an. Beide werden von Anfang an mit derselben
Vollmacht ausgeriistet, mit der Weihe-, Lehr- und Leitungsgewalt?).
Von da aus gesehen ist es uns verwehrt, zu sagen, die Vollmacht werde
von den Aposteln auf die Gemeinde diibertragen in der Weise, dass die
Gemeinde nach dem Tod der Apostel befugt wird, unter dem Walten
des Heiligen Geistes, der ihr gegeben ist, kirchliche Amtstriger ein-
zusetzen und mit der Verkiindigungsgewalt auszuriisten. Das ist ein
offenkundiger Kurzschluss. Denn einerseits sind die Apostel selbst
schon Gemeinde und andrerseits hat die GGemeinde von Anfang an
Anteil an der apostolischen Vollmacht. Es ist aber aus denselben

sriunden auch nicht moglich, mit der romischen Theologie, wie das
seit. Bellarmin allgemein tiblich geworden ist, das kirchliche Amt in
direkter Linie, d.h.in einem rein kirchenrechtlich-institutionellen
Sinne, aus dem Apostolat abzuleiten, so dass das kirchliche Amt der
(Gemeinde von vornherein iibergeordnet und diese nur noch als In-
begriff der dem Amte subjecti, als sogenannte Pfarrgemeinde, Geltung
hat. GGemeinde und Amt bilden — so muss vom Apostolat und seiner
genuinen Verbundenheit mit der (iemeinde her gesagt werden -
grundsitzlich eine Einheit.

b) Diese Einheit besteht aber in einer Beziehung nicht. Die G-
meinde dauert fort, der Apostolat nicht. Dieser ist einmalig, unwieder-
holbar. Einmalig ist der Apostolat darin, dass die Zwolf — und in
anderer Weise dann auch der Apostel Paulus — als Zeugen der Auf-
erstehung ihre Auftrige und Vollmachten in eben jener Unmittel-
barkeit empfangen, die sie anstelle des Sendenden selbst stellt: was
die Apostel sagen und anordnen, ist von derselben gottlichen Digni-

1) Diese Unterscheidung ist spiiteren kirchlichen Ursprungs. Zusammen-
gefasst sind die drei Gewalten in der Verkiindigungsvollmacht, die im fol-
genden immer gemeint ist, wenn von Vollmacht schlechthin die Rede ist.



— 122 —

tit, wie das, was der Herr selbst sagt und anordnet. Dadurch haben
sie selbst Anteil am kirchenschopferischen Handeln Christi und stehen
insofern an der Seite Christi iiber der Kirche. Indessen ist nicht alles,
was die Apostel sagen und anordnen, anstelle Christi, kraft ihrer gott-
lichen Autoritit getan, vielmehr — Paulus macht diesen Unterschied
deutlich — sagen und ordnen die Apostel manches an als Vorsteher
der ihnen anvertrauten Gemeinden, als kirchliche Amtstriger. So
nehmen die Apostel eine Doppelstellung ein: sie stehen als Apostel
iiber der Kirche als deren Mitgriinder, aber sie stehen zugleich in der
Kirche als die Ersten in der Reihe der kirchlichen Amtstriger und
sind ihr insofern nicht iiber-, sondern vorgeordnet.

¢ ) Endlich ist es eine Tatsache von allergrosster Tragweite, dass
die Apostel schon bald nach Pfingsten bestimmten Gemeindemit-
gliedern ein Amt tibertragen, wie das dann auch Paulus in seinen Ge-
meinden tun wird. Ohne hier auf die nicht unwichtige Irage eingehen
zu konnen, wie weit es sich bei diesen Ubertragungen um voriiber-
gehende oder dauernde Beauftragungen handelt, sei nur die fiir un-
seren Zusammenhang entscheidende Tatsache festgestellt, dass eine
solche Ubertragung iiberhaupt erfolgt und dass sie die Apostel als
Apostel und nicht als kirchliche Amtstriger vollziechen. Denn was sie
tibertragen, das umschliesst — wie aus den wichtigsten Stellen der
Pastoralbriefe hervorgeht — die apostolische Verkiindigungsvoll-
macht. Wohl verstanden: nicht der Apostolat wird iibertragen — der
bleibt einmalig —, sondern die apostolische Verkiindigungsvollmacht.
Sie ist abgeleitete, aber inhaltlich dieselbe Vollmacht. Das aber heisst,
dass das kirchliche Amt auf Grund eben dieser Ubertragung durch die
Apostel mit Christus, dem Herrn der Kirche, in einem geschichtlich-
tibergeschichtlichen Stiftungszusammenhang steht. Und eben darum
ist das kirchliche Amt nicht bloss menschlichen oder kirchlichen,
sondern gottlichen Rechtes. Gewiss ist, wie wir gesehen haben, die
apostolische Vollmacht auch der Gemeinde iibergeben. Die Uber-
tragung an besondere Amtstriger steht dazu nicht im Widerspruch,
sondern besagt, dass die kirchlichen Amtstriger ihre Vollmacht als
«Organe» der Gemeinde (E. Herzog) empfangen.

Mit der Einsetzung eines besonderen kirchlichen Amtes ist in-
dessen ein neues Moment in die Kirche hineingetragen, das in seiner
Bedeutung nur vom Gesamtverstindnis der Kirche her erhellt wer-
den kann.



— 123 —

These 5. Die Kirche ist micht evne Gemeinschaft gleichgestellter
Personen, sondern eine in sich abgestufte Personengemeinschaft, in der
Christus als der Herr und diesem untergeordnet die Apostel und diesen
wiederum untergeordnet die kirchlichen Amitstriger und im Gegeniiber
zu thnen die Gemeinde im Heiligen Geist eine Einheit bilden.

Die Kirche ist ihrem Wesen nach (und nicht etwa erst in ihrer
sogenannten Verfassung) eine in sich abgestufte Personengemeinschaft
und nicht eine Giemeinschaft Gleichgestellter. Definitionen wie die,
dass die Kirche die Gemeinschaft der Glaubigen, der gerechtfertigten
Siinder, der Heiligen usw. sei, geniigen nicht. Kine abgestufte Per-
sonengemeinschaft aber ist die Kirche zunichst darin, dass in ihr die
Apostel, Altesten und die ganze Gemeinde, wie aus Apg. 15, 22 hervor-
geht, eine Einheit bilden: die Apostel, die durch die Einmaligkeit
ihres Amtes der Kirche iibergeordnet und als die ersten in der Reihe
der kirchlichen Amtstrager ihr zugleich vorgeordnet sind, dann die
Altesten, die als unter der Autoritit der Apostel stehende kirchliche
Amtstriger der Gemeinde vorgeordnet sind, und die Briider, die
ganze Gemeinde, die mit den Aposteln und den Altesten durch die-
selbe apostolische Vollmacht zur Einheit verbunden sind. Diese Kin-
heit hat aber, wie uns 15, 28 lehrt, ihren Grund im Heiligen Geist, in
der Vertikale von oben, die diese «horizontale» Personenordnung be-
griindet. Wie aber ist diese Vertikale in ihrer Bezogenheit zur Hori-
zontalen zu verstehen? Zunichst ist die Gemeinde als Ganzes
«Gottes Volk», nimlich der neutestamentliche quehal Jahwe, das
Aufgebot Gottes, fiir das es charakteristisch ist, dass Gott zu ihm auf
Grund seines Erwihlungsaktes im Verhiltnis der dauernden Zu-
ordnung steht : Gottes Volk ist sesn Volk. In Christus, dem von Gott-
Vater gesandten und fleischgewordenen Sohn wird aber das Ver-
hiltnis der Zuordnung, das fiir das Alte Testament das letzte Wort
war, aber in gewissem Sinne auch im Neuen Bund fortbesteht, zu
einer solchen der Einheit: im Menschgewordenen hat die (iemeinde
den Herrn in ihrer Mitte, ist sie mit ihm zur Einheit verbunden wie
der Leib mit dem Haupt: Christus, der Retter ist da. Er selbst, oder
seine dyamnis gehort selber in die (temeinde hinein. Der Heilige Geist
ist aber nicht nur da, sondern dringt in die Kirche ein, wohnt ihr ein
als Person und Gabe und schafft das eine Leben, in welchem die Ein-
heit der Kirche in den Aposteln, Altesten und Briidern mit Christus
und durch ihn mit Gott erst verwirklich wird. So schafft der Heilige
Geist - kraft seiner Kondeszendenz — die Kinheit der Kirche als Ge-



— 194 =

meinschaft ungleicher — géttlicher und menschlicher — Personen. Er
ist es darum auch, der die besondere Stellung des kirchlichen Amtes
in seiner Vorordnung vor der Gemeinde begriindet. Wie aber ge-
schieht das ?

These 6. Der den Aposteln verliehene (Feist ist kewn anderer als der,
der auch der Gemeinde gegeben ist. Aber er wird thnen nach Joh.20, 21
proleptisch und im Sinne einer « Besonderung» zuteil als Amisgeist, der
sie zur Erfillung thres Verkimdigungsauftrages ermdchtigt. Nur von
diesem pneumatischen Gesamtzusammenhang her, in dem die von
Christus gestiftete Kairche als apostolische lebt, ist auch der (eist-
Charakter des besonderen kvrchlichen Amtes verstindlich.

Zunichst muss klar sein, dass der Geist in der Kirche allen
gegeben ist, und dass er ewner ist und bleibt in den Aposteln, in den
kirchlichen Amtstriagern und in der Gemeinde. Er tut in ihnen allen
sein Werk in gleicher Weise, niimlich so, dass er sie in den Heilsstand
versetzt und in ihm erhilt, sie alle hineinstellt in den Kampf des
Christus-Glaubens, in dem sie immer auch wieder versagen, sooft
sie sich dem Geist verschliessen, ihn déampfen oder betriiben. Der
(reist ist es auch, der sie, wie das an Pfingsten erstmals geschehen ist,
alle zu Zeugen und Bekennern des Evangeliums im Sinne des all-
gemeinen Priestertums macht. Nun aber wird dieser eine und selbe
Geist den Aposteln und — in welchem Sinn werden wir sofort sehen —
den von ihnen eingesetzten kirchlichen Amtstrigern noch in beson-
derer Weise gegeben. Das muss gesagt werden auf Grund der Stelle
Joh. 20, 21, wo der Auferstandene am Abend des Ostertages den ver-
sammelten Aposteln durch Hauchung den Heiligen Geist mitteilt.
Diese Stelle gilt mit Recht als locus classicus fiir die pneumatolo-
gische Begriindung des kirchlichen Amtes. Die Perikope ist nicht
eine Parallele zum Pfingstbericht, noch eine partielle Vorwegnahme
der pfingstlichen Geistsendung. Vielmehr werden die Apostel durch
die ungewohnliche Art der Geistmitteilung, die Hauchung, die nur
Gott oder also der erhohte Christus an den Seinen vornehmen kann,
mit dem Amtsgeist ausgeriistet, der sie zur Erfiillung ihres eben emp-
fangenen Sendungsauftrages bevollméachtigt. Diese Ausriistung mit
dem apostolischen Amtsgeist steht in Analogie zur Geisttaufe Jesu,
durch die Jesus, der bereits Geisttriger ist, mit dem messianischen
Amtsgeist ausgeriistet wird. Nur dass das bei den Aposteln in um-
gekehrter Reihenfolge geschieht, namlich so, dass sie den Amtsgeist
empfangen, bevor sie an Pfingsten zu Trigern des Gemeindegeistes



— 195 -

werden. Und zwar geschieht das — wiederum in Analogie zur Geist-
taufe Jesu — im Sinne einer Kinschrinkung: ihnen wird der Geist ge-
schenkt zur Erfillung ihres Sendungsauftrages, damit sie durch die
Verkiindigung in Wort und Sakrament die von Gott gewollte Vor-
aussetzung zu schaffen vermogen zum Wirken des Geistes in der Ge-
meinde, der — wie wir gesehen haben — vom Wort und Sakrament
herkommt. Zwar wird in einem weiteren Sinne der Geist auch der
Gemeinde an Pfingsten als «Amtsgeist» gegeben. « Amtsgeist» und
« Gemeindegeist» sind im Neuen Testament — anders als im Alten
Testament — zur Einheit gebracht. Der «besondere» apostolische
Amtsgeist ist also — noch einmal sei es gesagt — kein anderer, aber er
wird den Aposteln — damit sie jene Voraussetzung schaffen kénnen —
in einer besonderen Ordnung gegeben, durch die sie der Gemeinde vor-
geordnet werden. Diese Vor-Ordnung hat aber ihren Girund nicht in
einem profanen Ordnungs- oder Zweckmissigkeitsprinzip, sondern
in jenem Gegeniiber, das zwischen Christus und dem Heiligen Geist
in der einen Kirche besteht. Dasselbe gilt auch von den kirchlichen
Amtstriigern, sofern sie ihre Vollmacht durch apostolische Uber
tragung erhalten haben. Auch ihnen ist durch den christologisch-
apostolischen Stiftungszusammenhang, in dem sie stehen, die Ver-
heissung des Heiligen Geistes gegeben. Inwiefern das der Fall ist, und
vor allem, welcher Gestalt des kirchlichen Amtes die Verheissung mit
der Ausriistung desbesonderen Amtsgeistes gegeben ist, soll im letzten
Abschnitt zu zeigen versucht werden.
Urs Kiiry
Bern
(Schluss folgt)



	Heiliger Geist, Kirche und Amt

