Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 50 (1960)

Heft: 2

Artikel: Bemerkungen und Erwagungen zu den altkatholischen Liturgien
[Fortsetzung]

Autor: Ruthy, Albert Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404375

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 93 —

Bemerkungen
und Erwiigungen zu den altkatholischen Liturgien

(Fortsetzung)

Seit dem letzten Beitrag zu dieser Artikelreihe!) sind zwei neue
Ausgaben liturgischer Biicher zu verzeichnen. Fiir die altkatholische
Kirche Deutschlands ist ein neues Altarmissale geschaffen worden,
das eine durchgreifende Neubearbeitung der bisherigen Biicher dar-
stellt2). Fir die Gesamtredaktion zeichnet Pfarrer lic.theol. Kurt
Pursch (Bottrop), fiir Perikopen, Initialen und Symbolschmuck
Pfarrer Gustav Hiidig (Hagen i. W.), fiir die deutsche Gregorianik
Pfarrer Fritz Kraeling (Kempten).

Fiir die altkatholischen Bistiimer der Niederlande ist das « Mess-
buch» in Kleinformat fiir die Gemeinde in neuer Auflage erschienen,
die zwar im grossen ganzen an der bisherigen Ordnung festhiilt, aber
doch auch manche Neuerungen bringt, vor allem bei den Lesungen?3).
Wir werden die beiden Neuerscheinungen in unseren weiteren Bei-
trigen mit beriicksichtigen. Fiir die bis jetzt behandelten Teile der
Messliturgie ist an Anderungen zu notieren, was folgt.

Das neue holliindische Buch weist fiir die unverinderlichen Teile
der Katechumenenmesse ausser einer leichten Modernisierung von
Sprache und Orthographie keine textlichen Anderungen auf. Da-
gegen sind die Lesungen in der Weise vermehrt worden, dass fir
Advent, Septuagesima bis Passionswoche sowie fiir Quatember- und
Bittage vor die Epistel noch eine Lesung aus dem Alten Testamente
tritt. Die Formulare fiir die genannten Zeiten weisen demnach je drei
Lesungen auf, wie das in der mozarabischen Liturgie fiir das ganze
Jahr und in der mailindischen wenigstens teilweise noch der Fall ist,
und wie es auch fiir die romische Messe als urspriinglicher Zustand an-
zunehmen ist. Es wird darauf im einzelnen bei der Behandlung der
wechselnden Messtexte einzugehen sein.

N IKZ 1958, 8. 84-95.

%) Altarbuch fiir die Feier der heiligen Eucharistie im katholischen Bis-
tum der Alt-Katholiken in Deutschland, herausgegeben im Auftrag des Bi-
schofs von der Liturgischen Kommission. Im Verlage des Bistums, Bonn 1959.

3) Misboek van de Oud-katholieke Kerk van Nederland. Vierde druk
1960.



Das neue deutsche Altarbuch ist vor allem dadurch charakteri-
siert, dass es zwei verschiedene Messordnungen aufweist, die wahl-
weise gebraucht werden konnen. Schon das bisherige Missale von
1888 hatte eine « Zweite Messordnung»; aber sie betraf nur die « Opfe-
rung» (Offertorium), einzelne Teile des Kanons, die Brotbrechung
und die Vorbereitungsgebete zur Kommunion. Das neue Buch da-
gegen bringt neben der bisherigen, abgesehen von einzelnen sprach-
lichen Korrekturen unverindert beibehaltenen «Krsten Mess-
ordnung» als zweite Ordnung eine neue Gestaltung der ganzen Mess-
liturgie, von der gesagt wird, sie sei «eine aus den alten Quellen er-
neuerte Ordnung», «eine sprachliche und liturgische Neugestaltung
der abendlindisch-lateinischen Messe auf Grund der neueren Quellen-
forschung ')». Diese neue zweite Ordnung wird also vor allem bei
unseren weiteren Erorterungen tiber die altkatholischen Liturgien
herangezogen werden miissen.

Selbstverstindlich weicht auch die «Zweite Messordnung» von
1959 nicht in allen Teilen von der ersten ab. So sindim Ordo der Kate-
chumenenmesse die Unterschiede nicht sehr bedeutend und zahlreich.
Im einzelnen ist folgendes zu registrieren:

1. Das Stufengebet bleibt unverindert; die in IKZ 1957, 111 ff,
erhobenen Bedenken bestechen demnach auch weiterhin.

| ]

Weggefallen ist die Bestimmung, dass das Kyrie eleison und die
vorausgehende Doxologie des Eingangspsalmes wegfallen, wenn
das Gloria gesungen wird (vgl. IKZ 1958, 88). Dafiir ist in der
Rubrik zum Gloria genauer gesagt, dass es auch an gewohnlichen
Werktagen nicht rezitiert wird.

3. Der deutsche Text des (loria ist an einigen Stellen etwas ge-
andert worden. Am auffalligsten ist dabei die Auflésung der
Relativsitze in Hauptsitze: «Du nimmst hinweg...», «Du
sitzest zur Rechten.. .».

4. Die Schlussklausel der Orationen lautete im alten Messbuche:

« Durch Jesum Christum, Deinen Sohn, unsern Herrn, welchem

mit Dir und dem heiligen Geiste sei Preis und Ehre von Ewig-

keit zu Ewigkeit.» In der neuen Ausgabe ist sie dem lateinischen

Wortlaut angeglichen: «Durch unsern Herrn Jesus Christus,

der mit Dirlebt und herrscht in der Kinigkeit des Heiligen Geistes,

tott von Ewigkeit zu Ewigkeit. »

1) Alt-Katholischer Internationaler Informationsdienst, 2.Jahrgang
Nr.1 (10. 1. 1960).



— 95 —

5. Die in der «Ersten Messordnung» beibehaltenen umstindlichen
Einleitungsformeln zu den Lesungen (s. [KZ 1958, 93) sind in
der zweiten Ordnung vereinfacht.

Wir verwenden von nun an folgende Sigla fiir die hier behan-
delten Liturgien: N Niederlindische altkatholische Liturgie
(N 60: Anderungen im « Misboek» von 1960); S — Liturgie der Christ-
katholischen Kirche der Schweiz. Fiir Deutschland unterscheiden
wir: D — Altarbuch 1959 (D1, D2: erste baw. zweite Messordnung);
Th (bzw. Thl, Th2) bedeutet die von Prof. Dr. Adolf Thiirlings ') ge-
schaffene Liturgie des Altarbuches von 1888, wie sie auch schon in
seinem « Liturgischen Gebetbuch» (Mannheim 1885) enthalten ist.

Das Credo

Das Glaubensbekenntnis, seit dem 6. Jahrhundert als Bestand-
teil orientalischer Liturgien bezeugt, in der Folge auch im west-
gotischen Spanien und im Frankenreiche in die Messe aufgenommen
und schliesslich durch Benedikt VIII. auch fiir Rom selbstangeordnet,
erscheint in allen hier behandelten Liturgien an der gewohnten Stelle
und in der Form des sogenannten Symbolum Nicaeno-(fonstantino-
politanum.

Wir wollen hier nicht auf die Differenzen im Wortlaut der ver-
schiedenen deutschen Fassungen des Credo eingehen, die ja nur solche
der Ubersetzung und Stilisierung sind. Wichtiger ist die Weglassung
des «Filioque». Sie wurde den altkatholischen Kirchen schonin den
ersten Jahren nach 1870 durch die Unionsverhandlungen mit den
Orthodoxen nahegelegt, aber zum Teil doch nur ziégernd durch-
gefiithrt. In der Schweiz hatte es der Entwurf Watterichs beibehalten,
derjenige Michauds aber gestrichen, und dabei blieb es denn auch.
Bei Th sind die Worte «und dem Sohne» eingeklammert mit der Be-

1) Adolf Thurlings, geb. 1844 in Kaldenkirchen (Rheinland), 1867 zum
Priester geweiht, 1872 altkatholischer Pfarrer in Kempten, 1887 Professor
in Bern, seit 1911 Herausgeber der 1KZ, gest. 1915. Die Angabe in «Die
Religion in Geschichte und Gegenwart», 2. Aufl. V 1169, Thiirlings sel der
Schopfer der Gesang- und Gebetbiicher fur Deutschland und die Schweiz, ist
insofern irrefithrend, als er fiir die Christkatholische Kirche der Schweiz wohl
das noch heute gebrauchte Giesangbuch geschaffen hat, nicht aber das schon
1879 zum ersten Male erschienene Gebetbuch. An der Schopfung der schwei-
zerischen Messliturgie war er nicht beteiligt.



merkung: «Zusatz der abendlindischen Kirche.» In D1 sind sie in
Klammern beibehalten, aber ohne die genannte Bemerkung; in D2
dagegen fallen sie ganz aus. In Holland ist das «Filioque» mit der
Einfiihrung der Liturgie in niederlindischer Sprache im Jahre 1909
gefallen. Beibehalten hat es aber die Polnische Nationalkirche in
Amerika ).

Was den Vortrag des Credo im gesungenen Amte betriftt, so
wird es z. B. in der Schweiz meistens durch ein Lied tiberdeckt, das
die Gemeinde nach der Intonation durch den Zelebranten singt.
Dieser pflegt inzwischen das Symbolum leise weiterzusprechen. Von
den gebriuchlichen «Credo-Liedern» vermag aber keines den (Gehalt
des Glaubensbekenntnisses wirklich zu erfassen. Sehr oft handelt es
sich dabei vielmehr um Vertrauenslieder, und meistens ist es so, dass
die Intonation auch textlich gar nicht aufgenommen und weiter-
gefiithrt wird. Das gleiche gilt weithin fir die Vortrige der Kirchen-
chore zum Credo. Nur selten singen diese das Credo einer Messe, was
beim grossen Umfang dieser Kompositionen verstindlich ist 2). Zwar
enthillt das Gesangbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz
seit seiner 8. Auflage (1930) im Anhang auch ein Credo nach grego-
rianischer Weise; es scheint aber wenig in Gebrauch zu stehen.

Dem MiBlstande, dass der Zelebrant das Credo spricht, wihrend
Chor oder Gemeinde etwas oft ganz anderes singen, ist in Holland da-
durch gewehrt, dass dort strikte vorgeschrieben ist, das Glaubens-
bekenntnis sei vom Priester laut zu sprechen. Ein «Credo-Lied» gibt
es also da nicht, aber auch sonst keinen gesanglichen Vortrag des
Credo. So ist es iibrigens auch in der griechischen Kirche, wo das
Symbolum ebenfalls nie gesungen, sondern immer gesprochen wird,
allerdings nicht vom Liturgen, sondern von einem Laien als Ver-
treter des Volkes. Es soll ja nicht ein Bekenntnis des Priesters vor der
Gemeinde, sondern das der Gemeinde selbst sein. Das kommt aber
wohl am besten zum Ausdruck, wenn es von den Glaubigen ge-
meinsam rezitiert wird. Dass das nach einiger Einiibung sehr gut
durchgefithrt werden kann, zeigt das Beispiel einzelner schweize-
rischer Gemeinden, wo dies schon seit einiger Zeit an manchen Sonn-
tagen so gemacht wird.

1) Siehe: A Book of Devotions and Prayers according to the use of the
Polish National Catholic Church. Seranton PA. 1951.

?) Man vergleiche dazu, was Jungmann tiber die Credo-Kompositionen
sagt (Missarum Sollemnia I, 583 f.).



— 97 —

Die Fiirbitten

I%s ist bekannt, dass die IFirbitten der Karfreitagsliturgie mit
grosser Sicherheit als letzter Uberrest der urspriinglich vor dem
Offertorium ihren Platz habenden Oratio fidelium anzusprechen sind.
Ihr fast volliges Verschwinden aus der romischen Messe hiingt allem
Anscheine nach mit zwei anderen Vorgiangen zusammen: mit der
Einfigung der Firbitten fiir die Lebenden und Verstorbenen in den
Kanon einerseits und mit der Einfiihrung der inzwischen ebenfalls
ausser Gebrauch gekommenen Kyrie-Litanei am Anfang der Messe
andrerseits.

Im neuen deutschen Altarbuche ist nun der verdienstliche Ver-
such unternommen, die Firbitten an ihrer alten Stelle wieder zum
Leben zu erwecken. Die neue «Zweite Messordnung» enthiilt solche
Firbitten, wenn auch vorerst zu fnkul‘t‘/wti\mln Grebrauch, in unmittel-
barem Anschluss an die Begriissung der Gemeinde vor dem Offer-
torium. Nie sind in Litaneiform gehalten und liegen in mehreren wech-
selnden Fassungen vor. Neben der in die Messordnung selbst auf-
genommenen Normalform sind besondere Fiirbitten geschaffen
worden fiir Advent und Voradvent (vom 18. Sonntag nach Pfingsten
an), fiir den 1. Januar, fir die Passionszeit und fir verschiedene be-
sondere Gebetsanliegen, z. B. fir die Kirche, fiir wiirdige Priester,
fiir Volk und Staat usw.

Nun hat aber die alte Oratio fidelium an anderer Stelle, ausser-
halb des streng liturgischen Rahmens, noch ein Fortleben gefunden,
nimlich in dem vor allem im deutschen Sprachgebiet im Anschluss
an die Predigt von der Kanzel gesprochenen «Allgemeinen Gebety.
Es findet sich in der Gestalt, die es durch Petrus Canisius erhalten
hat, wenn auch mit manchen textlichen Verschiedenheiten im ein-
zelnen, auch in den altkatholischen Gebetbiichern Deutschlands und
der Schweiz. Da die heutige Messliturgie, abgesechen von den Fiir-
bitten in D2, kein solches die verschiedensten Anliegen umfassendes
Bittgebet enthiilt, so wiire zu wiinschen, dass das « Allgemeine Gebet»
nicht zu oft durch andere, speziellere Gebete wie z. B. solche, die
Gedanken der Predigt aufnehmen, verdringt wiirde.

Das Offertorium
[. Allgemeines

Das Offertorium ist ein wahres Sorgenkind der Liturgiker, und
zwar aus Griinden der Form sowohl als seines Gehaltes. Das gilt

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 2. 1960. 1



= OB —

vorab fiir seine Gestalt in der heutigen romischen Messe, aber auch fiir
die altkatholischen Liturgien. Die holldndische Kirche hat in fast
wortlicher Ubersetzung das Offertorium der rémischen Liturgie
itbernommen und damit auch dessen Problematik. D und S dagegen
weichen betriichtlich von der romischen Vorlage ab, ohne indes zu
vollig befriedigenden Ergebnissen gelangt zu sein.

Das Offertorium des Missale Romanum ist ein ziemlich unein-
heitliches Gebilde. Ausser dem diesen Teil der Liturgie abschliessen-
den, stets wechselnden Giebet der Secreta (frither «Oratio super ob-
lata» genannt) findet sich nichts davon in den alten Sakramen-
tarien. Alles iibrige, das heisst die ganze Gebetsfolge, die man etwa
auch den «Kleinen Kanon» nennt, wurde erst im spiatern Mittelalter
ausgebildet. Dabei erscheint in den Missalien dieser Zeit eine fast
uniibersichtliche TFiille verschiedener Gestaltungen, «ein wahres
Dickicht neuer Gebete und Texte», wie sich Jungmann ausdriickt
(Missarum Sollemnia IT 49). Das Einheitsmissale Pius’ V. fithrt dann
etne Form, niamlich die damals in Rom selbst iibliche, als allgemein
verbindlich ein. Aber noch heute leben stark abweichende Fassungen
des Offertoriums in den privilegierten Sonderriten fort; abgesehen
vom mailindischen und mozarabischen auch im Ritus einiger Monchs-
orden.

Was den dussern Hergang betrifft, kann man zwei Typen unter-
scheiden: den einen mit gemeinsamer und den andern mit getrennter
Darbietung von Brot und Wein. Im erstern Falle sind Wein und
‘Wasser bereits vorher in den Kelch gegossen worden; im zweiten
Falle geschieht dies im Rahmen des Offertoriums selbst. Dieser zweite
Typus liegt im MR vor. Fiir den ersten bringen wir zwei Beispiele:
das Offertorium nach dem noch heute im Gebrauch stehenden Domi-
nikaner-Missale ') und nach dem im vorreformatorischen England
weitverbreiteten Ritus von Sarum (d.h. der Kathedrale von Salis-

bury) 2).

Dominikaner Sarum
. elevando, et conjungendo manus Post Offertorium vero porrigai dia-
(Sacerdos) dicat: conus sacerdoti calicem cum patena et
Quid retribuam Domino pro omni-  sacrificio. . . Ipse vero accipiens ab eo

bus, quae retribuit mihi? et calicem  calicem, diligenter ponat in loco suo

') Nach: Missale juxta ritum Sacri Ordinis Praedicatorum. Mechliniae
MDCCCXCII. '

?) Nach: Missale ad usum Insignis et Praeclarae Ecclesiae Sarum. Labore
ac studio F. H. Dickinson, Burntisland 1861-1883.



cum hostia, patena superposita, acci-
piens ambabus manibus, super corpo-
rale ante pectus elevans, dicat: Cali-
cem salutaris accipiam, et nomen
Domini invocabo.

Deinde offerens dicat:

Suscipe sancta Trinitas, hanc obla-
tionem, quam tibi offero in memo-
riam passionis Domini nostri Jesu
Christi: et praesta, ut in conspectu
tuo tibi placens ascendat; et meam,
et omnium fidelium salutem operetur
aeternam.

His dictis, calicem super corporale
deponens, patenam e calice levet, et
hostiam ante illius pedem deponat, ac
palla calicem cooperiat.

(Lavabo)

Post ablutionem digitorum, Sacerdos
junctis mantbus ante pectus, ad me-
diwm altaris veniens, inclinet pro-
funde, dicendo:

In spiritu humilitatis, et in animo
contrito, suscipiamur Domine a te:
et sic fiat sacrificium nostrum, ut a
te suscipiatur hodie, et placeat tibi
Domine Deus.

His dictis, se erigens, et ad populum
se convertens, extendens, et conjungens
manus, dicat voce mediocri. . . :

Orate fratres ut meum, ac vestrum
pariter in conspectu Domini sit accep-
tum sacrificium.

Junctis manibus subjungat : Do-
mine exaudi orationem meam, et
clamor meus ad te veniat. et Oremus.
(Secreta)

99

debito super medium altare; et incli-
nato parumper elevet calicem utraque
manu, offerens sacrificcum Domino,
dicendo hanc Orationem.

Suscipe, Sancta Trinitas, hanc ob-
lationem, quam ego indignus pecca-
tor offero in honore tuo, beatae
Mariae et omnium sanctorum tuo-
rum, pro peccatis et offensionibus
meis: et pro salute vivorum et requie
omnium fidelium defunetorum.

In nomine Patris et Filii et Spiritus
Sancti acceptum sit omnipotenti Deo
hoc sacrificium novum.

Dictaque Oratione, reponat calicem
et cooperiat ewm corporalibus, ponat-
que panem super corporalia decenter
ante calicem vinum et aguam continen-
tem; et osculetur patenam, et reponat
cam a dextris sacrificiv super Altare,
sub corporalibus parum cooperiendo.

(Lavabo)

Deinde revertat se, et stans ante Al-
tare, inclinatoque capite et corpore,
junctis manibus dicat hanc Orationem.

In spiritu humilitatis et in animo
contrito suscipiamur, Domine, a te:
et sic fiat sacrificium nostrum in con-
spectu tuo, ut a te suscipiatur hodie,
et placeat tibi, Domine Deus noster.

Et erigens se, deosculetur Altare a
dextris sacrificiv, et dans benedictionem
wltra  sacrificium, postea signet se
dicens. In nomine Patris, &c.

Deinde vertat se sacerdos ad popu-
lum, et tacita voce dicat.

Orate, fratres et sorores pro me, ut
meum pariterque vestrum acceptum
sit Domino Deo nostro sacrificium.

Responsio cleriei privatim, Spiritus
Sancti gratia illuminet cor tuum et
labia tua, et accipiat Dominus digne
hoc sacrificium laudis de manibus
tuis pro peccatis et offensionibus
nostris.

Oremus.
(Secreta)



— 100 —

Man beachte hier die wohltuende Knappheit gegeniiber der
Uberfiille an Offertoriumsgebeten im heutigen romischen Missale ! In
diesem unterscheiden wir (abgesehen von den Inzensgebeten im
Hochamt und dem Lavabo) drei Gebetsgruppen: 1. die Begleit-
gebete bei der Zuriistung und Oblation der Abendmahlselemente;
2. eine Gruppe von drei Gebeten, wovon das erste und dritte Obla-
tionsgebete sind, wihrend das mittlere (Veni sanctificator) epikle-
tischen Charakter hat; 3. das «Orate fratres» mit Antwort und die
wechselnde Secreta.

Was den Gehalt dieser Gebete betrifft, so handelt es sich weit-
gehend «um eine Vorwegnahme von Gedanken des Kanons und inso-
fern um eine gewisse Verdoppelung» (so Jungmann, Miss. Soll. 11
117). In einzelnen sind es die Gedanken der Konsekration, der Epi-
klese, der Anamnese und des Opfergebetes, die hier antezipiert wer-
den. Daher auch die im ausgehenden Mittelalter aufkommende Be-
zeichnung des Offertoriums als « Canon minor».

2. Das Offertorium in S

Wir geben zunichst den Text des Offertoriums nach schweize-
rischem Ritus wieder, in Gegeniiberstellung mit dem Entwurf
Watterichs, wobei sichtbar wird, inwieweit dieser in die offizielle
Fassung iibernommen worden ist.

Watterich Schweiz

Pr. Hebt mat beiden Hinden die auf
der Patene liegende Hostie mat dieser
empor wnd spricht laut:

Nimm auf, o heiliger Vater, all-
miichtiger ewiger Gott, den demiithig
frohen Dank Deines Volkes fiir alle
Gnaden und Segnungen Deiner schaf-
fenden, erhaltenden und leitenden
(iite, den wir, allzeit hilfsbediirftig
vor Dir, mit kindlichem Vertrauen
darbringen.

Nun legt er die Hostie auf den Altar,

Der Pr. giesst Wein und Wasser in

P. Die Patene mat der Hostie vor sich
Tin haltend :

Zur Opferfeier, die wir bereiten,
scheiden wir, o Herr, himmlischer
Vater, diese Gaben aus und sagen dir
Dank fiir alle leiblichen und geistigen
Gitter, die du uns Unwirdigen in
deiner Milde unauthorlich spendest.

Der Pr. schenkt Wewn und Wasser

den Keleh, erhebt thn mat beaden Hdin-
den wund spricht laut:

O Gott, der Du die Wirde des
Menschenwesens wunderbar geschaf-
fen und noch wunderbarer erncuert
hast, sende Deinen heiligen und hei-
ligmachenden Geist iiber uns, auf
dass wir durch die Feler, die wir be-

in den Kelch und spricht, indem er den
Kelch emporhebt :

O Gott, der du die Wirde des Men-
schen wunderbar geschaffen und noch
wunderbarer erneuert hast, sende
deinen heiligen Geist tiber uns, damit,
wir durch die Feier des Opfertodes
deines Sohnes eingehen in die Ge-



— 101 —

reiten, eingehen in die Gemeinschaft
mit der Gottheit dessen, der unserer
Menschheit hat theilhaftig werden
wollen, Jesu Christi, Deines Sohnes,
unseres Herrn!

V(olk). Weihe, o Herr, unsere Her-
zen, dass unser Dank und Preis, un-
ser Opfer und Gebet Dir wohlgefalle,
uns aber und Deiner ganzen Kirche
zum Heile gereiche.

meinschaft der Gottheit dessen, der
sich gewirdigt hat, unserer Mensch-
heit teilhaftig zu werden.

Zur Gemeinde gewendet, spricht der
Pr.:

Betet, Briider, dass unsere Opfer-
feier wohlgefiillig werde vor Gott,
dem allméchtigen Vater.

G(emeinde). Weihe, o Herr, unsere
Herzen und lass unsere Opferfeier
geschehen zur Khre deines Namens,
zu unserem Heil und zur Wohlfahrt
deiner ganzen heiligen Kirche.

P. Amen. Segne-+-, o Gott, diese
Gaben und weihe uns selbst zu einem
dir wohlgefilligen Opfer durch un-
sérn Herrn Jesum Christum, deinen
Sohn, der mit dir lebt und regiert
usw,

[m MR entsprechen innerhalb der ersten Gebetsgruppe den drei
Handlungen (Oblation des Brotes, Mischung von Wein und Wasser,
Oblation des Kelches) auch drei (Gebete. Die Rubriken von S ordnen
die namlichen drei Handlungen an, aber es stehen dabei nur zwei
Gebete. Das erste, das zur Erhebung der Hostie gesprochen wird, ist
ganz unabhingig von der romischen Vorlage. Das zweite, das nach
den Rubriken zur Erhebung des Kelches zu sprechen ist, wurde mit
einer noch zu besprechenden textlichen Abweichung dem MR ent-
nommen, ist dort aber Mischungsgebet. Es gibt eine symbolische
Deutung des Mischungsritus: die Mischung von Wein und Wasser
bedeutet einerseits die Verbindung der gottlichen und menschlichen
Natur in Christus, andrerseits die sakramentale Vereinigung, das
«Kingehen» des Menschen in die sakramentale Verbindung mit Gott.
Das Giebet findet sich bereits in den iiltesten Sakramentarien (Leo-
nianum, (ielasiana), aber ohne die Worte «per hujus aquae et vini
mysterium» als Weihnachtsoration.

Das Mischungsgebet wiirde auch in S besser an den ihm zukom-
menden Platz im Ablaufe der Handlung zu versetzen sein. Dann fehlt
aber das (iebet zur Erhebung des Kelches. Man kann zwar darauf hin-
weisen, dass sich das erste Gebet auf Brot und Wein zusammen beziehe
(«scheiden wir diese Gaben aus»). Aber der Wein befindet sich in die-
sem Moment noch gar nicht im Kelche, ja nicht einmal auf dem Altar.
So kann also die Beziehung der Worte «diese Gaben» auf Brot und



— 102 —

Wein doch nur mit Miihe vollzogen werden, da ja erst die eine Gabe
zuhanden ist. s ist also zu wiinschen, dass das zweite Gebet seinem
Inhalte entsprechend wieder zur Mischung gesprochen und dann ein
drittes Gebet zur Erhebung des Kelches eingefiigt werde.

In der schweizerischen Fassung des Offertoriums ist das Be-
miihen deutlich sichtbar, die Vorwegnahme der Konsekration zu
vermeiden, wie sie besonders evident ist in den Worten «hane imma-
culatam hostiam» des ersten (Gebetes im MR. Dieser Ausdruck wurde
sogar in der dem Tridentinum eingereichten Denkschrift iiber die
Abusus Missae erwihnt, ohne dass er dann allerdings im Missale
Pius’ V. beseitigt worden wiire. Merkwiirdigerweise findet sich aber
in S gerade an zwei Stellen eine Vorwegnahme von Kanongedanken,
wo es in auftillliger Weise von der romischen Vorlage abweicht. Die
erste steht in dem abschliessenden Gebet des Offertoriumsteils, das
hier den Platz der wechselnden Secreta des MR einnimmt. Es ist
moglich, dass die Secreta des MR vom Pfingstmontag dafiir als Vor-
lage diente. Sie lautet: « Propitius, Domine, quaesumus, haec dona
sanctifica: et, hostiae spiritalis oblatione suscepta, nosmetipsos tibi
perfice munus aeternum.» Dem «haec dona sanctifica» entspricht
in S genau: «Segne, o Gott, diese Gaben», und dem «nosmetipsos
tibi perfice munus aeternum» die Bitte: «weihe uns selbst zu einem
dir wohlgefilligen Opfer». Dieser zweite Teil des Gebetes erscheint
in S als eine Fortfithrung des gerade vorher in den Worten « Weihe, o
Herr, unsere Herzen» bereits angetonten Gedankens der Selbst-
hingabe.

Der Anfang dieses Gebetes aber nimmt sich wie eine prolep-
tische Konsekration aus. Der Eindruck wird noch verstirkt durch das
dem «Segne, o Gott» beigesetzte und — allerdings ohne dass die Ru-
briken dariiber etwas aussagen — tatséichlich iiber Hostie und Kelch
gemachte Kreuzzeichen. Das ist seltsam, da doch das MR an dieser
Stelle (d. h. bei der Secreta) gar kein solches kennt. Offenbar wurde es
aus dem in S weggefallenen « Veni sanctificator» des MR itbernommen.

Noch schwerer wiegt aber folgendes. In dem bereits erwihnten
Mischungsgebet lautet der romische Text: «da nobis per hujus aquae
et vini mysterium, ejus divinitatis esse consortes, qui humanitatis
nostrae fieri dignatus est particeps». Dafiir heisst es in S mit einer
zwar wenig beachteten, aber bedeutsamen Verinderung: «sende
deinen heiligen Geist iiber uns, damit wir durch die Feier des Opfer-
todes deines Sohnes eingehen in die Gemeinschaft der Gottheit
dessen, der sich gewiirdigt hat, unserer Menschheit teilhaftig zu



— 103 —

werden.» Das ist eine deutliche Vorwegnahme der Epiklese. Im MR
findet sich der Epiklesengedanke in der Formel: « Veni, sanctificator
omnipotens aeterne Deus.» Bei dem «sanctificator» denkt man viel-
fach, wenn auch nicht notwendigerweise an den Heiligen Geist. wie
das manche Varianten in mittelalterlichen Missalien ausdriicklich
sagen (z.B. «Veni, sanctificator omnium, Sancte Spiritus» oder ge-
radezu « Veni, Sancte Spiritus»). Es trifft aber nicht zu, dass im «Veni
sanctificator», wie manchmal behauptet wird, ein Rest der urspriing-
lichen romischen Epiklese zu erblicken wire. Diese ganze (iebets-
gruppe wurde ja erst im Laufe des Mittelalters ausgebildet, und das
«Veni sanctificator» erscheint zu allererst im 9. Jahrhundert, aber auf
irischem Boden. Es ist also kein Bestandteil der urspriinglichen ro-
mischen Liturgie.

So sind also hier Gedanken aus der in S ausgefallenen zweiten
Gebetsgruppe des romischen Offertoriums eingedrungen, und es geht
auch hier nicht ganz ohne die fiir letzteres bezeichnende Vorweg-
nahme von Kanongedanken ab. Konnte man die Worte «segne, o
Gott, diese Gaben» auch noch im Sinne einer Ausscheidung aus dem
profanen Bereiche verstehen — also ohne direkt konsekratorische Be-
deutung —, so ist hingegen die Einschaltung im Mischungsgebet
«sende deinen heiligen Geist iiber uns» eindeutig eine Geistepiklese.
Wenn auch dabei zunichst mehr an die Feiernden als an die Elemente
gedacht ist («iiber uns!»), so ist aber dabei zu beachten, dass es auch
in der eigentlichen Epiklese zu Beginn des Kanons heisst: « Sende uns
also... deinen Heiligen Geist.» Im Interesse einer klaren Gedanken-
folge im Aufbau der Messliturgie wiire es gut, jede solche Antezi-
pation zu vermeiden und das Konsekrations- und Epiklesenmoment
ganz dorthin zu verweisen, wo beide hingehoren, namlich in den
Kanon.

Noch etwas ist in den Offertoriumsgebeten von weittragender
Bedeutung. Wenn wir die romischen und die christkatholischen Texte
vergleichen, so muss uns auffallen, wie in den letzteren alle Termini
geflissentlich vermieden werden, die von einer Darbringung von
Opfergaben reden. Das Gebet « Suscipe» zur Darbringung des Brotes
wurde durch ein vollig anders lautendes ersetzt. Gerade dort findet
ja der Oblationsgedanke einen besonders deutlichen Ausdruck, wenn
es heisst : « Suscipe. .. hanc immaculatam hostiam, quam ego indignus
famulus tuus offero tibi...» Dem gegeniiber spricht das in S an seine
Stelle tretende Gebet folgende Gedanken aus : 1. Bereitungder Abend-
mahlselemente durch Ausscheidung, offenbar, wie die Fortsetzung



— 104 —

zeigt, aus der Fiille von Gaben, die Gott uns immerfort spendet;
war dabei etwa auch an den liturgiegeschichtlichen Hintergrund der
Oblationen des Volkes gedacht ? 2. Danksagung fiir alle Gaben Gottes
an uns; bei den «geistigen Giitern» ist wohl auch an die sakramentalen
GGaben zu denken.

Aber auch wo ein Gebet zwar aus dem MR iibernommen ist, sind
in S doch alle Oblationstermini vermieden. So heisst es in der Ant-
wort auf das «Orate fratres» anstatt « Suscipiat Dominus sacrificium
de manibus tuis» in S: «lass unsere Opferfeier geschehen...» Da ist
nicht mehr die Rede von einer Gabe und ihrer Annahme, sondern
das ganze sakramentale Geschehen ist mit der « Opferfeier» gemeint;
es geht nicht um die ¢res», sondern um die «actio». Der Ausdruck
«Opferfeier» ist geradezu charakteristisch fiir S und findet sich auch
noch an anderen Stellen der Messe. Wohl wird das Wort « Gaben» ver-
wendet, aber nurin einem weitern Sinne, seien es Gottes Gaben an uns
oder unsere (iaben in dem Sinne. dass wir die materiellen Elemente
zur Verfiigung stellen, die fiir die Eucharistiefeier notwendig sind.

Wie wichtig diese Sache Bischof Herzog erschien, erweisen die
handschriftlichen Korrekturen, die er an einem Probedruck des Mess-
buches in franzosischer Sprache von 1880 angebracht hat. Dort hatte
man einen vom Deutschen abweichenden Wortlaut der Gebete zu
Hostie und Kelch aufgenommen, der den Oblationsgedanken deut-
lich aussprach. So begann das erste Gebet: «O Dieu, notre Pere
céleste, regois cette offrande du pain qui a été séparé pour le sacrifice
que nous préparons.» Herzog korrigierte aber nach dem deutschen
Text: « Nous séparons ces dons pour en faire les éléments du sacrifice
que nous préparons.y Wirverstehen nun auch, warum die wechselnden
Secretae des MR in S keine Aufnahme gefunden haben; sind doch
gerade sie durchsetzt von jenen Opfertermini, die vermieden werden
sollten, wie: hostia, sacrificium, oblatio, munera oblata, munera
nostra, munera tibi dicata. Konnen auch manche von diesen Aus-
driicken von den Opfergaben des Volkes verstanden werden, die
frither withrend des Offertoriums eingesammelt wurden, so ist es doch
in vielen Fillen ganz klar, dass von der Darbringung der eucha-
ristischen Gaben die Rede ist.

Gibt es aber ein eucharistisches Opfer in dem Sinne, dass wir
darin Gottirgendwelche Gaben darbringen? Zu dieser I'rage hat sich
Bischof Herzog in einem Vortrage vor der Generalkonferenz der
christkatholischen Geistlichen der Schweiz im Jahre 1911 in Scho-
nenwerd geiussert (s. IKZ 1911, 340 ff.). Anlass dazu gaben ihm die



Schriften von Franz Wieland iiber den Opferbegriff; man vergleiche
dazu meine Ausfithrungen in [KZ 1958, 52, Mit Befriedigung stellte
Bischof Herzog fest, dass die bereits in den siebziger Jahren auf-
gestellte Liturgie der Christkatholischen Kirche der Schweiz mit
den Ergebnissen der Forschung Wielands iibereinstimme. Was spe-
ziell das Offertorium betrifft, schreibt er: « Bei der Formulierung unse-
rer Liturgie wurde auch absichtlich vermieden, zu dem Missver-
stiindnis Anlass zu geben, als ob der Opfercharakter der heiligen Messe
in der Darbringung der natiirlichen (Gaben bestehe, tiber die dann die
Konsekrationsworte gesprochen werden. In diesem Falle wiirde sich
das Messopfer von einem alttestamentlichen Speiseopfer nichtwesent-
lich unterscheiden. Es hat einen sehr guten Sinn, Gott fiir alle leib-
lichen und geistigen Giiter zu danken, die wir unauthérlich und ohne
unser Verdienst von Gottes Giite empfangen; aber aut andere Weise
als durch ein Dankgebet konnen wir natiirliche Gaben. die Gottes
Eigentum sind, Gott nicht schenken. Daher ist im .. Offertorium:
unserer Liturgie nur gesagt. dass wir Brot und Wein zur Opferfeier
~ausscheiden, namlich aus den Dingen, die wir zum physischen
Lebensunterhalt verwenden» (a.a. 0. 357).

Die Schriften Wielands sind der Indizierung verfallen. Thiirlings
schrieb dazu (IKZ 1911, 159), diese sei zu spit erfolgt, um die Dis-
kussion abzuschneiden, zu friith, um sie zu erledigen; sie konne nur
als eine zweckwidrige und briiske Unterbrechung und Hemmung
der Diskussion wirken (ebd. 365). Die Indizierung hatte natiirlich
zur Folge, dass die Gedanken Wielands, der im iibrigen nachzuweisen
versuchte, dass seine Krgebnisse mit der tridentinischen Messopfer-
lehre nicht in Widerspruch stehen, auf romisch-katholischer Seite
nicht mehr ausgesprochen werden durften. Auch Jungmann (Miss.
Soll. T 32 ff.) befasst sich nur kurz mit ihnen und sucht sie in unge-
niigender Weise zu erledigen. Wir sind aber der Meinung, dass hier
Einsichten gewonnen worden sind, die mit Recht auch in der schwei-
zerischen Liturgie, unabhingig von Wieland und schon Jahrzehnte
vor ihm, zu bestimmter Geltung kommen.

Fassen wir zusammen! Auf Grund unserer Ausfiithrungen iiber
das Offertorium des schweizerischen Missales wiire dieses etwa so
umzugestalten:

I. Offertoriumsvers, vom Zelebranten gesprochen oder wenn mog-
lich vom Chor oder der Gemeinde gesungen.

2. Die drei Begleitgebete zur Erhebung der Hostie. zur Mischung
und zur Erhebung des Kelches. Der Gestus der Krhebung kann



— 106 —

beibehalten werden, wenn wir ihn nicht im Sinne einer opfernden
Darbringung, sondern einer Darbietung der aus dem profanen

~Gebrauch ausgeschiedenen Gaben im Hinblick auf die folgende
Konsekration verstehen.

3. Das «Betet, Brider» mit seiner Antwort, wie bisher.

4. Das abschliessende Giebet (Secreta), sei es als immer gleichblei-
bendes oder nach Zeiten und Festtagen wechselndes. Dabei
kénnen die Secretae des MR nur mit Auswahl beniitzt werden.
Wir kommen damit den Vorschligen Jungmanns weitgehend

entgegen, die er in einem Referat am 3. Internationalen Liturgischen
Studientreffen in Lugano 1953 gemacht hat (s. Liturgisches Jahr-
buch 111, 1953, 299). Er verlangt vor allem eine straffende Kiirzung
durch Verminderung der Gebete des romischen Offertoriums. Diese
sollten, abgesehen von der Secreta, nur als Begleitworte zur litur-
gischen Handlung beibehalten werden. Denselben Weg ist man eigent-
lich schon bei der Gestaltung der christkatholischen Messliturgie ge-
gangen, wobei allerdings, wie wir gezeigt haben, die Kongruenz
zwischen Gebet und Handlung nicht ganz gewahrt worden ist.

Bern Albert Emil Riithy



	Bemerkungen und Erwägungen zu den altkatholischen Liturgien [Fortsetzung]

