
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 50 (1960)

Heft: 2

Artikel: Bemerkungen und Erwägungen zu den altkatholischen Liturgien
[Fortsetzung]

Autor: Rüthy, Albert Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404375

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 93 —

Bemerkungen
und Erwägungen zu den altkatholischen Liturgien

(Fortsetzung)

Seit dein letzten Beitrag zu dieser Artikelreihe1) sind zwei neue
Ausgaben liturgischer Bücher zu verzeichnen. Für die altkatholische
Kirche Deutschlands ist ein neues Altarmissale geschaffen worden,
das eine durchgreifende Neubearbeitung der bisherigen Bücher
darstellt2). Für die Gesamtredaktion zeichnet Pfarrer lie. theol. Kurt
Pursch (Bottrop), für Perikopen, Initialen und Symbolschmuck
Pfarrer Gustav Hüdig (Plagen i.W.J, für die deutsche Gregorianik
Pfarrer Fritz Kraeling (Kempten).

Für die altkatholischen Bistümer der Niederlande ist das «Messbuch»

in Kleinformat für die Gemeinde in neuer Auflage erschienen,
die zwar im grossen ganzen an der bisherigen Ordnung festhält, aber
doch auch manche Neuerungen bringt, vor allem bei den Lesungen3).
Wir werden die beiden Neuerscheinungen in unseren weiteren
Beiträgen mit berücksichtigen. Für die bis jetzt behandelten Teile der

Messliturgie ist an Änderungen zu notieren, was folgt.
Das neue holländische Buch weist für die unveränderlichen Teile

der Katechumenenmesse ausser einer leichten Modernisierung von
Sprache und Orthographie keine textlichen Änderungen auf.

Dagegen sind die Lesungen in der Weise vermehrt worden, dass für
Advent, Septuagesima bis Passionswoche sowie für Quatember- und
Bittage vor die Epistel noch eine Lesung aus dem Alten Testamente
tritt. Die Formulare für die genannten Zeiten weisen demnach je drei
Lesungen auf, wie das in der mozarabischen Liturgie für das ganze
Jahr und in der mailändischen wenigstens teilweise noch der Fall ist,
und wie es auch für die römische Messe als ursprünglicher Zustand
anzunehmen ist. Es wird darauf im einzelnen bei der Behandlung der
wechselnden Messtexte einzugehen sein.

') IKZ 1958, S. 84-95.
2) Altarbuch für die Feier der heiligen Eucharistie im katholischen

Bistum dor Alt-Katholiken in Deutsehland, herausgegeben im Auftrag des
Bisehofs von der Liturgischen Kommission. Im Verlage des Bistums, Bonn 1959.

3) Misboek van de Oud-katholieke Kerk van Nederland. Vierde druk
1960.



— 94 —

Das neue deutsche Altarbuch ist vor allem dadurch charakterisiert,

dass es zwei verschiedene Messordnungen aufweist, die wahlweise

gebraucht werden können. Schon das bisherige Missale von
1888 hatte eine «Zweite Messordnung» ; aber sie betraf nur die «Opferung»

(Offertorium), einzelne Teile des Kanons, die Brotbreclumg
und die Vorbereitungsgebete zur Kommunion. Das neue Buch
dagegen bringt neben der bisherigen, abgesehen von einzelnen sprachlichen

Korrekturen unverändert beibehaltenen «Ersten
Messordnung» als zweite Ordnung eine neue Gestaltung der ganzen
Messliturgie, von der gesagt wird, sie sei «eine aus den alten Quellen
erneuerte Ordnung», «eine sprachliche und liturgische Neugestaltung
der abendländisch-lateinischen Messe auf Grund der neueren
Quellenforschung x)». Diese neue zweite Ordnung wird also vor allem bei

unseren weiteren Erörterungen über die altkatholischen Liturgien
herangezogen werden müssen.

Selbstverständlich weicht auch die «Zweite Messordnung» von
1959 nicht in allen Teilen von der ersten ab. So sind im Ordo der Kate-
chumenenmesse die Unterschiede nicht sehr bedeutend und zahlreich.
Im einzelnen ist folgendes zu registrieren :

1. Das Stufengebet bleibt unverändert; die in IKZ 1957, 111 ff.
erhobenen Bedenken bestehen demnach auch weiterhin.

2. Weggefallen ist die Bestimmung, dass das Kyrie eleison und die

vorausgehende Doxologie des Eingangspsalmes wegfallen, wenn
das Gloria gesungen wird (vgl. IKZ 1958, 88). Dafür ist in der
Rubrik zum Gloria genauer gesagt, dass es auch an gewöhnlichen
Werktagen nicht rezitiert wird.

3. Der deutsche Text des Gloria ist an einigen Stellen etwas
geändert worden. Am auffälligsten ist dabei die Auflösung der
Relativsätze in Hauptsätze: «Du nimmst hinweg...», «Du
sitzest zur Rechten... ».

4. Die Schlussklausel der Orationen lautete im alten Messbuche:
«Durch Jesum Christum, Deinen Sohn, unsern Herrn, welchem
mit Dir und dem heiligen Geiste sei Preis und Ehre von Ewigkeit

zu Ewigkeit. » In der neuen Ausgabe ist sie dem lateinischen
\Y7ortlaut angeglichen: «Durch unsern Herrn Jesus Christus,
der mit Dir lebt und herrscht in derEinigkeit desPIeiligen Geistes,
Gott von Ewigkeit zu Ewigkeit. »

1) Alt-Katholischer Internationaler Informationsdienst, 2. Jahrgang
Nr. 1 (10. 1. 1900).



— 95 —

5. Die in der «Ersten Messordnung» beibehaltenen umständlichen
Einleitungsformeln zu den Lesungen (s. IKZ 1958, 93) sind in
der zweiten Ordnung vereinfacht.

Wir verwenden von nun an folgende Sigla für die hier behandelten

Liturgien: N Niederländische altkatholische Liturgie
(N 60 : Änderungen im «Misboek» von 1960) ; S Liturgie der
Christkatholischen Kirche der Schweiz. Für Deutschland unterscheiden
wir: D Altarbuch 1959 (Dl, D2: erste bzw. zweite Messordnung);
Th (bzw. Tbl, Th2) bedeutet die von Prof. Dr. Adolf Thürlings1)
geschaffene Liturgie des Altarbuches von 1888, wie sie auch schon in
seinem «Liturgischen Gebetbuch» (Mannheim 1885) enthalten ist.

Das Credo

Das Glaubensbekenntnis, seit clem 6. Jahrhundert als Bestandteil

orientalischer Liturgien bezeugt, in der Folge auch im
westgotischen Spanien und im Frankenreiche in die Messe aufgenommen
und schliesslich durch BenediktVIII. auch für Rom selbstangeordnet,
erscheint in allen hier behandelten Liturgien an der gewohnten Stelle
und in der Form des sogenannten Symbolum Nicaeno-Constantino-
politanum.

Wir wollen hier nicht auf die Differenzen im Wortlaut der
verschiedenen deutschen Fassungen des Credo eingehen, die ja nur solche
der Übersetzung und Stilisierung sind. Wichtiger ist die Weglassung
des «Filioque». Sie wurde den altkatholischen Kirchen schon in den
ersten Jahren nach 1870 durch die Unionsverhandlungen mit den
Orthodoxen nahegelegt, aber zum Teil doch nur zögernd
durchgeführt. In der Schweiz hatte es der Entwurf Wattcrichs beibehalten,
derjenige .Michauds aber gestrichen, und dabei blieb es denn auch.
Bei Th sind die Worte «und dem Sohne» eingeklammert mit der Be-

') Adolf Thürlings, geb. 1844 in Kaldenkirchen (Rheinland), 1867 zum
Priester geweiht, 1872 altkatholischer Pfarrer in Kempten, 1887 Professor
in Bern, seit 1911 Herausgeber der IKZ. gest. 1915. Die Angabe in «Die
Religion in Geschichte und Gegenwart», 2.Aufl. V 1169, Thürlings sei der
Schöpfer der Gesang- und Gebetbücher flir Deutschland und die Schweiz, ist
insofern irreführend, als er für die Christkatholische Kirche der Schweiz wohl
das noeh heute gobrauehte Gesangbuch geschaffen hat, nicht aber das schon
1879 zum orsten Male erschienene Gebetbuch. An der Schöpfung der
schweizerischen Messliturgie war er nicht beteiligt.



— 96 —

merkung: «Zusatz der abendländischen Kirche.» In Dl sind sie in
Klammern beibehalten, aber ohne die genannte Bemerkung; in D2

dagegen fallen sie ganz aus. In Holland ist das «Filioque» mit der

Einführung der Liturgie in niederländischer Sprache im Jahre 1909

gefallen. Beibehalten hat es aber die Polnische Nationalkirche in
Amerika1).

Was den Vortrag des Credo im gesungenen Amte betrifft, so

wird es z.B. in der Schweiz meistens durch ein Lied überdeckt, das

die Gemeinde nach der Intonation durch den Zelebranten singt.
Dieser pflegt inzwischen das Symbolum leise weiterzusprechen. Von
den gebräuchlichen «Credo-Liedern» vermag aber keines den Gehalt
des Glaubensbekenntnisses wirklich zu erfassen. Sehr oft handelt es

sich dabei vielmehr um Vertrauenslieder, imd meistens ist es so, dass

die Intonation auch textlich gar nicht aufgenommen und
weitergeführt wird. Das gleiche gilt weithin für die Vorträge der Kirchenchöre

zum Credo. Nur selten singen diese das Credo einer Messe, was
beim grossen Umfang dieser Kompositionen verständlich ist2). Zwar
enthält das Gesangbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz

seit seiner 8. Auflage (1930) im Anhang auch ein Credo nach
gregorianischer Weise; es scheint aber wenig in Gebrauch zu stehen.

Dem Mißstande, dass der Zelebrant das Credo spricht, während
Chor oder Gemeinde etwas oft ganz anderes singen, ist in Holland
dadurch gewehrt, dass dort strikte vorgeschrieben ist, das
Glaubensbekenntnis sei vom Priester laut zu sprechen. Ein «Credo-Lied» gibt
es also da nicht, aber auch sonst keinen gesanglichen Vortrag des

Credo. So ist es übrigens auch in der griechischen Kirche, wo das

Symbolum ebenfalls nie gesungen, sondern immer gesprochen wird,
allerdings nicht vom Liturgen, sondern von einem Laien als
Vertreter des Volkes. Es soll ja nicht ein Bekenntnis des Priesters vor der
Gemeinde, sondern das der Gemeinde selbst sein. Das kommt aber
wohl am besten zum Ausdruck, wenn es von den Gläubigen
gemeinsam rezitiert wird. Dass das nach einiger Einübung sehr gut
durchgeführt werden kann, zeigt das Beispiel einzelner schweizerischer

Gemeinden, wo dies schon seit einiger Zeit an manchen
Sonntagen so gemacht wird.

1) Siehe: A Book of Devotions and Prayers according to the use of the
Polish National Catholic Church. Scranton PA. 1951.

2) Man vergleiche dazu, was Jungmann über die Credo-Kompositionon
sagt (Missarum Sollemnia I, 583 f.).



— 97 —

Die Fürbitten

Es ist bekannt, dass die Fürbitten der Karfreitagsliturgie mit
grosser Sicherheit als letzter Überrest der ursprünglich vor dem
Offertorium ihren Platz habenden Oratio fidelium anzusprechen sind.
Ihr fast völliges Verschwinden aus der römischen Messe hängt allem
Anscheine nach mit zwei anderen Vorgängen zusammen: mit der

Einfügung der Fürbitten für die Lebenden und Verstorbenen in den
Kanon einerseits und mit der Einführung der inzwischen ebenfalls
ausser Gebrauch gekommenen Kyrie-Litanei am Anfang der .Messe

andrerseits.
Im neuen deutschen Altarbuche ist nun der verdienstliche

Versuch unternommen, die Fürbitten an ihrer alten Stelle wieder zum
Leben zu erwecken. Die neue «Zweite Messordnimg» enthält solche
Fürbitten, wenn auch vorerst zu fakultativem Gebrauch, in unmittelbarem

Anschluss an die Begrüssung der Gemeinde vor dein
Offertorium. Sie sind in Litaneiform gehalten und liegen in mehreren
wechselnden Passungen vor. Neben der in die Messordnung selbst

aufgenommenen Normalform sind besondere Fürbitten geschaffen
worden für Advent und Voradvent (vom 18. Sonntag nach Pfingsten
an), für den 1.,Januar, für die Passionszeit und für verschiedene
besondere Gebetsanliegen, z. B. für die Kirche, für würdige Priester,
für Volk und Staat usw.

Nun hat aber die alte Oratio fidelium an anderer Stelle, ausserhalb

des streng liturgischen Rahmens, noch ein Fortleben gefunden,
nämlich in dem vor allem im deutschen Sprachgebiet im Anschluss

an die Predigt von der Kanzel gesprochenen «Allgemeinen Gebet».
Es findet sich in der Gestalt, die es durch Petras Canisius erhalten
hat, wenn auch mit manchen textlichen Verschiedenheiten im
einzelnen, auch in den altkatholischen Gebetbüchern Deutschlands und
der Schweiz. Da die heutige Messliturgie, abgesehen von den
Fürbitten in 1)2, kein solches die verschiedensten Anliegen umfassendes

Bittgebet enthält, so wäre zu wünschen, dass das « Allgemeine Gebet »

nicht zu oft durch andere, speziellere Gebete wie z. B. solche, die
Gedanken der Predigt aufnehmen, verdrängt würde.

Das Offertorium

1. Allgemeines

Das Offertorium ist ein wahres Sorgenkind der Liturgiker, und
zwar aus Gründen der Form sowohl als seines Gehaltes. Das gilt

Internat. Kirchl. Zeitschrift, lieft 2. I960. 1



— 98 —

vorab für seine Gestalt in der heutigen römischen Messe, aber auch für
die altkatholischen Liturgien. Die holländische Kirche hat in fast
wörtlicher Übersetzung das Offertorium der römischen Liturgie
übernommen und damit auch dessen Problematik, ü und S dagegen
weichen beträchtlich von der römischen Vorlage ab. ohne indes zu

völlig befriedigenden Ergebnissen gelangt zu sein.

Das Offertorium des Missale Romanum ist ein ziemlich
uneinheitliches Gebilde. Ausserdem diesen Teil der Liturgie abschliessenden,

stets wechselnden Gebet der Secreta (früher «Oratio super
oblata» genannt) findet sich nichts davon in den alten Sakramentarien.

Alles übrige, das heisst die ganze Gebetsfolge, die man etwa
auch den «Kleinen Kanon»nennt, wurde erst im spätem Mittelalter
ausgebildet. Dabei erscheint in den Missalien dieser Zeit eine fast
unübersichtliche Fülle verschiedener Gestaltungen, «ein wahres
Dickicht neuer Gebete und Texte», vie sich Jungmann ausdrückt
(Missarum Sollemnia II 49). Das Einheitsmissale Pius' V. führt dann
eine Form, nämlich die damals in Rom selbst übliche, als allgemein
verbindlich ein. Aber noch heute leben stark abweichende Fassungen
des Offertoriums in den privilegierten Sonderriten fort; abgesehen

vom mailändischen und mozarabischen auch im Ritus einigerMönchsorden.

Was den äussern Hergang betrifft, kann man zwei Typen
unterscheiden : den einen mit gemeinsamer und den andern mit getrennter
Darbietung von Brot und Wein. Im erstem Falle sind Wein und
Wasser bereits vorher in den Kelch gegossen worden; im zweiten
Falle geschieht dies im Rahmen des Offertoriums selbst. Dieser zweite
Typus liegt im MR vor. Für den eisten bringen wir zwei Beispiele:
das Offertorium nach dem noch heute im Gebrauch stehenden
Dominikaner-Missale 1) und nach dem im vorreformatorischen England
weitverbreiteten Ritus von Sarum (d.h. der Kathedrale von
Salisbury)2).

Dominikaner Sarum
elevando, et confungendo manus Post Offertorium vero porrigat dia-

(Sacerdos) dicat: cotius sacerdoti calicem cum patena et
Quid retribuam Domino pro omni- sacrificio. Ipse vero aeeipiens ab eo

bus, quae retribuit mihi et calicem calicem, diligenter ponat in loco suo

l) Nach: Missale juxta ritum Sacri Ordinis Praedicatorum. Meehliniae
MDCCCXCII.

-) Nach : Missale ad usum Insignis et Praeclarae Ecclesiae Sarum. Labore
ac studio F.H.Dickinson, Burntisland 1861-1883.



— 99 —

cum hostia, patena superposita, acci-
piens ambabus manibus, super corporale

ante pectus elevans, dicat: Calicem

salutaris aceipiam, et nomen
Domini invocabo.

Dcinde offerens dicat:
Suscipe sancta Trinitas, hanc obla-

tionom, quam tibi offero in memoriam

passionis Domini nostri Jesu
Christi : et praesta, ut in conspeetu
tuo tibi plaçons aseendat; et meam,
et omnium fidelium salutem operetur
aeternam.

His dictis, calicem super corporale
deponens, patenam e calice level, et

hostiam ante illius pedem deponat, ac

palla calicem cooperiat.

(Lavabo)
Post ablutionem digitorum, Sacerdos

junctis manibus ante pectus, ad
medium altaris veniens, inclinet
profunde, dicendo:

In spiritu humilitatis, et in animo
contrito, suseipiamur Domine a te:
et sic fiat sacrificium nostrum, ut a
te suscipiatur hodie, et placeat tibi
Domine Deus.

His dictis, se erigens, et ad populum
se convertens, ertendens, et conjungens
manus, dicat voce mediocri... :

Orate fratres ut meum, ac vestrum
pariter in conspeetu Domini sit accep-
tum sacrificium.

Junctis manibus subjungat :
Domine exaudi orationem meam, et
clamor meus ad te veniat. et Oremus.
(Secreta)

debito super medium altare: et inclinato

parumper elevet calicem utrague
manu, offerens sacrificium Domino,
dicendo lume Orationem.

Suscipe, Sancta Trinitas, hanc
oblationem, quam ego indignus pecca-
tor offero in honore tuo, beatae
Mariae et omnium sanctorum tuo-
rum, pro peccatis et offensionibus
meis: et pro salute vivorum et requie
omnium fidelium defunctorum.

In nomine Patris et Filii et Spiritus
Sancti acceptum sit omnipotenti Deo
hoc sacrificium novum.

Dictaque Oratione, rcponat calicem
et coopcriat eum corporalibus, ponat-
que panem super corporalia deccnler
ante calicem vinum et aquam continen-
tem; et osculetur patenam, et reponat
cam a dextris sacrificii super Altare,
stib corporalibus parum cooperiendo.

(Lavabo)
Deinde revertat sc, et stans ante

Altare, inclinatoque capite et corpore,
junctis manibus dicat hanc Orationem.

In spiritu humilitatis et in animo
contrito suseipiamur, Domine, a te:
et sic fiat sacrificium nostrum in
conspeetu tuo, ut a te suscipiatur hodie,
et placeat tibi, Domine Deus noster.

Et erigens se, deosculelur Altare a
dextris sacrificii ; et dans benedictionem
ultra sacrificium, posteci signet se
dicens. In nomine Patris, &c.

Deinde vertat se sacerdos ad populum,

et tacita voce dicat.

Orate, fratres et sorores pro me, ut
meum pariterque vestrum acceptum
sit Domino Deo nostro sacrificium.

Responsio clerici privatim, Spiritus
Sancti gratia illuminet cor tuum et
labia tua, et accipiat Dominus digne
hoc sacrificium laudis de manibus
tuis pro peccatis et offensionibus
nostris.

Oremus.
(Secreta)



— 100 —

Man beachte hier die wohltuende Knappheit gegenüber der
Überfülle an Offertoriumsgebeten im heutigen römischen Missale In
diesem unterscheiden wir (abgesehen von den Inzensgebeten im
Hochamt und dem Lavabo) drei Gebetsgruppen: 1. die Begleitgebete

bei der Zurüstung und Oblation der Abendmahlselemente;
2. eine Gruppe von drei Gebeten, wovon das erste und dritte Obla-
tionsgebete sind, während das mittlere (Veni sanctificator) epikle-
tischen Charakter hat; 3. das «Orate fratres» mit Antwort und die
wechselnde Secreta.

Was den Gehalt dieser Gebete betrifft, so handelt es sich
weitgehend «um eine Vorwegnahme von Gedanken des Kanons und insofern

um eine gewisse Verdoppelung» (so Jungmann, Miss. Soll. II
117). In einzelnen sind es die Gedanken der Konsekration, der

Epiklese, der Anamnese und des Opfergebetes, die hier antezipiert werden.

Daher auch die im ausgehenden Mittelalter aufkommende
Bezeichnung des Offertoriums als «Canon minor».

2. Das Offertorium in S

Wir geben zunächst den Text des Offertoriums nach schweizerischem

Ritus wieder, in Gegenüberstellung mit dem Entwurf
Watterichs, wobei sichtbar wird, inwieweit dieser in die offizielle

Fassung übernommen worden ist.

Watterich Schweiz

Pr. Hebt mit beiden Händen die auf P. Die Pateric mit der Hostie vor sich
der Patene liegende Hostie mit dieser hin haltend :

empor und spricht laut:
Nimm auf, o heiliger Vater, all- Zur Opferfeier, die wir bereiten,

mächtiger ewiger Gott, den demüthig scheiden wir, o Herr, himmlischer
frohen Dank Deines Volkes für alle Vater, diese Gaben aus und sagen dir
Gnaden und Segnungen Deiner schaf- Dank für alle leibliehen und geistigen
fenden, erhaltenden und leitenden Güter, die du uns Unwürdigen in
Güte, den wir, allzeit hilfsbedürftig deiner Milde unaufhörlich spendest,
vor Dir, mit kindlichem Vertrauen
darbringen.

Nun legt er die PIostie auf den Altar.
Der Pr. giesst Wein und Wasser in Der Pr. schenkt Wein und Wasser

den Kelch, erhebt ihn mit beiden Hän- in den Kelch und spricht, indem er den
den und spricht laut: Kelch emporhebt:

O Gott, der Du die Würde des O Gott, der du die Würde des Men-
Mensehenwesens wunderbar geschaf- sehen wunderbar geschaffen und noch
fen und noch wunderbarer erneuert wunderbarer erneuert hast, sende
hast, sende Deinen heiligen und hei- deinen hoiligen Geist über uns, damit
ligmachenden Geist über uns, auf wir durch die Feier des Opfertodes
dass wir durch die Feier, die wir bo- deines Sohnos eingehen in die Ge-



— 101 —

reiten, eingehen in die Gemeinschaft meinschaft der Gottheit dessen, der
mit der Gottheit dessen, der unserer sich gewürdigt hat, unserer Mensch-
Menschheit hat theilhaftig werden heit teilhaftig zu werden,
wollen, .Jesu Christi, Deines Sohnes,
unseres Herrn

Zur Gemeinde gewendet, spricht der
Pr. :

Betet, Brüder, dass unsere Opferfeier

wohlgefällig werde vor Gott,
dem allmächtigen Vater.

V(olk). Weihe, o Herr, unsere Her- G(emeinde). Weihe, o Herr, unsere
zen, dass unser Dank und Preis, un- Herzen und lass unsere Opferfeier
ser Opfer und Gebet Dir wohlgefalle, geschehen zur Ehre deines Namens,
uns aber und Deiner ganzen Kirche zu unserem Heil und zur Wohlfahrt
zum Heile gereiche. deiner ganzen heiligen Kirche.

P. Amen. Segne+ o Gott, diese
Gaben und weihe uns selbst zu einem
dir wohlgefälligen Opfer durch un-
s'ern Herrn Jesum Christum, deinen
Sohn, der mit dir lebt und regiert
usw.

Im MR entsprechen innerhalb der ersten Gebetsgruppe den drei
Handlungen (Oblation des Brotes, Mischung von Wein und Wasser,
Oblation des Kelches) auch drei Gebete. Die Rubriken von S ordnen
die nämlichen drei Handlungen an, aber es stehen dabei nur zwei
Gebete. Das erste, das zur Erhebung der Hostie gesprochen wird, ist
ganz unabhängig von der römischen Vorlage. Das zweite, das nach
den Rubriken zur Erhebung des Kelches zu sprechen ist, wurde mit
einer noch zu besprechenden textlichen Abweichung dem MR
entnommen, ist dort aber Mischungsgebet. Es gibt eine symbolische
Deutung des Mischungsritus: die Mischung von Wein und Wasser
bedeutet einerseits die Verbindung der göttlichen und menschlichen
Natur in Christus, andrerseits die sakramentale Vereinigung, das

«Eingehen» des Menschen in die sakramentale Verbindung mit Gott.
Das Gebet findet sich bereits in den ältesten Sakramentarien
(Leonianum, Gelasiana), aber ohne die Worte «per hujus aquae et vini
mysterium» als Weihnachtsoration.

Das Mischungsgebet würde auch in S besser an den ihm
zukommenden Platz im Ablaufe der Handlung zu versetzen sein. Dann fehlt
aber das Gebet zur Erhebung des Kelches. Man kann zwar darauf
hinweisen, dass sich das erste Gebet aufBrot und Wein zusammen beziehe
(« scheiden wir diese Gaben aus»). Aber der Wein befindet sich in
diesem Moment noch gar nicht im Kelche, ja nicht einmal auf dem Altar.
So kann also die Beziehung der Worte «diese Gaben» auf Brot und



— 102 —

Wrein doch nur mit Mühe vollzogen werden, da ja erst die eine Gabe
zuhanden ist. Es ist also zu wünschen, dass das zweite Gebet seinem

Inhalte entsprechend wieder zur Mischung gesprochen und dann ein

drittes Gebet zur Erhebung des Kelches eingefügt werde.

In der schweizerischen Fassung des Offertoriums ist das
Bemühen deutlich sichtbar, die Vorwegnähme der Konsekration zu
vermeiden, wie sie besonders evident ist in den Worten «hanc imma-
culatam hostiam» des ersten Gebetes im MR. Dieser Ausdruck wurde

sogar in der dem Tridentinum eingereichten Denkschrift über die
Abusus Missae erwähnt, ohne dass er dann allerdings im Missale

Pius' V. beseitigt worden wäre. Merkwürdigerweise findet sich aber
in S gerade an zwei Stellen eine Vorwegnahme von Kanongedanken,
wo es in auffälliger Weise von der römischen Vorlage abweicht. Die
erste steht in dem abschliessenden Gebet des Offertoriumsteils, das

hier den Platz der wechselnden Secreta des MR einnimmt. Es ist
möglich, dass die Secreta des MR vom Pfingstmontag dafür als Vorlage

diente. Sie lautet: «Propitius, Domine, quaesumus, haec dona
sanctifica: et, hostiae spiritalis oblatione suscepta, nosmetipsos tibi
perfice munus aeternum.» Dem «haec dona sanctifica» entspricht
in S genau: «Segne, o Gott, diese Gaben», und dem «nosmetipsos
tibi perfice munus aeternum» die Bitte: «weihe uns selbst zu einem

dir wohlgefälligen Opfer». Dieser zweite Teil des Gebetes erscheint
in S als eine Fortführung des gerade vorher in den Worten «Weihe, o

Herr, unsere Herzen» bereits angetönten Gedankens der
Selbsthingabe.

Der Anfang dieses Gebetes aber nimmt sich wie eine prolep-
tische Konsekration aus. Der Eindruck wird noch verstärkt durch das

dem «Segne, o Gott» beigesetzte und - allerdings ohne dass die
Rubriken darüber etwas aussagen - tatsächlich über Hostie und Kelch
gemachte Kreuzzeichen. Das ist seltsam, da doch das MR an dieser
Stelle (d. h. bei der Secreta) gar kein solches kennt. Offenbar wurde es

aus dem in S weggefallenen «Veni sanctificator » des MR übernommen.
Noch schwerer wiegt aber folgendes. In dem bereits erwähnten

Mischungsgebet lautet der römische Text : «da nobis per hujus aquae
et vini mysterium, ejus divinitatis esse consortes, qui humanitatis
nostrae fieri dignatus est particeps». Dafür heisst es in S mit einer
zwar wenig beachteten, aber bedeutsamen Veränderung: «sende

deinen heiligen Geist über uns, damit wir durch die Feier des Opfertodes

deines Sohnes eingehen in die Gemeinschaft der Gottheit
dessen, der sich gewürdigt hat, unserer Menschheit teilhaftig zu



— 103 —

werden.» Das ist eine deutliche Vorwegnähme der Epiklese. Im MR
findet sich der Epiklesengedanke in der Formel: «Veni, sanctificator
omnipotens aeterne Deus.» Bei dem «sanctificator» denkt man
vielfach, wenn auch nicht notwendigerweise an den Heiligen Geist, wie
das manche Varianten in mittelalterlichen Missalien ausdrücklich

sagen (z.B. «Veni, sanctificator omnium, Sancte Spiritus» oder
geradezu « Veni. Sancte Spiritus»), Es trifft aber nicht zu, dass im «Veni
sanctificator», wie manchmal behauptet wird, ein Rest der ursprünglichen

römischen Epiklese zu erblicken wäre. Diese ganze Gebets-

gruppe wurde ja erst im Laufe des Mittelalters ausgebildet, und das

«Veni sanctificator» erscheint zu allererst im 9. Jahrhundert, aber auf
irischem Boden. Es ist also kein Bestandteil der ursprünglichen
römischen Liturgie.

So sind also hier Gedanken aus der in S ausgefallenen zweiten

Gebetsgruppe des römischen Offertoriums eingedrungen, und es geht
auch hier nicht ganz ohne die für letzteres bezeichnende Vorwegnahme

von Kanongedanken ab. Könnte man die Worte «segne, o

Gott, diese Gaben» auch noch im Sinne einer Ausscheidung aus dem

profanen Bereiche verstehen - also ohne direkt konsekratorische
Bedeutung -, so ist hingegen die Einschaltung im Mischungsgebet
«sende deinen heihgen Geist über uns» eindeutig eine Geistepiklese.
Wenn auch dabei zunächst mehr an die Feiernden als an die Elemente
gedacht ist («über uns!»), so ist aber dabei zu beachten, dass es auch
in der eigentlichen Epiklese zu Beginn des Kanons heisst : « Sende uns
also... deinen Heiligen Geist.» Im Interesse einer klaren Gedankenfolge

im Aufbau der Messliturgie wäre es gut, jede solche Antezi-
pation zu vermeiden und das Konsekrations- und Epiklesenmoment
ganz dorthin zu verweisen, wo beide hingehören, nämlich in den
Kanon.

Noch etwas ist in den Offertoriumsgebeten von weittragender
Bedeutung. Wenn wir die römischen und die christkatholischen Texte
vergleichen, so muss uns auffallen, wie in den letzteren alle Termini
geflissentlich vermieden werden, die von einer Darbringung von
Opfergaben reden. Das Gebet «Suscipe» zur Darbringung des Brotes
wurde durch ein völlig anders lautendes ersetzt. Gerade dort findet

ja der Oblationsgedanke einen besonders deutlichen Ausdruck, wenn
es heisst : « Suscipe... hanc immaculatam hostiam, quam ego indignus
famulus tuus offero tibi...» Dem gegenüber spricht das in S an seine

Stelle tretende Gebet folgende Gedanken aus : 1. Bereitungder
Abendmahlselemente durch Ausscheidung, offenbar, wie die Fortsetzung



— 104 —

zeigt, aus der Fülle von Gaben, die Gott uns immerfort spendet;
war dabei etwa auch an den liturgiegeschichtlichen Hintergrund der
Oblationendes Volkes gedacht 2. Danksagung für alle Gaben Gottes

an uns ; bei den « geistigen Gütern» ist wohl auch an die sakramentalen
Gaben zu denken.

Aber auch wo ein Gebet zwar aus dem MR übernommen ist, sind
in S doch alle Oblationstermini vermieden. So heisst es in der
Antwort auf das «Orate fratres» anstatt «Suscipiat Dominus sacrificium
de manibus tuis» in S: «lass unsere Opferfeier geschehen...» Da ist
nicht mehr die Rede von einer Gabe und ihrer Annahme, sondern
das ganze sakramentale Geschehen ist mit der «Opferfeier» gemeint;
es geht nicht um die «res», sondern um die «actio». Der Ausdruck
«Opferfeier» ist geradezu charakteristisch für S und findet sich auch
noch an anderen Stellen der Messe. Wohl wird das Wort « Gaben»
verwendet, aber nur in einem weitern Sinne, seien es Gottes Gaben an uns
oder unsere Gaben in dem Sinne, dass wir die materiellen Elemente

zur Verfügung stellen, die für die Eucharistiefeier notwendig sind.
Wie wichtig diese Sache Bischof Herzog erschien, erweisen die

handschriftlichen Korrekturen, die er an einem Probedruck des

Messbuches in französischer Sprache von 1880 angebracht hat. Dort hatte
man einen vom Deutschen abweichenden Wortlaut der Gebete zu
Llostie und Kelch aufgenommen, der den Oblationsgedanken deutlich

aussprach. So begann das erste Gebet: «O Dieu, notre Père

céleste, reçois cette offrande du pain qui a été séparé pour le sacrifice

que nous préparons.» Herzog korrigierte aber nach dem deutschen
Text: «Nous séparons ces dons pour en faire les éléments du sacrifice

que nous préparons.» Wir verstehen nun auch, warum die wechselnden
Secretae des MR in S keine Aufnahme gefunden haben; sind doch

gerade sie durchsetzt von jenen Opfertermini, die vermieden werden
sollten, wie: hostia, sacrificium, oblatio, munera oblata, munera
nostra, munera tibi dicata. Können auch manche von diesen
Ausdrücken von den Opfergaben des Volkes verstanden werden, die

früher während des Offertoriums eingesammelt wurden, so ist es doch
in vielen Fällen ganz klar, dass von der Darbringung der
eucharistischen Gaben die Rede ist.

Gibt es aber ein eucharistisches Opfer in dem Sinne, dass wir
darin Gott irgendwelche Gaben darbringen? Zu dieser Frage hat sich

Bischof Herzog in einem Vortrage vor der Gcneralkonferonz der
christkatholischen Geistlichen der Schweiz im Jahre 1911 in
Schönenwerd geäussert (s. IKZ 1911, 340 ff.). Anlass dazu gaben ihm die



— 105 —

Schriften von Franz Wieland über den Opferbegriff ; man vergleiche
dazu meine Ausführungen in IKZ 1958, 52. Mit Befriedigung stellte
Bischof Herzog fest, dass die bereits in den siebziger Jahren
aufgestellte Liturgie der Christkatholischen Kirche der Schweiz mit
den Ergebnissen der Forschung Wielands übereinstimme. Was
speziell das Offertorium betrifft, schreibt er : « Bei der Formulierung unserer

Liturgie wurde auch absichtlich vermieden, zu dem Missver-
ständnis Anlass zu geben, als ob der Opfercharakter der heiligen Messe

in der Darbringung der natürlichen Gaben bestehe, über die dann die
Konsekrationsworte gesprochen werden. In diesem Falle würde sich
das Messopfer von einem alttestamentlichen Speiseopfer nichtwesentlich

unterscheiden. Es hat einen sehr guten Sinn, Gott für alle
leiblichen und geistigen Güter zu danken, die wir unaufhörlich und ohne

unser Verdienst von Gottes Güte empfangen; aber auf andere Weise
als durch ein Dankgebet können wir natürliche Gaben, die Gottes

Eigentum sind, Gott nicht schenken. Daher ist im „Offertorium"
unserer Liturgie nur gesagt, dass wir Brot und Wein zur Opferfeier
,,ausscheiden", nämlich aus den Dingen, die wir zum physischen
Lebensunterhalt verwenden» (a.a.O. 357).

Die Schriften Wielands sind der Indizierung verfallen. Thürlings
schrieb dazu (IKZ 191 1, 159), diese sei zu spät erfolgt, um die
Diskussion abzuschneiden, zu früh, um sie zu erledigen; sie könne nur
als eine zweckwidrige und brüske Llnterbrechung und Hemmung
der Diskussion wirken (ebd. 365). Die Indizierung hatte natürlich
zur Folge, dass die Gedanken Wielands, der im übrigen nachzuweisen

versuchte, dass seine Ergebnisse mit der tridentinischen Messopferlehre

nicht in Widerspruch stehen, auf römisch-katholischer Seite

nicht mehr ausgesprochen werden durften. Auch Jungmann (Miss.
Soll.I 32 ff.) befasst sich nur kurz mit ihnen und sucht sie in
ungenügender Weise zu erledigen. Wir sind aber der Meinung, dass hier
Einsichten gewonnen worden sind, dio mit Recht, auch in der schwei
zerischen Liturgie, unabhängig von Wieland und schon Jahrzehnte
vor ihm, zu bestimmter Geltung kommen.

Fassen wir zusammen! Auf Grund unserer Ausführungen über
das Offertorium des selvweizerischen Missales wäre dieses etwa so

umzugestalten:
1. Offertoriumsvers, vom Zelebranten gesprochen oder wenn möglich

vom Chor oder der Gemeinde gesungen.
2. Die drei Begleitgebete zur Erhebung der Hostie, zur Mischung

und zur Erhebung des Kelches. Der Gestus der Erhebung kann



— 106 —

beibehalten werden, wenn wir ihn nicht im Sinne einer opfernden
Darbringung, sondern einer Darbietung der aus dem profanen
Gebrauch ausgeschiedenen Gaben im Hinblick auf die folgende
Konsekration verstehen.

3. Das «Betet, Brüder» mit seiner Antwort, wie bisher.

4. Das abschliessende Gebet (Secreta), sei es als immer gleichblei¬
bendes oder nach Zeiten und Festtagen wechselndes. Dabei
können die Secretae des MR nur mit Auswahl benützt werden.
Wir kommen damit den Vorschlägen Jungmanns weitgehend

entgegen, die er in einem Referat am 3. Internationalen Liturgischen
Studientreffen in Lugano 1953 gemacht hat (s. Liturgisches Jahrbuch

III, 1953, 299). Er verlangt vor allem eine straffende Kürzung
durch Verminderung der Gebete des römischen Offertoriums. Diese
sollten, abgesehen von der Secreta, nur als Begleitworte zur
liturgischen Handlung beibehalten werden.Denselben Weg istman eigentlich

schon bei der Gestaltung der christkatholischen Messliturgie
gegangen, wobei allerdings, wie wir gezeigt haben, die Kongruenz
zwischen Gebet und Handlung nicht ganz gewahrt worden ist.

Bern Albert Emil Rüthy


	Bemerkungen und Erwägungen zu den altkatholischen Liturgien [Fortsetzung]

