Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 49 (1959)

Heft: 2

Artikel: Die philosophische Begriindung der Gotteserkenntnis bei Tertullian
Autor: Hammerschmidt, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404363

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404363
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wir freuen uns, unserem Leserkreis mitteilen zu dirfen, dass
unser geschiitzter Mitarbeiter im Redaktionskollegium

Mgr. Pieter Jos. Jans

Prisident des Altkatholischen Priesterseminars

zu Amersfoort

ehrenvoll auf den Bischofsstuhl von Deventer berufen worden
ist. Dem Gewiihlten entbieten wir ehrerbietige und herzliche

Gliick- und Negenswiinsche!

Redaktion und Verwaltungskommission

der «Internationalen Kirchlichen Zeitschrift »

Die philosophische Begriindung
der Gotteserkenntnis bei Tertullian

Bei der Beantwortung der Frage nach der Gotteserkenntnis gilt
es, zwel Kxtreme zu vermeiden: einen tiberspitzten Rationalismus
und einen verschwommenen Irrationalismus — einen Rationalismus,
der glaubt, alles bis ins Kleinste mit fast mathematischer Exaktheit,
alle Zweifel bezwingend, beweisen zu konnen, und einen Irrationalis-
mus, der dem menschlichen Denken jede Erkenntnisfihigkeit in die-
ser Frage abspricht, um schliesslich im Kritizismus und Agnostizis-
mus zu enden. Den Rationalismus widerlegt das Leben, den Irratio-
nalismus die Vernunft. Die Spannung zwischen Denken und Leben,
zum grossten Teil verursacht durch den Anruf des Willens, hat schon
Augustinus gesehen und neuerdings B. Rosenmoller in seiner Meta-
physik der Seele (Mimster i. W. 1947) in dusserst eindrucksvoller Weise
aufgegriffen. Gotteserkenntnis ist eben letztlich kein blosses Hin-
nehmen ciner wissenschaftlichen Tatsache, sondern greift tief und
aufwiihlend in das Leben jedes Einzelnen (tatsichlich wird die Gottes-
idee in erster Linie nicht durch die Beweise, sondern auf viele andere
Arten an den Menschen herangetragen).

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1959. D



— 70 —

Fiir den Theologen (besonders den patristisch und dogmen-
geschichtlich interessierten) diirfte es daher reizvoll und auch wichtig
sein festzustellen, inwieweit sich Bestrebungen einer (im weitesten
Sinne : philosophischen) Begriindung der Gotteserkenntnis schon im
frithen Christentum bemerkbar machten. Dies soll im folgenden an
einem der bedeutendsten christlichen Schriftsteller, an Tertullian,
gezeigt werden. Ich konnte dabei eine Reihe einschligiger Arbeiten
verwenden, die sich mit einzelnen Teilen dieses Problems beschéftigt
haben. Eine den ganzen Fragenkomplex der Gottesbeweise und der
Gotteserkenntnis umfassende Arbeit, die dankbar bereits vorliegende
Ergebnisse aufgreift, diirfte aber nicht iiberfliissig sein. Man muss bei
einer solchen Untersuchung allerdings sorgféltig vermeiden, etwas
aus Tertullian herauszulesen, was nicht in ihm enthalten ist.

Die Arbeit musste fiir die Drucklegung in manchem gekiirzt und straffer
gefasst werden. Aus diesem Grunde ist auch die Skizze des Lebenslaufes und
der Personlichkeit Tertullians weggefallen. Doch wird man sich diesbeziig-
liche Informationen leicht in den Handbiichern der Patrologie und der Kir-
chengeschichte holen kénnen (vgl. B.Altaner, Patrologie, Freiburg i.Br.
51958, 131 f.). Die einzelnen Schriften Tertullians wurden beim ersten Vor-
kommen voll ausgeschrieben, in der Folge stets abgekiirzt.

Als Text wurde die Ausgabe des Corpus scriptorum ecclesiasticorum
latinorum (CSEL) der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften zu-
grunde gelegt, die funf Bénde umfasst. Die Biénde und die entsprechenden,
in dieser Arbeit verwendeten Abkiirzungen sind folgende:

Vol.20: Tertulliani opera. Pars I ex recensione Augusti Reifferscheid et
Georgii Wissowa, Vindobonae-Lipsiae 1890 = RW

Vol.47: Pars III ex recensione Aemilii Kroymann, Vindobonae-Lipsiae
1906 = Kr

Vol.69: Pars IT 1: Apologeticum ex recensione Henrici Hoppe, Vindobonae-
Lipsiae 1939 = Ho

Vol.70: Pars II 2 ex recensione Aemilii Kroymann, Vindobonae-Lipsiae
1942 = Kroy

Vol.76: Pars IV: Ad martyras. Ad Scapulam. De fuga in persecutione. De
monogamia. De virginibus velandis. De pallio — opera Aemilii Kroy-
mann usus edidit Vincentius Bulhart. De paenitentia edidit Philip-
pus Borleffs, Vindobonae 1957 = KBB

Nachdem die vorliegende Arbeit fertiggestellt war, erschien die neue
Tertullian-Ausgabe in dem Corpus Christianorum [Series Latina I IT: Quinti
Septimii Florentis Tertulliani opera, Pars I: Opera catholica, Adversus
Marcionem, 1953; Pars II: Opera montanistica, 1954; Turnholti (Belgium);
vgl. C. Becker in: Theologische Revue 53 (1957), 172-174].

Da die Arbeit in Fortsetzungen erscheinen wird, will ich zur
Orientierung fiir den Leser einen Uberblick iiber den Gesamtaufbau

geben:
1. Die Stellung und Wertung der Philosophie bei Tertullian.

2. Das Verhiltnis zwischen Vernunft und Offenbarung.



3. Der Weg zu Gott.
A. Das methodische Vorgehen in der Gotteserkenntnis.

B. Die Beweisarten fiir das Dasein Gottes.
@) Der Beweis aus dem Zeugnis der Welt;
b) Der Beweis aus dem Zeugnis der Seele;
aa) Der Inhalt des Seelenzeugnisses,
bb) Der Wert des Seelenzeugnisses;
¢) Der Beweis ex consensu omnium populorum.

C. Die Unzulidnglichkeit unserer Gotteserkenntnis.

4. Die Wesenheit und die Eigenschaften Gottes.

a) Die Einzigkeit Gottes;
aa) Der Polytheismus der Heiden,
bb) Der Dualismus des Markion,
cc) Die ewige Materie des Hermogenes,
dd) Der Pantheismus des Valentinus;

b) Die Wesenheit Gottes und die gottlichen Attribute.

5. Zusammenfassung und Ergebnis.

1. Die Stellung und Wertung der Philosophie bei Tertullian

Die Voraussetzung fiir die Losung der Frage einer rationalen
(philosophischen) Religionsbegriindung bei Tertullian ist die Klirung
seiner Stellung zur Philosophie iiberhaupt. Es gab eine Zeit, in der
man der Ansicht war, Tertullian sei ein absoluter Gegner jeder Philo-
sophie gewesen und habe alle ihre Mittel und Hilfen schroff abge-
lehnt 1). In diesem Zusammenhang wurde auch die Frage erortert, ob
Glaube und Vernunft vielleicht iiberhaupt miteinander in Wider-
spruch stiinden 2). Dabei wurde auch «auf Tertullian verwiesen, der
schon zu seiner Zeit es klar verkiindet, dass unversohnliche Feind-

1) Vgl. O.Zéckler, Geschichte der Apologie des Christentums, Giitersloh
1907, der (S.68) die lateinischen Apologeten der ersten Jahrhunderte ganz
allgemein als Feinde der Philosophie bezeichnet.

2) Es diirfte ungerecht sein, wenn man Fr.Paulsen (1846-1908) vor-
wirft, die Unvertriiglichkeit von Gilauben und Wissen vertreten zu haben.
In seiner Philosophia militans, Gegen Klerikalismus und Naturalismus, Berlin
1901, findet sich nur die Behauptung von der Unvertriiglichkeit der Vernunft
(= Prinzip der freien Forschung) mit der absoluten Lehrautoritit, wie sie
In einem bestimmten Typ des Katholizismus ihre volle Ausprigung gefunden
hat (vgl. bes. S.95). Allerdings zeigt er gewisse agnostizistische Neigungen
(vgl. 8.57).



schaft bestehe zwischen Glauben und Wissen 1)». Auch angesehene
Werke wie die Geschichte der Philosophie von Ueberweg-Heinze
kamen zu dhnlichen Ergebnissen 2). D.Fr. Strauss folgte ebenfalls
diesen Gedankengingen, wenn er meinte, dass das ¢ Misstrauen gegen
die Philosophie die herrschende Stimmung in der lateinischen Kirche»
gewesen sel ?).

In der Tat konnte eine nicht allzu griindliche Lesung der Schrif-
ten Tertullians diese Meinung bekriftigen. Oft bezeichnet er sich
selbst als Feind der Philosophie. In De anima 1 (RW 298 ss.) poltert
er gegen Sokrates und bezeichnet seine Ruhe am Todestag als eine
gekiinstelte. Tertullian behauptet dann, alle Weisheit des Sokrates
sei damals aus dem Bestreben einer klugen Gelassenheit und nimmer-
mehr aus dem Vertrauen auf eine sichere Wahrheit hervorgegangen.
Er prigt das harte Wort vom «gloriae animal», um dann fortzufahren
«Cui deus cognitus sine Christo ? cui Christus exploratus sine spiritu
sancto ¢» Harte Worte fallen auch De praescriptione haereticorum 7
(Kroy 9 s.). Der Gedanke, dass die Philosophie der Ausgangspunkt
und die Quelle der Hiéiresien sei, findet sich in fast allen seinen Schrif-
ten (vgl. Apologeticum 46 = Ho 105 ss.). Er distanziert sich von der
«Akademie» und von der « Siulenhalle» (porticus = Bezeichnung fiir
die stoische Schule): Adversus Hermogenem 1 (Kr 127). Die Schul-
philosophie ist in seinen Augen eine willkiirliche Bildung, die ganz
nach ihrem eigenen Gutdiinken verfihrt: «formas rebus imponit, eas
nunc peraequat, nunc priuat, de certis incerta praeiudicat, prouocat
ad exempla, quasi comparandi sint omnia, omnia praescribit, pro-
prietatibusetiaminsimilia diuersis, nihillicentiaeseruat, legesnaturae
opiniones suas facity (De an. 2 == RW 300s.). Auch Plato besteht
nicht vor ihm, wenn er ihn als «omnium haereticorum condimenta-
rium» bezeichnet (De an. 23 = RW 336). Allerdings gesteht er ihm
zu, dass er hona fide gewesen sei. Aristoteles kommt ebenfalls nicht
ungeschoren davon; er wird bemitleidet, da er fiir die Héresie die
Dialektik eingefiihrt habe, die Meisterin im Aufbauen und Nieder-
reissen, doppelsinnig in ihren Sitzen, gezwungen in ihren Konjek-

1 J. Becker, «Credo, quia absurdumn», in: Der Katholik 83 L1 (1903) 500
(im folgenden zitiert mit: Becker und Seitenzahl).

?) Ueberweg-Heinze, Grundriss der Geschichte der Philosophie L1, Berlin
51877, 51: Tertullians «antiphilosophische Haltung culminiert in dem Satz:
Credo quia absurdum est». In den spiteren Auflagen wird aber zugegeben,
dass sich dieser Satz nirgends bei Tertullian findet ('' 1928, 51).

%) Die christliche Glaubenslehre in ihrer geschichtlichen Entwicklung
und im Kampfe mit der modernen Wissenschaft dargestellt I, Stuttgart
1840, 304.



— 73 —

turen (De praeser. haer. 7 —= Kroy 9 s.). Tertullian geht anscheinend
bis zum Aussersten und will alle Bindungen mit der Philosophie un-
widerruflich zerreissen. Der Glaube ist ihm sein einziges Verlangen
und seine einzige Richtschnur: «Quid ergo Athenis et Hierosolymis ?
quid academiae et ecclesiace ¢ quid haereticis et Christianis ¢ ... Nobis
curiositate opus non est post Christum Jesum nec inquisitione post
evangelium. Cum credimus nihil desideramus ultra credere» (De
praescr. haer. 7 — Kroy 10 s.). Man konnte aus diesen Worten den
Eindruck gewinnen, dass Tertullian jedes Wissen, das mit Hilfe der
Vernunft erworben wurde, ablehnt. Indes darf man diesen Schluss
nicht voreilig zichen. Tertullian war von starker Leidenschaftlich-
keit 1). «voll wilder Widerspriiche, voll ruheloser Tatkraft», «eine alt-
romische, imperatorische Natur 2)». Spott., Witz und schlagfertige
Dialektik kennzeichnen seine Schriften. Bei den zitierten Ntellen
haben wir den echten Tertullian, mit seinem Hang zu Ubertreibungen
und Kxtremen, vor uns. Man dart also ruhig behaupten, dass diese
scharfen Ausfille zum guten Teil durch die Stimmung einer sehr
gereizten Gegnerschaft zu erkliren sind. Wir miissen aber noch einen
Schritt weiter gehen,

Der Kampf Tertullians richtet sich nicht gegen die Philosophie
als solche, sondern gegen die Philosophie der Philosophen, d. h. gegen
die Philosophen selbst. Dieser Unterschied kann insofern leicht iiber-
sehen werden, als Tertullian selbst zwischen Philosophie und Philo-
sophen keine genauere Unterscheidung trifft und sich gegen «die
Philosophie» ereifert, ohne den damit gemeinten Gegner niher zu
bezeichnen #). Es gab auch im 18.Jahrhundert eine Gegnerschaft
gegen die «philosophes», und zwar auch hier gegen die «philosophie »
schlechthin. Jeder verstand doch, was damit gemeint war. Wenn
jemand die Richtung der von Frankreich ausgehenden « Philosophie»
bekimpfte, konnte er doch deswegen nicht als Feind der Vernunft
bezeichnet werden ). Kine ihnliche Situation ist in Tertullians
Schriften festzustellen.

1) Vegl. Hans Meyer, Geschichte der abendlindischen Weltanschauung
1T, Wiirzburg 1947, 33.

2y A. Schwegler, Der Montanismus und die christliche Kirche des zwei-
ten Jahrhunderts, Tubingen 1841, 302,

B Diese Unklarheit in der Bezeichnung der Gegner und ihrer genaueren
Unterscheidung findet sich bei Tertullian (wohl aus taktischen Griinden)
6fters, vgl. bes. die Einleitungskapitel vom Apologeticum.

) Vel J. Lortz, Vernunft und Offenbarung bei Tertullian, in: Der

1'\'9:t\}1()lik 93 1 (1913) 127 (im folgenden zitiert mit: Lortz, Vernunft, und
Seitenzahl).



NS 7

Es muss auch bemerkt werden, dass Tertullian keineswegs allein
stand, wenn er die «Philosophen» bekidmpfte. Er hatte fiir diesen
Kampf genug Vorbilder unter den Heiden selbst. Nach dem Tod des
Poseidonios (gest. 51 v. Chr.) hatte sich die Stoa infolge seines Ein-
flusses immer mehr dem Ethischen zugewandt. Das fiihrte trotz einer
gewissen Vertiefung von der Wissenschaftlichkeit ab. «Zu einer Zeit,
wo die Philosophie zu einer blossen ,Charakterbestimmtheit® (Zeller
3, 1, 792), zu Predigt und moralischem Traktat geworden war, in
einer Zeit des Eklektizismus und der Popularphilosophie, in einer
Zeit der ungeheuren Vermehrung derer, die sich Philosophen nannten,
musste sich unter diesem hohen Namen notwendigerweise eine Menge
Unechtes, Hohles, Heuchlerisches, Schlechtes einschleichen und zur
Kritik herausfordern?).» « Dabei schméhte jede Schule die anderen. . .
Gerieten die Anhinger der verschiednen Schulen in Streit, so gab
es keine Schandtat, deren sie einander nicht anklagten 2).» «Das
Philosophieren aus Luxus bei den einen und zur Gewinnung des
Lebensunterhaltes bei den andern war eben zur Zeit Tertullians nicht
gerade selten; und die Anklagen Tertullians, das Philosophieren
werde ja doch nicht aus Wahrheitsliebe, sondern aus Ruhmsucht. . .
und andern verwerflichen Beweggriinden getrieben, war recht vielen
,Philosophen’ gegeniiber ganz am Platze 3).» Es ist hier nicht der Ort,
um die Reihe der heidnischen Philosophen anzufiihren, die die « Philo-
sophen» als eine Menschenklasse beklagten, die jeder Tugend ent-
behre, dafiir aber mit allen Lastern behaftet sei ¢).

Obwohl Tertullian bei seinem Kampf gegen die «Philosophie»
als erstes und unmittelbares Ziel auf die heidnischen Systeme der
Philosophen trifft, ist ihm dies doch nicht das Letzte. Er hat ein Ziel,
das hinter diesem liegt und das ihm viel wichtiger ist : die Hdresie. Wir
konnen mit Sicherheit annehmen, dass er sich nur dann um feindliche
Systeme kiimmert, wenn sie seinen Ideen als Christ und als Apologet
widersprechen. Er sieht in den philosophischen Systemen die Quelle

1) J.Lortz, Tertullian als Apologet I, Miinster 1927 (Miinsterische Bei-
trage zur Theologie, Heft 9), 386 (im folgenden zitiert mit: Lortz, Band- und
Seitenzahl).

2) L. Friedlander-G. Wissowa, Darstellungen aus der Sittengeschichte
Roms in der Zeit von Augustus bis zum Ausgang der Antike I1I, Leipzig
91920, 264; vgl. U.Kahrstedt, Kulturgeschichte der rémischen Kaiserzeit,
Miunchen 1944, 359 ff., der aber auch lichtere Seiten des Philosophentums
aufzeigt, vgl. 361 ff.

3) Lortz, Vernunft, 128.

4) Man vgl. z.B. nur Aristides, Or. 46 II; Epiktet IV 8, 9; Mark Aurel
I17.



— 75 —

der Héresien. Bei aufmerksamem Durchlesen der betreffenden Stellen
stosst man immer wieder auf diesen (Gedanken (z.B. De praescr.
haer. 7 = Kroy 10; Apol. 46 = Ho 105 ss.). Plato ist fiir ihn die Riist-
kammer der Hiretiker (De an. 23 — RW 336), Aristoteles hat der
Haresie Handlangerdienste geleistet (De praescr. haer. 7 = Kroy
9 s.). Dabei hat er vor allem «eine inhaltliche Vermischung und Ver-
quickung von heidnischer Philosophie und Christentum, wie eine
solche in den Hiresien, vor allem im Ginostizismus, zutage trat, vor
Augen 1)». Tertullian war ganz vom Kampf gegen die Gnosis erfiillt;
in ihr erblickte er «die Héresie aller Haresien, einen Versuch, das
Christentum seines tibernatiirlichen Charakters zu berauben und in
heidnische Religionsphilosophie umzugestalten, . .. Die Worte ,phi-
losophus® und ,haereticus‘ sind bei Tertullian mehr oder weniger
gleichbedeutend. Der Kampf gegen die Gnosis dringt ihn sofort in
die Polemik gegen die griechische Philosophie, weil er in der letzteren
die Mutter der ersteren sieht 2)».

Man darf auch nicht {ibersehen, dass sich die heidnischen Schu-
len selbst inihren Meinungen und Behauptungen gegenseitig bekimpf-
ten. Schon der Gottesbegrift war so verschieden. Tertullian hebt die
abweichenden Meinungen recht kriftig hervor, um so ihre Unzuling-
lichkeit darzutun: «Sane mera sapientia philosophorum, cuius in-
firmitatem prima haec contestatur uarietas opinionum, ueniens de
ignorantia ueritatis» (Ad nationes Il 2 = RW 95). Schliesslich darf
man nicht ausser acht lassen, dass — wie Lortz sagt — «diese Philo-
sophie letzten Grundes die offizielle Vertreterin des wissenschaft-
lichen Heidentums darstellte 3)».

Auch die Zeitumsténde miissen mit in Rechnung gestellt werden.
Mitten im heissesten Kampf entwirft Tertullian seine Streitschriften
und schleudert sie dem Gegner entgegen. Auch seine Sorge um das
Dasein der jungen Kirche mag seine ungestiimen, scharfen Ausfille
in einem anderen Licht erscheinen lassen. Ausserdem war er, wie
schon bemerkt, eine Kampfnatur, voll Ungestiim und Leidenschaft-
lichkeit. Hieronymus nennt ihn einmal einen «ardens vir» (Epist. 84
ad Pammachium et Oceanum = CSEL 55, 122). De patientia 1 (Kr 1)
muss er selbst gestehen, dass ihm die Tugend, zu deren Lobpreis er

1) M. Grabmann, (Geschichte der scholastischen Methode I, Freiburg
1909, 117.
_ 2) 0. Bardenhewer, Geschichte der altkirchlichen Literatur 11, Freiburg
1.Br. 21914, 386.

%) Lortz, Vernunft, 131.



—_ 78 —

eine eigene Schrift verfasste, vollstindig fehle. Diese personliche Ver-
anlagung wirkt sich natiirlich auch in seinen Schriften aus. «Zu tiber-
zeugen und zu belehren, ist iiberhaupt nicht seine Sache... Jede
Vermittlung als Halbheit und Schwiche verachtend, greift er immer
wieder zu Kraftausdriicken, welche wahr und falsch zugleich sind,
wahr nur dem jedesmaligen Gegner gegeniiber, falsch, sobald man
sie verallgemeinert 1).»

Durch eine aufmerksame Betrachtung der Schriften Tertullians
kommt man aber nicht nur zu dem Schluss, dass er die Philosophie
nicht grundsitzlich ablehnte, sondern man kann noch mehr erkennen,
Tertullian war sicherlich kein Philosoph, wie es die damaligen Skep-
tiker und Stoiker waren, er wollte aber die gesunde, unbeeinflusste
Vernunft im Menschen wieder zur Geltung bringen. Wohl kann und
darf man nach der Wahrheit suchen, aber nicht um des Suchens selbst
willen, sondern um zu einem vertieften Verstindnis des Glaubens zu
gelangen. Wer den (ilauben schon gefunden hat und ihn in seinem
Besitz weiss, «der darf wohl zur Stirkung und Befestigung eben
dieses Glaubens noch weiter forschen, aber nicht so, dass dieser Glaube
selbst wieder in Frage gestellt wiirde 2)» (vgl. De praescr. haer. 12 ==
Kroy 17).

Tertullian setzt fiir alles Philosophieren und Suchen eine zwei-
fache Grenze: 1. die Beschranktheit des menschlichen Verstandes und
2. die Erlangung der Wahrheit, die objektiv feststeht und unverriick-
bar ist. Hat man die Wahrheit gefunden, dann hort eben jedes Suchen
auf, da es seinen Sinn verliert: « Unius porro et certi instituti infinita
inquisitio non potest esse» (De praescr. haer. 9 = Kroy 14). Hat man
einerseits die Wahrheit schon gefunden und sucht anderseits trotz-
dem weiter, so ist man eben ein Leugner der Wahrheit oder war vor-
her nicht im vollen Besitze der Wahrheit. Tertullian verwirft als Aus-
gangspunkt ausdriicklich einen allgemeinen Zweifel. Dieser fiihrt zu
nichts als Ratlosigkeit und neuerlicher Unruhe (De praescr. haer.
9-11 = Kroy 13ss.). Auch der Apostel verwirft (Kol. 2, 8) diese
endlosen Untersuchungen (vgl. 1. Tim. 1, 4; 2. Tim. 2, 17) und warnt

ausdriicklich vor ihnen (De praescr. haer. 7 = Kroy 9 ss., De an.
2s. = RW 302). Alle Untersuchungen und jedes Forschen miissen

geschehen «cum interpretationis gubernaculo» und von der «disci-
plina rationis» geleitet werden (De praescr. haer. 9 = Kroy 14).

1) Bardenhewer, a.a.(., 383 f.
2) Lortz, Vernunft, 132.



Die Philosophie darf nur ein Mittel sein, um zur Wahrheit zu
gelangen, nicht Selbstzweck. Wer nur philosophiert, um seine Ruhm-
sucht zu befriedigen, und nur um des Suchens selbst willen sucht und
forscht, der ist kein Wahrheitssucher. sondern eben ein «gloriae
animal» (De an. 1 = RW 209).

Zusammenfassend kann man sagen: Bei der ersten Annahme der
Wahrheit ist das Suchen vollkommen richtig. Man muss sich ja von
der Richtigkeit des Angenommenen iiberzeugen. Hat man die Wahr-
heit gefunden, so tritt an die Stelle des Suchens nach Wahrheit die
Bewahrung des Gefundenen 1).

Wo die griechischen Philosophen die Wahrheit erkannt haben,
gibt Tertullian dies vorbehaltlos zu. Ofters nimmt er Seneca fiir seine
Gedanken in Anspruch und nennt ihn «Seneca saepe noster» (De
an. 20 - RW 332). Auch Plato. den er sonst so scharf angreift. bleibt
in den Punkten, wo seine Meinung die richtige ist, unangetastet.
De an. 10 (RW 312) verteidigt Tertullian die Einfachheit der Seele
¢secundum Platonem». Im 16. Kapitel derselben Schrift (RW 321)
stimmt er wiederum der Einteilung Platos zu: «cui definitioni et nos
quidem adplaudimus.» De carnis resurrectione 3 (Kr 29 s.) sagt er:
¢utar ergo et sententia Platonis alicuius pronuntiantis: omnis anima
immortalis.» Wiire Tertullian dererkliirte Feind jedes philosophischen
Denkens gewesen, so hiitte er diese Ubereinstimmung mit dem heid-
nischen Philosophen beziiglich der christlichen Seelenlehre doch wohl
nicht so hervorgehoben. Tertullian betont auch, dass die Philosophen
manche Wahrheit gefunden haben, und zwar auf Grund des «sensus
publicus» (De an. 2 == RW 300), mit dem Gott die Seele ausgestattet
hat. So kann man wohl fiir die Verteidigung der Wahrheit manche
Lehre der Philosophen annehmen. Mehrere der Apologeten haben
dies getan, indem sie mit Argumenten kimpften, die sie der Riist-
kammer der heidnischen Philosophie entnommen hatten; Tertullian
erzihlt, dass «nonnulli quidem. . ... ad eum modum opuscula penes
nos condiderunt» (De testimonio animae 1 — RW 134).

War dies mehr eine theoretische Duldung, so hat Tertullian doch
auch praktisch manches (iedankengut der heidnischen Philosophie
in seine Schriften iibernommen. Vieles hat er von den Stoikern, «die
seiner realistischen Denkungsart am meisten entgegenkamen», her-

. Y Vel. L. Fuetscher S.J.. Die natiirliche Gotteserkenntnis bei Tertul-
l‘_&n. in: Zeitschrift fur katholische Theologie 21 (1927) 12 f. (im folgenden
Zitiert, mit: Fuetscher und Seitenzahl).



iibergenommen, «leider auch eine betrichtliche Menge fadenscheini-
ger Sophistereien, die er dann als Beweise fiir seine ,Kérperlichkeit
der Seele auffiithrt 1)».

2. Das Verhiiltnis zwischen Vernunft und Offenbarung

Mit diesem Abschnitt eréffnet sich eine Reihe neuer Schwierig-
keiten. Wenn wir im vorhergehenden Abschnitt gesehen haben, dass
Tertullian nicht nur kein Gegner, sondern vielmehr ein Freund jeder
echten Vernunfterkenntnis war, so stehen wir nun vor der Frage:
Betrachtete Tertullian die Glaubenswahrheiten als widerverniinftig,
als Tatsachen, die nicht nur jedem verniinftigen Denkgesetz wider-
sprechen, sondern geradezu im Widerspruch zu jeder menschlichen
Vernunft ihr Kriterium als geoffenbarte Wahrheit besitzen 2?
Das Schlagwort, das Tertullian in diesem Zusammenhang immer
in den Mund gelegt wurde und wird, lautet: «Credo quia absur-
dum est 3)».

Dazu ist erstens die Stellung Tertullians zu dieser Frage genau
zu bestimmen und zweitens der Ausdruck «Credo quia absurdum»
(oder dhnliche Formulierungen) in den Schriften Tertullians aufzu-
suchen und gegebenenfalls in seiner Bedeutung festzustellen.

Erstens: Welches ist die Stellung Tertullians in der Frage des
Verhiltnisses zwischen Vernunft und Offenbarung ¢ Tertullian lasst
seine Leser dariiber durchaus nicht im unklaren, er bietet einige recht
bezeichnende Stellen: Manche Wahrheiten der Offenbarung werden
auch «de communibus sensibus» erkannt, so z. B. die «immortalitas
animae penes plures . . . deus noster penes omnes» (De carn. res. 3 =
Kr 28). Das Zeugnis der «sensus communes» geht in «testimonium
ueri, non in adiutorium falsi, quod sit secundum diuinam, non contra
diuinam dispositionem» (De carn. res. 3 = Kr 28). Ein Widerspruch
zwischen Vernunft und Offenbarung ist ganz und gar unméglich. Die
ganze Welt, Mensch und Kosmos, aus denen die Erkenntnisse ge-
wonnen werden, stammen aus der Schopferhand Gottes. Sie haben
denselben Ausgangspunkt, nidmlich Gott. Ein Widerspruch kann
hochstens scheinbar bestehen, bei einer nur oberflichlichen Betrach-

1) Lortz, Vernunft, 133.

?) Zum folgenden vgl. auch Lortz I 251 f.

3) Auch G.R.Hauschild lehnte eine doppelte Quelle der Erkenntnis bei
Tertullian ab, vgl. Die rationale Psychologie und Erkenntnistheorie Tertul-
lians, Leipzig 1880, 2.



— 79 —

tung. Die Wahrheit liegt manchmal tiefer verborgen und muss erst
erforscht werden, denn «ratio autem diuina in medulla est, non in
superficie, et plerumque aemula manifestis» (De carn. res. 3 = Kr 29).
Das Unfassbare und scheinbar Unmogliche ist gerade ein Zeichen
seiner (Gottlichkeit. Gott ist iiber alle menschlichen Unzuldnglich-
keiten und Beschrinktheiten erhaben und nicht durch Grenzen der
Macht, wie die menschliche Téatigkeit, eingeschriinkt.

Am klarsten spricht sich Tertullian in seiner Schrift De fuga in
persecutione aus: «Quid enim divinum non rationale, non bonum ?
Quid bonum non divinum ? ... nihil enim a deo non bonum, quia
divinum, quia rationale» (De fuga 4, 1s. — KBB 24) ). Was von
Gott kommt, ist also immer vernunftgemiiss. Im Gottlichen kann
es keinen Widerspruch zur Vernunft geben. Auch Grabmann 2) und
d’Alés vertraten diese Ansicht iiber Tertullians Haltung; letzterer
sagte dazu: «Dans la pensée de Tertullien, 'adhésion a la religion
chrétienne est un acte éminemment raisonnable 3).» Tertullians Ein-
stellung zeigen auch die Beweisfiihrungen fiir die natiirliche Gottes-
erkenntnis: aus dem &dusseren Kosmos (der sichtbaren Schiépfung)
und aus dem inneren Kosmos (der menschlichen Seele) (vgl. bes.
Apol. 17 = Ho 44 ss.; De test. an. = RW 134 ss.). Er fiirchtet keinen
Schaden fiir den Glauben von der Vernunfterkenntnis, da sie diesem
konform ist. Es ist daher nur folgerichtig, wenn er der Vernuntt-
tatigkeit die «libertas ingenii» (De an. 2 — RW 302) zugesteht. Mit
dieser «libertas ingenii» bezeichnet er die Freiheit des Forschens, die
vorurteilslose und unbefangene Tatigkeit der Vernunft. Das Hohere,
Wertvollere ist natiirlich die Erkenntnis aus der Offenbarung und
deren Annahme. Einen besseren Lehrmeister als Gott kann mannicht
finden (De an. 1 = RW 300) 4).

Wenn man das (iesagte iiberblickt, so wird man zugeben, dass
wirin Tertullian eine durchaus philosophische Natur vor uns haben 3).
Erstiessin vieler Beziehung in Neuland vor, entbehrte der Vorginger,

1y Uber die Beziehung zwischen bonitas und ratio bei Gott vgl. V.Nau-
mann S.J., Das Problem des Bosen in Tertullians zweitem Buch gegen Mar-
cion, in: Zeitschrift fur katholische Theologie 48 (1934) 328 ff. (im folgenden
zitiert mit: Naumann und Seitenzahl).

2) (eschichte der scholastischen Methode I, Freiburg i. Br. 1909, 118 f.

3) Adhemar d’Ales, La théologie de Tertullien, Paris 1905, 33 (im folgen-
den zitiert mit: d’Alés und Seitenzahl).
1) Vgl. Lortz, Vernunft, 134,

5) Vgl. H.Ritter, Geschichte der Philosophie, 12 Bde., Hamburg 1829
bis 1853, V, 3, 3, 417.



die ihm vielleicht eine Orientierung hitten bieten konnen. Er hat
aber das Problem des Verhiltnisses zwischen Glauben und Wissen in
seiner ganzen Tragweite erkannt und durchaus richtig gelost, so dass
seine (Gedanken bis heute Geltung besitzen. Er hat im «einzelnen
Gedanken ausgesprochen und IFormeln geprigt, die nicht wieder ver-
klungen sind 1)».

Zweilens: Tertullian hat wohl manche Ausdriicke geprigt, die
auf den ersten Blick einen Widerspruch zwischen Offenbarung und’
Vernunfterkenntnis zu vertreten scheinen. Wir miissen uns aber diese
Formulierungen genauer ansehen.

a) Der Ausdruck «Credo quia absurdum» findet sich bei Tertul-
lian nirgends in dieser Formulierung 2). Ein dhnlich klingender Aus-
spruch findet sich aber in De carne Christi 5 (Kroy 200): «Crucifixus
est dei filius; non pudet, quia pudendum est. I5t mortuus est dei filius;
credibile est, quia ineptum est. Kt sepultus resurrexit; certum est,
quia impossibile.» Eine treffliche Erklirung zu dieser Stelle bietet er
selbst in De baptismo 2 (RW 201 s.). Gerade die Unscheinbarkeit und
Einfachheit in den Werken Gottes ist es, die den Menschen stutzen
lisst, wie der Mensch eben immer geneigt ist, das scheinbar Nicht-
bedeutende und das Unscheinbare auch als tatsichlich unbedeutend
zu erklaren. Aber gerade hierin zeigt sich Gottes Grosse: Gottes
Werke sind iiber alles staunenswert gerade durch ihre Einfachheit
und scheinbare Unbedeutendheit. Das (Ganze ist eigentlich nur eine
erweiternde Erklirung des Pauluswortes in 1. Kor. 1, 25, 27.

In der Schrift De carne Christi, die sich gegen Markion richtet,
der Christus einen wahren, menschlichen Leib absprach ), verteidigt
Tertullian gegen ihn die Moglichkeit eines (ieborenwerdens Gottes
(c. 3 = Kroy 192 ss.), wobei er ausfiihrlich begriindet (cc. 4 u. 5 =
Kroy 196 ss.), dass es fiir Gott keineswegs unmaglich sei, geboren zu
werden. Dabei stellt er den wohl berechtigten Grundsatz auf, «man
diirfe {iber Gottliches nicht urteilen nach unserer beschrinkten,
menschlichen Denkungsart, am wenigsten nach oberflichlicher, ein-
seitiger Betrachtung *)».

1) N. Bonwetsch in: Realencyklopiidie fiir protestantische Theologie und
Kirche XTX? 551; vgl. auch Fr. Loofs-K. Aland, Leitfaden zum Studium der
Dogmengeschichte I, Halle-Saale 31950, 128.

%) Vgl. Ueberweg-Geyer, Die patristische und scholastische Philosophie,
Berlin 111928, 51.

1) Vgl. dazu Loofs-Aland, a.a.0., 84.

1) Becker 304,



— 81 —

Bei einem anderen Ausspruch handelt es sich darum, die An-
sicht, Tertullian habe eine dem Ontologismus dhnliche, unmittelbare
Gotteserkenntnis vertreten, zu priifen.

h) Gerdil, Staudenmaier und Klee wollten bei Tertullian eine
unmittelbare und unwillkiirliche Gotteserkenntnis finden. In einem
dhnlichen Sinne konnte vielleicht auch d’Alés verstanden werden,
wenn er sagt: « Le monde est pour tout homme une révélation immé-
diate de Dieu. du vrai Dieu» (p. 39). Die Auseinandersetzung geht vor
allem um das ganze Buch De testimonio animae, wo es sich um die
Gotteserkenntnis der natiirlichen, noch nicht verbildeten Seele han-
delt. Dabet wurden besonders die Worte «. . . doctrinam esse naturae
et congenitae et ingenitae conscientiae tacita commissa» (De test.
an. 5 = RW 141) ins Treften gefiihrt.

Erstens ist hierzu zu bemerken, dass aus einer angeborenen
(rotteserkenntnis noch lange nicht eine unmittelbare Gotteserkennt-
nis folgen wiirde. Zweitens sind die Ausdriicke «congenitae et in-
genitae» sicherlich nicht im buchstiblichen Sinne zu verstehen. Der
Sinn ist vielmehr der, den auch Thomas von Aquin den Worten gibt:
«Dei cognitio dicitur nobis innata, inquantum per principia nobis
innata de facili percipere possumus, Deum esse» (In Boethium, De
Trinitate . 1. a. 3.). Tertullian verwandte ja «congenitus» und «in-
genitus» nicht nur fiir die Erkenntnis des Daseins Gottes, sondern
auch fiir die anderen Erkenntnisse der Seele: die Einzigkeit und Giite
Gottes, sein Richteramt. die Auferstehung und die Unsterblichkeit
der Seele. Wollte er aber alle diese Erkenntnisse als angeboren und
unmittelbar annehmen, so wiirde er sich selbst widersprechen, da
er die Lehre Platos von den angeborenen [deen entschieden ablehnt
(De an. 18 u. 24 —— RW 326 ss., 337 ss.).

Beziiglich der Gotteserkenntnis sagt er sogar noch ausdriicklich
iiber die Seele: «fieri enim, non naseci solet Christiana» (De test. an. 1
= RW 135). Wenn er hier auch von der «anima christiana» spricht,
so versteht er doch darunter die Seele, die in erster Linie im Besitz
der richtigen Kenntnis Gottes ist. Somit driickt er deutlich aus, dass
es keine angeborene und unmittelbare Gotteserkenntnis gibt. Der-
selbe Gedanke findet sich im Apologeticum: «fiunt, non nascuntur
Christiani» (c. 18,4 — Ho 46). s steht fiir ihn fest, dass sich die Seele
die Kenntnis Gottes leicht erwerben kann, aber sie muss sie sich
erwerben. Deshalb ist auch der (theoretische) Atheismus fiir lingere
Zeit unmiglich und unentschuldbar, auch vor der Offenbarung und
ohne sie (De poenitentia 5, 2-4 = KBB 150). Tertullian bekennt sich



— ]2 —

zur aristotelisch-stoischen Lehre der Erkenntnis: Die Sinneserkennt-
nis steht am Anfang. Von hier aus mag der Mensch in hohere, geistige
Gehalte vordringen.

Das wird noch besser verstindlich, wenn wir die geistige Ver-
wandtschaft Tertullians mit den Stoikern beriicksichtigen. Bei den
meisten Stoikern ist an eine angeborene Idee nicht zu denken. Wir
haben es vielmehr mit den sogenannten xowal évvoiar zu tun?). Diese
xwowal &wowar, auch quowal &wvoiar, mpolijyeis, Eupuror moliyers
genannt, sind keine angeborenen Ideen, sondern jene Begriffe, die
die Vernunft ohne weiteres schwieriges wissenschaftliches Denken
erwerben kann. Sie finden sich iiberall, sind ein Gemeingut aller Men-
schen und werden nach dem Erwachen der Vernunft im Menschen
mit einer gewissen Notwendigkeit erkannt. Es ist also dabei «nicht
an ein aktuelles Angeborensein zu denken, wohl aber an ein poten-
tielles. Der menschlichen Vernunft wird die Fahigkeit zugesprochen,
auf Veranlassung der Erfahrung, als allgemein giiltige Grundlagen
der sittlichen Bewertung Begriffe von solcher Allgemeinheit und
Sicherheit zu bilden, dass dabei nur an ein von Natur aus bestimmt
gerichtetes Vermogen gedacht werden kann 2)». Auf Grund des ideel-
len Zusammenhanges Tertullians mit den Stoikern kénnen wir mit
gutem Grund annehmen, dass Tertullian, wenn er von «sensus com-
munes» spricht, von stoischen Einfliissen in Form der xowai évvorar
bestimmt wird.

Es bleibt jetzt ein Drittes zu erwigen, und das ist

¢) eine angebliche Unterbewertung der menschlichen Erkennt-
nisfihigkeit an mehreren Stellen, die traditionalistisch klingen sollen :
«Cui enim ueritas comperta sine deo ? cui deus cognitus sine Christo ?

. a deo discas quod a deo habeas, aut nec ab alio, si nec a deo .

porro non amplius inueniri licet quam quod a deo discitur; quod
autem a deo discitur, totum est» (De an. 1 u. 2 = RW 299 ss.). Zu-
nichst muss man hier festhalten, dass Tertullian auf jeden Fall eine
natiirliche Gotteserkenntnis lehrt und verteidigt, wie aus Apol. 17
(Ho 44 ss.) ohne jeden Zweifel hervorgeht. Vor dem geschriebenen
Wort der Schrift und dem gesprochenen der Prophetie war die Seele
mit ihrer natiirlichen Gotteserkenntnis: «certe prior anima quam
littera et prior sermo quam liber et prior sensus quam stilus et prior

AIA) Vgl. H.Meyer, Geschichte der abendlindischen Weltanschauung I,
Wiirzburg 1947, 319 ff.; K. Zeller-E. Wellmann, Die Philosophie der Griechen
in ihrer geschichtlichen Entwicklung I11, 1, 1, Leipzig 51923, 83 ff. ; Fuetscher
238 f.

2) Meyer, a:.a.0. 1, 321.



— 83 —

homo ipse quam philosophus et poeta» (De test. an. 5 = RW 141) 1).
Zur Gotteserkenntnis ist die Offenbarung nicht absolut notwendig,
sie ist uns aber im hochsten Grade niitzlich, da wir durch sie das We-
sen Gottes besser, d. h. irrtumslos und leicht, erkennen. Esist eben der
Unterschied zwischen der Erkenntnis aus den Werken der Natur und
der Erkenntnis aus dem geoffenbarten (Glaubensgut, der aus diesen
Stellen herausklingt. Wir werden spater noch darauf zuriickkommen.

Zur Interpretation der oben angefiihrten Stelle bemerkt Lortz,
«dass Tertullian wohl sagt: a Deo, dass das aber nicht ohne weiteres
ausgelegt werden darf als: a Deo qua revelante. Vielmehr nimmt er
den Ausdruck, und insofern er nicht nur die vollkommene Erkenntnis
Gottes im Auge hat, wie es der Vergleich fordert, nur als: a Deo i.e.
a natura quae et qua a Deo est 2)».

d ) Esist Tertullian auch nicht erspart geblieben, in den Verdacht
zu kommen, ein Vertreter des Rationalismus zu sein 2). Es ist jedoch
bei Tertullian eine selbstverstandliche Tatsache, dass uns Gott auch
Wahrheiten offenbaren kann, die jede menschliche Vernunft tber-
steigen. Das ergibt sich schon aus der Unendlichkeit und Unbegreif-
lichkeit Gottes. Vollkommen (adiaquat) kann Gott nur durch sich
selbst erkannt werden (Apol. 17 = Ho 44 ss.). Es wiirde ja auch dem
Begrift des Unendlichen widersprechen, kénnte es von einem end-
lichen Wesen ausgeschopft werden. Zu diesen unbegreiflichen Glau-
bensgeheimnissen gehoren die Trinitit, die gesamte Erlosung, in der
Gott ganz kleine und unscheinbare Dinge zu erhabenen Wirkungen
gebraucht, wie z. B. bei der Taufe, wo die Abwaschung mit Wasser
die Wiedergeburt zum ewigen Leben bewirkt (De bapt. 2u. 3 = RW
201 ss.). Auch ist der Sohn Gottes nicht deswegen vom Himmel
herabgestiegen und hat eine Seele angenommen, damit die Seele sich
selbst, also natiirliche Wahrheiten, kennenlerne, sondern in sich
selbst Christus (De carne Chr. 12 = Kroy 222).

¢ ) Schliesslich ist noch auf einige Stellen in den tertullianischen
Schriften hinzuweisen, die eine selbstindige Stellung der beiden Er-
kenntnisquellen, Vernunft und Offenbarung, in Frage stellen konn-

N ) Ein dem christlichen Altertum durchaus kein fremder Gedanke: die
Vita S.Antonii des hl. Athanasios erzihlt uns z. B. (¢. 73 = MG 26, 946):
Aéyer mpos avrods ¢ Avrawiog “Yueis 08 vl Aéyere; T{ mp@Tov é0Ti, vovs 1) yodupata
xal T{ Tivog aitwov, 6 vois Taw Yeapudrwy, 1) Ta yedupara 1ot vov; Tav O¢ eindvromv
TEGTOY elvar Tov vov, xal Taw yoauudrmv evpéryy: Epy 6 Avtoviog TQ Tolvr §
VouUg vytaivet, To0TEm 00x avayxaia Td ypdppard.

%) Lortz, Vernunft, 136.

&) Vél. A.Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte I, Tiibingen 41909,
49(i-~506, 522--525.



— B ==

ten: Tertullian spricht sich wiederholt dahin aus, dass die Philosophie
die Wahrheiten, die sie mit dem christlichen Glauben gemeinsam hat,
aus der Heiligen Schrift geschopft habe. Daraus konnte man den
Schluss ziehen, dass bei Tertullian doch die Offenbarung die einzige
vollwertige KErkenntnisquelle sei. Solche Stellen finden sich in
Apol. 47: ¢«Quis poétarum, quis sophistarum, qui non omnino de
prophetarum fonte potaverit 2» (Ho 109)... «Unde haec, oro vos,
philosophis aut poétis consimilia ? non nisi de nostris sacramentis»
(Ho 112) (vgl. auch De test. an. 5 = RW 141). Dazu ist zu bemerken :
Die natiirliche Gotteserkenntnis Tertullians stammt ja weder aus
der Heiligen Schrift noch aus den Biichern der Philosophen. Tertul-
lian befragt die unverbildete, gesunde und nicht voreingenommene
menschliche Vernunft. Wiederholt hat er den Grundsatz ausgespro-
chen : «prior anima quam littera.» Dazu kommt, dass wir es hier wahr-
scheinlich mit einem argumentum ad hominem zu tun haben, da
Tertullian sicherlich nicht zugeben wollte, dass man das Christentum
in eine Reihe mit den Philosophien stellt. Besonders in Apol. 46 s.
(Ho 105 ss.) verwahrt er sich sehr energisch dagegen und hebt das
Christentum, das ein «negotium divinum» ist, nachdriicklich von
einem «philosophiae genus» ab (46, 2 = Ho 105 s.). Das Christentum
ist fiir Tertullian der Baum, von dem alle anderen Zweige der Philo-
sophie erst entsprossen sind. Die Heiligen Biicher sind die dltesten,
und nach dem Priskriptionsprinzip kann das Altere unméglich vom
Jiingeren abstammen. Auch ist noch der Einfluss der Uroffenbarung
zu beachten 1).

Den ersten und zweiten Abschnitt dieser Studie zusammen-
fassend, konnen wir also sagen:

1. Tertullian ist ein Gegner der zeitgendssischen Philosophen-
schulen, die ihre Zeit und ihre Fihigkeiten teilweise mit unniitzen
Untersuchungen vergeudeten, um dann vielleicht gar noch zu einem
Resultat zu kommen wie Epikur: ¢«quae super nos, nihil ad nos»
(Ad nat. IT 4 = RW 101).

2. Erist nicht nur kein Feind, sondern ein ausgesprochener Befiir-
worter der gesunden, ungekiinstelten menschlichen Vernunfttitig-
keit 2).

| 4 VVgl. Fuetscher 8.

2) Vgl. Meyer, Geschichte der abendlindischen Weltanschauung 11,
Wiirzburg 1947, 33 f.; {iber die Stellung Tertullians zur Philosophie im all-
gemeinen vgl. G.Esser, Die Seelenlohre Tertullians, Paderborn 1893, 1-29,

sowie die neueren Arbeiten von C.de L.Shortt, Labhardt und Refoulé
(nithere Angaben dartiber bei Altaner, Patrologie, Freiburg i. Br. 51958, 141).



3. Vernunft und Offenbarung widersprechen einander nicht,
sondern sind aufeinander abgestimmt. Viele wichtige Wahrheiten
kann der Mensch mit der natiirlichen, unverdorbenen Vernunft
erkennen, wenn er sich ein fiir die Wahrheit aufgeschlossenes Herz
bewahrt. Etwaige schroffe Ausspriiche sind aus dem Charakter und
Stil Tertullians sowie aus den besonderen Umstinden, unter denen
er seine Schriften verfasste, zu erkliren und zu verstehen.

4. Es lassen sich bei Tertullian keine angeborene Gotteserkennt-
nis (im Sinne des Ontologismus), keine traditionalistischen ) oder
rationalistischen Gedankenginge nachweisen. Der Gedanke der
natiirlichen Gotteserkenntnis klingt in allen seinen Schriften an.

5. Dadurch dass Tertullian die heidnischen Philosophen ihre
Lehren aus der Heiligen Schrift schopfen lisst, entsteht nur eine
scheinbare Schwierigkeit, denn das Prinzip, von dem Tertullian aus-
geht, ist nicht die Philosophie im Sinne der damaligen Zeit, sondern
die reine menschliche Vernunft.

Letztlich spiegelt sich in den Darlegungen Tertullians vielleicht
doch auch der Widerstreit zwischen den beiden grossen Bewegungen
der altchristlichen Theologie, nimlich zwischen dem Bestreben, das
Christentum als die einzig wahre Philosophie, als die Erfiillung aller
rationalen Anspriiche schlechthin, erscheinen zu lassen, und zwischen
dem Bestreben, es als das absolut Neue (und doch zugleich Uralte),
allen anderen geistigen Erscheinungen schlechthin Uberlegene, das
einen radikalen Bruch mit der versinkenden Kultur der Antike for-

dert, darzutun.

3. Der Weg zu Gott

A ) Das methodische Vorgehen in der Gotteserkennitnis

Das methodische Vorgehen beziiglich der Gotteserkenntnis, das
heute in der Theodizee befolgt wird 2), lisst sich in seinen Grundziigen
schon bei Tertullian deutlich erkennen. Es handelt sich darum, zuerst
die Frage nach dem Dasein Gottes zu beantworten. Aus dieser Ant-
wort wird sich dann die zweite Stufe der Untersuchung, die Behand-

1) Vgl. Adv. Mare. I 18 (Kr 313): «Nos definimus deum primo natura
cognoscendum, dehinc doctrina recognoscendum, natura ex operibus, doc-
trina ex praedicationibus.»

?) Vgl. J.Donat S.J., Theodicea, Heidelbergae ®1945, 4: «De Deo ita
agemus, ut primum inquiramus, num sit, de existentia eius tractando; deinde
Inquiremus, quid et qualis sit, de essentia et attributis agendo.»

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1959. 6



— 8 —

lung des Wesens, der Eigenschaften Gottes, ergeben, die sich uns
durch seine Wirkweise ad extra, durch seine Schopfertat und seine
zahllosen Wohltaten gegeniiber dem Menschengeschlecht kundtun:
«... prius est, ut eum probes esse per quae deum probari oportet,
per opera, tunc per beneficia. primo enim quaeritur, an sit, et ita,
qualis sit. alterum de operibus, alterum de beneficiis dinoscetur»
(Adversus Marcionem I 17 = Kr 312). Obwohl sich diese Stelle in
erster Linie gegen Markion und seine Anhénger richtet, handelt es
sich doch um einen allgemeinen Grundsatz der Gotteserkenntnis.

B) Die Beweisarten fiir das Dasein Gotles

Gott wird in der Natur durch seine Werke erkannt, in der Lehre
aber durch das geoffenbarte (laubensgut: «natura ex operibus,
doctrina ex praedicationibus» (Adv. Mare. I 18 = Kr 313). Wenn bei
Tertullian Ausspriiche vorkommen, die den Heiden scheinbar die
Maglichkeit einer Gotteserkenntnis absprechen, so meint Tertullian
damit die tiefere, christliche Gotteserkenntnis (z.B. Adversus
Iudaeos 3 = Kroy 262 s.). Die Offenbarung liasst die Gotteserkennt-
nis sicherlich leichter und sicherer zustandekommen. Das betont
Tertullian auch immer wieder gegen die heidnische Philosophie; die
Unsicherheit der Philosophen in der Gotteserkenntnis liessen ihn hier
vorsichtig und ablehnend werden.

Damit will er aber andrerseits nicht die Leichtigkeit und Sicher-
heit der natiirlichen Gotteserkenntnis leugnen. Deshalb gibt es auch
fiir den Atheismus keine Entschuldigung. Die Nichterkenntnis des
einen, wahren Gottes durch lingere Zeit hindurch ist immer schuld-
haft. Der Fehler liegt dabei nicht im Verstand, sondern im Willen,
der die Zustimmung zu dem, was der Verstand schon erkannt hat,
nicht geben will (Apol. 17 = Ho 44 ss.). Das Element des Willens
zeigt auch der Beginn von Apol. 18 (Ho 46), der sich zwar auf die
Offenbarung bezieht, trotzdem aber die Bedeutung des personlichen
Suchens hervorhebt. Tertullian gibt damit nur eine allgemeine christ-
liche Uberzeugung wieder, die schon im Romerbrief des Apostels
Paulus ausgesprochen ist (1, 20; 2,15) und in verschiedenen Schat-
tierungen und leichten Variationen immer wieder auftauchte.

Tertullian hat fiir die Gotteserkenntnis zwei oder, besser, drei
Wege eingeschlagen. Als alles iiberragende und unwiderlegbare Argu-
mente stehen vor ihm: 1. der Beweis fiir das Dasein Gottes aus dem
Zeugnis der Welt (aus dem dusseren Kosmos), 2. der Beweis aus dem



Zeugnis der menschlichen Seele (aus dem inneren Kosmos) 1), und
3. lisst sich bei thm noch der Ansatzpunkt fiir den Beweis nach-
weisen, der in der spiteren ausgebauten Theodizee das argumentum
ex consensu populorum (argumentum ethnologicum) genannt
wurde %).

a) Der Bewels fitr das Dasein Gottes aus dem Zeugnis der Welt
( Kosmologischer Beweis)

Die Schopfung offenbart den Menschen (als natiirliche Offen-
barung) ihren Urheber und Schopfer. Seine zahlreichen und grossen
Werke umgeben die Menschen, erfreuen und erschrecken sie: «plena
et occupata sunt omnia suo auctore» (Adv. Marc. I 11 = Kr 304).
Tertullian findet es fast iiberfliissig, diese Tatsachen hervorzuheben :
«Vultis ex operibus ipsius tot ac talibus, quibus continemur, quibus
sustinemur, quibus oblectamur, etiam quibus exterremur, vultis ex
animae ipsius testimonio comprobemus ?» (Apol. 17,4 = Ho 45). Gott
als Schopfer wollte den Menschen nicht verborgen bleiben; gerade
das ist ein besonderver Beweis seiner Gute. Gott schuf den Menschen,
ein Wesen, das ihn erkennen, lieben und geniessen kann (Adv. Mare.
I1 4 — Kr 337 ss.) 3). Dieser Gott brachte den Weltenraum aus dem
Nichts hervor, stattete ihn mit den Elementen, Korpern und Geistern
aus (Apol. l.c.) und ordnete ihn, daher der Name xdouoc.

(lott selbst ist zwar unsichtbar, kann aber doch durch seine
Werke erreicht werden. Er ist durch seine Huld gegenwirtig und
kann auf Grund seiner Werke durch die menschlichen Sinne «ge-
schiitzt 4)» werden. Andrerseits iiberragt er aber wieder jede Schét-
zung und Wertung. Der Anklang an Rom. 1, 20 ff. ist hier unverkenn-
bar. Diese Stelle in Apol. darf aber nicht so verstanden werden, als
ob Tertullian hier an eine nur sinnliche Erkenntnis denken wiirde.
Er meint nicht nur die Titigkeit der Sinne allein, sondern die gesamte
Erkenntnistitigkeit des Menschen, die freilich durch die sinnliche
Anschauung ihren Anfang bei der sichtbaren Schopfung nimmt. Der

I Vel Lortz 1 233: «Ids ist typisch fur die hellenistische Apologetik,
den Makrokosmos und den Mikrokosmos nebeneinander als Quelle der
Gotteserkenntnis zu verwerten, T. folgt diesem Beispiel.» Dazu K. Gronau,
Das Theodizeeproblem in der altchristlichen Auffassung, Tibingen 1922, 20,
Anm. 2 (im folgenden zitiert mit: Gronau und Seitenzahl).

%) Vgl. Donat. l.c., 74 ss.

) Vel d’Ales 38.

) ¢ Aestimare» bedeutet hier die Abschatzung einer Grdsse, deren Hoch-
Schittzung und deren Anerkennung.



— 88 —

Beweis dafiir findet sich im Buch von der Seele, wo Tertullian die Not-
wendigkeit der Sinneserkenntnis stark betont (De an. 18 = RW
326 ss.). Auch hier verweist er wieder auf Rom. 1, 20: Die Seele emp-
findet durch den Leib das Kérperliche, wie das Unsichtbare durch das
Sichtbare erkannt wird, denn «das Erscheinende ist des Verborgenen
Offenbarung !)». Eine Erginzung zu Apol. 17 bildet De pudicitia 9
(RW 235 ss.), wo Tertullian von der Parabel vom verlorenen Sohn
spricht (Lk. 15, 11). Auch der Heide stammt von Gott ab und erfreut
sich jener Weisheit und natiirlichen Erkenntnis Gottes. Freilich
haben die Heiden diese Gabe verschleudert und verschwendet und
bemiihen sich gar nicht, auf diesem Erkenntnisweg voranzuschreiten,
obwohl sie von Gott, ihrem Schopfer, diese Gabe erhalten haben.,
Wiederholt betont Tertullian, dass der Schopfergott von Natur aus
aus seinen Werken allen erkennbar ist 2). Von dieser Erkenntnis sind
trotz ihres Widerstandes schon viele Menschen erleuchtet worden
(Adv. Marc. I 18 = Kr 313: «quem natura iam intellegunt»). Auf den
Einfluss des Willensmomentes wurde schon oben hingewiesen. Der
Mensch kann das Dasein Gottes einfach nicht ignorieren. Der innere
und Aussere Kosmos rufen es laut und klar den Menschen zu 3).

Tertullian verwendet fiir die Erkenntnis Gottes zwei Ausdriicke :
cognoscere und recognoscere. Das einfache Erkennen und das re-
flexive Betrachten der erkannten Wahrheit, aus der weitere Schluss-
folgerungen gezogen werden, die sich auf die praktische Lebensfiih-
rung beziehen. Dieses Verhiltnis gilt sowohl im Bereich der natiir-
lichen Gotteserkenntnis als auch fiir die Beziehung zwischen der Er-
kenntnis aus der Vernunft und der Offenbarung, durch die die Ver-
nunfterkenntnis eine Vertiefung, Erweiterung und Klirung erfihrt
(vgl. dazu bes. Adv. Mare. I 18 = Kr 313) 4).

Die Menschen haben nun das cognoscere ausgeiibt, aber das re-
cognoscere oft unterlassen. Sobald sie Gott als Daseienden erkannt

1) De an. 18 (RW 329): «facies occultorum ea quae apparent.» Meyer
(a.a.0. II, 66) bemerkt dazu, Tertullian sei «mit der Degradierung der Sinnes-
wahrnehmung nicht einverstanden. Sie hat ihren Sitz in derselben Seele wie
die Ratio, und auf den Sinnen baut sich alle Erkenntnis auf».

2) Adversus Judaeos 2 (Kroy 254 ss.) verteidigt Tertullian die Ansicht,
dass es den Heiden schon vor Moses moglich war, mit Gott durch das Natur-
gesetz in Beriithrung zu kommen.

3) Derselbe Gedanke findet sich auch bei Augustinus, der die An-
schauungen seines Landsmannes nur eingehender zu rechtfertigen und hie
und da schérfer zu fassen, aber nicht zu &ndern brauchte (vgl. bes. Con-
fessiones X 6 und XI 4 = CSEL 33, 231 ss. und 284).

%) Vgl. Fuetscher 25 f.



— 89 —

hatten, unterliessen sie die weiteren Schlussfolgerungen und Anwen-
dungen auf ihr Leben, bogen die Erkenntnis Gottes in andere Re-
sultate um, indem sie die Elemente, Tiere und auch mit Lastern
behaftete Menschen vergotterten. Darin besteht, im selben Sinne wie
Roém. 1, 21-23, das Hauptvergehen der Menschen: Sie wollen den
nicht erkennen, den sie nicht ignorieren kénnen (Apol. 17 = Ho
44 ss.). Wenn das Menschengeschlecht Gott in der richtigen Weise
gesucht hitte, so hitten sie den gesuchten Gott auch erkannt und
den erkannten entsprechend geehrt (Apol. 40,11 = Ho 98). Als Be-
lohnung wiéren dann nicht seine Strafgerichte tiber die Menschen
gekommen, sondern sie hitten seine Erbarmungen erfahren. Gott
spendete seine Giiter allen Menschen, gab sich durch seine Werke
ihnen zu erkennen. Sie aber wollten ihn nicht anerkennen (recogno-
scere), hitten sie ihn vielleicht auch erkannt (cognoscere). Uber diese
Verfehlung werden die Menschen beim letzten Gericht Rechenschaft
ablegen miissen (De carn. res. 14 = Kr 43). Auch die Notwendigkeit
der Erkenntnis Gottes aus seinen Werken ergibt sich aus dieser alle
umfassenden Verantwortlichkeit. Die Heiden konnten ja nicht zur
Rechenschaft gezogen werden, héitte diese Erkenntnis aus den Wer-
ken nicht fiir alle Geltung. Die Werke Gottes stehen in einer solchen
Grosse und Anzahl, in einer solchen Giite, Herrlichkeit und Mannig-
faltigkeit allen vor Augen, dass keiner eine Entschuldigung findet.
Néheres wird dariiber noch bei der Widerlegung Markions durch Ter-
tullian zu sagen sein.

Als Geschopfe Gottes haben seine Werke eine zweifache Bedeu-
tung: Sie sollen 1. den Menschen zur Gotteserkenntnis fiithren; sie
sollen aber 2. auch durch Analogien zu einem tieferen und leichteren
Verstindnis der geoffenbarten Glaubenswahrheiten verhelfen.

Wie schon oben bemerkt, ist die erste Frage, die in der Gottes-
erkenntnis zu beantworten ist: «an sit deus ?». Mit dieser verbunden
taucht aber zugleich die zweite Frage auf: «qualis sit ?». Aus dem
Buch der Schépfung kénnen wir nun nicht nur allein das Dasein
Gottes herauslesen, sondern auch eine Reihe von Eigenschaften, die
aus seinem Dasein unmittelbar folgen. « Es ist der eine wahre Gott, der
Urheber und Herr des Weltalls, den uns die Werke ebensowohl wie das
Zeugnis der Seele kundtun. So verehren die Christen denselben Gott,
den auch die Heiden von Natur aus kennen, vor dessen Blitz und
Donner sie zittern, an dessen Gaben und Wohltaten sie sich freuen»
(Ad Scapulam 2, 1 = KBB 9) !). Auch ein Zeugnis der Weisheit und

—_—

‘). Fi(etscher 21.



cw DO e

Macht Gottes ist die Schopfung. Gott schafft nichts seiner Unwiir-
diges, auch die Welt ist somit nicht Gottes unwiirdig. Tertullian weist
auf das herrliche Kunstwerk hin, das sich uns im Kosmos offenbart
und von seinem weisen Urheber erzihlt.

Der Weg zu Gott aus den Werken ist ein sicherer und leichter
Weg, aber auch der einzige fiir uns allein gangbare und mégliche. Er
ist gewissermassen das Fundament auch der Offenbarung, das es Gott
erst ermoglicht, den Glauben von uns zu verlangen !). Zwar bietet die
Annahme des (laubens trotzdem noch gewisse Schwierigkeiten
(Apol. 21, 22 = Ho 58), aber diese liegen mehr auf der Seite des Wil-
lens als der Vernunft und sind auch von Gott so beabsichtigt, um ein
Verdienst zu ermdglichen. Der Glaube selbst muss verniinftig sein.
Deshalb geht die Erkenntnis des Daseins Gottes voraus.

Das ist Tertullians Weg zu Gott aus der Schopfung in seinen
Grundgedanken. Tertullian halt weitere Ausfiithrungen nicht fir not-
wendig, da gerade die Tatsache der Schopfung jedermann klar und
eindrucksvoll vor Augen steht (Apol. 17,4 == Ho 45). Er bringt keinen
reich abstrakten, niichternen Beweis, sondern will mit steter Ziel-
strebigkeit in seinen Darlegungen die Menschen zutiefst vom Dasein
Gottes uberzeugen. Dennoch diirfte es nicht richtig sein, Tertullian
eine philosophische Formulierung seines Gottesbeweises abzuspre-
chen 2). Es kommt ja nicht nur auf die «philosophischen Formu-
lierungen» an, sondern auf den Gedanken, der auch eine schlichte
Sprache adeln kann. Wenn wir dazu noch bedenken, dass Tertullian
einerseits im fortwihrenden Kampf gegen Heidentum und Héresie
steht, andrerseits sich sein Riistzeug, sowohl sprachlich als auch
methodisch-theologisch, erst schaffen musste, so werden wir nicht
erwarten, bei ihm ein ausgebautes, streng in Thesen gegliedertes,
tibersichtliches System der Theodizee zu finden. Man kann nicht
deshalb iiber seine «klugen und verniinftigen Ausserungen» hinweg-
sehen und dann ein «ganz kirgliches Resultat» erhalten wollen 3),
weil sie nicht in ein so theoretisches Gewand gehiillt sind, wie man
das heute vielleicht erwarten diirfte.

Gehen wir nun zum Zeugnis aus dem inneren Kosmos, aus der
menschlichen Seele, iiber.

1) Adv. Mare. T 10 (Kr 303): 11 (Kr 304 s.): ¢nostrum deum non alias
manifestum est esse quam quia totum condicit hoe.»

2) So Lortz 1 221.

3) A.a.0,



— 91 —

b) Der Beweis aus dem Zeugnis der Seele ( Anthropologischer Beweis)
aa) Der Inhalt des Seelenzeugnisses

Wir stehen nun vor dem Hauptgottesbeweis, vor dem Beweis aus
der menschlichen Seele. Der Beweisgang tritt zum erstenmal in
Apol. 17, 46-6 (Ho 45) auf, um sich spiiter in der kleinen Schrift De
testimonio animae in seiner vollen Wucht und Grosse zu entfalten.
Texte, die vom Zeugnis der Seele handeln, finden sich auch noch an
anderen Stellen von Tertullians Werken 1!).

Tertullian befragt die unverbildete, durch keinen Einfluss der
skeptischen Philosophie verdorbene menschliche Seele. Dieses Zeug-
nis ist besser als alle Bilichergelehrsamkeit, lebensvoller als alle Theo-
rie, verbreiteter als jede Veroffentlichung, ja es ist grosser als der
ganze Mensch, es ist namlich alles, was der Mensch ist (vgl. De test.
an. I — RW 135). Tertullian sucht nicht die Seele, die in den Schulen
und Bibliotheken gebildet und in den Akademien und Siulenhallen
erzogen wurde, er sucht die ganz einfache Volksseele, die er auf der
Gasse, an den Strassenecken und in der Werkstiitte findet.

Hier tritt augenfillig Tertullians Verwandtschaft mit der Stoa
in Erscheinung. Wie Tertullian die unverbildete Volksseele sucht, so
ging einst auch Krates zum Schuster, um ihm den Protreptikos des
Aristoteles vorzulesen, da der Schuster fihiger sei als der Konig, die
wahre Philosophie zu verstehen 2). (Gerade der Mangel an Erfahrung
ist das Wertvollste, da er die Voraussetzung fur ein vorurteilsloses
Denken ist.

Das Ziel Tertullians ist der Nachweis, dass auch die Heiden den
einen wahren Gott, den Schopfer des Weltalls, denselben Gott, den
auch die Christen verchren, anerkennen #).

Der Beweis griindet sich auf die vielen, unwillkiirlichen Ausse-
rungen eines natiirlichen Gottesbewusstseins der Seele, das sich
immer und immer wieder bemerkbar macht, obwohl die Seele im
Kerker des Korpers eingeschlossen, von verkehrter Erziehung und
Bildung umstrickt, von Liisten und Begierden entkriftet, falschen
Gottern sklavisch unterworfen ist 1). Um so wertvoller wird das Zeug-

1 De carn. res. 3 (Kr 29); Adv. Mare. T 10 (Kr 303): De carne Chr, 12
(Kroy 222); De an. 41 (RW 368 s.).

2) Vgl. P.Wendland, Die hellenistisch-romische Kultur in ithren Be-
zichungen zu Judentum und Christentum, Tibingen * v 21912, 77,

3) De test. an. 2 (RW 136): «Non placemus deum praedicantes hoc
nomine unico unicum, a (uo omnia et sub quo uniuersa.»

Yy Apol. 17, 5 (Ho 45).



— 92

nis erscheinen, wenn es sich trotz so vieler Hindernisse eine Bahn
bricht und sich kundgibt. Diese Ausserungen beweisen uns das Dasein
Gottes sowie verschiedene seiner Eigenschaften, vor allem die Einzig-
keit, und diejenigen, die sich aus seiner Beziehung zur Schépfung,
besonders zum Menschen, ergeben !). Was sagt uns nun dieses
Zeugnis ?

Als Erstes fithrt es uns zu Gott, und zwar zu Gott als dem ein-
zigen Herrn und Schopfer des Weltalls. Die Seele driickt 6ffentlich
und mit aller Freiheit aus, dass irgendein Gott existiert, der alle
Macht in seinen Héanden hilt. Das Pradikat « Gott» gibt die Seele nur
diesem Einen, wihrend sie sonst die verschiedenen Gotter nur bei
ihren Eigennamen nennt: Saturn, Jupiter, Mars, Minerva (De test.
an. 2 = RW 136). Wenn diese auch als Gotter bezeichnet werden, so
ist das eine ihnen fremde Bezeichnung, die sie ohne Berechtigung
erhalten und die als Eigenname im wahren und eigentlichen Sinn nur
dem einen Gott zukommt. Wie schon oben angedeutet, gibt uns das
Zeugnis der Seele aber nicht nur iiber die Existenz Gottes Auskunft,
sondern auch iiber seine Eigenschaften, die aus der Erkenntnis dieser
Existenz folgen. Die Seele bricht in Ausrufe aus wie: « Gott ist giitig!
Gott macht es wohl!» und bezeichnet damit die Giite und Liebe des
Schopfers. Dasselbe folgt aus dem Wunsche der Seele : «Es segne dich
Gott!» Da Gott ein guter ist, ist auch sein Segen fiir die Menschen
die Quelle aller Giite und allen Segens, die hochste Weihe ihres sitt-
lichen Lebens und Wandels.

Weiters fithrt uns das Zeugnis der Seele zu Gott, dem Allméch-
tigen, dem Urheber und Beherrscher der gesamten Schopfung und
infolgedessen auch der Seele selbst. Es gab ndmlich welche (und damit
meint Tertullian die epikuriische Auffassung), die Gott zwar fiir den
Schopfer des Weltalls hielten, ihm aber jeden Einfluss auf die Welt-
regierung, besonders das Richteramt, absprachen. Gott, sagen sie,
wire ja dadurch dem Zorn und den Leidenschaften ausgesetzt, was
aber mit der Unverinderlichkeit Gottes unvereinbar ist. Tertullian
setzt dieser Meinung das Zeugnis der Seele selbst entgegen (De test.
an. 2 = RW 136 s.). Die Seele, die etwas von Gott Gegebenes ist,
kennt ihren Geber als den Richter, als den Vergelter von Gut und
Bose. Diese Erkenntnis sieht Tertullian in der natiirlichen Furcht der
Seele vor dem Zorn Gottes und in ihrem Bestreben, Glott fiir sich
gnidig zu stimmen. Diese Furcht und dieses Bestreben griinden eben

1) De test. an. 2 (RW 136).



W

in dem Wissen der Seele, dass Gott der allmichtige Herr der Welt
und der hochste Richter ist. Dieses Wissen gibt sie in verschiedenen
Ausrufen kund ). Das gleiche ergibt sich aus der Nennung des Wortes
«Gottr» bei einem Fluch. Auch dadurch erkennt die Seele (Gott als den
an, der die Macht hat, die in dem Fluch angewunschene Strafe wirk-
lich zu verhingen. Auch die Anerkennung der Allwissenheit, All-
macht und Giite Gottes offenbart sich in dem Zeugnis der Seele. Doch
sind Gott und seine Eigenschaften nicht die einzige Wahrheit, die wir
dem Seelenzeugnis entnehmen kénnen. Tertullian sicht noch mehrere
andere Wahrheiten durch das Zeugnis der Seele bezeugt oder doch
mindestens angedeutet.

Als Zwezites ergibt sich die Existenz der Dimonen aus diesem
Zeugnis. Die Seele gebraucht das Wort « Damon», um einen Menschen
zu bezeichnen, der mit Unlauterkeit oder Bosheit, mit Ubermut oder
mit einem Makel behaftet ist, wie ihn die Menschen den Ddmonen
zuschreiben (De test. an. 3 = RW 137 s.). Bei dem Ausdruck der Ver-
achtung und des Abscheues, iiberhaupt jeder Verwiinschung, stosst
die Seele spontan das Wort «Satan» hervor. Das ist der Name des
Erbfeindes des Menschengeschlechtes und des Engels der Bosheit.
Freilich wire es zuviel verlangt, wollte man von der Seele eine aus-
geprigte Kenntnis dieser Wahrheit fordern. Es ist vielmehr ein dunk-
les Ahnen, ein ahnendes Fiihlen, was auch fiir die folgenden Zeugnisse
fiir das Wissen des Menschen um die Verderbtheit seiner Natur und
die Unsterblichkeit der Seele gilt.

Tertullian befindet sich hier in einer Abwehr gegen die Verspot-
tung des christlichen Glaubens an die Existenz eines Satans und der
Déamonen 2). Daher legt er das Hauptgewicht nicht so sehr auf den
Existenzbeweis als darauf, dass auch die Heiden in den Ausrufen der
Seele Diamonen und den Satan als wirkliche Wesen anerkennen. Auch
die Antithese von «deus bonus — homo malus» im zweiten Kapitel
De test. an. ist im Sinne eines Ahnens und Fiihlens zu verstehen. Die
Seele verspiirt irgendwie, dass sich der Mensch nie vollkommen und
ganz in der richtigen Ordnung befindet, sondern davon abgewichen

1) L.e. (RW 137): «an non timet quem magis propitium uelit quam
iratum ? unde igitur naturalis timor animae in deum, si deus non nouit
irasci ? ... hinc ergo tibi, anima, de conscientia suppetit domi ac foris nullo
irridente uel prohibente praedicare, deus uidet omnia, et deo commendo, et
deux reddet, et deus inter nos iudicabit. »

?) De test. an. 3 (RW 137): « Enimuero cum daemonia affirmamus esse,
sane, quasi non et probemus, qui ea solis de corporibus exigimus, aliqui
Chrysippi adsentator inludit.»



— 04 —

ist. Es ist kein Grund vorhanden, Tertullian die volle und klare Er-
kenntnis der Erbsiinde aus dem Zeugnis der Seele zuzuschreiben 1),

Auch ihre Unsterblichkeit fiihlt die Seele, ihre Belohnung oder
Bestrafung im Jenseits. Zwar wird von den Gegnern die christliche
Ansicht als blosser Wahn, als Borniertheit und vermessene Phan-
tasterei verspottet, aber sie ist doch viel wiirdiger als die pythago-
reische, die die Seele in Tierleiber verbannt, als die platonische, die
ihr die Gabe des Korpers nimmt, als die epikuriiische, die sie der Auf-
losung anheimfallen lidsst (De test. an. 4 = RW 138 ss.). Um je nach
Verdienst ewige Belohnung oder ewige Bestrafung zu empfangen,
wird die Seele auch ihren Korper wiedererhalten, weil sie ohne die
Vermittlung des Korpers weder Angenehmes noch Unangenehmes
empfinden kann — ein bei Tertullian wiederholt ausgesprochener
Gedanke (vgl. De an. 18 = RW 326 ss.).

Die Seele nennt einen Verstorbenen einen « Armen», ein anderes
Mal «wohl aufgehoben». Sogar dann, wenn sich der Mensch selbst in
einer guten Lage befindet, wenn er «etwas angesiuselty von den
Totenopfern heimkehrt, gebraucht er fiir den Toten den Ausdruck
«gut aufgehoben». Unwillkiirlich wiinscht man dem Verstorbenen
«Ruhe fiir seine Gebeine und seiner Asche» und «sanfte Ruhe unter
den Toten». Aber es werden auch Verwiinschungen auf die Verstor-
benen gehort, und man will, dass dem Verstorbenen «die Erde schwer»
sei 2). Was hitte es nun fir einen Sinn, den Toten Gutes oder Boses
zuzuwiinschen, wenn fiir sie jede Empfindung aufgehért hitte ? In
diesen Ausserungen hért Tertullian das Wissen der Seele von einem
Fortleben nach dem Tode, von einer Vergeltung fiir Gut und Bose
anklingen.

Ebenso ist es mit der Todesfurcht. Wenn nach dem Tode jede
Empfindung aufhért, gibt es keinen Grund, den Tod zu fiirchten.
Und doch ist die Todesfurcht allgemein unter den Menschen. Man
konnte vielleicht einwenden, man fiirchte das KKnde der Annehmlich-
keiten dieses Lebens. Aber, hilt Tertullian dem entgegen, hat das
Leben nicht noch viel mehr Widerwirtigkeiten und Leiden fiir uns
bereit als Annehmlichkeiten ? Wiisste die Seele nicht, dass sie nach
dem Tod das Gericht zu erwarten hat, so wiirde sie ihn auch nicht
fiirchten. Dasselbe Resultat ergibt die andere Seite der Todesfurcht,

1) Wie es d’Alés (40) tut.

%) Die negative Form des allgemein gebrauchten Grusses auf den Grab-
denkmiilern fiir geliebte Personen «sit tibi terra levis», vgl. K. A. H. Kellner,
Tertullians siimtliche Schriften I, Koéln 1882, 116.



namlich die Hoffnung und Sorge fiir ein gliickliches Fortleben nach
dem Tode. Dies iussert sich im Streben eines jeden Menschen, durch
irgendeine Tat seinen Namen zu verewigen. Auch diese Tatsache ist
fiir Tertullian nur durch das Ahnen und die Sehnsucht der Seele nach
Unsterblichkeit erklirlich (De test. an. 4 — RW 139 s.). Die Auf-
erstehung ist fiir Tertullian ebenfalls in einem Ausspruch der Seele
angedeutet, wenn sie namlich von einem Verstorbenen sagt: «Er ist
schon hiniibergegangen und muss einst wiederkommen.» Aber auch
hier handelt es sich mehr um ein Empfinden ?).

bb) Der Wert des Zeugnisses aus der Seele

Wir stehen nun vor der IFrage: Welcher Wert ist dem Zeugnis
aus der menschlichen Seele, das Tertullian entwickelt hat, beizu-
messen !

Es wurde Tertullian vorgeworfen. er hitte es bei seinem Seelen-
zeugnis an einem inneren Kriterium fehlen lassen 2). Der Grund dieser
Anschuldigung liegt darin, dass Tertullian die Stimme der verniinf-
tigen Seele angeblich dort nicht gelten lassen will, wo es sich um einen
offensichtlichen Widerspruch zur Offenbarung handelt. Besonders in
De carn. res. 3 (Kr 28 ss.) hat er diesen (iedanken nachdriicklich aus-
gesprochen. Tertullian stimmt mit Plato iiberein, wenn dieser die
Seele fur unsterblich halt, mit dem Bewusstsein des Volkes, das den

jott der Gotter bezeugt, mit dem Gemeinsinn, der Gott als Richter

verkiindet. Wo es aber heisst: « Nach dem Tode endet alles». ist fiir
ihn das Zeugnis der Volksseele nicht mehr zutreffend, und er wendet
sich von thm ab 3).

Dazu ist nun ein Zweifaches zu bemerken: Erstens hat Tertul-
lian im zitierten Text die Kampfstellung gegen die Haretiker ein-
genommen. Wie wir schon gesehen haben, lisst er sich da leicht zu
Ubertreibungen hinreissen. Weiters ist noch zu beriicksichtigen, dass
fiir Tertullian, der die gesunde Vernunft zur Grundlage seines Be-
weises gemacht hat, diese dann nicht mehr spricht, wenn sie zur
geoffenbarten Wahrheit in Widerspruch geriit. Die Stimme der Ver-
nunft kann zur Offenbarung niemals im Widerspruch stehen. Stim-
men sie nicht mehr {iberein, so haben wir keine «sensus communes»
vor uns, sondern eine mit Vorurteilen belastete und verbildete

1) De test. an. 4 (RW 140).
5y d'Ales 40.
3) De carn. res. 3 (Kr 29).



— 96 —

Stimme der Vernunft, die nicht mehr als Richtschnur gelten kann.
Zweitens: Diese Argumentation wiirde sich aber zu sehr im Kreis
bewegen, wenn wir bei Tertullian nicht tatsichlich ein inneres Kri-
tervum fiir die Wahrheit der «sensus communes» nachweisen kénnten.
Tertullian hat fiir dieses Kriterium selbst einige treffliche Defini-
tionen gegeben !). Der Priifstein dieser Wahrheiten ist ndmlich ihre
Einfachheit, ihre Allgemeinheit, ihre gegenseitige Ubereinstimmung
und ihre Natiirlichkeit: « Haec testimonia animae quanto uera, tanto
simplicia, quanto simplicia, tanto uulgaria, quanto uulgaria, tanto
communia, quanto communia, tanto naturalia, quanto naturalia,
tanto diuina» (De test. an. 5 = RW 140). Auch fiir dieses Kriterium
finden wir wiederum ein stoisches Seitenstiick ?). Kine Erkldrung
gibt Tertullian auch in De carn. res. 3 (Kr 29): «communes enim
sensus simplicitas ipsa commendat et compassio sententiarum et
familiaritas opinionum, eoque fideliores existimantur, quia nuda et
aperta et omnibus nota definiunt. ratio autem diuina in medulla est,
non in superficie, et plerumque aemula manifestis.» Das Zeugnis der
Seele ist ein Zeugnis der verniinftigen Natur selbst und als solches
keines Irrtums fihig. Diese Irrtumslosigkeit griindet zuletzt in Gott,
da die Seele von ihm abstammt und er sein Dasein in ihr untriiglich
bezeugt.

Ein anderer Einwand, der gegen die Giiltigkeit des testimonium
animae erhoben wurde, ging von der Behauptung aus, dass das Zeug-
nis der Seele fiir Tertullian ein «seltener Ausnahmefall» sei 3). Ter-
tullian betont aber doch gerade die Hiufigkeit und Allgemeinheit
dieses Zeugnisses. Es ist zwar zuzugeben, dass viele Seelen in Vor-
urteilen befangen und von falschen Meinungen bestrickt sind, aber
dieses Zeugnis entsteht leicht und héufig, wenn auch die Menschen
nicht auf seine Stimme horen. Die Tatsache des Zeugnisses und das
Ziehen der Konsequenzen, die sich aus ihm ergeben, sind eben zwei
ganz verschiedene Dinge. Dieses Zeugnis ist ja irgendwie «angeboren »

1) Vgl. Fuetscher 231 ff.

2) Die Frage nach dem Wahrheitskriterium war auch fiur die Stoa von
grosser Bedeutung. Dieses Kriterium wird durch die mpoAdqyeic oder die
xowai &wvowar gebildet, die von Natur aus leicht und kunstlos zustande
kommen (vgl. oben S. 82 und Anm. 1). Sie kénnen von allen gleicherweise
aus der Erfahrung gewonnen werden. Seneca sagt (ep. 117, 6): «multum dare
solemus praesumptioni (7weéAnyic) omnium hominum; apud nos veritatis
argumentum est, aliquid omnibus videri.»

3) R. Heinze, Tertullians Apologeticum, Leipzig 1910, 377 (Berichte tiber

die Verhandlungen der Kgl. Siichs. Gesellschaft der Wissenschaften zu Leip-
zig, Philos.-histor. Klasse 62.Bd., 10. Heft).



— 97 —

(in welchem Sinn dieses «angeboren» zu verstehen ist, haben wir
schon oben dargelegt): De test. an. 5 (RW 141).

Wollte man die Wahrheiten, die die Seele bezeugt, nach ihrer
Klarheit und Deutlichkeit ordnen, so kime an erster Stelle das Zeug-
nis fiir das Dasein Gottes zu stehen. Gott ist von Natur aus «penes
omnes» bekannt. Dann kommt die Einheit dieses Gottes, die Un-
sterblichkeit der Seele «penes plures» (De carn. res. 3 = Kr 28) und
schliesslich die Ahnung der Auferstehung, fiir deren Annahme uns
Gott in der Natur durch Analogien vorbereitet hat ). Tertullian ist
natiirlich weit davon entfernt, die Auferstehung als blosse Vernunft-
wahrheit abtun zu wollen. Er wollte nur zeigen, dass sie auf keinen
Fall gegen die menschliche Vernunft verstisst, sondern vielmehr
durch Analogien und Vernunftgriinde dem menschlichen Verstande
sehr nahe gebracht werden konne 2).

Der Weg des Seelenzeugnisses geht von der Reflexion auf die
seelischen Bewusstseinstatsachen aus. Wir sollen in unsere Seele
hineinhorchen und von ihr lernen. In ihrem Innersten wird man das
Gottesbewusstsein entdecken, ein Wissen der Seele, dass sie in der
Hand eines allmichtigen Gottes steht. Weder die Verschiedenheit
der Sprachen, der Lebensgewohnheiten, noch der Kulturen der Vol-
ker, ja nicht einmal ihr verkehrter Lebenswandel, der nur zu oft dazu
angetan ist, das Zeugnis der inneren Stimme zu unterdriicken, hat
das Zeugnis zum Verstummen bringen konnen: De test. an. 6 (RW
142). Das kann nur darin begriindet sein, dass dieses Zeugnis aus der
verniinftigen Menschennatur entspringt, die sich nie ganz verleugnen
lisst, sondern immer wieder zum Durchbruch kommt 3). Daher kann
es auch nie téduschen.

Die verniinftige Menschennatur ist die einzige und ausschliess-
liche Quelle des Seelenzeugnisses. Tertullian ist vollkommen davon

1) Eine Ahnung vom Fortleben nach dem Tode sieht Tertullian in der
Lehre von der Seelenwanderung bei den Heiden (Apol. 47; 48 = Ho 109 ss.).
Hier wird erst durch die Offenbarung volle Klarheit geschaffen. Weitere
Analogien finden sich im gesamten Kosmos, im Werden und Vergehen der
Dinge, wie er De carn. res. 12 (Kr 40 s.) mit glinzender Beredsamkeit dar-
legt. — Die Glaubenswahrheit von der Auferstehung wird von seiten der Ver-
nunft u.a. durch die Uberlegung gestiitzt, dass eine angemessene und voll-
kommene Vollziechung des Gerichtes sich auch auf den Leib, als Mitarbeiter
und Werkzeug der Seele, erstrecken muss (De carn. res. 8; 14 = Kr 36s.;
43 8.). Auch als ein so herrliches Kunstwerk Gottes kann der menschliche
Leib doch nicht einfach der Vernichtung preisgegeben werden. Er ist wert,
in seiner Herrlichkeit wieder aufzuerstehen (De carn. res. 9 = Kr 37 s.).

2) Vgl. d’Ales 142.
3) Vgl. De an. 41 (RW 368 s.); dazu De test. an. 1 (RW 135s.).



e B8 e

tiberzeugt, dass die Seele vor der Schrift, die Sprache vor dem Buche,
der Gedanke vor dem Griffel, der Mensch selbst vor dem Dichter und
Philosophen da gewesen sei (De test. an. 5 == RW 141). Also kann
es kein Schriftstiick gewesen sein, das der Seele dieses Wissen mit-
geteilt hat. Es ist nicht moglich, dass das Volk vor der Entstehung
der Literaturwerke und der Wissenschaft ohne ein Gottesbewusst-
sein dahingelebt hitte. Auch wire eine Sprache ohne Ausdriicke fiir
Gott und Uberirdisches bettelarm gewesen; das Volk hiitte fast
stumm dahinleben miissen. Wére dieses Wissen nicht schon vorhan-
den gewesen, dann hitte es ja auch durch die Literaturwerke keine
so allgemeine Verbreitung finden kinnen.

Als Schriftwerk kiime aber auch bei einem Hervorgehen des
Seelenzeugnisses aus diesem doch nur die Heilige Schrift in Frage,
weil diese dlter ist als andere Literatur. (Hier zeigt sich allerdings ein
Riss in seinem Beweis, da er sich auf etwas beruft, was er doch erst
zu beweisen héitte.) Es wiirde kein grosser Unterschied sein; sei es,
dass das Wissen der Seele von (Gott in seinen Keimen grundgelegt ist,
sei es, dass es durch die heiligen Schriften von Gott komme. Aber es
ist doch streng an dem Grundsatz festzuhalten: «prior anima quam
littera» (De test. an. 5 = RW 141) — «ante anima quam prophetia»
(Adv. Marc. I 10 = Kr 303).

Die Seele ist die Schiilerin der Natur: «magistra natura, anima
discipula» (De test. an. 5 = RW 140). Durch die Begriindung des
Seelenzeugnisses in der Natur ist sein Wahrheitscharakter gesichert.
Gott, die Natur und die Seele konnen nicht tduschen. Die Wiirde
der Seele, das Hochste im Menschen, fiithrt uns dazu, ihrem Zeugnis
Glauben zu schenken. Giott, Natur und Seele, auch die Literatur-
werke, stimmen tiberein in ihrem Bekenntnis (De test. an. 6 — RW
142). Es wird kein Ausweg bleiben, die Wahrheit nicht anzunehmen.
Der ontologische Grund fiir Natur und Seele ist Gott. Die Seele ist
auch zur Gotteserkenntnis und Liebe bestimmt; dazu ist sie mit den
notwendigen Fihigkeiten ausgestattet. So fiithren die dussere Schop-
fung und die Seele, der Makro- und der Mikrokosmos zu Gott empor.
Da beide ein Abbild und der Ausdruck der gittlichen Weisheit und
Vernunft sind !}, schwingt sich die Seele durch ihre verniinftige Natur
und das Spiegelbild der gottlichen Vernunft in der Schopfung zu
Gott auf.

1) Vgl. Apol. 17, 1 (Ho 44); Adv. Marc. I 13 (Kr 306 ss.); De poen. 1, 2
(KBB 140).



— 99 —

Man konnte nun einwenden, dass damit gerade das, was bewiesen
werden soll (ndmlich das Dasein Gottes), schon vorausgesetzt wird,
indem man sich beim Zeugnis der Seele auf die Zuverlissigkeit der
Stimme der Natur und Gottes stiitzt 1). Dies wire dann eine petitio
principii.

Dieser Vorwurf ist aber nicht begriindet. Wie wir schon gesehen
haben, geht Tertullian von der Allgemeinheit des Seelenzeugnisses
aus, von der aus er auf seine Verniinftigkeit und Zuverlissigkeit
schliesst, ohne die Betrachtung dieses Zeugnisses unter dem Aspekt
der Stimme Gottes mit als Beweis heranzuziehen. Die Stimme der
Seele steht als Erfahrungstatsache fest. Steht aber dann auch das
Dasein Gottes unumstosslich fest, so wird derselbe Erkenntnisweg
nun in umgekehrter Richtung noch einmal durchschritten und in ein
neues Licht gestellt. « Gott, der Urheber der ganzen Natur, der die
Seele mit ihrer Abgestimmtheit und Veranlagung auf Gott geschaffen
hat, ist selber auch der oberste, unwandelbare Biirge fiir das Zeugnis
Gottes in unserer Innen- und Aussenwelt 2)» (vgl. Detest.an. 5u.6 =
RW 140 ss.): «... de animae ipsius arbitrio perinde crede naturae,

.. neque deus neque natura mentitur» (RW 142).

So stehen wir vor einem michtigen Zeugnis der menschlichen
Seele, des hochsten und wertvollsten Gutes des Menschen tiberhaupt.
Ein unwiderstehlicher Drang zieht die Seele hin zu Gott, zu ihrer
causa efficax und finalis. Daraus erklirt sich auch die Unruhe der
Seele in diesem Leben. Ohne durch ein irdisches Gut befriedigt wer-
den zu konnen, zieht sie in ruheloser Wanderschaft durch diese Welt
dem hochsten Sein entgegen: «quia tu fecisti nos ad te et inquietum
est cor nostrum donec requiescat in te» (S. Augustini Confessiones
I1 = CSEL 33, 1).

¢) Der Beweis ex consensu omnium populorum

Die Gotteserkenntnis ist ein Allgemeingut der Menschhert. Dieser
dritte Beweisgang ergibt sich aus den beiden vorhergehenden, in
denen er eigentlich schon enthalten ist. Da aber im Zeugnis der Seele
das Hauptgewicht auf der einzelnen Menschenseele und ihrer unver-
mittelten Ausserung liegt, soll dieser Gesichtspunkt zusammen mit
dem ersten Beweis aus dem Zeugnis der Welt besonders heraus-
gehoben werden. Man kann sagen, dass sich dieses Argument wohl

1) Vgl. Lortz 1 243 ff.; Fuetscher 241 ff.
2) Fuetscher 242.



— 100 —

im grossen und ganzen bereits bei Tertullian in der Form vorfindet,
in der es heute in der Theodizee angetroffen werden kann 1).

Das Gottesbewusstsein ist seit Anbeginn der Zeiten bei allen
Volkern zu finden : «siquidem a primordio rerum conditor harum cum
ipsis pariter compertus est, ipsis ad hoc prolatis, ut deus cognoscere-
tur» (Adv. Marc. I 10 = Kr 302). Das Gottesbewusstsein lebt in den
Menschen nicht erst seit den Tagen des Moses, sondern seit dem Para-
dies von Adam an. Die meisten Menschen kannten ja weder Moses
noch seine Offenbarungsbiicher, sie kannten aber den Gott des Moses:
«animae enim a primordio conscientia dei dos est» (Adv. Marc. I 10 =
Kr 303). Diese «dos dei» findet sich bei allen Menschen, weil die
Menschenseele iiberall die gleiche ist, sei es in Agypten, in Syrien oder
am Pontus (l.c.).

Voraussetzung ist natiirlich, dass die menschliche Seele nicht
durch falsche philosophische Anschauungen verdorben und verbildet
ist. Wo diese Voraussetzung gegeben ist, wird sich auch das Gottes-
bewusstsein in der Seele finden (Ad nat. I1 2 = RW 95). Aus der Tat-
sache der Existenz dieses Gottesbewusstseins in den Menschen folgt,
dass eigentlich jedes Volk christlich ist [iiber die interessante Glei-
chung Tertullians (und anderer frithchristlicher Apologeten): Rich-
tige Gotteserkenntnis — Monotheismus = Christentum — wird bei
der Behandlung der Gotteseigenschaften noch zu sprechen sein]:
«siquidem non ulla gens non Christiana» (Ad nat. I 8 = RW 72).

Es ergibt sich also, dass das Gottesbewusstsein (1.) seit Anbeginn
der Zeiten («a primordio 2)») (2.) in allen Menschen lebendig war
unter der Wucht des Zeugnisses aus der Schépfung und jeder einzel-
nen Menschenseele 2). Gegenstand oder besser Inhalt dieses Bewusst-
seins ist der eine Gott, der diesen Kosmos mit seiner gesamten Aus-
riistung geschaffen hat 4).

C) Die Unzulinglichkeit unserer Gotteserkenninis

Die Beschrinktheit der menschlichen Gotteserkenntnis ist fiir
Tertullian eine ebenso feststehende Tatsache wie ihre Moglichkeit.
Dies ist keineswegs ein Widerspruch. Soweit es zu seinem person-

1) Vgl. Donat, l.c., 74 ss.
2) Adv. Mare. T 10 (Kr 303).
3) Tertullian hat diese Uberzeugung auch an vielen anderen Stellen aus-

gesprochen: Adv. Marc. I 18 (Kr 313); V 16 (Kr 630); Apol. 17 (Ho 45); De
cern. res. 3 (Kr 28 s.); De spectaculis 2 (RW 2). Vgl. auch noch Adv. Mare.

II 2; 4 (Kr 334; 337).
1) Vgl. Apol. 17, 1 (Ho 44).



— 101 —

lichen Heil notwendig ist, kann jeder Mensch Gott erkennen — voll
begreifen und ausschopfen kann er das unendliche Wesen niemals.

Tertullian hatte zwei grosse Aufgaben vor Augen: einmal die
Widerlegung des Polytheismus und des Dualismus und zum anderen
die Darlegung der Vereinbarkeit des Ubels in der Welt mit der Weis-
heit und Giite Gottes sowie die Losung verschiedener scheinbarer
Widerspriiche zwischen Giite und Gerechtigkeit Gottes, zwischen
seiner Weltregierung und seiner Unverinderlichkeit. So wendet er
sich auch gegen die falschen Loisungsversuche der Epikuriier, die
Gott jeden Eingriff in den Lauf der Welt absprachen (De test. an. 2 =
RW 136; Adv. Marc. I 25 — Kr 325; 11 16 = Kr 356). Bei der Losung
dieser Fragen, die Tertullian in Angriff nahm, war es wichtig, stets
die Unzulinglichkeit unserer Gotteserkenntnis im Auge zu behalten.

(ott ist unsichtbar, unfassbar und unermesslich (Apol. 17, 2 =
Ho 45). Das Zeugnis des xdouog vermittelt uns nur eine unvollkom-
mene Kenntnis von Gott (Adv. Marc. I 13 = Kr 306). Obwohl der
xoanos von der Giite, der Weisheit und der Macht Gottes ein beredtes
Zeugnis ablegt, steht er doch in seiner Vollkommenheit unendlich
tiefer als sein Schopfer. Gott kann auch nicht mit menschlichen Sin-
nen abgeschitzt werden, weil das, was abgeschitzt wird, immer
geringer ist als das, durch das es abgeschiatzt wird (Apol. 17, 2 —
Ho 45). Wiirde Gott durch unseren Geist vollkommen erfasst werden,
so wiire er geringer als unser Geist und nicht mehr unendlich !).

Gerade die Unbegreiflichkeit Gottes ist es, die den Menschen
erkennen lisst, dass er es mit dem gottlichen Wesen zu tun hat: « Hoe
est, quod deum aestimari facit, dum aestimari non capit» (Apol. 17,3
— Ho 45). Der Nachdruck liegt in diesem Kapitel immer auf den
negativen Gliedern, die im Satzbau auch an die Spitze des Haupt-
satzes treten: « Invisibilis est . . . incomprehensibilis . . . Inaestimabi-
lis.» Die mangelhafte Gotteserkenntnis hat somit ihren einen Grund
im Begriff des Gottlich-Unendlichen : «quod vero immensum est. »

Der zweite Grund ist im menschlichen Sein zu suchen, im ganzen
gegenwiirtigen Beschaffensein des Menschen. Die Seele kann ihre
volle Erkenntniskraft nicht entwickeln, weil sie von den Banden des
Korpers festgehalten wird (Apol. 17, 5 — Ho 45: «carcere corporis
pressa»), von falschen Vorurteilen geleitet wird und der Herrschaft
der «falschen Gotters, der Dimonen, unterworfen ist. Dazu kommt,
dass (iott den Menschen auch Wahrheiten mitteilen kann, die die

1) Vgl. dazu Augustinus, De libero arbitrio 11 45-56 (CSEL 74, 49-52).

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1059. i



— 102 —

Fassungskraft der menschlichen Natur iibersteigen, ohne deswegen
gegen die Vernunft zu sein. Wir diirfen Gott nicht mit menschlichen
Mafstiben beurteilen: « Plane stultum, si de nostro sensu iudicemus
deum» (De carn. Chr. 4 = Kroy 198).

So haben wir also Antithesen vor uns, die in Wirklichkeit gar
keine sind, weil sich ihre Aussagen nicht auf dasselbe Objekt be-
ziehen: Die Gotteserkenntnis auf die fir den Menschen zur Ver-
ehrung und Anbetung des einen géttlichen Wesens notwendige
Kenntnis von demselben, die Unzuldnglichkeit auf den Inhalt dieser
Erkenntnis, der eben nicht ausgeschopft werden kann, weil er un-
endlich ist 1).

Auch die drei Wege der Erkenntnis des Wesens und der Eigen-
schaften Gottes, die via causalitatis, negationis und eminentiae, las-
sen sich schon bei Tertullian materiell nachweisen, wenn er selbst sie
auch nicht so aufgefiihrt und geordnet hat: Mit dem Beweis aus den
Werken ist die via causalitatis gegeben. Die via negationis geht aus
dem Vergleich der gottlichen mit den menschlichen Eigenschaften
hervor. Die letzteren sind mangelhaft und verginglich. Anders die
gottlichen Eigenschaften, in denen nichts Menschliches vermutet
werden darf. Alle Eigenschaften, die eine negative Note in sich tragen,
sind von Gott wegzudenken (Adv. Marc. I 16 = Kr 356 s.). In Gott
sind alle vollkommenen Eigenschaften im h6chsten Masse vorhanden :
«divinum omne» (l.c.). Er allein ist das vollkommene Wesen; er ist
gliicklich im Besitz der Unvergéinglichkeit und der héchsten Voll-
kommenheiten seiner Eigenschaften: Milde, Giite, Barmherzigkeit,
Geduld. Damit ist aber auch der dritte Weg, die via eminentiae, der
Sache nach gegeben. ( Fortsetzung folgt)

Mannheim Ernst Hammerschmaidt

1) Hier sei an die «docta ignorantia» des Nikolaus von Kues erinnert,
deren Begriff allerdings auf Augustinus zuriickgeht, vgl. Meyer, Geschichte
der abendléndischen Weltanschauung IV, Wiirzburg 1950, 40 ff.



	Die philosophische Begründung der Gotteserkenntnis bei Tertullian

