
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 49 (1959)

Heft: 2

Artikel: Die philosophische Begründung der Gotteserkenntnis bei Tertullian

Autor: Hammerschmidt, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404363

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404363
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 69

Wir freuen uns, unserem Leserkreis mitteilen zu dürfen, dass

unser geschätzter .Mitarbeiter im Redaktionskollegium

Mgr. Pieter Jos. Jans

Präsident des Altkatholischen Priesterseminars

/u Amersfoort

ehrenvoll auf den Bischofsstuhl von Deventer berufen worden

ist. Dem Gewählten entbieten wir ehrerbietige und herzliche
Glück- und Segenswünsche!

Redaktion und Vorwaltungskommission
der «Internationalen Kirchlichen Zeitschrift'

Die philosophische Begründung
der Gotteserkenntnis bei Tertullian

Bei der Beantwortung der Krage nach der Gotteserkenntnis gilt
es, zwei Extreme zu vermeiden: einen überspitzten Rationalismus
und einen verschwommenen Irrationalismus - einen Rationalismus,
der glaubt, alles bis ins Kleinste mit fast mathematischer Exaktheit,
alle Zweifel bezwingend, beweisen zu können, und einen Irrationalismus,

der dem menschlichen Denken jede Erkenntnisfähigkeit in dieser

Frage abspricht, um schliesslich im Kritizismus und Agnostizismus

zu enden. Den Rationalismus widerlegt das Leben, den
Irrationalismus die Vernunft. Die Spannung zwischen Denken und Leben,

zum grössten Teil verursacht durch den Anruf des Willens, hat schon

Augustinus gesellen und neuerdings B.Rosenmöller in seiner
Metaphysik der Seele (Münster i. W. 1947) in äusserst eindrucksvoller Weise

aufgegriffen. Gotteserkenntnis ist eben letztlich kein blosses

Hinnehmen einer wissenschaftlichen Tatsache, sondern greift tief und
aufwühlend in das Leben jedes Einzelnen (tatsächlich wird die Gottesidee

in erster Linie nicht durch die Beweise, sondern auf viele andere
Arten an den Menschen herangetragen).

Internat. Kirchl. Zeitschrift. Heft 2. 1959. -,



— 70 —

Für den Theologen (besonders den patristisch und
dogmengeschichtlich interessierten) dürfte es daher reizvoll und auch wichtig
sein festzustellen, inwieweit sich Bestrebungen einer (im weitesten
Sinne: philosophischen) Begründung der Gotteserkenntnis schon im
frühen Christentum bemerkbar machten. Dies soll im folgenden an
einem der bedeutendsten christlichen Schriftsteller, an Tertullian,
gezeigt werden. Ich konnte dabei eine Reihe einschlägiger Arbeiten
verwenden, die sich mit einzelnen Teilen dieses Problems beschäftigt
haben. Eine den ganzen Fragenkomplex der Gottesbeweise und der
Gotteserkenntnis umfassende Arbeit, die dankbar bereits vorliegende
Ergebnisse aufgreift, dürfte aber nicht überflüssig sein. Man muss bei
einer solchen Untersuchung allerdings sorgfältig vermeiden, etwas

aus Tertullian herauszulesen, was nicht in ihm enthalten ist.

Die Arbeit musste für die Drucklegung in manchem gekürzt imd straffer
gefasst werden. Aus diesem Grunde ist auch die Skizze des Lebenslaufes und
der Persönlichkeit Tertullians weggefallen. Doch wird man sich diesbezügliche

Informationen leicht in den Handbüchern der Patrologie und der
Kirchengeschichte holen können (vgl. B.Altaner, Patrologie, Freiburg i.Br.
51958, 131 f.). Die einzelnen Schriften Tertullians wurden beim ersten
Vorkommen voll ausgeschrieben, in der Folge stets abgekürzt.

Als Text wurde die Ausgabe des Corpus scriptorum ecclcsiasticorum
latinorum (CSEL) der Österreichischen Akademie der Wissenschaften
zugrunde gelegt, die fünf Bände umfasst. Die Bände und die entsprechenden,
in dieser Arbeit verwendeten Abkürzungen sind folgende:
Vol. 20: Tertulliani opera. Pars I ex recensione Augusti Reifferscheid ot

Georgii Wissowa, Vindobonae-Lipsiae 1890 RW
Vol. 47: Pars III ex recensione Aemilii Kroymann, Vindobonae-Lipsiae

1906 Kr
Vol. 69 : Pars II 1 : Apologeticum ex recensione Henrici Hoppe, Vindobonae-

Lipsiae 1939 Ho
Vol. 70: Pars II 2 ex recensione Aemilii Kroymann, Vindobonae-Lipsiae

1942 Kroy
Vol. 76: Pars IV: Ad martyras. Ad Scapulam. De fuga in porsecutione. De

monogamia. De virginibus velandis. De pallio - opera Aemilii Kroymann

usus edidit Vincentius Bulhart. De paenitentia edidit Philippus
Borleffs, Vindobonae 1957 KBB

Nachdem die vorliegende Arbeit fertiggestellt war, erschien die neue
Tertullian-Ausgabe in dem Corpus Christianorum [Series Latina I II: Quinti
Septimii Florentis Tertulliani opera, Pars I: Opera catholica, Adversus
Marcionem, 1953; Pars II: Opera montanistica, 1954; Turnholti (Belgium);
vgl. C.Becker in: Theologische Revue 53 (1957), 172-174].

Da die Arbeit in Fortsetzungen erscheinen wird, will ich zur
Orientierung für den Leser einen Überblick über den Gesamtaufbau
geben :

1. Die Stellung und Wertung der Philosophie bei Tertullian.

2. Das Verhältnis zwischen Vernunft und Offenbarung.



— 71 —

3. Der Weg zu Gott.
A. Das methodische Vorgehen in der Gotteserkenntnis.

B. Die Beweisarten für das Dasein Gottes.
a) Der Beweis aus dem Zeugnis der Welt ;

b) Der Beweis aus dem Zeugnis der Seele ;

aa) Der Inhalt des Seelenzeugnisses,
bb) Der Wert des Seelenzeugnisses ;

c) Der Beweis ex consensu omnium populorum.
C. Die Unzulänglichkeit unserer Gotteserkenntnis.

4. Die Wesenheit und die Eigenschaften Gottes.

a) Die Einzigkeit Gottes ;

aa) Der Polytheismus der Heiden,
bb) Der Dualismus des Markion,
cc) Die ewige Materie des Hermogenes,
dd) Der Pantheismus des Valentinus ;

b) Die Wesenheit Gottes und die göttlichen Attribute.

5. Zusammenfassung und Ergebnis.

1. Die Stellung und Wertung der Philosophie bei Tertullian

Die Voraussetzung für die Lösung der Frage einer rationalen
(philosophischen) Religionsbegründung bei Tertullian ist die Klärung
seiner Stellung zur Philosophie überhaupt. Es gab eine Zeit, in der

man der Ansicht war, Tertullian sei ein absoluter Gegner jeder
Philosophie gewesen und habe alle ihre Mittel und Hilfen schroff abgelehnt

1). In diesem Zusammenhang wurde auch die Frage erörtert, ob
Glaube und Vernunft vielleicht überhaupt miteinander in Widerspruch

stünden 2). Dabei wurde auch «auf Tertullian verwiesen, der
schon zu seiner Zeit es klar verkündet, dass unversöhnliche Feind-

1) Vgl. O.Zöckler, Geschichte der Apologie dos Christentums, Gütersloh
1907, der (S.68) die latoinischen Apologeten der ersten Jahrhunderte ganz
allgemein als Feinde der Philosophie bezeichnet.

2) Fs dürfte ungerecht sein, wenn man Fr. Paulsen (1846-1908)
vorwirft, die Unverträglichkeit von Glauben und Wissen vertreten zu haben.
In seiner Philosophia militons, Gegen Klerikalismus und Naturalismus, Berlin
1901, findet sich nur die Behauptung von der Unverträglichkeit der Vernunft

Prinzip der freien Forschung) mit der absoluten Lehrautorität, wie sie
in einem bestimmten Typ des Katholizismus ihre volle Ausprägung gefunden
hat (vgl. bes. S.95). Allerdings zeigt er gewisse agnostizistischo Neigungen
(vgl. S.57).



— 72 —

schaff bestehe zwischen Glauben und Wissen 1)». Auch angesehene
Werke wie die Geschichte der Philosophie von Ueberweg-Heinze
kamen zu ähnlichen Ergebnissen2). D.Fr.Strauss folgte ebenfalls
diesen Gedankengängen, wenn er meinte, dass das «Misstrauen gegen
die Philosophie die herrschende Stimmung in der lateinischen Kirche»

gewesen sei 3).

In der Tat könnte eine nicht allzu gründliche Lesung der Schriften

Tertullians diese Meinung bekräftigen. Oft bezeichnet er sich
selbst als Feind der Philosophie. In De anima l (RW 298 ss.) poltert
er gegen Sokrates und bezeichnet seine Ruhe am Todestag als eine

gekünstelte. Tertullian behauptet dann, alle Weisheit des Sokrates
sei damals aus dem Bestreben einer klugen Gelassenheit und nimmermehr

aus dem Vertrauen auf eine sichere Wahrheit hervorgegangen.
Er prägt das harte Wort vom «gloriae animal», um dann fortzufahren :

«Cui deus cognitus sine Christo cui Christus exploratus sine spiritu
sancto Ì » Harte Worte fallen auch De praescriptione haereticorum 7

(Kroy 9 s.). Der Gedanke, class die Philosophie der Ausgangspunkt
und die Quelle der Häresien sei, findet sich in fast allen seinen Schriften

(vgl. Apologeticum 46 Ho 105 ss.). Er distanziert sich von der
«Akademie» und von der « Säulenhalle» (portions Bezeichnung für
die stoische Schule): Adversus Hermogenem l (Kr 127). Die Schul-

philosophie ist in seinen Augen eine willkürliche Bildung, die ganz
nach ihrem eigenen Gutdünken verfährt: «formas rebus imponit, cas

nunc peraequat, nunc priuat, de certis incerta praeiudicat, prouocat
ad exempla, quasi comparandi sint omnia, omnia praescribit, pro-
prietatibus etiam in similia diuersis, nihil licentiaeseruat, leges naturae
opiniones suas facit» (De an. 2 RW 300 s.). Auch Plato besteht
nicht vor ihm, wenn er ihn als «omnium haereticorum condimenta-
rium» bezeichnet (De an. 23 RW 33G). Allerdings gesteht er ihm

zu, dass er bona fiele gewesen sei. Aristoteles kommt ebenfalls nicht
ungeschoren davon; er wird bemitleidet, da er für die Häresie die
Dialektik eingeführt habe, die Meisterin im Aufbauen und Nieder-
reissen, doppelsinnig in ihren Sätzen, gezwungen in ihren Konjek-

') J.Becker, «Credo, quia absurdum», in: Der Katholik 83 IT 1903) 500
(im folgenden zitiert mit: Hecker und Seitenzahl).

2) Uobcrwcg-Heinze, Grundriss der Geschichte der Philosophie II, Berlin
51877, 51: Tertullians «antiphilosophische Haltung eulminiert in dem Satz:
Credo quia absurdum est». In den späteren Auflagen wird aber zugegeben,
dass sich dieser Satz nirgends boi Tertullian findet (" 1928, 51).

'•') Die christliche Glaubenslehre in ihrer geschichtlichen Entwicklung
und im Kampfe mit der modernen Wissenschaft dargestellt I, Stuttgart
1840, 304.



— 73 —

tiireii (De praescr. haer. 7 Kroy 9 s.). Tertullian geht anscheinend
bis zum Äussersten und will alle Bindungen mit der Philosophie
unwiderruflich zerreissen. Der Glaube ist ihm sein einziges Verlangen
und seine einzige Richtschnur: «Quid ergo Athenis et Hierosolymis Ì

quid academiae et ecclesiae quid haereticis et Christianis Nobis
curiositate opus non est post Christum Jesum nec inquisitione post
evangelium. Cum credimus nihil desideramus ultra credere» (De

praescr. haer. 7 Kroy 10 s.). Man könnte aus diesen Worten den
Eindruck gewinnen, dass Tertullian jedes Wissen, das mit Hilfe der
Vernunft erworben wurde, ablehnt. Indes darf man diesen Schluss

nicht voreilig ziehen. Tertullian war von starker Leidenschaftlichkeit

•), «voll wilder Widersprüche, voll ruheloser Tatkraft», «eine

altrömische, imperatorische Natur 2)». Spott, Witz und schlagfertige
Dialektik kennzeichnen seine Scliriften. Bei den zitierten Stellen
haben wir den echten Tertullian. mit seinem Hang zu Übertreibungen
und Extremen, vor uns. Man darf also ruhig behaupten, dass diese
scharfen Ausfälle zum guten Teil durch die Stimmung einer sehr

gereizten legnerschaft zu erklären sind. Wir müssen aber noch einen

Schritt weiter gehen.
Der Kampf Tertullians richtet sich nicht gegen die Philosophie

als solche, sondern gegen die Philosophie der Philosophen, d.h. gegen
die Philosophen selbst. Dieser Unterschied kann insofern leicht
übersehen werden, als Tertullian selbst zwischen Philosophie und
Philosophen keine genauere Unterscheidung trifft und sich gegen «die

Philosophie» ereifert, oline den damit gemeinten Gegner näher zu
bezeichnen 3). Es gab auch im 18. Jahrhundert eine Gegnerschaft

gegen die «philosophes», und zwar auch hier gegen die «philosophie»
schlechthin. Jeder verstand doch, was damit gemeint war. Wenn

jemand die Richtung der von Krankreich ausgehenden « Philosophie»
bekämpfte, konnte er doch deswegen nicht als Feind der Vernunft
bezeichnet werden '). Eine ähnliche Situation ist in Tertullians
Schriften festzustellen.

') Vgl. Hans Mover. Geschichte der abendländischen Weltanschauung
II. Würzburg 1947. 33.

2) A. Schwegler, Der Montanismus und die christliche Kirche des zweiten

Jahrhunderts, Tübingen 1841, 302.
') Diese Unklarheit in der Bezeichnung der Gegner und ihrer genaueren

Unterscheidung findet sich bei Tertullian (wohl aus taktischen Gründen)
öfters, vgl. bes. die Kinleitungskapitel vom Apologeticum.

') Vgl. J.Lortz, Vernunft und Offenbarung bei Tertullian, in: Der
Katholik 93 I (1913) 127 (im folgenden zitiert mit: Lortz, Vernunft, und
Seitenzahl).



— 74 —

Es muss auch bemerkt werden, dass Tertullian keineswegs allein
stand, wenn er die «Philosophen» bekämpfte. Er hatte für diesen

Kampf genug Vorbilder unter den Heiden selbst. Nach dem Tod des
Poseidonios (gest. 51 v. Chr.) hatte sich die Stoa infolge seines
Einflusses immer mehr dem Ethischen zugewandt. Das führte trotz einer
gewissen Vertiefung von der Wissenschaftlichkeit ab. «Zu einer Zeit,
wo die Philosophie zu einer blossen ,Charakterbestimmtheit' (Zeller
3, 1, 792), zu Predigt und moralischem Traktat geworden war, in
einer Zeit des Eklektizismus und der Popularphilosophie, in einer
Zeit der ungeheuren Vermehrung derer, die sich Philosophen nannten,
musste sich unter diesem hohen Namen notwendigerweise eine Menge
Unechtes, Hohles, Heuchlerisches, Schlechtes einschleichen und zur
Kritik herausfordern1). » «Dabei schmähte jede Schule die anderen...
Gerieten die Anhänger der verschiednen Schulen in Streit, so gab
es keine Schandtat, deren sie einander nicht anklagten 2).» «Das

Philosophieren aus Luxus bei den einen und zur Gewinnung des

Lebensunterhaltes bei den andern war eben zur Zeit Tertullians nicht
gerade selten; und die Anklagen Tertullians, das Philosophieren
werde ja doch nicht aus Wahrheitsliebe, sondern aus Ruhmsucht.
und andern verwerflichen Beweggründen getrieben, war recht vielen
Philosophen' gegenüber ganz am Platze 3). » Es ist hier nicht der Ort,
um die Reihe der heidnischen Philosophen anzuführen, die die «

Philosophen» als eine Menschenklasse beklagten, die jeder Tugend
entbehre, dafür aber mit allen Lastern behaftet sei 4).

Obwohl Tertullian bei seinem Kampf gegen die «Philosophie»
als erstes und unmittelbares Ziel auf die heidnischen Systeme der
Philosophen trifft, ist ihm dies doch nicht das Letzte. Er hat ein Ziel,
das hinter diesem liegt und das ihm viel wichtiger ist : die Häresie. Wir
können mit Sicherheit annehmen, dass er sich nur dann um feindliche
Systeme kümmert, wenn sie seinen Ideen als Christ und als Apologet
widersprechen. Er sieht in den philosophischen Systemen die Quelle

*) J. Lortz, Tertullian als Apologet I, Münster 1927 (Münsterische
Beiträge zur Theologie, Heft 9), 386 (im folgenden zitiert mit: Lortz, Band- und
Seitenzahl).

2) L.Friedländor-G. Wissowa, Darstellungen aus der Sittengeschichte
Roms in der Zeit von Augustus bis zum Ausgang der Antike III, Loipzig
91920, 264; vgl. U.Kahrstedt, Kulturgeschichte der römischen Kaiserzeit,
München 1944, 359 ff., der aber auch lichtere Seiten des Philosophentums
aufzeigt, vgl. 361 ff.

3) Lortz, Vernunft, 128.

4) Man vgl. z.B. nur Aristides, Or. 46 II; Epiktet IV 8, 9; Mark Aurei
I 17.



— 75 —

der Häresien. Bei aufmerksamem Durchlesen der betreffenden Stellen
stösst man immer wieder auf diesen Gedanken (z.B. De praescr.
haer. 7 Kroy 10; Apol. 46 Ho 105 ss.). Plato ist für ihn die
Rüstkammer der Häretiker (De an. 23 RW 336), Aristoteles hat der
Häresie Handlangerdienste geleistet (De praescr. haer. 7 Kroy
9s.). Dabei hat er vor allem «eine inhaltliche Vermischung und Ver-
quickung von heidnischer Philosophie und Christentum, wie eine
solche in den Häresien, vor allem im Gnostizismus, zutage trat, vor
Augen !)». Tertullian war ganz vom Kampf gegen die Gnosis erfüllt;
in ihr erblickte er «die Häresie aller Häresien, einen Versuch, das

Christentum seines übernatürlichen Charakters zu berauben und in
heidnische Religionsphilosophie umzugestalten, Die Worte .phi¬

losophus' und ,haereticus' sind bei Tertullian mehr oder weniger
gleichbedeutend. Der Kampf gegen die Gnosis drängt ihn sofort in
die Polemik gegen die griechische Philosophie, weil er in der letzteren
die Mutter der ersteren sieht 2)».

Man darfauch nicht übersehen, dass sich die heidnischen Schulen

selbst in ihren Meinungen und Behauptungengegenseitig bekämpften.

Schon der Gottesbegriff war so verschieden. Tertullian hebt die
abweichenden Meinungen recht kräftig hervor, um so ihre Unzulänglichkeit

darzutun: «Sane mera sapientia philosophorum, cuius in-
firmitatem prima haec contestatur uarietas opinionum, ueniens de

ignorantia ueritatis» (Ad nationes II 2 RW 95). Schliesslich darf
man nicht ausser acht lassen, dass - wie Lortz sagt - «diese

Philosophie letzten Grundes die offizielle Vertreterin des wissenschaftlichen

Heidentums darstellte 3)».

Auch die Zeitumstände müssen mit in Rechnung gestellt werden.
Mitten im heissesten Kampf entwirft Tertullian seine Streitschriften
und schleudert sie dem Gegner entgegen. Auch seine Sorge um das

Dasein der jungen Kirche mag seine ungestümen, scharfen Ausfälle
in einem anderen Licht erscheinen lassen. Ausserdem war er, wie
schon bemerkt, eine Kampfnatur, voll Ungestüm und Leidenschaftlichkeit.

Hieronymus nennt ihn einmal einen «ardens vir» (Epist. 84

ad Pammachium et Oceanum CSEL 55, 122).Depatientia l (Kr 1)

muss er selbst gestehen, dass ihm die Tugend, zu deren Lobpreis er

') M. Grabmann, Geschichte der scholastischen Methode I, Freiburg
1909, 117.

2) O.Bardenhewer, Geschichte der altkirchlichon Literatur II, Freiburg
i.Br. 21914, 386.

3) Lortz, Vernunft, 131.



— 76 —

eine eigene Schrift verfasste, vollständig fehle. Diese persönliche
Veranlagung wirkt sich natürlich auch in seinen Schriften aus. «Zu

überzeugen und zu belehren, ist überhaupt nicht seine Sache. Jede

Vermittlung als Halbheit und Schwäche verachtend, greift er immer
wieder zu Kraftausdrücken, welche wahr und falsch zugleich sind,
wahr nur dem jedesmaligen Gegner gegenüber, falsch, sobald man
sie verallgemeinert 1).»

Durch eine aufmerksame Betrachtung der Schriften Tertullians
kommt man aber nicht nur zu dem Schluss, dass er die Philosophie
nicht grundsätzlich ablehnte, sondern man kann noch mehr erkennen.
Tertullian war sicherlich kein Philosoph, wie es die damaligen Skeptiker

und Stoiker waren, er wollte aber die gesunde, unbeeinflusste
Vernunft im Menschen wieder zur Geltung bringen. Wohl kann und
darfman nach der Wahrheit suchen, aber nicht um des Suchens selbst

willen, sondern um zu einem vertieften Verständnis des Glaubens zu

gelangen. Wer den Glauben schon gefunden hat und ihn in seinem
Besitz weiss, «der darf wohl zur Stärkung und Befestigung eben
dieses Glaubens noch weiter forschen, aber nicht so, dass dieser Glaube
selbst wieder in Frage gestellt würde 2)» (vgl. De praescr. haer. 12

Kroy 17).

Tertullian setzt für alles Philosophieren und Suchen eine
zweifache Grenze : 1. die Beschränktheit des menschlichen Verstandes und
2. die Erlangung der Wahrheit, die objektiv feststeht und unverrückbar

ist. Hat man die Wahrheit gefunden, dann hört eben jedes Suchen
auf, da es seinen Sinn verliert : «Unius porro et certi instituti infinita
inquisitio non potest esse» (De praescr. haer. 9 Kroy 14). Hat man
einerseits die Wahrheit schon gefunden und sucht anderseits trotzdem

weiter, so ist man eben ein Leugner der Wahrheit oder war vorher

nicht im vollen Besitze der Wahrheit. Tertullian verwirft als

Ausgangspunkt ausdrücklich einen allgemeinen Zweifel. Dieser führt zu
nichts als Ratlosigkeit und neuerlicher Unruhe (De praescr. haer.
9-11 Kroy 13 ss.). Auch der Apostel verwirft (Kol. 2, 8) diese
endlosen Untersuchungen (vgl. 1. Tim. 1, 4; 2. Tim. 2, 17) und warnt
ausdrücklich vor ihnen (De praescr. haer. 7 Kroy 9 ss., De an.
2 s. t= RW 302). Alle Untersuchungen und jedes Forschen müssen
geschehen «cum interpretationis gubernaculo» und von der «disciplina

rationis» geleitet werden (De praescr. haer. 9 Kroy 14).

Bardenhewer, a.a.O., 383 f.

Lortz, Vernunft, 132.



— 77 —

Die Philosophie darf nur ein Mittel sein, um zur Wahrheit zu
gelangen, nicht Selbstzweck. Wer nur philosophiert, um seine Ruhmsucht

zu befriedigen, und nur um des Suchens selbst willen sucht und
forscht, der ist kein Wahrheitssucher, sondern eben ein «gloriae
animal» (De an. 1 11W 299).

Zusammenfassend kann man sagen : Bei der ersten Annahme der
Wahrheit ist das Suchen vollkommen richtig. Man muss sich ja von
der Richtigkeit des Angenommenen überzeugen. Hat man die Wahrheit

gefunden, so tritt an die Stelle des Suchens nach Wahrheit die

Bewahrung des Gefundenen 1).

Wo die griechischen Philosophen die Wahrheit erkannt haben,

gibt Tertullian dies vorbehaltlos zu. Öfters nimmt er Seneca für seine
Gedanken in Anspruch und nennt ihn «Seneca saepe noster» (De
an. 20 ; RW 332). Auch Plato, den er sonst so scharf angreift, bleibt
in den Punkten, wo seine Meinung die richtige ist. unangetastet.
De an. 10 (RW 312) verteidigt Tertullian die Einfachheit der Seele

«secundum Platonem». Im 16. Kapitel derselben Schrift (RW 32!)
stimmt er wiederum der Einteilung Piatos zu : «cui definitioni et nos
quidem adplaudimus.» De carnis resurrectione 3 (Kr 29 s.) sagt er:
«utar ergo et sententia Piatonis alieuius pronuntiantis : omnis anima
immortalis.» Wäre Tertullian der erklärte Feind jedes philosophischen
Denkens gewesen, so hätte er diese Übereinstimmung mit dem
heidnischen Philosophen bezüglich der christlichen Seelenlehre doch wohl
nicht so hervorgehoben. Tertullian betont auch, dass die Philosophen
manche Wahrheit gefunden haben, und zwar auf Grund des «sensus

publions» (De an. 2 RW 300), mit dem Gott die Seele ausgestattet
hat. So kann man wohl für die Verteidigung der Wahrheit manche
Lehre der Philosophen annehmen. Mehrere der Apologeten haben
dies getan, indem sie mit Argumenten kämpften, die sie der
Rüstkammer der heidnischen Philosophie entnommen hatten; Tertullian
erzählt, dass «nonnulli quidem ad eum modum opuscula penes
nos condiderunt» (De testimonio animae 1 RW 134).

War dies mehr eine theoretische Duldung, so hat Tertullian doch
auch praktisch manches Gedankengut der heidnischen Philosophie
in seine Schriften übernommen. Vieles hat er von den Stoikern, «die
seiner realistischen Denkungsart am meisten entgegenkamen», her-

') Vgl. L.Fuetscher S.d.. Die natürliche Gotteserkenntnis bei Tertullian,

in: Zeitschrift für katholische Theologie ~>1 (1927) 12 f. (im folgenden
zitiert mit: Fuefscher und Seitenzahl).



— 78 —

übergenommen, «leider auch eine beträchtliche Menge fadenscheiniger

Sophistereien, die er dann als Beweise für seine ,Körperlichkeit'
der Seele aufführt 1)».

2. Das Verhältnis zwischen Vernunft und Offenbarung

Mit diesem Abschnitt eröffnet sich eine Reihe neuer Schwierigkeiten.

Wenn wir im vorhergehenden Abschnitt gesehen haben, dass

Tertullian nicht nur kein Gegner, sondern vielmehr ein Freund jeder
echten Vernunfterkenntnis war, so stehen wir nun vor der Frage:
Betrachtete Tertullian die Glaubenswahrheiten als widervernünftig,
als Tatsachen, clie nicht nur jedem vernünftigen Denkgesetz
widersprechen, sondern geradezu im Widerspruch zu jeder menschlichen
Vernunft ihr Kriterium als geoffenbarte Wahrheit besitzen 2

Das Schlagwort, das Tertullian in diesem Zusammenhang immer
in den Mund gelegt wurde und wird, lautet: «Credo quia absurdum

est 3)>>.

Dazu ist erstens clie Stellung Tertullians zu dieser Frage genau
zu bestimmen und zweitens der Ausdruck «Credo quia absurdum»
(oder ähnliche Formulierungen) in den Schriften Tertullians
aufzusuchen und gegebenenfalls in seiner Bedeutung festzustellen.

Erstens: Welches ist die Stellung Tertullians in der Frage des

Verhältnisses zwischen Vernunft und Offenbarung Ì Tertullian lässt
seine Leser darüber durchaus nicht im unklaren, er bietet einige recht
bezeichnende Stellen : Manche Wahrheiten der Offenbarung werden
auch «de communibus sensibus» erkannt, so z.B. die «immortalitas
animae penes plures deus noster penes omnes» (De earn. res. 3

Kr 28). Das Zeugnis der «sensus communes» geht in «testimonium
ueri, non in adiutorium falsi, quod sit secundum diuinam, non contra
diuinam dispositionem» (De earn. res. 3 Kr 28). Ein Widerspruch
zwischen Vernunft und Offenbarung ist ganz und gar unmöglich. Die

ganze Welt, Mensch und Kosmos, aus denen die Erkenntnisse
gewonnen werden, stammen aus der Schöpferhand Gottes. Sie haben
denselben Ausgangspunkt, nämlich Gott. Ein Widerspruch kann
höchstens scheinbar bestehen, bei einer nur oberflächlichen Betrach-

Lortz, Vernunft, 133.
2) Zum folgenden vgl. auch Lortz I 251 f.
3) Auch G.R. Hauschild lehnte eine doppelte Quelle dor Erkenntnis bei

Tertullian ab, vgl. Die rationale Psychologie und Erkenntnistheorie Tertullians,

Leipzig 1880, 2.



— 79 —

tung. Die Wahrheit liegt manchmal tiefer verborgen und muss erst
erforscht werden, denn «ratio autem diuina in medulla est, non in
superficie, et plerumque aemula manifestisi) (De earn. res. 3 =Kr29).
Das Unfassbare und scheinbar Unmögliche ist gerade ein Zeichen
seiner Göttlichkeit. Gott ist über alle menschlichen Unzulänglichkeiten

und Beschränktheiten erhaben und nicht durch Grenzen der
Macht, wie die menschliche Tätigkeit, eingeschränkt.

Am klarsten spricht sich Tertullian in seiner Schrift De fuga in
persecutione aus: «Quid enim divinum non rationale, non bonum?
Quid bonum non divinum nihil enim a deo non bonum, quia
divinum, quia rationale» (De fuga 4, I s. KBB 24) x). Was von
Gott kommt, ist also immer vernunftgemäss. Im Göttlichen kann
es keinen Widerspruch zur Vernunft geben. Auch Grabmann 2) und
d'Alès vertraten diese Ansicht über Tertullians Haltung; letzterer
sagte dazu: «Dans la pensée de Tertullien, l'adhésion à la religion
chrétienne est un acte éminemment raisonnable 3).» Tertullians
Einstellung zeigen auch die Beweisführungen für die natürliche
Gotteserkenntnis: aus dem äusseren Kosmos (der sichtbaren Schöpfung)
und aus dem inneren Kosmos (der menschlichen Seele) (vgl. bes.

Apol. 17 Ho 44 ss. ; De test. an. RW 134 ss.). Er fürchtet keinen
Schaden für den Glauben von der Vernunfterkenntnis, da sie diesem
konform ist. Es ist daher nur folgerichtig, wenn er der Vernunfttätigkeit

die «libertas ingenii» (De an. 2 RW 302) zugesteht. Mit
dieser «libertas ingenii» bezeichnet er die Freiheit des Forschens, die
vorurteilslose und unbefangene Tätigkeit der Vernunft. Das Höhere,
Wertvollere ist natürlich die Erkenntnis aus der Offenbarung und
deren Annahme. Einen besseren Lehrmeister als Gott kann man nicht
finden (De an. 1 RW 300)4).

Wenn man das Gesagte überblickt, so wird man zugeben, dass

wir in Tertullian eine durchaus philosophische Natur vor uns haben5).
Er stiess in vieler Beziehung in Neuland vor, entbehrte der Vorgänger,

1) Über die Beziehung zwischen bonitas und ratio bei Gott vgl. V.Nau¬
mann S. J., Das Problem dos Bösen in Tertullians zweitem Buch gegen
Marcion, in: Zeitschrift für katholische Thoologie 5<S' (1934) 328 ff. (im folgenden
zitiert mit: Naumann und Seitenzahl).

a) Geschichte der scholastischen Methode I, Freiburg i. Br. 1909, 118 f.
3) Adhemar d'Alès, La théologie de Tertullien, Paris 1905, 33 (im folgenden

zitiert mit: d'Alès und Seitenzahl).
4) Vgl. Lortz, Vernunft, 134.

5) Vgl. H.Rittor, Geschichte der Philosophie, 12 Bdo., Hamburg 1829
bis 1853, V, 3, 3, 417.



— 80 —

die ihm vielleicht eine Orientierung hätten bieten können. Er hat
aber das Problem des Verhältnisses zwischen Glauben und Wissen in
seiner ganzen Tragweite erkannt und durchaus richtig gelöst, so dass

seine Gedanken bis heute Geltung besitzen. Er hat im «einzelnen
Gedanken ausgesprochen und Formeln geprägt, die nicht wieder
verklungen sind 1)».

Zweitens: Tertullian hat wohl manche Ausdrücke geprägt, die
auf den ersten Blick einen Widerspruch zwischen Offenbarung und
Vernunfterkenntnis zu vertreten scheinen. W7ir müssen uns aber diese

Formulierungen genauer ansehen.

a) Der Ausdruck «Credo quia absurdum» findet sich bei Tertullian

nirgends in dieser Formulierung 2). Ein ähnlich klingender
Ausspruch findet sich aber in De carne Christi 5 (Kroy 200) : «Crucifixus
est dei filius ; non pudet, quia pudendum est. Et mortuus est dei filius ;

credibile est, quia ineptum est. Et sepultus resurrexit; certum est,

quia impossibile.» Eine treffliche Erklärung zu dieser Stelle bietet er
selbst in De baptismo 2 (RW 201 s.). Gerade die Umscheinbarkeit und
Einfachheit in den Werken Gottes ist es, die den Mensehen stutzen
lässt, wie der Mensch eben immer geneigt ist, das scheinbar
Nichtbedeutende und das Unscheinbare auch als tatsächlich unbedeutend

zu erklären. Aber gerade hierin zeigt sich Gottes Grösse: Gottes
Werke sind über alles staunenswert gerade durch ihre Einfachheit
und scheinbare Unbedeutendheit. Das Ganze ist eigentlich nur eine
erweiternde Erklärung des Pauluswortes in l.Kor. t, 25. 27.

In der Schrift De carne Christi, die sich gegen Markion richtet,
der Christus einen wahren, menschlichen Leib absprach 3), verteidigt
Tertullian gegen ihn die Möglichkeit eines Geborenwerdens Gottes
(c. 3 Kroy 192 ss.), wobei er ausführlich begründet (cc. 4 u. 5

Kroy 196 ss.), dass es für Gott keineswegs unmöglich sei, geboren zu
werden. Dabei stellt er den wohl berechtigten Grundsatz auf, «man
dürfe über Göttliches nicht urteilen nach unserer beschränkten,
menschlichen Denkungsart. am wenigsten nach oberflächlicher,
einseitiger Betrachtung '')».

1) N. Bonwetsch in : Realencyklopädie für protestantische Theologie und
Kirche XIX3 551 ; vgl. auch Fr. Loofs-K. Aland, Leitfaden zum Studium der
Dogmengeschichte I, Halle-Saale 51950, 128.

2) Vgl. Ueborweg-Geyer, Die patristisehe und scholastische Philosophie,
Berlin " 1928, 51.

3) Vgl. dazu Loofs-AIand, a.a.O., 84.
4) Becker 304.



— 81 —

Bei einem anderen Ausspruch handelt es sich darum, die
Ansicht, Tertullian habe eine dem Ontologismus ähnliche, unmittelbare
Gotteserkenntnis vertreten, zu prüfen.

b) Gerdil, Staudenmaier und Klee wollten bei Tertullian eine
unmittelbare und unwillkürliche Gotteserkenntnis finden. In einem
ähnlichen Sinne könnte vielleicht auch d'Alès verstanden werden,
wenn er sagt : « Le monile est pour tout homme une révélation immédiate

de Dieu, du vrai Dieu» (p. 39). Die Auseinandersetzung geht vor
allem um das ganze Buch De testimonio animae, wo es sich um die
Gotteserkenntnis der natürlichen, noch nicht verbildeten Seele
handelt. Dabei wurden besonders die Worte «... doctrinam esse naturae
et congenitae et ingenitae conseientiae tacita commissa» (De test,
an. 5 RW 141) ins Treffen geführt.

Erstens ist hierzu zu bemerken, dass aus einer angeborenen
Gotteserkenntnis noch lange nicht eine unmittelbare Gotteserkenntnis

folgen würde. Zweitens sind die Ausdrücke «congenitae et
ingenitae» sicherlich nicht im buchstäblichen Sinne zu verstehen. Der
Sinn ist vielmehr der, den auch Thomas von Acpiin den Worten gibt :

«Dei cognitio dicitur nobis innata, inquantum per principia nobis
innata de facili percipere possumus, Deum esse» (In Boethium, De
Trinitate q. 1. a. 3.). Tertullian verwandte ja «congenitiis» und
«ingenitus» nicht nur für die Erkenntnis des Daseins Gottes, sondern
auch für die anderen Erkenntnisse der Seele : die Einzigkeit und Güte
Gottes, sein Richteramt, die Auferstehung und die Unsterblichkeit
der Seele. Wollte er aber alle diese Erkenntnisse als angeboren und
unmittelbar annehmen, so würde er sich selbst widersprechen, da

er die Lehre Piatos von den angeborenen Ideen entschieden ablehnt
(De an. 18 u. 24 - RW 326 ss., 337 ss.).

Bezüglich der Gotteserkenntnis sagt er sogar noch ausdrücklich
über die Seele: «fieri enim, non nasci solet Christiana» (De test. an. 1

RW 135). Wenn er hier auch von der «anima Christiana» spricht,
so versteht er doch darunter die Seele, die in erster Linie im Besitz
der richtigen Kenntnis Gottes ist. Somit drückt er deutlich aus, dass

es keine angeborene und unmittelbare Gotteserkenntnis gibt.
Derselbe Gedanke findet sich im Apologeticum: «fiunt, non naseuntur
Christiani» (c. 18, 4 Ho 46). Es steht für ihn fest, dass sich die Seele

die Kenntnis Gottes leicht erwerben kann, aber sie muss sie sich
erwerben. Deshalb ist auch der (theoretische) Atheismus für längere
Zeit unmöglich und unentschuldbar, auch vor der Offenbarung und
ohne sie (De poenitentia 5, 2-4 K BB 150). Tertullian bekennt sich



— 82 —

zur aristotelisch-stoischen Lehre der Erkenntnis : Die Sinneserkenntnis

steht am Anfang. Von hier aus mag der Mensch in höhere, geistige
Gehalte vordringen.

Das wird noch besser verständlich, wenn wir die geistige
Verwandtschaft Tertullians mit den Stoikern berücksichtigen. Bei den
meisten Stoikern ist an eine angeborene Idee nicht zu denken. Wir
haben es vielmehr mit den sogenannten xoival evvoiai zu tun *). Diese
xoival evvoiai, auch qmaixai ëvvoiai, TtQoh'jyeiç, ëjutpvroi ngoÀr/ipeiç

genannt, sind keine angeborenen Ideen, sondern jene Begriffe, die
die Vernunft ohne weiteres schwieriges wissenschaftliches Denken
erwerben kann. Sie finden sich überall, sind ein Gemeingut aller
Menschen und werden nach dem Erwachen der Vernunft im Menschen
mit einer gewissen Notwendigkeit erkannt. Es ist also dabei «nicht
an ein aktuelles Angeborensein zu denken, wohl aber an ein
potentielles. Der menschlichen Vernunft wird die Fähigkeit zugesprochen,
auf Veranlassung der Erfahrung, als allgemein gültige Grundlagen
der sittlichen Bewertung Begriffe von solcher Allgemeinheit und
Sicherheit zu bilden, dass dabei nur an ein von Natur aus bestimmt
gerichtetes Vermögen gedacht werden kann 2) ». Auf Grund des ideellen

Zusammenhanges Tertullians mit den Stoikern können wir mit
gutem Grund annehmen, dass Tertullian, wenn er von «sensus
communes» spricht, von stoischen Einflüssen in Form der xoival evvoiai
bestimmt wird.

Es bleibt jetzt ein Drittes zu erwägen, und das ist

c) eine angebliche Unterbewertung der menschlichen
Erkenntnisfähigkeit an mehreren Stellen, die traditionalistisch klingen sollen :

«Cui enim ueritas comperta sine deo cui deus cognitus sine Christo
a deo discas quod a deo habeas, aut nec ab alio, si nec a deo

porro non amplius inueniri licet quam quod a deo discitur; quod
autem a deo discitur, totum est» (De an. I u. 2 RW 299 ss.).
Zunächst muss man hier festhalten, dass Tertullian auf jeden Fall eine

natürliche Gotteserkenntnis lehrt und verteidigt, wie aus Apol. 17

(Ho 44 ss.) ohne jeden Zweifel hervorgeht. Vor dem geschriebenen
Wort der Schrift und dem gesprochenen der Prophétie war die Seele

mit ihrer natürlichen Gotteserkenntnis: «certe prior anima quam
littera et prior sermo quam liber et prior sensus quam stilus et prior

') Vgl. H.Meyer, Geschichte der abendländischen Weltanschauung I,
Würzburg 1947, 319 ff.; E.Zellor-F.Wellmann, Die Philosophie der Griechen
in ihrer geschichtlichen Entwicklung III, 1, 1, Leipzig 51923, 83 ff. ; Fuetscher
238 f.

2) Meyer, a>a.O. I, 321.



— 83 —

homo ipse quam philosophus et poeta» (De test. an. 5 RW 141) J).

Zur Gotteserkenntnis ist die Offenbarung nicht absolut notwendig,
sie ist uns aber im höchsten Grade nützlich, da wir durch sie das Wesen

Gottes besser, d.h. irrtumslos und leicht, erkennen. Es ist eben der
Unterschied zwischen der Erkenntnis aus den Werken der Natur und
der Erkenntnis aus dem geoffenbarten Glaubensgut, der aus diesen
Stellen herausklingt. Wir werden später noch darauf zurückkommen.

Zur Interpretation der oben angeführten Stelle bemerkt Lortz,
«dass Tertullian wohl sagt: a Deo, dass das aber nicht ohne weiteres
ausgelegt werden darf als : a Deo qua revelante. Vielmehr nimmt er
den Ausdruck, und insofern er nicht nur die vollkommene Erkenntnis
Gottes im Auge hat, wie es der Vergleich fordert, nur als: a Deo i.e.
a natura quae et qua a Deo est 2)».

d) Es ist Tertullian auch nicht erspart geblieben, in den Verdacht
zu kommen, ein Vertreter des Rationalismus zu sein 3). Es ist jedoch
bei Tertullian eine selbstverständliche Tatsache, dass uns Gott auch
Wahrheiten offenbaren kann, die jede menschliche Vernunft
übersteigen. Das ergibt sich schon aus der Unendlichkeit und Unbegreiflichkeit

Gottes. Vollkommen (adäquat) kann Gott nur durch sich
selbst erkannt werden (Apol. 17 Ho 44 ss.). Es würde ja auch dem

Begriff des Unendlichen widersprechen, könnte es von einem
endlichen Wesen ausgeschöpft werden. Zu diesen unbegreiflichen
Glaubensgeheimnissen gehören die Trinität, die gesamte Erlösung, in der
Gott ganz kleine und unscheinbare Dinge zu erhabenen Wirkungen
gebraucht, wie z.B. bei der Taufe, wo die Abwaschung mit Wasser
die Wiedergeburt zum ewigen Leben bewirkt (De bapt. 2 u. 3 RW
201 ss.). Auch ist der Sohn Gottes nicht deswegen vom Himmel
herabgestiegen und hat eine Seele angenommen, damit die Seele sich

selbst, also natürliche Wahrheiten, kennenlerne, sondern in sich
selbst Christus (De carne Chr. 12 Kroy 222).

e) Schliesslich ist noch auf einige Stellen in den tertullianischen
Schriften hinzuweisen, die eine selbständige Stellung der beiden

Erkenntnisquellen, Vernunft und Offenbarung, in Frage stellen könn-

') Fin dem christlichen Altertum durchaus kein fremder Gedanke; die
Vita S. Antonii des hl. Athanasios erzählt uns z. B. (c. 73 MG 26, 946):
teyn ngò; avroi<ç 6 Avrdmoç- 'YfieÎQ òè ri Myere; Ti ngwróv reni, vovç rj ygdß/iaxa ;
xai ri tîvoç ahiov, â vovç rwv ygaßftdxiov, i) rà ygd/x/iara rov voi; Tmv òè ebtóvriov
ngCórov elvai ròv vovv, xai rvrv ygafifiàrmv hvqétijv è<pn ó 'Avrwvioç- rtì roivvv 6
vovç vytaivei, rovrw ovx àvayxaia rù ygd/i/uira.

2) Lortz, Vernunft, 136.
a) Vgl. A. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte T, Tubingen 41909,

496-506, 522-525.



— 84 —

ten : Tertullian spricht sich wiederholt dahin aus, dass die Philosophie
die Wahrheiten, die sie mit dem christlichen Glauben gemeinsam hat,
aus der Heiligen Schrift geschöpft habe. Daraus könnte man den
Schluss ziehen, dass bei Tertullian doch die Offenbarung die einzige
vollwertige Erkenntnisquelle sei. Solche Stellen finden sich in
Apol. 47: «Quis poëtarum, quis sophistarum, qui non omnino de

prophetarum fonte potaverit?» (Ho 109). «Unde haec, oro vos,
philosophis aut poëtis consimilia non nisi de nostris sacramentis»
(Ho 112) (vgl. auch De test. an. 5 RW 141). Dazu ist zu bemerken :

Die natürliche Gotteserkenntnis Tertullians stammt ja weder aus
der Heiligen Schrift noch aus den Büchern der Philosophen. Tertullian

befragt die unverbildete, gesunde und nicht voreingenommene
menschliche Vernunft. Wiederholt hat er den Grundsatz ausgesprochen

: «prior anima quam littera. » Dazu kommt, dass wir es hier
wahrscheinlich mit einem argumentum ad hominem zu tun haben, da
Tertullian sicherlich nicht zugeben wollte, dass man das Christentum
in eine Reihe mit den Philosophien stellt. Besonders in Apol. 46 s.

(Ho 105 ss.) verwahrt er sich sehr energisch dagegen und hebt das

Christentum, das ein «negotium divinum» ist, nachdrücklich von
einem «philosophiae genus» ab (46, 2 Ho 105 s.). Das Christentum
ist für Tertullian der Baum, von dem alle anderen Zweige der
Philosophie erst entsprossen sind. Die Heiligen Bücher sind die ältesten,
und nach dem Präskriptionsprinzip kann das Ältere unmöglich vom
Jüngeren abstammen. Auch ist noch der Einfluss der Uroffenbarung
zu beachten 1).

Den ersten und zweiten Abschnitt dieser Studie zusammenfassend,

können wir also sagen:
1. Tertullian ist ein Gegner der zeitgenössischen Philosophenschulen,

die ihre Zeit und ihre Fähigkeiten teilweise mit unnützen
Untersuchungen vergeudeten, um dann vielleicht gar noch zu einem
Resultat zu kommen wie Epikur: «quae super nos, nihil ad nos»

(Ad nat. II 4 RW 101).

2. Er ist nicht nur kein Feind, sondern ein ausgesprochener
Befürworter der gesunden, ungekünstelten menschlichen Vernunfttätigkeit

2).

1) Vgl. Fuetscher 8.

2) Vgl. Meyer, Geschichte der abendländischen Weltanschauung II,
Würzburg 1947, 33 f.; über die Stellung Tertullians zur Philosophie im
allgemeinen vgl. G.Esser, Die Seelenlehre Tertullians, Paderborn 1893, 1-29,
sowie die neueren Arbeiten von C. de L. Shortt, Labhardt und Refoulé
(nähere Angaben darüber bei Altaner, Patrologie, Freiburg i. Br. 5 1958, 141).



— 85 —

3. Vernunft und Offenbarung widersprechen einander nicht,
sondern sind aufeinander abgestimmt. Viele wichtige Wahrheiten
kann der Mensch mit der natürlichen, unverdorbenen Vernunft
erkennen, wenn er sich ein für die Wahrheit aufgeschlossenes Herz
bewahrt. Etwaige schroffe Aussprüche sind aus dem Charakter und
Stil Tertullians sowie aus den besonderen Umständen, unter denen

er seine Schriften verfasste, zu erklären und zu verstehen.

4. Es lassen sich bei Tertullian keine angeborene Gotteserkenntnis

(im Sinne des Ontologismus), keine traditionalistischen x) oder
rationalistischen Gedankengänge nachweisen. Der Gedanke der
natürlichen Gotteserkenntnis klingt in allen seinen Schriften an.

5. Dadurch dass Tertullian die heidnischen Philosophen ihre
Lehren aus der Heiligen Schrift schöpfen lässt, entsteht nur eine
scheinbare Schwierigkeit, denn das Prinzip, von dem Tertullian
ausgeht, ist nicht die Philosophie im Sinne der damaligen Zeit, sondern
die reine menschliche Vernunft.

Letztlich spiegelt sich in den Darlegungen Tertullians vielleicht
doch auch der Widerstreit zwischen den beiden grossen Bewegungen
tier altchristlichen Theologie, nämlich zwischen dem Bestreben, das

Christentum als die einzig wahre Philosophie, als die Erfüllung aller
rationalen Ansprüche schlechthin, erscheinen zu lassen, und zwischen
dem Bestreben, es als das absolut Neue (und doch zugleich Uralte),
allen anderen geistigen Erscheinungen schlechthin Überlegene, das

einen radikalen Bruch mit der versinkenden Kultur der Antike
fordert, darzutun.

3. Der Weg zu Gott

A) Das methodische Vorgehen in der Gotteserkenntnis

Das methodische Vorgehen bezüglich der Gotteserkenntnis, das

heute in der Theodizee befolgt wird 2), lässt sich in seinen Grundzügen
schon bei Tertullian deutlich erkennen. Es handelt sich darum, zuerst
die Frage nach dem Dasein Gottes zu beantworten. Aus dieser Antwort

wird sich dann die zweite Stufe der Untersuchung, die Behand-

1) Vgl. Adv. Marc. I 18 (Kr 313): «Nos definimus deum primo natura
cognoscendum, dehinc doctrina recognoscendum, natura ex operibus,
doctrina ex praedicationibus. »

2) Vgl. J.Donat S. J., Theodicea, Heidelbergae »1945, 4: «De Deo ita
agemus, ut primum inquiramus, num sit, de existentia eius tractando ; deinde
inquiremus, quid et qualis sit, de essentia et attributis agendo.»

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1959. <j



— 86 —

lung des Wesens, der Eigenschaften Gottes, ergeben, die sich uns
durch seine Wirkweise ad extra, durch seine Schöpfertat und seine
zahllosen Wohltaten gegenüber dem Menschengeschlecht kundtun:
«... prius est, ut eum probes esse per quae deum probari oportet,
per opera, tunc per beneficia, primo enim quaeritur, an sit, et ita,
qualis sit. alterum de operibus, alteram de beneficiis dinoscetur»
(Adversus Marcionem I 17 Kr 312). Obwohl sich diese Stelle in
erster Linie gegen Markion und seine Anhänger richtet, handelt es

sich doch um einen allgemeinen Grundsatz der Gotteserkenntnis.

B) Die Beweisarten für das Dasein Gottes

Gott wird in der Natur durch seine Werke erkannt, in der Lehre
aber durch das geoffenbarte Glaubensgut : «natura ex operibus,
doctrina ex praedicationibus» (Adv. Marc. 118= Kr 313). Wenn bei

Tertullian Aussprüche vorkommen, die den Heiden scheinbar die

Möglichkeit einer Gotteserkenntnis absprechen, so meint Tertullian
damit die tiefere, christliche Gotteserkenntnis (z.B. Adversus
Iudaeos 3 Kroy 262 s.). Die Offenbarung lässt die Gotteserkenntnis

sicherlich leichter und sicherer Zustandekommen. Das betont
Tertullian auch immer wieder gegen die heidnische Philosophie ; die
Unsicherheit der Philosophen in der Gotteserkenntnis liessen ihn hier
vorsichtig und ablehnend werden.

Damit will er aber andrerseits nicht die Leichtigkeit und Sicherheit

der natürlichen Gotteserkenntnis leugnen. Deshalb gibt es auch
für den Atheismus keine Entschuldigung. Die Nichterkenntnis des

einen, wahren Gottes durch längere Zeit hindurch ist immer schuldhaft.

Der Fehler liegt dabei nicht im Verstand, sondern im Willen,
der die Zustimmung zu dem, was der Verstand schon erkannt hat,
nicht geben will (Apol. 17 Ho 44 ss.). Das Element des Willens
zeigt auch der Beginn von Apol. 18 (Ho 46), der sich zwar auf die

Offenbarung bezieht, trotzdem aber die Bedeutung des persönlichen
Suchens hervorhebt. Tertullian gibt damit nur eine allgemeine christliche

Überzeugung wieder, die schon im Römerbrief des Apostels
Paulus ausgesprochen ist (1, 20; 2,15) und in verschiedenen
Schattierungen und leichten Variationen immer wieder auftauchte.

Tertullian hat für die Gotteserkenntnis zwei oder, besser, drei
Wege eingeschlagen. Als alles überragende und unwiderlegbare
Argumente stehen vor ihm: 1. der Beweis für das Dasein Gottes aus dem

Zeugnis der Welt (aus dem äusseren Kosmos), 2. der Beweis aus dem



— 87 —

Zeugnis der menschlichen Seele (aus dem inneren Kosmos) '). und
3. lässt sich bei ihm noch der Ansatzpunkt für den Beweis
nachweisen, der in der späteren ausgebauten Theodizee das argumentum
ex consensu populorum (argumentum ethnologicum) genannt
wurde 2).

a) Der Beweis für das Dasein Gottes aus dem Zeugnis der Welt

Kosmollog ische r Be we is)

Die Schöpfung offenbart den Menschen (als natürliche
Offenbarung) ihren Urheber und Schöpfer. Seine zahlreichen und grossen
Werke umgeben die Menschen, erfreuen und erschrecken sie: «plena
et occupata sunt omnia suo auetore» (Adv. Marc. I 11 — Kr 304).
Tertullian findet es fast überflüssig, diese Tatsachen hervorzuheben :

«Vultis ex operibus ipsius tot ac talibus, quibus continemur, quibus
sustinemur, quibus oblectamur, etiam quibus exterremur, vultis ex
animae ipsius testimonio comprobemus ?»(Apol. 17,4 Ho 45). Gott
als Schöpfer wollte den Menschen nicht verborgen bleiben; gerade
das ist ein besonderer Beweis seiner (Jute. Gott schuf den Menschen,
ein Wesen, das ihn erkennen, lieben und geniessen kann (Adv. Marc.

II 4 Kr 337 ss.) 3). Dieser Gott brachte den Weltenraum aus dem
Nichts hervor, stattete ihn mit den Elementen, Körpern und Geistern
aus (Apol. I.e.) und ordnete ihn, daher der Name xóa/ioc.

Gott selbst ist zwar unsichtbar, kann aber doch durch seine

Werke erreicht werden. Er ist durch seine Huld gegenwärtig und
kann auf Grund seiner Werke durch die menschlichen Sinne
«geschätzt 4)» werden. Andrerseits überragt er aber wieder jede Schätzung

und Wertung. Der Anklang an Röm. 1, 20 ff. ist hier unverkennbar.

Diese Stelle in Apol. darf aber nicht so verstanden werden, als
ob Tertullian hier an eine nur sinnliche Erkenntnis denken würde.
Er meint nicht nur die Tätigkeit der Sinne allein, sondern die gesamte
Erkenntnistätigkeit des Menschen, die freilich durch die sinnliche

Anschauung ihren Anfang bei der sichtbaren Schöpfung nimmt. Der

') Vgl. Lortz I 233: «Es ist typisch für die hellenistische Apologetik,
den Makrokosmos und den Mikrokosmos nebeneinander als Quelle der
Gotteserkenntnis zu verwerten, T. folgt diesem Beispiel.» Dazu K.Gronau.
Das Theodizeeproblem in der altchristlichen Auffassung, Tubingen 1922, 20,
Anm. 2 (im folgenden zitiert mit: Gronau und Seitenzahl).

2) Vgl. Donat. I.e., 74 ss.

:l) Vgl. d'Alès 38.

') « Aestimare » bedeutet hier die Abschätzung einer Grösse, deren
Hochschätzung und deren Anerkennung.



— 88 —

Beweis dafür findet sich im Buch von der Seele, wo Tertullian die
Notwendigkeit der Sinneserkenntnis stark betont (De an. 18 RW
326 ss.). Auch hier verweist er wieder auf Röm. 1, 20 : Die Seele
empfindet durch den Leib das Körperliche, wie das Unsichtbare durch das

Sichtbare erkannt wird, denn «das Erscheinende ist des Verborgenen
Offenbarung l)». Eine Ergänzung zu Apol. 17 bildet De pudicitia 9

(RW 235 ss.), wo Tertullian von der Parabel vom verlorenen Sohn

spricht (Lk. 15, 11). Auch der Heide stammt von Gott ab und erfreut
sich jener Weisheit und natürlichen Erkenntnis Gottes. Freilich
haben die Heiden diese Gabe verschleudert und verschwendet und
bemühen sich gar nicht, auf diesem Erkenntnisweg voranzuschreiten,
obwohl sie von Gott, ihrem Schöpfer, diese Gabe erhalten haben.
Wiederholt betont Tertullian, dass der Schöpfergott von Natur aus
aus seinen Werken allen erkennbar ist 2). Von dieser Erkenntnis sind
trotz ihres Widerstandes schon viele Menschen erleuchtet worden
(Adv. Marc. 118 Kr 313 : «quem natura iam intellegunt»). Auf den
Einfluss des Willensmomentes wurde schon oben hingewiesen. Der
Mensch kann das Dasein Gottes einfach nicht ignorieren. Der innere
und äussere Kosmos rufen es laut und klar den Menschen zu 3).

Tertullian verwendet für die Erkenntnis Gottes zwei Ausdrücke :

cognoscere und recognoscere. Das einfache Erkennen und das
reflexive Betrachten der erkannten Wahrheit, aus der weitere
Schlussfolgerungen gezogen werden, die sich auf die praktische Lebensführung

beziehen. Dieses Verhältnis gilt sowohl im Bereich der natürlichen

Gotteserkenntnis als auch für die Beziehung zwischen der
Erkenntnis aus der Vernunft und der Offenbarung, durch die die
Vernunfterkenntnis eine Vertiefung, Erweiterung und Klärung erfährt
(vgl. dazu bes. Adv. Marc. I 18 Kr 313) 4).

Die Menschen haben nun das cognoscere ausgeübt, aber das

recognoscere oft unterlassen. Sobald sie Gott als Daseienden erkannt

') De an. 18 (RW 329): «facies occultorum ea quae apparent.» Meyer
(a. a. O. II, 66) bemerkt dazu, Tertullian sei «mit der Degradierung der
Sinneswahrnehmung nicht einverstanden. Sie hat ihren Sitz in derselben Seele wie
die Ratio, und auf den Sinnen baut sich alle Erkenntnis auf».

2) Adversus Judaeos 2 (Kroy 254 ss.) verteidigt Tertullian die Ansicht,
dass es den Heiden schon vor Moses möglich war, mit Gott durch das Naturgesetz

in Berührung zu kommen.
3) Derselbe Gedanke findet sich auch bei Augustinus, der die

Anschauungen seines Landsmannes nur eingehender zu rechtfertigen und hie
und da schärfer zu fassen, aber nicht zu ändern brauchte (vgl. bes. Con-
fessiones X 6 und XI 4 CSEL 33, 231 ss. und 284).

4) Vgl. Fuetscher 25 f.



— 89 —

hatten, unterliessen sie die weiteren Schlussfolgerungen und Anwendungen

auf ihr Leben, bogen die Erkenntnis Gottes in andere
Resultate um, indem sie die Elemente, Tiere und auch mit Lastern
behaftete Menschen vergötterten. Darin besteht, im selben Sinne wie
Röm. 1, 21-23, das Hauptvergehen der Menschen: Sie wollen den
nicht erkennen, den sie nicht ignorieren können (Apol. 17 Ho
44 ss.). Wenn das Menschengeschlecht Gott in der richtigen Weise

gesucht hätte, so hätten sie den gesuchten Gott auch erkannt und
den erkannten entsprechend geehrt (Apol. 40,' 11 Ho 98). Als
Belohnung wären dann nicht seine Strafgerichte über die Menschen

gekommen, sondern sie hätten seine Erbarmungen erfahren. Gott
spendete seine Güter allen Menschen, gab sich durch seine Werke
ihnen zu erkennen. Sie aber wollten ihn nicht anerkennen (recogno-
scere), hätten sie ihn vielleicht auch erkannt (cognoscere). Über diese

Verfehlung werden die Menschen beim letzten Gericht Rechenschaft
ablegen müssen (De earn. res. 14 Kr 43). Auch die Notwendigkeit
der Erkenntnis Gottes aus seinen Werken ergibt sich aus dieser alle
umfassenden Verantwortlichkeit. Die Heiden könnten ja nicht zur
Rechenschaft gezogen werden, hätte diese Erkenntnis aus den Werken

nicht für alle Geltung. Die Werke Gottes stehen in einer solchen
Grösse und Anzahl, in einer solchen Güte, Herrlichkeit und
Mannigfaltigkeit allen vor Augen, dass keiner eine Entschuldigung findet.
Näheres wird darüber noch bei der Widerlegung Markions durch
Tertullian zu sagen sein.

Als Geschöpfe Gottes haben seine Werke eine zweifache Bedeutung:

Sie sollen 1. den Menschen zur Gotteserkenntnis führen; sie

sollen aber 2. auch durch Analogien zu einem tieferen und leichteren
Verständnis der geoffenbarten Glaubenswahrheiten verhelfen.

Wie schon oben bemerkt, ist die erste Frage, die in der
Gotteserkenntnis zu beantworten ist : «an sit deus ». Mit dieser verbunden
taucht aber zugleich die zweite Frage auf: «qualis sit?». Aus dem
Buch der Schöpfung können wir nun nicht nur allein das Dasein
Gottes herauslesen, sondern auch eine Reihe von Eigenschaften, die
aus seinem Dasein unmittelbar folgen. «Es ist der eine wahre Gott, der
Urheber und Herr des Weltalls, den uns die Werke ebensowohl wie das

Zeugnis der Seele kundtun. So verehren die Christen denselben Gott,
den auch die Heiden von Natur aus kennen, vor dessen Blitz und
Donner sie zittern, an dessen Gaben und Wohltaten sie sich freuen»
(Ad Scapulam 2, 1 KBB 9) *). Auch ein Zeugnis der Weisheit und

') Fuetscher 27.



— 90 —

Macht Gottes ist die Schöpfung. Gott schafft nichts seiner Unwürdiges,

auch die Welt ist somit nicht Gottes unwürdig. Tertullian weist
auf das herrliche Kunstwerk hin, das sich uns im Kosmos offenbart
und von seinem weisen Urheber erzählt.

Der Weg zu Gott aus den Werken ist ein sicherer und leichter
Weg, aber auch der einzige für uns allein gangbare und mögliche. Er
ist gewissermassen das Fundament auch der Offenbarung, das es Gott
erst ermöglicht, den Glauben von uns zu verlangen 1). Zwar bietet die
Annahme des Glaubens trotzdem noch gewisse Schwierigkeiten
(Apol. 21, 22 Ho 58), aber diese liegen mehr auf der Seite des Willens

als der Vernunft und sind auch von Gott so beabsichtigt, um ein
Verdienst zu ermöglichen. Der Glaube selbst muss vernünftig sein.
Deshalb geht die Erkenntnis des Daseins Gottes voraus.

Das ist Tertullians Weg zu Gott aus der Schöpfung in seinen

Grundgedanken. Tertullian hält weitere Ausführungen nicht für
notwendig, da gerade die Tatsache der Schöpfung jedermann klar und
eindrucksvoll vor Augen steht (Apol. 17,4= Ho 45). Er bringt keinen
reich abstrakten, nüchternen Beweis, sondern will mit steter
Zielstrebigkeit in seinen Darlegungen die Menschen zutiefst vom Dasein
Gottes überzeugen. Dennoch dürfte es nicht richtig sein, Tertullian
eine philosophische Formulierung seines Gottesbeweises abzusprechen

2). Es kommt ja nicht nur auf die «philosophischen
Formulierungen» an, sondern auf den Gedanken, der auch eine schlichte
Sprache adeln kann. Wenn wir dazu noch bedenken, dass Tertullian
einerseits im fortwährenden Kampf gegen LIeidentum und Lläresie
steht, andrerseits sich sein Rüstzeug, sowohl sprachlich als auch

methodisch-theologisch, erst schaffen musste, so werden wir nicht
erwarten, bei ihm ein ausgebautes, streng in Thesen gegliedertes,
übersichtliches System der Theodizee zu finden. Man kann nicht
deshalb über seine «klugen und vernünftigen Äusserungen» hinwegsehen

und dann ein «ganz kärgliches Resultat» erhalten wollen 3),

weil sie nicht in ein so theoretisches Gewand gehüllt sind, wie man
das heute vielleicht erwarten dürfte.

Gehen wir nun zum Zeugnis aus dem inneren Kosmos, aus der
menschlichen Seele, über.

*) Adv. Marc. I 10 (Kr 303); 11 (Kr 304 s.): «nostrum deum non alias
manifestum est esse quam quia totum condicit hoc.»

2) So Lortz I 221.
a) A.a.O.



— 91 —

b) Der Beweis aus dem Zeugnis der Seele (Anthropologischer Beweis)

aa) Der Inhalt des Seelenzeugnisses

Wir stehen nun vor dem H au ptgottesbeweis, vor dem Beweis aus
der menschlichen Seele. Der Beweisgang tritt zum erstenmal in
Apol. 17, 46-6 (Ho 45) auf, um sich später in der kleinen Schrift De

testimonio animae in seiner vollen Wucht und Grösse zu entfalten.
Texte, die vom Zeugnis der Seele handeln, finden sich auch noch an
anderen Stellen von Tertullians Werken ').

Tertullian befragt die unverbildete, durch keinen Einfluss der
skeptischen Philosophie verdorbene menschliche Seele. Dieses Zeugnis

ist besser als alle Büchergelehrsamkeit, lebensvoller als alle Theorie,

verbreiteter als jede Veröffentlichung, ja es ist grösser als der

ganze Mensch, es ist nämlich alles, was der Mensch ist (vgl. De test,
an. 1 RW 135). Tertullian sucht nicht die Seele, die in den Schulen
und Bibliotheken gebildet und in den Akademien und Säulenhallen

erzogen wurde, er sucht die ganz einfache Volksseele, tlie er auf der
Gasse, an den Strassenecken und in der Werkstätte findet.

Hier tritt augenfällig Tertullians Verwandtschaft mit der Stoa
in Erscheinung. Wie Tertullian die unverbildete Volksseele sucht, so

ging einst auch Krates zum Schuster, um ihm den Protreptikos des

Aristoteles vorzulesen, da der Schuster fähiger sei als der König, die
wahre Philosophie zu verstehen 2). Gerade der Mangel an Erfahrung
ist das Wertvollste, da er die Voraussetzung für ein vorurteilsloses
Denken ist.

Das Ziel Tertullians ist der Nachweis, class auch die Heiden den
einen wahren Gott, den Schöpfer des Weltalls, denselben Gott, den
auch die Christen verehren, anerkennen 3).

Der Beweis gründet sich auf tlie vielen, unwillkürlichen
Äusserungen eines natürlichen Gottesbewusstseins der Seele, das sich
immer und immer wieder bemerkbar macht, obwohl die .Seele im
Kerker des Körpers eingeschlossen, von verkehrter Erziehung und
Bildung umstrickt, von Lüsten und Begierden entkräftet, falschen
Göttern sklavisch unterworfen ist '). Um so wertvoller wird das Zeug-

') De earn. res. 3 (Kr 29); Adv. Marc. I 10 (Kr 303); De carne Chr. 12

(Kroy 222); De an. 41 (RW 368 s.).
2) Vgl. P. Wendland, Die hellenistisch-römische Kultur in ihren

Beziehungen zu Judentum und Christentum, Tubingen 2 "• ;l 1912, 77.

:l) De test. an. 2 (RW 136): «Non placemus deum praedicantes hoc
nomine unico unicum, a quo omnia et sub quo uniuersa.»

') Apol. 17, 5 (Ho 45).



— 92 —

nis erscheinen, wenn es sich trotz so vieler Hindernisse eine Bahn
bricht und sich kundgibt. Diese Äusserungen beweisen uns das Dasein
Gottes sowie verschiedene seiner Eigenschaften, vor allem die Einzigkeit,

und diejenigen, die sich aus seiner Beziehung zur Schöpfung,
besonders zum Menschen, ergeben x). Was sagt uns nun dieses

Zeugnis

Als Erstes führt es uns zu Gott, und zwar zu Gott als dem
einzigen Herrn und Schöpfer des Weltalls. Die Seele drückt öffentlich
und mit aller Freiheit aus, dass irgendein Gott existiert, der alle
Macht in seinen Händen hält. Das Prädikat « Gott» gibt die Seele nur
diesem Einen, während sie sonst die verschiedenen Götter nur bei
ihren Eigennamen nennt: Saturn, Jupiter, Mars, Minerva (De test.
an. 2 RW 136). Wenn diese auch als Götter bezeichnet werden, so

ist das eine ihnen fremde Bezeichnung, die sie ohne Berechtigung
erhalten und die als Eigenname im wahren und eigentlichen Sinn nur
dem einen Gott zukommt. Wie schon oben angedeutet, gibt uns das

Zeugnis der Seele aber nicht nur über die Existenz Gottes Auskunft,
sondern auch über seine Eigenschaften, die aus der Erkenntnis dieser
Existenz folgen. Die Seele bricht in Ausrufe aus wie : « Gott ist gütig
Gott macht es wohl » und bezeichnet damit die Güte und Liebe des

Schöpfers. Dasselbe folgt aus dem Wunsche der Seele : «Es segne dich
Gott » Da Gott ein guter ist, ist auch sein Segen für die Menschen
die Quelle aller Güte und allen Segens, die höchste Weihe ihres
sittlichen Lebens und Wandels.

Weiters führt uns das Zeugnis der Seele zu Gott, dem Allmächtigen,

dem Urheber und Beherrscher der gesamten Schöpfung und
infolgedessen auch der Seele selbst. Es gab nämlich welche (und damit
meint Tertullian die epikuräische Auffassung), die Gott zwar für den

Schöpfer des Weltalls hielten, ihm aber jeden Einfluss auf die

Weltregierung, besonders das Richteramt, absprachen. Gott, sagen sie,

wäre ja dadurch dem Zorn und den Leidenschaften ausgesetzt, was
aber mit der Unveränderlichkeit Gottes unvereinbar ist. Tertullian
setzt dieser Meinung das Zeugnis der Seele selbst entgegen (De test,
an. 2 RW 136 s.). Die Seele, die etwas von Gott Gegebenes ist,
kennt ihren Geber als den Richter, als den Vergelter von Gut und
Böse. Diese Erkenntnis sieht Tertullian in der natürlichen Furcht der
Seele vor dem Zorn Gottes und in ihrem Bestreben, Gott für sich

gnädig zu stimmen. Diese Furcht und dieses Bestreben gründen eben

x) De test. an. 2 (RW 136).



— 93 —

in dem Wissen der Seele, dass Gott der allmächtige Herr der Welt
und der höchste Richter ist. Dieses Wissen gibt sie in verschiedenen
Ausrufen kund l). Das gleiche ergibt sich aus der Nennung des Wortes
« Gott» bei einem Fluch. Auch dadurch erkennt die Seele Gott als den

an, der die Macht hat, die in dem Fluch angewunschene Strafe wirklich

zu verhängen. Auch die Anerkennung der Allwissenheit,
Allmacht und Güte Gottes offenbart sich in clem Zeugnis der Seele. Doch
sind Gott und seine Eigenschaften nicht die einzige Wahrheit, die wir
dem Seelenzeugnis entnehmen können. Tertullian sieht noch mehrere
andere Wahrheiten durch das Zeugnis der Seele bezeugt oder doch
mindestens angedeutet.

Als Zweites ergibt sich die Existenz der Dämonen aus diesem

Zeugnis. Die Seele gebraucht das Wort «Dämon », um einen Menschen

zu bezeichnen, der mit Unlauterkeit oder Bosheit, mit Übermut oder
mit einem Makel behaftet ist, wie ihn die Menschen den Dämonen
zuschreiben (De test. an. 3 RW 137 s.). Bei dem Ausdruck der
Verachtung und des Abscheues, überhaupt jeder Verwünschung, stösst
die Seele spontan das Wort «Satan» hervor. Das ist der Name des

Erbfeindes des Menschengeschlechtes und des Engels der Bosheit.
Freilich wäre es zuviel verlangt, wollte man von der Seele eine

ausgeprägte Kenntnis dieser Wahrheit fordern. Es ist vielmehr ein dunkles

Ahnen, ein ahnendes Fühlen, was auch für die folgenden Zeugnisse
für das Wissen des Menschen um die Verderbtheit seiner Natur und
die Unsterblichkeit der Seele gilt.

Tertullian befindet sich hier in einer Abwehr gegen die Verspottung

des christlichen Glaubens an die Existenz eines Satans und der
Dämonen 2). Daher legt er das Hauptgewicht nicht so sehr auf den
Existenzbeweis als darauf, dass auch die Heiden in den Ausrufen der
Seele Dämonen und den Satan als wirkliche Wesen anerkennen. Auch
die Antithese von «deus bonus - homo malus» im zweiten Kapitel
De test. an. ist im Sinne eines Ahnens und Fühlens zu verstehen. Die
Seele verspürt irgendwie, dass sich der Mensch nie vollkommen und

ganz in der richtigen Ordnung befindet, sondern davon abgewichen

') L.e. (RW 137): «an non timet quem magis propitium uelit quam
iratum unde igitur naturalis timor animae in deum, si deus non nouit
irasci hinc ergo tibi, anima, de conscientia suppetit domi ac foris nullo
irridente noi prohibonte praedicare, deus uidot omnia, et deo commendo, et
deux reddet, et deus inter nos iudicabit. »

2) De test. an. 3 (RW 137): «Enimuero cum daemonia affirmamus esse,
sane, quasi non et probemus, qui ea solis de corporibus exigimus, aliqui
Chrysippi adsentator inludit.»



— 94 —

ist. Es ist kein Grund vorhanden, Tertullian die volle und klare
Erkenntnis der Erbsünde aus dem Zeugnis der Seele zuzuschreiben x).

Auch ihre Unsterblichkeit fühlt die Seele, ihre Belohnung oder
Bestrafung im Jenseits. Zwar wird von den Gegnern die christliche
Ansicht als blosser Wahn, als Borniertheit und vermessene
Phantasterei verspottet, aber sie ist doch viel würdiger als die pythagoreische,

die die Seele in Tierleiber verbannt, als die platonische, die
ihr die Gabe des Körpers nimmt, als die epikuräische, die sie der
Auflösung anheimfallen lässt (De test. an. 4 RW 138 ss.). Um je nach
Verdienst ewige Belohnung oder ewige Bestrafung zu empfangen,
wird die Seele auch ihren Körper wiedererhalten, weil sie ohne die

Vermittlung des Körpers weder Angenehmes noch Unangenehmes
empfinden kann - ein bei Tertullian wiederholt ausgesprochener
Gedanke (vgl. De an. 18 RW 326 ss.).

Die Seele nennt einen Verstorbenen einen «Armen», ein anderes
Mal «wohl aufgehoben». Sogar dann, wenn sich der Mensch selbst in
einer guten Lage befindet, wenn er «etwas angesäuselt» von den

Totenopfern heimkehrt, gebraucht er für den Toten den Ausdruck
«gut aufgehoben». Unwillkürlich wünscht man dem Verstorbenen
«Ruhe für seine Gebeine und seiner Asche» und «sanfte Ruhe unter
den Toten». Aber es werden auch Verwünschungen auf die Verstorbenen

gehört, und man will, class dem Verstorbenen « die Erde schwer »

sei 2). Wras hätte es nun für einen Sinn, den Toten Gutes oder Böses

zuzuwünschen, wenn für sie jede Empfindung aufgehört hätte In
diesen Äusserungen hört Tertullian das Wissen der Seele von einem
Fortleben nach dem Tode, von einer Vergeltung für Gut und Böse

anklingen.
Ebenso ist es mit der Todesfurcht. Wenn nach dem Tode jede

Empfindung aufhört, gibt es keinen Grund, den Tod zu fürchten.
Und doch ist die Todesfurcht allgemein unter den Menschen. Man
könnte vielleicht einwenden, man fürchte das Ende der Annehmlichkeiten

dieses Lebens. Aber, hält Tertullian dem entgegen, hat das

Leben nicht noch viel mehr Widerwärtigkeiten und Leiden für uns
bereit als Annehmlichkeiten Wusste die Seele nicht, class sie nach
dem Tod das Gericht zu erwarten hat, so würde sie ihn auch nicht
fürchten. Dasselbe Resultat ergibt die andere Seite der Todesfurcht,

») Wio es d'Alès (40) tut.
2) Die negative Form des allgemein gebrauchten Grussos auf den

Grabdenkmälern für geliebte Personen «sit tibi terra levis», vgl. K. A. H.Kellner,
Tertullians sämtliche Schriften I, Köln 1882, 116.



— 95 —

nämlich die Hoffnung und Sorge für ein glückliches Fortleben nach
dem Tode. Dies äussert sich im Streben eines jeden Menschen, durch
irgendeine Tat seinen Namen zu verewigen. Auch diese Tatsache ist
für Tertullian nur durch das Ahnen und die Sehnsucht der Seele nach
Unsterblichkeit erklärlich (De test. an. 4 RW 139 s.). Die
Auferstehung ist für Tertullian ebenfalls in einem Ausspruch der Seele

angedeutet, wenn sie nämlich von einem Verstorbenen sagt: «Er ist
schon hinübergegangen und muss einst wiederkommen.» Aber auch
hier handelt es sich mehr um ein Empfinden ]).

bb) Der Wert des Zeugnisses aus der Seele

Wir stehen nun vor der Frage: Welcher Wert ist dem Zeugnis
aus der menschlichen Seele, das Tertullian entwickelt hat,
beizumessen Ì

Es wurde Tertullian vorgeworfen, er hätte es bei seinem Seelen-

zeugnis an einem inneren Kriterium fehlen lassen 2). Der Grund dieser

Anschuldigung liegt darin, dass Tertullian die Stimme der vernünftigen

Seele angeblich dort nicht gelten lassen will, wo es sich um einen
offensichtlichen Widerspruch zur Offenbarung handelt. Besonders in
De earn. res. 3 (Kr 28 ss.) hat er diesen Gedanken nachdrücklich
ausgesprochen. Tertullian stimmt mit Plato iiberein, wenn dieser die
Seele für unsterblich hält, mit dem Bewusstsein des Volkes, das den

Gott der Götter bezeugt, mit dem Gemeinsinn, der Gott als Richter
verkündet. Wo es aber heisst: «Nach dem Tode endet alles», ist für
ihn das Zeugnis der Volksseele nicht mehr zutreffend, und er wendet
sich von ihm ab 3).

Dazu ist nun ein Zweifaches zu bemerken: Erstens hat Tertullian

im zitierten Text die Kampfstellung gegen die Häretiker
eingenommen. Wie wir schon gesehen haben, lässt er sich da leicht zu
Übertreibungen hinreissen. Weiters ist noch zu berücksichtigen, dass

für Tertullian, der die gesunde Vernunft zur Grundlage seines

Beweises gemacht hat, diese dann nicht mehr spricht, wenn sie zur
geoffenbarten Wahrheit in Widerspruch gerät. Die Stimme der
Vernunft kann zur Offenbarung niemals im Widerspruch stehen. Stimmen

sie nicht mehr überein, so haben wir keine «sensus communes»
vor uns, sondern eine mit Vorurteilen belastete und verbildete

') De lest. an. 4 (RW 140).
2) d'Alès 40.
a) De earn. res. 3 (Kr 29).



— 96 —

Stimme der Vernunft, die nicht mehr als Richtschnur gelten kann.
Zweitens: Diese Argumentation würde sich aber zu sehr im Kreis
bewegen, wenn wir bei Tertullian nicht tatsächlich ein inneres
Kriterium für die Wahrheit der «sensus communes» nachweisen könnten.
Tertullian hat für dieses Kriterium selbst einige treffliche Definitionen

gegeben *). Der Prüfstein dieser Wahrheiten ist nämlich ihre
Einfachheit, ihre Allgemeinheit, ihre gegenseitige Übereinstimmung
und ihre Natürlichkeit: «Haec testimonia animae quanto uera, tanto
simplicia, quanto simplicia, tanto uulgaria, quanto uulgaria, tanto
communia, quanto communia, tanto naturalia, quanto naturalia,
tanto diuina» (De test. an. 5 RW 140). Auch für dieses Kriterium
finden wir wiederum ein stoisches Seitenstüek 2). Eine Erklärung
gibt Tertullian auch in De cam. res. 3 (Kr 29): «communes enim
sensus simplicitas ipsa commendat et compassio sententiarum et
familiaritas opinionum, eoque fideliores existimantur, quia nuda et
aperta et omnibus nota definiunt. ratio autem diuina in medulla est,
non in superficie, et plerumque aemula manifestis.» Das Zeugnis der
Seele ist ein Zeugnis der vernünftigen Natur selbst und als solches
keines Irrtums fähig. Diese Irrtumslosigkeit gründet zuletzt in Gott,
da die Seele von ihm abstammt und er sein Dasein in ihr untrüglich
bezeugt.

Ein anderer Einwand, der gegen die Gültigkeit des testimonium
animae erhoben wurde, ging von der Behauptung aus, dass das Zeugnis

der Seele für Tertullian ein «seltener Ausnahmefall» sei3).
Tertullian betont aber doch gerade die Häufigkeit und Allgemeinheit
dieses Zeugnisses. Es ist zwar zuzugeben, dass viele Seelen in
Vorurteilen befangen und von falschen Meinungen bestrickt sind, aber
dieses Zeugnis entsteht leicht und häufig, wenn auch die Menschen
nicht auf seine Stimme hören. Die Tatsache des Zeugnisses und das

Ziehen der Konsequenzen, die sich aus ihm ergeben, sind eben zwei

ganz verschiedene Dinge. Dieses Zeugnis ist ja irgendwie «angeboren»

Vgl. Fuotscher 231 ff.
2) Die Frage nach dem Wahrheitskriterium war auch für die Stoa von

grosser Bedeutung. Dieses Kriterium wird durch die ngokrppeiç oder die
xoival ëwoiai gebildet, die von Natur aus leicht und kunstlos zustande
kommen (vgl. oben S. 82 und Anm. I). Sie können von allen gleicherweise
aus der Erfahrung gewonnen werden. Seneca sagt (ep. 117, 6): «multum dare
solemus praesumptioni (ngóXrjtpic) omnium hominum; apud nos veritatis
argumentum est, aliquid omnibus videri.»

3) R. Heinze, Tertullians Apologeticum, Leipzig 1910, 377 (Berichte über
die Verhandlungen der Kgl. Sachs. Gesellschaft der Wissenschafton zu Leipzig,

Philos.-histor. Klasse 62. Bd., 10. Heft).



— 97 —

(in welchem Sinn dieses «angeboren» zu verstehen ist, haben wir
schon oben dargelegt) : De test. an. 5 (RW 141).

Wollte man die Wahrheiten, die die Seele bezeugt, nach ihrer
Klarheit und Deutlichkeit ordnen, so käme an erster Stelle das Zeugnis

für das Dasein Gottes zu stehen. Gott ist von Natur aus «penes
omnes» bekannt. Dann kommt die Einheit dieses Gottes, die
Unsterblichkeit der Seele «penes plures» (De earn. res. 3 Kr 28) und
schliesslich die Ahnung der Auferstehung, für deren Annahme uns
Gott in der Natur durch Analogien vorbereitet hat :). Tertullian ist
natürlich weit davon entfernt, die Auferstehung als blosse Vernunftwahrheit

abtun zu wollen. Er wollte nur zeigen, dass sie auf keinen
Fall gegen die menschliche Vernunft verstösst, sondern vielmehr
durch Analogien und Vernunftgründe dem menschlichen Verstände
sehr nahe gebracht werden könne 2).

Der Weg des Seelenzeugnisses geht von der Reflexion auf die
seelischen Bewusstseinstatsachen aus. Wir sollen in unsere Seele

hineinhorchen und von ihr lernen. In ihrem Innersten wird man das

Gottesbewusstsein entdecken, ein Wissen der Seele, dass sie in der
Hand eines allmächtigen Gottes steht. Weder die Verschiedenheit
der Sprachen, der Lebensgewohnheiten, noch der Kulturen der Völker,

ja nicht einmal ihr verkehrter Lebenswandel, der nur zu oft dazu

angetan ist, das Zeugnis der inneren Stimme zu unterdrücken, hat
das Zeugnis zum Verstummen bringen können : De test. an. 6 (RW
142). Das kann nur darin begründet sein, dass dieses Zeugnis aus der

vernünftigen Menschennatur entspringt, die sich nie ganz verleugnen
lässt, sondern immer wieder zum Durchbruch kommt 3). Daher kann
es auch nie täuschen.

Die vernünftige Menschennatur ist die einzige und ausschliessliche

Quelle des Seelenzeugnisses. Tertullian ist vollkommen davon

1) Eine Ahnung vom Fortleben nach dem Tode sieht Tortullian in der
Lehre von der Seelenwanderung bei den Heiden (Apol. 47; 48 Ho 109 ss.).
Hier wird erst durch die Offenbarung volle Klarheit geschaffen. Weitere
Analogien finden sich im gesamten Kosmos, im Werden und Vergehen der
Dinge, wie er De earn. res. 12 (Kr 40 s.) mit glänzender Beredsamkeit
darlegt. - Die Glaubenswahrheit von der Auferstehung wird von seiten der Vor-
nunft u.a. durch die Überlegung gestützt, dass eine angemessene und
vollkommene Vollziehung des Gerichtes sich auch auf den Leib, als Mitarbeiter
und Werkzeug der Seele, erstrecken muss (De earn. res. 8; 14 Kr 36 s. ;

43 s.). Auch als ein so herrliches Kunstwerk Gottes kann der menschliche
Leib doch nicht einfach der Vernichtung preisgegeben werden. Er ist wert,
in seiner Herrlichkeit wieder aufzuerstehen (De earn. res. 9 Kr 37 s.).

2) Vgl. d'Alès 142.

3) Vgl. De an. 41 (RW 368 s.); dazu De test. an. 1 (RW 135 s.).



— 98 —

überzeugt, dass die Seele vor der Schrift, die Sprache vor dem Buche,
der Gedanke vor dem Griffel, der Mensch selbst vor dem Dichter und
Philosophen da gewesen sei (De test. an. 5 RW 141). Also kann
es kein Schriftstück gewesen sein, das der Seele dieses Wissen
mitgeteilt hat. Es ist nicht möglich, dass das Volk vor der Entstehung
der Literaturwerke unii der Wissenschaft ohne ein Gottesbewusstsein

dahingelebt hätte. Auch wäre eine Sprache ohne Ausdrücke für
Gott und Überirdisches bettelarm gewesen; das Volk hätte fast
stumm dahinleben müssen. Wäre dieses Wissen nicht schon vorhanden

gewesen, dann hätte es ja auch durch die Literaturwerke keine

so allgemeine Verbreitung finden können.

Als Schriftwerk käme aber auch bei einem Hervorgehen des

Seelenzeugnisses aus diesem doch nur die Heilige Schrift in Frage,
weil diese älter ist als andere Literatur. (Hier zeigt sich allerdings ein
Riss in seinem Beweis, da er sich auf etwas beruft, was er doch erst
zu beweisen hätte.) Es würde kein grosser Unterschied sein; sei es,
dass das Wissen der Seele von Gott in seinen Keimen grundgelegt ist,
sei es, dass es durch die heiligen Schriften von Gott komme. Aber es

ist doch streng an dem Grundsatz festzuhalten: «prior anima quam
littera» (De test. an. 5 RW 141) - «ante anima (piani prophetia»
(Adv. Marc. I 10 Kr 303).

Die Seele ist die Schülerin der Natur: «magistra natura, anima
discipula» (De test. an. 5 RW 140). Durch die Begründung des

Seelenzeugnisses in der Natur ist sein Wahrheitscharakter gesichert.
Gott, die Natur und die Seele können nicht täuschen. Die Würde
der Seele, das Höchste im Menschen, führt uns dazu, ihrem Zeugnis
Glauben zu schenken. Gott, Natur und Seele, auch die Literaturwerke,

stimmen überein in ihrem Bekenntnis (De test. an. 6 RW
142). Es wird kein Ausweg bleiben, die Wahrheit nicht anzunehmen.
Der ontologische Grund für Natur und Seele ist Gott. Die Seele ist
auch zur Gotteserkenntnis und Liebe bestimmt; dazu ist sie mit den

notwendigen Fähigkeiten ausgestattet. So führen die äussere Schöpfung

und die Seele, der Makro- und der Mikrokosmos zu Gott empor.
Da beide ein Abbild und der Ausdruck der göttlichen Weisheit und
Vernunft sind ' schwingt sich die Seele durch ihre vernünftige Natur
und das Spiegelbild der göttlichen Vernunft in der Schöpfung zu
Gott auf.

') Vgl. Apol. 17, 1 (Ho 44); Adv. Marc. I 13 (Kr 306 ss.); De poen. 1, 2

(KBB 140).



— 99 —

Man könnte nun einwenden, dass damit gerade das, was bewiesen
werden soll (nämlich das Dasein Gottes), schon vorausgesetzt wird,
indem man sich beim Zeugnis der Seele auf die Zuverlässigkeit der
Stimme der Natur und Gottes stützt x). Dies wäre dann eine petitio
principii.

Dieser Vorwurf ist aber nicht begründet. Wie wir schon gesehen
haben, geht Tertullian von der Allgemeinheit des Seelenzeugnisses

aus, von der aus er auf seine Vernünftigkeit und Zuverlässigkeit
schliesst, ohne die Betrachtung dieses Zeugnisses unter dem Aspekt
der Stimme Gottes mit als Beweis heranzuziehen. Die Stimme der
Seele steht als Erfahrungstatsache fest. Steht aber dann auch das

Dasein Gottes unumstösslich fest, so wird derselbe Erkenntnisweg
nun in umgekehrter Richtung noch einmal durchschritten und in ein
neues Licht gestellt. « Gott, der Urheber der ganzen Natur, der die
Seele mit ihrer Abgestimmtheit und Veranlagung auf Gott geschaffen
hat, ist selber auch der oberste, unwandelbare Bürge für das Zeugnis
Gottes in unserer Innen- und Aussenwelt 2) » (vgl. De test. an. 5 u. 6

RW 140 ss.): «... de animae ipsius arbitrio perinde crede naturae,
neque deus neque natura mentitur» (RW 142).
So stehen wir vor einem mächtigen Zeugnis der menschlichen

Seele, des höchsten und wertvollsten Gutes des Menschen überhaupt.
Ein unwiderstehlicher Drang zieht die Seele hin zu Gott, zu ihrer
causa efficax und finalis. Daraus erklärt sich auch die Unruhe der
Seele in diesem Leben. Ohne durch ein irdisches Gut befriedigt werden

zu können, zieht sie in ruheloser Wanderschaft durch diese Welt
dem höchsten Sein entgegen : « quia tu fecisti nos ad te et inquietum
est cor nostrum donee requiescat in te» (S. Augustini Confessiones

I 1 CSEL 33, 1).

c) Der Beweis ex consensu omnium populorum

Die Gotteserkenntnis ist ein Allgemeingut der Menschheit. Dieser

dritte Beweisgang ergibt sich aus den beiden vorhergehenden, in
denen er eigentlich schon enthalten ist. Da aber im Zeugnis der Seele

das Hauptgewicht auf der einzelnen Menschenseele und ihrer
unvermittelten Äusserung liegt, soll dieser Gesichtspunkt zusammen mit
dem ersten Beweis aus dem Zeugnis der Welt besonders

herausgehoben werden. Man kann sagen, dass sich dieses Argument wohl

») Vgl. Lortz I 243 ff. ; Fuetscher 241 ff.
2) Fuetscher 242.



— 100 —

im grossen und ganzen bereits bei Tertullian in der Form vorfindet,
in der es heute in der Theodizee angetroffen werden kann *).

Das Gottesbewusstsein ist seit Anbeginn der Zeiten bei allen
Völkern zu finden : «siquidem a primordio rerum conditor harum cum
ipsis pariter compertus est, ipsis ad hoc prolatis, ut deus cognoscere-
tur» (Adv. Marc. I 10 Kr 302). Das Gottesbewusstsein lebt in den
Menschen nicht erst seit den Tagen des Moses, sondern seit dem Paradies

von Adam an. Die meisten Menschen kannten ja weder Moses
noch seine Offenbarungsbücher, sie kannten aber den Gott des Moses :

«animae enim a primordio conscientia dei dos est» (Adv. Marc. 110

Kr 303). Diese «dos dei» findet sich bei allen Menschen, weil die
Menschenseele überall die gleiche ist, sei es in Ägypten, in Syrien oder
am Pontus (I.e.).

Voraussetzung ist natürlich, dass die menschliche Seele nicht
durch falsche philosophische Anschauungen verdorben und verbildet
ist. Wo diese Voraussetzung gegeben ist, wird sich auch das
Gottesbewusstsein in der Seele finden (Ad nat. II 2 RW 95). Aus der Tat
sache der Existenz dieses Gottesbewusstseins in den Menschen folgt,
dass eigentlich jedes Volk christlich ist [über die interessante
Gleichung Tertullians (und anderer frühchristlicher Apologeten) : Richtige

Gotteserkenntnis — Monotheismus Christentum - wird bei
der Behandlung der Gotteseigenschaften noch zu sprechen sein] :

«siquidem non ulla gens non Christiana» (Ad nat. 18= RW 72).
Es ergibt sich also, dass das Gottesbewusstsein 1. seit Anbeginn

der Zeiten («a primordio2)») (2.) in allen Menschen lebendig war
unter der Wucht des Zeugnisses aus der Schöpfung und jeder einzelnen

Menschenseele 3). Gegenstand oder besser Inhalt dieses Bewusstseins

ist der eine Gott, der diesen Kosmos mit seiner gesamten
Ausrüstung geschaffen hat 4).

C) Die Unzulänglichkeit unserer Gotteserkenntnis

Die Beschränktheit der menschlichen Gotteserkenntnis ist für
Tertullian eine ebenso feststehende Tatsache wie ihre Möglichkeit.
Dies ist keineswegs ein Widerspruch. Soweit es zu seinem persön-

1) Vgl. Donat, I.e., 74 ss.
2) Adv. Marc. I 10 (Kr 303).
3) Tertullian hat diese Überzeugung auch an vielen anderen Stellen

ausgesprochen: Adv. Marc. I 18 (Kr 313); V 16 (Kr 630); Apol. 17 (Ho 45); De
cern. res. 3 (Kr 28 s.); De spectaculis 2 (RW 2). Vgl. auch noch Adv. Marc.
II 2; 4 (Kr 334; 337).

*) Vgl. Apol. 17, 1 (Ho 44).



— 101 —

liehen Heil notwendig ist, kann jeder Mensch Gott erkennen - voll
begreifen und ausschöpfen kann er das unendliche Wesen niemals.

Tertullian hatte zwei grosse Aufgaben vor Augen: einmal die

Widerlegung des Polytheismus und des Dualismus und zum anderen
die Darlegung der Vereinbarkeit des Übels in der Welt mit der Weisheit

und Güte Gottes sowie die Lösung verschiedener scheinbarer
Widersprüche zwischen Güte und Gerechtigkeit Gottes, zwischen
seiner Weltregierung und seiner Unveränderlichkeit. So wendet er
sich auch gegen die falschen Lösungsversuche der Epikuräer, die
Gott jeden Eingriff in den Laufder Welt absprachen (De test. an. 2

RW 136 ; Adv. Marc. I 25 - Kr 325 ; II 16 Kr 356). Bei der Lösung
dieser Fragen, die Tertullian in Angriff nahm, war es wichtig, stets
die Unzulänglichkeit unserer Gotteserkenntnis im Auge zu behalten.

Gott ist unsichtbar, unfassbar und unermesslich (Apol. 17, 2

Ho 45). Das Zeugnis des xôa/ioç vermittelt uns nur eine unvollkommene

Kenntnis von Gott (Adv. Marc. 113= Kr 306). Obwohl der

xôa/ioç von der Güte, der Weisheit und der Macht Gottes ein beredtes

Zeugnis ablegt, steht er doch in seiner Vollkommenheit unendlich
tiefer als sein Schöpfer. Gott kann auch nicht mit menschlichen Sinnen

abgeschätzt werden, weil das, was abgeschätzt wird, immer
geringer ist als das, durch das es abgeschätzt wird (Apol. 17, 2

Ho 45). Würde Gott durch unseren Geist vollkommen erfasst werden,
so wäre er geringer als unser (»eist und nicht mehr unendlich x).

Gerade die Unbegreiflichkeit Gottes ist es, die den Menschen

erkennen lässt, dass er es mit dem göttlichen Wesen zu tun hat : «Hoc

est, epiod deum aestimari facit, dum aestimari non capit» (Apol. 17, 3

Ho 45). Der Nachdruck liegt in diesem Kapitel immer auf den

negativen Gliedern, die im Satzbau auch an die Spitze des Hauptsatzes

treten : «Invisibilis est incomprehensibilis inaestimabi-
lis.» Die mangelhafte Gotteserkenntnis hat somit ihren einen Grund
im Begriff des Göttlich-Unendlichen : «quod vero immensum est.»

Der zweite Grund ist im menschlichen Sein zu suchen, im ganzen
gegenwärtigen Beschaffensein des Menschen. Die Seele kann ihre
volle Erkenntniskraft nicht entwickeln, weil sie von den Banden des

Körpers festgehalten wird (Apol. 17, 5 Ho 45: «carcere corporis
pressa»), von falschen Vorurteilen geleitet wird und der Herrschaft
der «falschen Götter», der Dämonen, unterworfen ist. Dazu kommt,
dass Gott den Menschen auch Wahrheiten mitteilen kann, die die

') Vgl. dazu Augustinus, De libero arbitrio II 45-56 (CSEL 74, 49-52).
Internat. Kirchl. Zeitschrift, lieft 2, 1051). 7



— 102 —

Fassungskraft der menschlichen Natur übersteigen, ohne deswegen

gegen die Vernunft zu sein. Wir dürfen Gott nicht mit menschlichen
Maßstäben beurteilen: «Plane stultum, si de nostro sensu iudicemus
deum» (De earn. Chr. 4 Kroy 198).

So haben wir also Antithesen vor uns, die in Wirklichkeit gar
keine sind, weil sich ihre Aussagen nicht auf dasselbe Objekt
beziehen: Die Gotteserkenntnis auf die für den Menschen zur
Verehrung und Anbetung des einen göttlichen Wesens notwendige
Kenntnis von demselben, die Unzulänglichkeit auf den Inhalt dieser

Erkenntnis, der eben nicht ausgeschöpft werden kann, weil er
unendlich ist 1).

Auch die drei Wege der Erkenntnis des Wesens und der
Eigenschaften Gottes, die via causalitatis, negationis und eminentiae, lassen

sich schon bei Tertullian materiell nachweisen, wenn er selbst sie

auch nicht so aufgeführt und geordnet hat : Mit dem Beweis aus den
Werken ist die via causalitatis gegeben. Die via negationis geht aus
dem Vergleich der göttlichen mit den menschlichen Eigenschaften
hervor. Die letzteren sind mangelhaft und vergänglich. Anders die

göttlichen Eigenschaften, in denen nichts Menschliches vermutet
werden darf. Alle Eigenschaften, die eine negative Note in sich tragen,
sind von Gott wegzudenken (Adv. Marc. I 16 Kr 356 s.). In Gott
sind alle vollkommenen Eigenschaften im höchsten Masse vorhanden :

«divinum omne» (I.e.). Er allein ist das vollkommene Wesen; er ist
glücklich im Besitz der Unvergänglichkeit und der höchsten
Vollkommenheiten seiner Eigenschaften: Milde, Güte, Barmherzigkeit,
Geduld. Damit ist aber auch der dritte Weg, die via eminentiae, der
Sache nach gegeben. (Fortsetzung folgt)

Mannheim Ernst Hammerschmidt

a) Hier sei an die «doeta ignorantia» des Nikolaus von Kues erinnert,
deren Begriff allerdings auf Augustinus zurückgeht, vgl. Meyer, Geschichte
der abendländischen Weltanschauung IV, Würzburg 1950, 40 ff.


	Die philosophische Begründung der Gotteserkenntnis bei Tertullian

