
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 49 (1959)

Heft: 1

Artikel: Bericht über die VI. Internationale Altkatholische Theologenwoche vom
22. bis 28. September 1958 in Wien

Autor: Kreuzeder, E. / Nickel, E. / Waldmeier, J.F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404362

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 60 —

Bericht
über dio

VI. Internationale Altkatholische Theologenwoche

vom 22. bis 28. September 1958 in Wien

Zum ersten Male seit der ersten Konferenz im Jahre 1950
versammelten sich altkathohsche Theologen zu einer Studientagung in
Wien, deren Hauptthema das «Amt der Kirche» bildete.

Von den 25 Teilnehmern kamen aus Holland 3: Prof. Dr.
P. J. Maan, Prof. M. A. Zwart, Kanonikus G. Smit ; aus Deutschland 5 :

Bischof J. Demmel, Pfr. A.Degen, Pfr. W. Hermann, Pfr. E.Nickel,
Pfr.B.Schöke; aus Österreich 10: Bischof Dr. S.Török, Bischofs-

koadjutor H. Bernauer, Generalvikar Dr. J. Werner, Pfr. G.Czeipek,
Vikar DDr. E. Hammerschmidt, Vikar L. Jakfalvi, Pfr.Dr. E.Kreuz-
eder, Vikar L.Lentschig, Pfr.L.W.Reichl, Pfr.K.Spuller; aus der
Schweiz 7 : BischofDr. U. Küry, Prof. Dr. A. E. Rüthy, Pfr. L.Affolter,
Pfr. H. Frei, Pfr. 0. Gschwind, Pfr. P. Richterich, Pfr. Dr. J. F. Waldmeier.

Tagungsraum war das Jugendheim des Pfarramtes
Wieninnen, in dessen gotischer St.-Salvator-Kirche die täglichen Gottesdienste

der Tagung das geistliche Rückgrat gaben. Exkursionen in
und um Wien sowie ein Empfang beim Wiener Bürgermeister gaben
den Teilnehmern Gelegenheit, die traditionsreiche Stadt an der
Donau und ihre Umgebung kennenzulernen.

Eröffnet wurde die Tagung Montagabend mit Begrüssungs-
ansprachen von Vertretern der österreichischen Kirche, allen voran
Bischof Dr. S.Török. Ihnen schloss sich Prof.Dr.P.J.Maan an, der
sodann die Leitung der Tagung übernahm.

Das erste Referat von Prof. M.A.Zwarl, Utrecht, das wie die

folgenden in Thesen zusammengefasst sei, hiess :

Handauf legung und Amtsübertragung im Alten Bund
1. Die neutestamentlichen Texte im ökumenischon Gespräch über apostolische

Sukzession (Handauflegung und Amt) sind nicht von der Kirche
loszutrennen, die schon existierte, bevor sio das Neue Testament
kanonisierte

2. Im 1. Jahrhundert des Christentums war die «semika» (Handauflegung)
als Praxis bei den Schriftgelehrten zur Übertragung des Geistes in
Sukzession mit den Vorgängern gegeben.

3. Dio semika war Garantie der Lehrtradition.
4. In den ersten Christengemeinden sehen wir nicht dieso jüdische semika

in Praxis, sondern oine christliche, welcho ebenfalls dio Lehrtradition
garantierte.



— 61 —

5. Im Heidentum gab es bei Philosophon und Poeten ebenso eine Art von
Lehrtradition, selbstverständlich aber ohne Handauflegung.

6. Im Christentum liegt dio Erfüllung sowohl der somika als auch der
Lehrtradition.

Die anschliessende kurze Aussprache beschäftigte sich vor allem
mit der vom Referenten aufgeworfenen Frage von Sukzession und
Tradition im Alten Testament. Diese seien zur Zeit Jesu festumris-
sene Begriffe gewesen, welche sich jedoch nicht auf das Amt als
solches bezogen, sondern die Lehre zum Inhalt gehabt hätten.

Das zweite Hauptreferat hielt Pfr. L. Affolter, Solothurn, über
das Thema

Das Amt im Neuen Testament (Apostelamt und Kirchenämter)

A. Vom A postdatili:
1. «apostolos» ist das Üborsotzungswort für das hebräische «shaliah»,

welcher Hegriff den beauftragten und bevollmächtigten Repräsentanten einer
Person bezeichnet, der diese und deren Sache rechtsgültig vertritt.

2. Im Neuen Testament wird Jesus Christus selber «apostolos» gonannl,
unmittelbar im Hebräerbrief (3, 1), dein Sinne nach aber auch im
Johannesevangelium, wo Jesus immer von dem rodet, der ihn gesandt hat. Dieser
«apostolos» ist der Sohn, in dom Gott selber redet und handelt; seine völlige
Einheit mit dem Vater gibt seinem Reden und Tun absolute Vollmacht; in
ihm ist die abschliessende Offenbarung Gottes durch Gott selber geschehen.

3. Im übrigen sind im Neuen Testament die «apostoloi», die Gesandten
und Repräsentanten Jesu, zunächst des irdischen, vorösterlichen Jesus, von
ihm ausgesandt und bevollmächtigt, die Botschaft vom Reiche Gottes und
den durch diese bedingten Ruf zur Umkehr in die jüdischen Dörfer und
Städte hinauszutragen, deren Auftrag und Vollmacht nach ihrer Rückkehr
aber wieder erloschen. Neben ihnen gab es Junger, dio bereits im Hinblick
auf die Fortsetzung des Erlösungswerkes nach Ostern erwählt wurden, so
etwa der Kreis der «Zwölf».

4. Sein schärfstes Gepräge und seine einzigartige Bedeutung erhielt der
«apostolos»-Begriff aber erst von Ostern her. Die Apostel, mochten sio schon
durch den «historischen» Jesus erwählt worden sein, oder mochten sie den
«Christus nach dom Fleisch» nicht mehr gekannt haben, sind die Augenzeugen

des Auferstandenen und die durch den Auferstandenen unmittelbar
berufenen und bevollmächtigten Vertreter Jesu Christi, beauftragt, die
Wirklichkeit dei' Auferstehung dem Volke und den Völkern zu bezeugen, die
Mensehen um den gekreuzigten und auferstandenen Herrn zu scharen und so an
der Ausbreitung des Reiches Gottes mitzuwirken.

5. Da das Apostolat auf der Augenzeugenscliaft und Sendung durch
den Auferstandenen beruht, ist es in jedem Fall ganz persönlich bezogen,
einmalig und unübertragbar. Fs isl unableitbar und bezieht seine Vollmacht,
Rechtfertigung und auch Unfehlbarkoil einzig aus der Wahrheit und
Wirklichkeit der in Christus geschehenen Offenbarung Gottes, die es bezeugt.

(i. Das so verstandene Apostolat ist für die Kirche konstitutiv. Dio
Einmaligkeit des Apostelamtes ist die Entsprechung dazu, dass Jesus Christus
der einzige, vollkommene und vollendete Erlöser ist. Christliche Kirche ist



— 62 —

da, wo diese einzigartige Erlöscrschaft Christi dankbar geglaubt und
anerkannt wird; die Bezeugung oben dieser Erlöscrschaft Christi durch den
bevollmächtigten Augenzeugen dos Auferstandenen ist demnach für die Kircho
grundlegend. Die Kirche wird und ist ausschliesslich durch das Zeugnis; nur
durch dieses Zeugnis gibt es Erkenntnis dor Wahrhoit Gottos, Glauben,
Leben und Soin in Christus. Dieses Zeugnis aber kann nur durch die wie oben
qualifizierten Apostol abgelegt werden.

7. Das gilt aber nicht nur in dem Sinn, dass die Apostel geschichtlich
die Anfänger sind, sondern auch in dom Sinn, dass diesos Zeugnis nach ihnen
bis zur Parusio immer wieder laut wird. Immer gibt es Erkenntnis, Glauben,
Leben in der Heiligung nur durch das Zeugnis der Apostel. So ist Petrus der
Fels, so ist die Kirche auferbaut auf clem « Fundament der Apostel» (Eph. 2,
20), «wobei Christus Jesus der Eckstein ist». Die grundlegende Bedeutung
dieser Tatsache bekennt die Kirche in der Kanonisation der Heiligen Schrift.

B. Vom apostolischen Amt der Kirche:
1. Das apostolische Zeugnis muss als für die Kirche konstitutiv bis zur

Parusie laut worden. Damit erhebt sich dio Frage nach den Nachfolgern der
Apostel. In deren Beantwortung scheiden sich die konfessionellen Geister.
Die römische Kirche erblickt im Apostolat eino Dauerinstitution und redet
sehr uneingeschränkt von den Nachfolgern der Apostel, besonders des
«Apostelfürsten» Petrus. Die Kirchen der Reformation betonen die Einmaligkeit

und Einzigartigkeit des Apostolats und glauben, dio Entwicklung des
kirchlichen Amtes hänge zusammen mit der Entartung der Kircho aus einer
Bruderschaft der Liebe in ein geistverlassenes Rechtsinstitut.

2. Der römischen Auffassung gegenüber ist zu sagen, dass der Apostel
im strengen Sinn koinon Nachfolger hat. Im Neuon Tostament ist nirgends
von Nachfolgern der Apostel die Rede, es sei denn von Nachfolgern im Christsein

überhaupt. Es ist unmöglich, dass der Apostel in dem, was das Eigentliche

und Bosondere seines Dienstes ausmacht - Augenzeugenschaft und
Sendung durch den Auferstandenen - einen Nachfolger haben könnte.
Augenzeugenschaft wie Berufung könne nur ganz persönlich unwiederholbar und
nicht fortsetzbar sein.

3. Gleichwohl ist nun aber - entgegen der Auffassung der Kirchen der
Reformation - auch das apostolische Amt der Kircho für die Existenz der
Kirche konstitutiv. Christus hat nicht nur Apostel borufen und bestimmt,
sondern auch Zeugen zweiter Hand, die in strenger Bezogenheit auf die
Apostel das Gehörte weitersagen. Zeugendienst des Evangeliums und
sakramentale Vermittlung der Sündenvergebung muss immer wieder vom « Gegenüber»

der Kirche her geschehen, und eben das geschieht durch die
beauftragten Amtsträger der Kirche. Auch durch den Zeugen zweiter Hand steht
Jesus Christus selber der Kirche gegenüber als Offenbarer, Rettor, Leiter
und Richter. Obschon das apostolische Amt der Kirche ein Amt in der
Kirche ist, steht es doch auch der Kirche gegenüber.

4. Das für die Kirche grundlegende apostolische Zeugnis kann nicht
nur durch Vorlesung der Heiligen Schrift - der einzigen «Nachfolgerin» der
Apostel - geschehen, sondern, analog dem Apostolat, nur durch lebendige
Zeugen. Darum berufen die Apostel nicht Bibelvorleser, sondorn Zeugen,
deren Person wesentlich zu ihrem Zeugnis gehört. Wie das lebondigo Zeugnis
der Apostel für die Urkirche grundlegend geworden ist, so ist diesos Zeugnis,
übertragen auf den Inhaber des kirchlichen Amtes und von diesem persönlich

übernommen und weitergegeben, immer wieder gomoindebildond und
als solches notwendig.



— 63 —

5. Das kirchliche Amt ist nicht nur eine Verlegenheitslösung, nicht bloss
eine Übernahme weltlicher Einrichtungen in den kirchlichen Bereich,
obschon die «weltlichen» Vorlagen dafür natürlich nicht fehlen; es hat sich
auch nicht nur von don Notwendigkeiten der Gemeindo aus aufgedrängt,
gründet nicht nur in der Delegation gewisser, eigentlich allen Gemeindegliedern

zustehenden Funktionen durch die Gemeinde auf deren einzelne,
sondern auf göttlicher Berufung und Einsetzung. Die Kirche wird durch den
Zeugen- und Sakramentsdienst des Amtes fort und fort geschaffen und erhalten,

wie sie andererseits auch dafür verantwortlich ist, dass das Amt jo und
jo geschehe und Raum habe.

6. Es ist verständlich, dass das apostolische Amt der Kirche zu
Lebzeiten der Apostel und unter dem Eindruck deren überragender Autorität
noch nicht zu seiner vollen Entfaltung kommen konnte, «episkopoi» und
«prosbyteroi» wurden anfänglich synonym gebraucht - war es aber in den
Gemeindon schon damals vorhanden. Je ferner die Kirche der Apostelzeit
rückte, je drohender zudem die Gefahr der Irrlehren wurde, desto deutlicher
kam das auf das Zeugnis dor Apostel verpflichtete apostolischo Amt der
Kirche zur Geltung und bildete sich auch eine gewisse Ämterordnung heraus.

7. Amt und Charisma schliesson einander nicht aus, sondern bedingen
einander, soll das Amt nicht erstarren und das Charisma nicht in Schwärmerei
ausarten. Gewiss besteht zwischen beiden eine Spannung, aber nicht die
Spannung des unlöslichen Widerspruchs, sondern dos polaren Gegensatzes.
Dass es an den Amtsträgern ist, ihrer Berufung existentiell, mit ihrem ganzen
Sein möglichst zu entsprechen, dass sio ihr Amt in der Nachfolge Christi und
der Apostel als «Dionst», als «Hirtenamt» zu verstehen haben, wurde durch
Christus den Aposteln und durch diese ihren «Nachfolgern» deutlich genug
ans Herz gelegt, fehlt es im Neuen Testament doch nicht an W'arnungen vor
Herrschsucht, Aufgeblasenheit, Streitsucht und Geldgier, d.h. vor aller
«pfäffischen» Verzerrung des apostolischen Amtes, wie es auch nicht an
Mahnungen zum demütigen Hirtendienst in der Nachfolge der Apostel und
des «Oborhirten» Jesus Christus gebricht.

Diskussion

Der Ausgangspunkt der Aussprache war die These des

Referenten, dass der Auftrag der Apostel einmalig und unwiederholbar

gewesen sei.

Dem werde gegenübergestellt:

a) Der Zwölferkreis sei nicht zu sehr von der Kirche zu isolieren.

b) Der Auftrag der Apostel sei nicht lediglich Zeugnis, sondern

Amt im Sinne der Weihe- und Leitungsgewalt. Ist Kirche Leib
Christi, dann ruft sie nach dem Apostolat als ewigem
leiberhaltendem Konstitutivum. Es bestehe zwar ein Unterschied
zwischen den Aposteln und deren Nachfolgern, aber die Bischöfe
seien Ausdruck des Apostolates.

c) Unrichtig wäre die Behauptung, nach den Aposteln gäbe es

keine Zeugen mehr.



— 64 —

d) Es erhebe sich die Frage, ob nicht eine Parallele bestünde zwi¬

schen dem êtpânai des Kreuzesopfers Christi und dem Messeopfer

einerseits und dem Apostolat und dem Bischofsamt
andererseits. Beide Male solle man auf den erhöhten Herrn
blicken. Man solle die Zäsur zwischen dem Apostolat und dem
Bischofsamt nicht zu tief ziehen.

e) Amt und Kirche seien bereits vor Ostern gegeben. Sie existieren
unabhängig vom subjektiven Zeugnis. Apostolisches Amt sei

auch nicht blosser Auftrag, denn der Apostel ist etwas, während

Aufträge zeitlich bedingt sind. Ausserdem habe der Apostel
eine Autorität, die auf die Bischöfe übergehe.

f) Dem einseitigen Schriftzeugnis gegenüber müsse die Tradition
recht gewertet werden, denn die Kirche habe die Schrift gegeben.

Ein abklärendes Wort zu diesem Problemkreis ergab sich aus
einem Gedanken einer späteren Aussprache, dass das Apostelamt
insbesondere durch die Art der Berufung einmalig sei, dass aber das

im Apostelamt schon enthaltene apostolische Amt in Sukzession
stehe.

Das dritte Hauptreferat von Vikar DDr. Ernst Hammerschmidt,
Wien, hatte zum Gegenstand:

Das kirchliche Amt in der Alten Kirche - der Weg von Ignatius
bis Cyprian

1. Das Bischofsamt ist nach katholischem Verständnis im Nouon Testament

begründet, wobei die Bezeichnung dieses Amtes sowie die Frage
der Ausgliederung nach oben (oder im Falle des Presbyteratos, die
Frage der Ausgliederung nach unten) noch nicht geklärt, aber doch von
verhältnismässig untergeordneter Bedeutung sind.

2. In der apostolischen Zeit steht hinter und über allen kirchlichen Ämtern
die Autorität und Wirksamkeit der Apostel.

3. Die Bedeutung und Wirksamkeit der sogenannten Charismatikor stand
im grossen und ganzen wohl immer unter der Leitung und Kontrolle
des apostolischen Amtes.

4. Wir haben einen etwas dunklen Zeitraum vom Ende des 1. Jahrhunderts
bis zu Ignatius. Dieser dunkle Zeitraum gibt aber keinerlei Anlass, an
der Existenz dos Bischofsamtes zu zweifeln.

5. Die Quollen bioton nicht den geringsten Anhaltspunkt für eino gewaltsame

Umänderung einer presbyterialen Verfassung in den
«monarchischen» Episkopat.

C. Zur Begründung des Bischofsamtes wird in der frühpatristischon Zeit
in vielen Fällen auf die Worto des Herrn an Petrus Matth. 16 vorwiesen.

7. Das kirchliche Amt in seiner dreifachen Gliederung zeigt soit der Zeit
des Ignatius wohl gewisse Nuancen von nachgeordneter Bedeutung, in
seinem Wesen, seiner Bedeutung und seiner Wirksamkeit in der Kircho
bleibt es aber gleich.



— 65 —

8. Die Art und Weise der Bestellung der Bischöfe ist eino Frage von sekundärer

Bedeutung. In der einen oder anderen Weise wird dio Mitwirkung
des Kirchenvolkes festgestellt, wobei der Charakter dieser Mitwirkung
nicht ganz durchsichtig ist. Der Ursprung und der Beginn des apostolischen

Amtes liegt aber einzig und allein in der Konsekration durch
die Bischöfe (wobei ein konsekrierender Bischof zur Gültigkeit der
Konsekration genügt).

9. Cyprian steuert einen wertvollen Beitrag zur Erkenntnis und Wertung
des Bischofsamtes bei. da er die Einheit des episcopatus sehr eindringlich

in den Vordergrund stellt. Die einzelnen Inhaber nehmen an dem
unus episcopatus teil. Das bietet einerseits die Garantie für die Einheit
der Kirche, enthält aber andererseits dio Verpflichtung fur die Bischöfe,
sich nicht voneinander zu isolieren.

Kl. In diesem Verständnis ist der Bischof Hüter und Wächter des Glaubens,
des Kultus und der Disziplin, zugleich aber auch der Hirt und Vater
seiner Kirche (im Sinne von Bistum). Diese Aufgabe kann und darf er
aufs Ganze gesehen - nicht delegieren und mit niemandem teilen. Jeder
Bereich des kirchlichen Lebens untersteht seiner Autorität. Ihm
begebene Gremien haben in unserem Zeitraum wesentlich beratende
Funktion.

I 1. Die Worto von Matth. l(i wurden besonders von Cyprian benutzt, um
die Amtsvollmachten des Bischofs darzutun. Petrus wird dabei als der
chronologische Ursprung (als der Erstling) des apostolischen Amtes
gesehen.

12. Cyprian hat aber durch seine Persönlichkeit und durch sein Wirken
dazu beigetragen, den Gedanken einer Vorrangstellung des Bischofs
von Rom zu fördern.

13. Es ist eine Folge der menschlichen Natur, dass das Amt in der nach¬

apostolischen Zeit, nicht mehr von der Unmittelbarkeit des
neutestamentlichen Geschehens ergriffen, «amtlicher» wurde. Doch hat es zu
allen Zeiten Männer gegeben, die sich dieser Tendenz mit allen ihren
Kräften entgegenstellten. Menschliche Schwächen in diesem Bereich
sind aber genau so wenig eino Instanz gegen die Vollmacht und Würde
des apostolischen Amtes, als etwa die mürrische Gemütsart des
Urkundsbeamten eines Bezirksgerichtes gegen dessen Beauftragung und
Vollmacht zur Amtshandlung spricht.

14. Es ist zu betonen, dass die Entfaltung der kirchlichen Ämter in ur- und
frühchristlicher Zeit nicht eine unverbindliche historische Erscheinung,
sondern ein verpflichtender, integrierender Bestandteil dos katholischen
Glaubens ist.

15. Die Forschung lässt es als sehr wahrscheinlich erscheinen, dass die
kirchlichen Ämter, besonders die Stellung des Bischofs und dio
wohlausgewogene Mitwirkung der Laien in den orientalischen und orthodoxen

Kirchen, der frühchristlichen Entfaltung in besonderer Weise
nahestehen. Es ist daher eine wichtige Aufgabe für die katholische Theologie,

sich eingehend mit den Verhältnissen in diesen Kirchen
bekanntzumachen und auseinanderzusetzen.

Diskussion

Im Hinblick auf die zweite These des Referenten legte die
Aussprache vorerst dar, dass die von Aposteln in den Gemeinden ein-



— 66 —

gesetzten Episkopen zwar nicht die gleiche Autorität wie jene
besessen hätten, nichtsdestoweniger aber als deren Nachfolger im Amte
im Sinne eines mit Vollmacht eingesetzten Statthalters anzusprechen
seien. Der Wille der Gesamtkirche bei der Einsetzung eines neuen
Bischofs käme in der Konsekration durch die Nachbarbischöfe zum
Ausdruck. Can. 4 des 1. ökumenischen Konzils von Nicäa, nämlich
Wahl des Bischofs durch das Kirchenvolk und Zustimmung der
anderen Bischöfe sei Niederschlag einer bereits gehandhabten
Tradition. Die Entstehung der Patriarchate sei vor allem durch die
territoriale Aufgliederung des römischen Imperiums bedingt
gewesen. Dies treffe auch auf die Kirchenprovinzen zu. Ein Musterbeispiel

hierfür sei das Patriarchat von Konstantinopel. Nur Rom
bilde durch das Doppelapostolat des Petrus und Paulus eine
Ausnahme. Die Aussprache ergab eine Übereinstimmung mit den Thesen
des Referenten und betonte die Notwendigkeit der in These Nr. 15

aufgestellten Forderung, dass es Aufgabe der katholischen Theologie
sei, sich mit der Stellung der kirchlichen Ämter und der Mitwirkung
der Laien in den orientalischen und orthodoxen Kirchen zu befassen.

Das vierte Hauptreferat:

Die Auffassungen über das Bischofsamt im Zeitalter des Josefinismus

Referent war Bischof Dr. S. Török. Er gab eine anschauliche
Schilderung des sowohl in seinen Wurzeln als auch in seinen
Ausläufern reichlich verzweigten Joseflnismus. Überaus interessant war
es vor allem für die nicht aus Österreich stammenden Teilnehmer,
zu erfahren, wie sehr das heute noch geltende österreichische
Staatskirchenrecht vom Joseflnismus beeinflusst ist.

Leider ist es aus Platzmangel nur möglich, die nach dem
reichhaltigen Referat vom Referenten selbst gezogenen Feststellungen
wiederzugeben :

1. Ansprüche auf sogenannte Staatskirchenhoheitsrechte wurden schon
in vorjosefinischer Zeit von den Habsburgern geltend gemacht.

2. Die Ideen van Espens und Hontheims fanden bei den österreichischen
Kirchenrechtslehrern und Verwaltungsorganen weitgehend Anklang.

3. Die josefinische Kirchonpolitik geht über den Fobronianismus hinaus;
sie engt nicht nur dio Auswirkungen dor Kurialpolitik ein, sondern
auch die bischöflichen Befugnisse; das Amt des Bischofs wird zum
Amte eines Staatsbediensteten.

4. Bei aller Anerkennung der positiven Faktoren der josefinischen
Kirchenpolitik muss sie im Grundsätzlichen als Beeinträchtigung der
kirchlichen Eigenständigkeit abgelehnt werden.



— 67 - -

In der Diskussion erhielten die vorstehenden Thesen Zustimmung,

ausgenommen, dass bei These 3 hervorgehoben wurde, dass

das Amt des Bischofs im Gegensatz zum Papst eine Erweiterung der
Machtbefugnisse erhielt, allerdings in der Oberaufsicht des Staates.
Das Hauptergebnis des Vortrages ist eine Entmythologisierung der
verbreiteten Meinung, der Joseflnismus sei ein Vorläufer des

Altkatholizismus. Es wurde aber doch vor einer zu starken Entmythologisierung

gewarnt, ist doch der Joseflnismus eine der wichtigsten
geistes- wie kirchengeschichtlicher) Voraussetzungen zum Altkatholizismus.

Der Abend war einer Besprechung des gegenwärtigen Standes
der altkatholisch-orlhodoxen Beziehungen in der historischen
Gaststätte «Griechenbeisel» gewidmet. Grundlage der Besprechung waren
schriftlich niedergelegte Gedanken von Prof. Dr. W.Küppers, Bonn.

1. Die altkatholische Kircho «ist westliche Kirche» in legitimer Tradition
mit entsprechendem Ritus und in gewissen Formen des Kirchenrechtes
(Autokephalie in nationalkirchlichem Rahmen usw.). Wiederherstellung
der kirchlichen Gemeinschaft (dor Begriff der «Interkommunion» ist
hier nicht anwendbar!) mit der östlichen Orthodoxie bedeutet deshalb
Beitrag zur Überwindung des grossen Schismas, nicht aber Aufgohen
in der ostkirchlichen Form der Tradition.

2. Trotz aller Bemühungen von altkatholischer Seite um die Sakraments-
gomeinschaft mit der Ostkirche, die zwar in gewissen Punkten wichtige
und positivo Übereinstimmungen gebracht habon, ist das Hauptziel
immer noch nicht in greifbare Nähe gerückt. Eino neue und gründliche
Prüfung dieser Frage ergibt grundlegende Forderungen.

3. Es ist vor allem notwendig, direkte Kontakte und Besprechungen unter
den Thoologen herbeizuführen. Kenntnis dos gegenseitigen Schrifttums
sowie Erlernung der neugriechischen und russischen Sprache sei eine
der Vorbedingungen. Die Möglichkeiten der Berührung auf ökumo-
nischer Basis, vor allem auch in den Ortsgemeinden, müsston mehr
genützt werden.

4. Neben einem Arbeitsausschuss von Theologen sollte eine altkatholische
Gemeinschaft zur Förderung der kirchlichen Vorbindung mit den
Orthodoxen Kirchen gebildet werden.

Das Programm des Freitags sah zwei Kurzreferate vor. Im
ersten berichtete Pfr. A.Degen, Zell, über « Die Arbeiten des

Rechtsausschusses in der deutschen Kirche über das kirchliche Personen-

recht einschliesslich des Episcopalrechts».
Das zweite Kurzreferat «Die Bedeutung des Amtes im heutigen

altkatholischen Verständnis» hätte programmgemäss Pfarrer Dr.
W.Küppers, Bonn, halten sollen. Leider war dieser aber am
Erscheinen verhindert. Statt dessen trug zuerst Bischof Dr. Urs Küry,
Bern, einige Gedanken zum kirchlichen Amt vor und gab damit auch



— 68 —

ein klärendes Diskussionsvotum zum zweiten Hauptreferat von
Pfr. L. Affolter ab. Danach zeigte Bischof Dr. U. Küry in einem kurzen

Überblick den verschiedenen Aufbau der Kirchenverfassung des

deutschen Bistums und der Christkatholischen Kirche der Schweiz
auf. Während die deutsche Kirchenverfassung aufbaumässig vom
Bischof und den zentralen kirchlichen Institutionen ausgeht, steht
in der Schweizer Kirchenverfassung die Gemeinde an erster Stelle.
Diese Verschiedenheit im Aufbau habe vor allem im geschichtlichen
Entstehen der christkatholischen Gemeinden, das sehr stark von
der Idee der in der Schweiz ausgeprägten politischen
Gemeindeautonomie inspiriert war, und der damals zeitweilig hervortretenden
Ablehnung des Bischofsamtes ihren Grund. Auch lehne sich die
Schweizer KirchenVerfassung im Gegensatz zur deutschen und
österreichischen nicht an das von Prof. W. Schulte entworfene
Grundkonzept einer Synodal- und Gemeindeordnung an. In Ergänzung zu
diesen Ausführungen trug dann noch Prof. Dr. P. J. Maan die Grundzüge

des Aufbaues der holländischen Kirchenverfassung vor.
Samstag, der letzte Arbeitstag, brachte die Sitzung der

verschiedenen Ausschüsse.

Da. wie schon ausgeführt, weder das Referat von Professor

Dr.W.Küppers «Die Bedeutung des Amtes im heutigen altkatholischen

Verständnis» gehalten werden konnte noch die von Professor
Dr. W. Küppers hierfür übersandten schriftlichen Unterlagen zur
Behandlung kamen, erscheint es als Grundforderung, dass dieses so

überaus wichtige Thema, das doch das Ergebnis der anderen Referate
für die Gegenwart verwerten sollte, wieder in das Programm der
nächsten Theologentagung, die 1959 in Solothurn stattfinden soll,

aufgenommen wird.

E.Kreuzeder
E.Nickel
J.F. Waldmeier

Druck Stampili & Cie., Bern


	Bericht über die VI. Internationale Altkatholische Theologenwoche vom 22. bis 28. September 1958 in Wien

