
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 49 (1959)

Heft: 1

Artikel: Kommunismus in christlicher Sicht

Autor: Heinz, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404361

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404361
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 48 —

Kommunismus in christlicher Sicht

In meiner 1932 in der «Internationalen Kirchlichen Zeitschrift»
(4.Heft) erschienenen Abhandlung: «Das gegenwärtige Geschehen
in Russland - Ursache - Wirkung und Überwindung» habe ich zum
Eingang die Worte geschrieben: «Je tiefer wir in unsere Arbeit
vorzudringen vermochten, desto überzeugender war für uns der
Eindruck, dass es sich in dem, was jetzt in Russland vorgeht, nicht nur
um ein russisches, sondern fast ebensosehr um ein Weltproblem
handelt. Aber selbst wenn dem nicht so wäre, wenn Bolschewismus und
Kommunismus wirklich in erster Linie.. die Geschicke Russlands

berührten, so dürfen wir um der Weltverbundenheit willen an dem

gegenwärtigen Geschehen in Russland nicht achtlos vorbeigehen.»

Fast dreissig Jahre sind seither vergangen. Die Richtigkeit
solcher Sicht der Vorgänge hat sich in einem Ausmass erfüllt, die einem
selbst erschrecken könnte.

Der Bolschewismus als Idee und der Kommunismus als dessen

politische Gestalt, sie sind keine vorübergehenden Erscheinungen wie
es der deutsche Nationalsozialismus oder der italienische Faschismus

waren. Sie sind geblieben und haben sich ins Weite entfaltet. Damals
sprach ich auch den Gedanken aus : «Auch diese Erscheinung (d.i. der
russische Bolschewismus) muss im Haushalt der Geschichte ihre Zeit
haben, und über die endgültige Bedeutung des Kommunismus lässt
sich heute nichts Endgültiges sagen. Indessen kann schon heute nicht
übersehen werden, dass dem Bolschewismus mitsamt seiner
kommunistischen Wirtschaftsform eine gesellschaftliche Bedeutung
zukommt, zuvor einmal für Russland, in gewissem und beschränktem
Sinn für die ganze Welt.»

Es ist nicht zu leugnen, die kommunistische Gesellschaftsform
ist nicht mehr aus dem politischen und geistigen Weltbild unserer
Zeit wegzudenken, gleichviel, ob uns dies angenehm oder höchst
unangenehm berühren mag. Persönlich bin ich der festen Überzeugung -
und dies seit langem -, dass der Kommunismus überhaupt nicht mehr
aus dem Gefüge des Gesamtlebens der Menschheit wegzudenken ist,
nicht als Idee und ebensowenig als politische und wirtschaftliche
Wirklichkeit. Freilich wird er im Laufe der Zeit noch allerlei
Wandlungen erleiden, und dies vor allem darum, weil sein Menschenverständnis

clem wirklichen Wesen des Menschen grundhaft
widerspricht, wobei allerdings mitzubedenken sein wird, dass der eu-



— 49 —

rasische, der asiatische und auch der afrikanische Mensch geistig und
seelisch anders geartet ist als der europäisch-abendländische.

Diese Annahme von der bleibenden, wenn auch innerlich und
äusserlich zu wandelnden Existenz des Kommunismus nötigt uns zur
weitern innern und äussern Auseinandersetzung mit dieser
Erscheinungsform menschlichen und staatlichen Lebens.

/. Die ursächliche Begründung des Kommunismus

Sic liegt, geschichtlich gesehen, sehr weit zurück und hat ihren
Ursprung in jenem Sendungsbewusstsein, in welchem sich Russland
seit der Verehelichung Iwans III. (1462-1505) mit der Nichte des

letzten griechischen Kaisers als das dritte Rom verstanden hat. Dieses

Sendungsbewusstsein liegt, wiewohl in gebrochener und
veränderter Form, auch dem heutigen Bolschwismus noch zugrunde,
seltsam gemischt mit der Erkenntnis einer gewissen Minderwertigkeit

gegenüber dem Westen. Es erlebte geschichtliche Höhepunkte
im Cäsaropapismus, d. h. der absoluten Einheit von Kirche und Staat.
vor allem verwirklicht in der Zeit eines Peters d. Gr. (1689-1725), der
Russland nach europäischen Muster reorganisieren wollte. Unter
seiner kraftvollen Herrschaft drangen damals erstmalig westlich-abendländische

Ideen ins russische Reich ein, eine Tatsache, die für die

heutige Wertung russischen Geschehens nicht ausser acht gelassen
werden darf. Unter Nikolaus I. (1825-1855) erreichte der
Cäsaropapismus seine höchste Entfaltung. Die alles beherrschende Losung
hiess: Orthodoxie - Autokratie - Nationalität. Sie findet sich heute,

wenn auch mit andern Vorzeichen versehen, im gegenwärtigen
Anspruch des politischen Kommunismus auf Weltherrschaft wieder.
Anstelle der völlig mit dem Staat verbundenen Kirche ist allerdings
die politische Rechtgläubigkeit getreten, das einst Nationale weitete
sich zum Kollektivum der Menschheit.

Wie konnte sich solcher Wandel vollziehen

Hauptsächlicher Träger dieser Veränderung war tlie russische

Intelligenz, die das geistige Leben Russlands in der zweiten Hälfte
des letzten Jahrhunderts bestimmte und die als solche in ihrem
literarischen und philosophischen Schaffen bis zur Stunde seltsamerweise

unangefochten blieb. Diese Intelligenz, vielfach selbst
gottgläubig, war von jeder offenen Mitarbeit in Kirche und Staat
ausgeschlossen. Zu ihr sind die grossen Schriftsteller Dostojewskj,
Turgenjew, Tschechow, Puschkin, Lermontow, Gogol. Tolstoj u.a. zu
rechnen. Ihre grossen Geisteskräfte und ihr Wille zur Neugestaltung



— 50 —

des Volkes waren durch die äussere Macht derart ins Innerste
verdrängt, class sie sich dort zu einer leidenschaftlichen sozialen Schwärmerei

(bereuender Adel) und zu einergeradezu eschatologischen Schau
der Dinge verdichtete. Die Slawophilen unter ihnen glaubten an den

unbedingten Eigenwert des russischen Volkes, das Kraft genug habe,
aus sich selbst den ersehnten Umsturz zu bewirken ; die Westler in
diesem Kreis der Intelligenz, die sich ihre Bildung in Europa
erarbeitet hatten, waren vom Kulturfortschritt des Westens weithin
befangen. Beide begegneten sich bei aller Verschiedenheit unter sich
in dem unbedingten Glauben an die Sendung des russischen Volkes.

In gesteigertem Sendungsbewusstsein ersah man schliesslich gemeinsam

das Politische als den ersehnten Sektor des Lebens, in clem sich
das als Wahrheit Erkannte durchzusetzen habe. Das Politische ward
zum Absoluten, zum Utopischen. Solche Gläubigkeit ans Absolute
entspricht durchaus der Grundstruktur russischer Seele, dem Hang nach
dem Extremen, dem Totalen im Guten wie im Bösen.

In der Begegnung der beiden Kreise der Intelligenz, der Westler,
d. h. der Diesseitsorientierten, und der in der Orthodoxie zum Teil
noch befangenen Slawophilen, geschah geistigerweise jene Zeugung,
die eigentlich die Geburt des Bolschewismus und Kommunismus
bedeutet. Gurian sagt in seiner Abhandlung «Der Bolschewismus»
(S. 16) : «Man kann nicht sagen, dass die revolutionäre Bewegung in
Russland von selber als Massenbewegung entstand. Sie entstand in
einer Schicht, welche durch die Bildung des Westens in einen Gegensatz

zu nationalen Traditionen gebracht worden war und der das

herrschende System keinen Raum für die von ihr ersehnte, praktische
selbständige Aktivität gewährte. Infolgedessen wurde sie in ihrem
Denken von der Wirklichkeit abgesperrt; ihr Denken wurde
konstruktiv-utopistisch.» Noch tiefer und völliger erfasst Nikolaij
Berdiajew in «Psychologie der russischen Gottlosigkeit» die innere
Struktur dieser russischen Intelligenz, wenn er schreibt: «Das Mitleid

mit dem Leiden des Volkes und der gesamten Welt wurde zum
führenden Motiv der russischen Literatur des 19. Jahrhunderts. Und
so hat sich das seelische Grundphänomen gebildet, das für die

Entwicklung des Bolschewismus als ausschlaggebend genannt werden
dürfte: die Übertragung der religiösen Motive und der religiösen
Seelenverfassung in die religiöse - und antireligiöse - in die soziale -
Sphäre; die Umbiegung der religiösen Energien in der Richtung auf
das Soziale hin ; die Durchsetzung der sozialen Sphäre mit der
religiösen Dynamik.»



— 51 —

Aus der gewaltsamen Verhaltenheit des Religiösen entwickelte
sich, so seltsam dies auf den ersten Blick erscheinen mag, das A-Reli-
giöse des Bolschewismus.

Wer diese geistigen, seelischen und religiösen Vorgänge im
russischen Volk und vorab in den Kreisen der Intelligenz nicht mit in
Rechnung stellt, wird das Werden des Bolschewismus und des
Kommunismus nie verstehen.

Zu diesem mehr weiblich-mütterlichen Element russischen Denkens

und seelischen Seins kommt jenes andere, männliche des ivest-
lichen Denkens, das vor allem in der Hegeischen Philosophie und der
von dorther völlig zu verstehenden Geschichtsauffassung zu suchen
ist. Hegels Absolutsetzung der Idee als solcher, von Marx und Engels
dann völlig ins Diesseitige, ins Materielle abgebogen und dialektisch
vorgetragen, war die männliche, aktive Kraft, die zur Tat, zur
Verwirklichung drängte, die sich mit dem Mütterlichen der typischen
russischen Gläubigkeit in voller Hingabe verband, d.h. fähig und
bereit war zu jenem grandiosen Versuch, zu jenem Letzteinsatz, der
westlicher, temperierter und stark verstandesmässiger, auf Anwendbarkeit

und Nutzen ausgerichteter Einstellung diametral entgegengesetzt

ist.
Die Gottlosigkeit, das Absolut-Diesseitige, sie sind westlichem

Denken entsprungen, in Russland aber mit dem Ausbruch der
Revolution praktisch konsequent und rücksichtslos durchexerziert worden.

In dieser illegalen westlichen Vaterschaft liegt zugleich unsere
geistige Mitverhaftung und Mitverantwortung Russlands Geschick

gegenüber, die abzulehnen unmöglich ist. Nur dass im Westen noch
ein kräftigeres, diesseitsverpflichtetes christliches und kirchliches
Erbe vorhanden ist, auch ein psychisch anders gearteter Mensch, der

weniger zu Extremen, vielmehr zur einigenden und versöhnenden
Mitte, zum Ausgleich der Kräfte, zur Synthese neigt. Sollte aber dies
christliche Erbe, vom Mittelalter her als gesellschaftsbildend auf uns
gekommen, ohne stete Erneuerung einmal nahezu oder gar völlig
aufgezehrt sein, so würde mit innerer Konsequenz auch im Abendland

jenes Vakuum geistiger und seelischer Haltung entstehen und
sich endgültig zeigen, das dem Idol der Masse, dem Totalitären, dem

Entpersönlichten unbedingten Raum geben musste.

2. Der Kommunismus als Idee der Lebensgesellsciiaft

Ich habe bereits auf die Hegeische Philosophie hingewiesen, die
deutscher Geschichtsauffassung des beginnenden 19. Jahrhunderts



zur Hauptsache zugrunde lag, die wesentlich mit dazu beigetragen
hat, den preussischen Machtstaat zu begründen, ihn später über das

ganze Reich auszudehnen, um so das ungemein Lebensvolle und
Differenzierte des Provinzialen mählich, aber sicher zu negieren, zum
Totalen einzuwalzen und innerlich wie äusserlich die Voraussetzungen

des späteren Nationalsozialismus zu schaffen. Goethe und seine
Zeit bezeichnet die Letzt- und Höchstentwicklung der vorangehenden
deutschen Geschichts- und Geistesperiode. Jetzt wurde der «Mensch

in Uniform » zum adäquaten Ausdruck des in einem gewaltigen Ein-
schmelzungsprozess vor sich gehenden Zentralismus innerer und
äusserer Art.

Ist auch Hegels absolutem Idealismus noch eine vehemente

lebensgestaltende Kraft zuzumessen, ist auch der Richtigkeit seiner

Logik als Thesis-Antithesis und Synthesis weithin beizupflichten -
freilich nie und nimmer in ihrer scheinbar unzerstörbaren Konsequenz

-, bildet sie auf philosophisch-geistigem Gebiet beinahe so

etwas wie eine Vorwegnahme der sog. Kettenreaktion in physikalischem

Raum, ist auch nicht zu leugnen, dass Hegelscher Dialektik
im Sinne des flüssigen Denkens bleibender Wert innewohnt, so setzt
das Verhängnis seines Systems doch dort ein, wo der Mensch im
totalen Gefüge des Staates und der Gesellschaft nur mehr als
«verschwindendes Moment» gewertet wird, als ein «Etwas». Fortschritt
ist alles. Träger des Fortschrittes ist im gesamten die Gesellschaft,
wird der Staat. Kunst, Philosophie, Bildung und Religion als die
höchsten Kundgebungen des Geistes, einstweilen noch hochgehalten
und in schmalem Räume einer gewissen Freiheit entwicklungsfähig,
sie werden dem Staatlichen bald völlig eingebaut, unterstehen seiner

Einflußsphäre. Die Gesellschaft ist alles, der Einzelne ein nomadenhaftes

«Etwas», kaum zu Wertendes, dazu verordnet, im Dienste
der Menschheit aufgebraucht zu werden.

Immerhin, das Hegeische System ist noch tragbar, weil es auf
dem Prinzip der «Absolutheit des Geistes» aufgebaut ist, jener
Geistigkeit, die das Göttliche noch nicht leugnet. Aber bereits nach dem
Tode des grossen Denkers geschah die Spaltung seiner Schüler in
zwei Gruppen : eine theologisch-konservative Rechte und eine radikale

diesseitig orientierte Linke mit Feuerbach, Marx und Engels.
Beibehalten und weiter ausgebaut wird nun die dialektische

Methode, jener Dynamismus, dem alles in ständig zwingendem
Fortschreiten erscheint. Aber anstelle des absoluten Geistes wird als
treibende Kraft das Diesseitige, das Materielle gesetzt. Marx und En-



— 53 —

gels erkennen - und dies darf ihnen als grosses Verdienst auf
philosophischem Gebiet angerechnet werden -, dass die Materie nicht
statisch, nicht ruhig, nicht in sich abgeschlossen ist, sich vielmehr
bewegt, sich in ständiger qualitativer Veränderung entwickelt und
entfaltet. In dieser Richtung dachte dann Lenin konsequent weiter.

Das Verhängnisvolle Leninschen Gedankengutes, auch bei Marx
und Engels zu finden, ist der Umstand, dass er glaubte, des Überzeitlichen,

Göttlichen entbehren zu können, ja zu müssen, weil er in
diesem das der irdischen Ideenverwirklichung Entgegengesetzte
ersah. Dieser Wandel ist insofern begreiflich, als die russisch-orthodoxe
Kirche bei allen grossen Werten ihrer innerlichen und stark auf
das Jenseits ausgerichteten Frömmigkeit sich weithin der Einfluss-
nahme auf das Sozial-Politische entschlagen hatte.

Das Geschichtsbild wird nun rein diesseitig, wendet sich völlig
der Frage nach der gesellschaftlichen Form des Daseins zu. Der
Einzelne wird zum Nichts. Der Verwirklichung dieses Zieles steht nach
marxistischer Lehre, die Lenin später aufnimmt, vor allem der
Kapitalismus entgegen, in weitem Masse auch das Religiöse, vor allem
die Gottesidee als solche. Damit sinkt die marxistische Philosophie
vom Anfangsgrad einer gewissen Geistigkeit ins Geistlose ab und
entwickelt etliche dogmatische Sätze, die unabänderlich zu sein

scheinen. Hier einige dieser Dogmen politischer Art:
Der Kapitalismus muss aufhören, wenn ihm kein nichtkapitalistischer,

agrarischer Absatzraum mehr zur Verfügung steht;
mit der allgemeinen Durchdringung der Welt durch den Kapitalismus

erstickt dieser schliesslich in sich selbst;
der Kapitalismus wird zwar mit Hilfe des Militärs versuchen, sich

kolonistisches, agrarisches Land zu erschliessen. Um dies zu verhindern, müssen
diese Lander so rasch als möglich mit den marxistischen Ideen erfüllt werden ;

der Kapitalismus selbst muss durch Aufhebung des Privateigentums der
innern, treibenden Kraft beraubt werden.

Marx und vor allem Lenin waren aber keine blossen Theoretiker,
die sich am eigenen kühnen Gedankenbau berauschten und sich

damit zufrieden gaben. Es entspricht russischer Art, mit ganzer
Hingabe, in völliger diesseitiger Gläubigkeit, ein kühnes Experiment
zu wagen und rücksichtslos gegen sich selbst durchzubringen. Was
Marx und Engels in teilweiser Nachfolge Hegels ersonnen, das wird
nun seit dem Ausbruch der grossen russischen Revolution in diesem

gewaltigen Reich nach allen Künsten praktiziert, ohne jegliche
Rücksicht auf den Menschen. Erich Dwinger schreibt in seinem Buch
«Zwischen Weiss und Ilot» (S.70): «Russlands Unglück war, dass
die Ausführung des Versuchs einer kommunistischen Staatsordnung

Intermit. Kirchl. Zeitschrift, Holt 1. 105«. 4



— 54 —

aus den Händen der Experimentierenden in die Hände von Gläubigen

geriet. Wenn der Versuch in der Hand lediglich herzkalter
Rechnender geblieben wäre, hätte man ihn nach einem halben Jahr,
nach dem Gewinn der Erkenntnis, dass er keinerlei Lebensmöglichkeit

besitzt, sicher wieder abgebrochen. Dadurch jedoch, dass er den

Zügeln dieser Rechnenden entglitt und in die starke Hand Lenins
und seiner Gläubigen geriet, wurde aus einem wissenschaftlichen
Experiment eine Glaubenslehre, ein Dogma, das im Sinne religiöser
Fanatiker nur mit dem Tod fallen gelassen wird.»

Was Engels einst verkündete: «Aufbau des Sozialismus», d.h.
einer klassenlosen Gesellschaft mit marktloser, gesellschaftlich plan-
mässiger Regelung der Produktion nach den Bedürfnissen der
Gesamtheit und jedes Einzelnen, verbunden und ermöglicht durch
fortgeschrittene Technisierung des ganzen Lebens, das ist bekanntlich

das fieberhafte Treiben des heutigen Russlands, nicht nur, um
selbst vom Kapitalismus ausländischer Art frei zu werden, vielmehr,
um eines Tags den Weltmarkt auf seine Weise bestimmen zu können.
Was der Wirtschaft und damit der Gesellschaft nützt, das ist gut
und sittlich; was beiden schadet, ist zu vernichten. In vierzig Jahren
wurde auf vielen Gebieten des Lebens nach- und aufgeholt, was der
Zarismus im Vergleich mit dem Westen versäumt hatte. Was sich

an Wissen und Technik im Westen in langsamem Prozess von mehr
als einem Jahrhundert entwickelte und vom Menschen innerlich
einigermassen angeeignet werden konnte, das überschlägt sich in
Russland in tollen Sprüngen, den Menschen als solchen weit hinter
sich lassend. Die Maschine, die gesamte Technik, sie werden zu einer
Gottheit, das Wissen zur unbedingten Macht; berauscht von den

Erfolgen vergisst man sich selbst.
Das Kollektivum scheint des Einzelwesens entbehren zu können.

Individuum - zu deutsch «das Nicht-mehr-Teilbare», das in sich

Abgegrenzte, in sich Ruhende und das Persönliche im Sinne der

Einmaligkeit eines bestimmten Wesens, eines unveräusserlichen Ichs,
sie erscheinen im Aufbau des neuen Reiches absoluter Diesseitigkeit
als hindernd, sind höchstens als Bauelemente zu werten.

Es ist gesamtgeschichtlich und vor allem menschheitlich
gesehen, nicht ganz von ungefähr, dass dieser gewaltige Versuch des

Kollektiven vom russischen Menschen gewagt wird, jenem Menschen,
der sich in der ungeheuren Ausdehnung russischer Ebene leicht als
ein Geringes empfindet, als ein Nichts sich vorkommt, im Endlosen
aufzugehen scheint. Undenkbar z.B. dass ein Ähnliches von uns



— 55 —

Schweizern je versucht werden könnte, die geophysisch immer in der

engen Abgeschlossenheit einer begrenzten Perspektive wohnen, einer
Abgeschlossenheit örtlicher Art, die unwillkürlich aus sich selbst
nach dem Persönlichen ruft, zum Finden des eigenen Ichs zwingt.
Aber was sich hinsichtlich des Kollektiven vom russischen Menschen

sagen lässt, das gilt vom asiatischen und afrikanischen Menschen
weithin.

So wie die Dinge in Russland heute entwickelt sind, kann man
sagen : Kommunismus als Idee der Lebensgemeinschaft ist die
Vergöttlichung, die Absolutsetzung der Gemeinschaft auf Kosten und in
Aufhebung des Persönlichen. Eignet solcher totalitären Idee auch eine

grosse Weite der missionarischen Sicht, so liegt anderseits doch der
Keim der eigenen Zerstörung in ihr selbst, es sei denn, die kollektive
Idee ändere sich in ihrem Selbstverständnis.

3. Bewertung des Kommunismus in christlicher Sicht

1. Der christliche Glaube und mit ihm die Kirche sind keiner
bestimmten Staats- und Gesellschaftsform verpflichtet, d. h. so verbunden,
dass sie ihre Aufgaben nur in dieser oder jener Gestaltung menschlichen

Seins zu verwirklichen vermöchten. Wohl gibt es Formen des

persönlichen und gemeinschaftlichen Lebens, die dem Wesen christlichen

Wahrheitsgutes näher oder ferner stehen, die Verwirklichung
christlicher Botschaft fördern oder hemmen. Aber grundsätzlich
gesehen behauptet sich die Christusbotschaft vom unendlichen Wert
des Einzelnen und von der vollkommenen Gemeinschaft im Reiche
Gottes überall, bald in Anerkennung und Förderung durch den
Staat, bald in Verfolgung und Gegenwehr durch diesen.

2. Im Kollektivismus, wie er ideell und praktisch im Bolschewismus

gelehrt und ausgelebt wird, liegt, wenn auch fast ins Gegenteil
gewandelt und vor allem entstellt, ein christliches Grundanliegen
beschlossen : die Wahrheit von der Priorität der Gemeinschaft, allerdings
einer Gemeinschaft von Individuen, die sich im wahrhaft Persönlichen
erkennen, einer Eigenständigkeit des Menschen, die sich nach christlicher

Sicht nur in dem göttlichen Gegenüber und damit im Miteinander
mit dem Nächsten begeben und erfüllen kann.

Beide Züge, das Persönlichkeit-Sein und der Gedanke der
Gemeinschaft, finden sich in der christlichen Botschaft in völliger
Ausgeglichenheit. Es gibt keine in sich geschlossene Persönlichkeit ohne
ein Gegenüber höherer Art, mag dies Gegenüber philosophisch oder



— 56 —

theologisch begründet sein, letzteres im Sinne der göttlichen
Selbstoffenbarung.

3. Im bisherigen Ablauf der bestehenden und ehemals existierenden

Gesellschaftsformen ist der Kommunismus mit seinem
übersteigerten, ja totalen Kollektivismus der Gegenpol des absoluten
Individualismus, wirtschaftlich gesehen der Antipode des liberalen Man-
chestertums vergangener Tage.

Es ist ein inneres Gesetz des menschlichen Lebens, class Extrem
dem Extrem ruft. Dem typischen Kapitalismus, wie er heute aus
allerlei Gründen in reiner, ungebrochener Form kaum mehr
angetroffen wird, hat sich unter Marx, Engels unii Lenins Führung jener
Staatssozialismus entgegengestellt, der nur mehr das Gemeinsame
als Wirklichkeit gelten lassen will. Diese übertriebene kollektive
Haltung wird auf Dauer ohne Existenz und Bildung wahrer
Persönlichkeit, ohne Anerkennung des individuellen Rechts entweder -
innerlich ausgehöhlt - in sich selbst zusammenfallen, oder sie wird
eine wesentliche Rückwandlung im Sinne des Persönlichen, wahrhaft

Liberalen erfahren müssen.

4. Wir Menschen des Westens haben am starken und allzu weiten
Ausschlag des Pendels geistiger Menschheitsgeschichte, wie er sich

nun seit vierzig Jahren in Russland und anderswo vollzieht, insofern
eine schon eingangs aufgezeigte Mitschuld, als bei uns clie Verpflichtung

zur Gemeinschaft zum Teil zu spät erkannt wurde, vor allem
im Sektor des Wirtschaftlichen. Wir sind dem Schicksal Russlands
mitverhaftet. Ein vielerorts gewünschter und erstrebter Zusammenbruch

Russlands musste mit innerer Konsequenz einem noch nie

dagewesenen Vorstoss der asiatischen Völker rufen, einer Völkerwanderung

unvorstellbaren Ausmasses. Nicht Deutschland bildet gegen
diese Gefahr die Barriere, so gern man von gewisser Seite die Sache

so darzustellen liebt. Russland selbst ist dieses Zwischenkind. Darum
erachte ich es als äusserst billig, sich der recht verstandenen
Verantwortung gegenüber Russland zu entziehen, Russland sich selbst zu
überlassen.

5. Solcher Verantwortung werden wir weder durch den
militärischen Versuch ledig, Russland und seine Satelliten durch geballte
Macht zu erledigen, noch dadurch, dass wir uns von diesen totalitären
Staaten einfach isolieren; es gibt keine wirkliche Isolationsmöglichkeit

in unserm Zeitalter. Wir sind schicksalshaft zusammengeführt.
Es muss zur wahren Begegnung der Völker kommen.



— 57 —

6. Unser Anteil an dieser Begegnung zwischen Ost und West
muss darin bestehen, dass wir selbst einen Typus wahrer Menschheitsgemeinschaft

aufbauen, der sowohl dem unabdingbaren Persönlichkeitswert

des Einzelnen wie der Gemeinschaftsidee des Ganzen
gerecht wird.

Dazu sind wir genau in dem Masse fähig, als christliches
Wahrheitserbe unter uns noch wirksam ist. Hier muss aber die dringlichste
Gefahr des Abendlandes klar und unbarmherzig aufgedeckt werden,
jene Gefahr, dass wir wohl noch bewusst oder unbewusst von christlich

ererbter Substanz leben - aber diese Substanz durch unser eigenes
Verhalten oftmals nicht mehr mehren. Einmal dürfte der Augenblick
kommen, da solch reiches Erbe vertan sein wird, und dieser Zeitpunkt
ist dann der Augenblick der völligen Anfälligkeit für irgendwelches
Totalitäres und Kollektives.

Entchristlichung des Abendlandes wird mit innerer Folgerichtigkeit

Entpersönlichung des Menschen heissen, und Entpersönlichung
des Menschen schafft jenes Vakuum, in dem das Kollektive ailes Leben

an sich zieht! Dies ist auch jenen in Erinnerung zu rufen, die zwar
um ihres persönlichen Heiles willen noch gottgläubig sind, sich aber
allzu leicht und in verabscheuungswürdigem religiösem Egoismus der

Verpflichtung zum Ganzen glauben entziehen zu dürfen. Es gibt
keinen Glauben für sich. Glaube ist gott- und menschheitsbezogen.

7. Welches aber ist der Anteil, den der Osten - und dieser Begriff,
total genommen, nicht nur auf Russland beschränkt - zur Schaffung
wahrer menschlicher Gemeinschaft leisten soll und kann

Der östliche Mensch ist, so habe ich zum Eingang erwähnt, viel
stärker auf die Gemeinschaft bezogen als der Mensch des Abendlandes.

Für den russischen Menschen gesehen war und ist der Begriff
des Kollektiven bei weitem nicht jener ungeheure, ihn selbst in seiner
Persönlichkeit auflösende Einbruch des Totalen, wie es dies für uns
sein musste und in der vorübergehenden Bedrohung durch den
Nationalsozialismus auch gewesen ist.

Der russische Mensch - und mit ihm erst recht der asiatische
und afrikanische - lebte von jeher in der weithin geschlossenen Einheit

und Gemeinschaft der Familie, der Sippe, des Stammes und vor
allem in der in sich ruhenden Gemeinschaft des Dorfes. Die
Dorfgemeinschaft, das sog. «Mir», war auch in zaristischen Zeiten ein
Kollektiven fast totaler Art, übte doch beispielsweise der Dorfälteste
jegliche Gerichtsbarkeit bis hin zur Deportationsmöglichkeit. Grund



— 58 —

und Boden waren Gemeingut, wurden jährlich neu verlost, und erst
die grundsätzlich so gut gemeinte Agrarreform des Grafen Stolypin
brachte die weitgehende Aufteilung des Bodens unter die befreiten
Bauern, eine einschneidende Massnahme, denen clie wenigsten
Bauern innerlich und wirtschaftlich gewachsen waren - und die dem
Werden des Grossbauerntums in Gestalt der Kulaken Tür und Tor
öffnete, d.h. jenen wenigen Auftrieb gab, die freigewordenen Grund
aufzukaufen vermochten, um dadurch neue Versklavung der kaum
Befreiten zu schaffen.

Es ist nicht zu erwarten, es widerspräche seelischer Grundanlage
des asiatischen und afrikanischen Menschen, ja es wäre recht eigentlich

zu bedauern, und es musste sich später bitter rächen, sollten wir
glauben wollen, der Osten werde je politisch, wirtschaftlich oder gar
geistig abendländisches Gepräge annehmen, Staats- und
Gesellschaftsformen zeitigen, die beispielsweise in unserm Sinne demokratisch

wären. Das Gemeinschaftliche wird in diesen Völkern wohl immer
das rein Persönliche überwiegen, wird freilich unter dem Einfluss des

Westens auch noch neue Formen des Lebens schaffen. Aber solche

Neugestaltungen menschlichen Seins müssen aus eigenem Wurzelreich

wachsen. Hier sind Aufpfropfungen höchst gefährlich. Und
gerade in klarer Betonung des recht verstandenen Kollektiven kann
uns der Osten eine Hilfe bedeuten, die auch uns zum Teil nottut, die
der Gefahr der individuellen Zersetzung entgegenwirkt.

Dort, wo das Kollektive unter Auslöschung des Persönlichen, der

Eigenverantwortung, der Freiheit des Individuums und der
Bekämpfung des Glaubens zum Totalitären wird, ist der Kommunismus

vom christlichen Standort aus radikal abzulehnen. Es gibt keine
wahre Gemeinschaft ohne Persönlichkeit. Wo der Mensch zur blossen
Sache erniedrigt wird, hat er selbst aufgehört zu sein.

Aber der christlich begründete Widerstand gegen den Bolschewismus

als Idee und gegen den politischen Kommunismus russischer

Prägung als Gesellschaftsform muss selbst von aufbauenden
Elementen getragen sein, soll er Aussicht auf Erfolg haben.

Rein geschichtlich gesehen hat der Kommunismus sein Daseinsrecht

wie jede andere Gesellschaftsform im Wandel der Zeiten vor
und nach ihm. Man kann der Geschichte, d.i. dem Geschehen, nicht
irgendwann und irgendwo ein Halt gebieten.

Wir sind mit dem Zeitalter des Atoms ganz allgemein in ein
Übergangsstadium der gesamten Menschheit eingetreten. Vom neu erworbenen

Weltbild her sind tiefe geistige und psychische Veränderungen



— 59 —

im SelbstVerständnis des Menschen und der Völker zu erwarten. Der
Osten wird unter Führung Russlands, Chinas und Indiens für lange
Zeit eine beachtliche Rolle spielen. Es dürfte sich im russischen
Kommunismus noch allerlei innerer und äusserer Wandel begeben, denn
nicht auszulöschen ist die religiöse Grundanlage des russischen Volkes.

Noch einmal sei es gesagt : Der Kommunismus ist keine vorübergehende

Erscheinung. In einem neuen Menschenverständnis wird er
sich erst selbst finden und wandeln müssen.

Zürich Max Heinz


	Kommunismus in christlicher Sicht

