Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 49 (1959)

Heft: 4

Artikel: Die philosophische Begriindung der Gotteserkenntnis bei Tertullian
[Schluss]

Autor: Hammerschmidt, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404369

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404369
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 229 —

Die philosophische Begriindung

der Gotteserkenntnis bei Tertullian

(Schluss)

cc) Die ewige Materie des Hermogenes

Ein weiterer Gegner der Einzigkeit Gottes erstand Tertullian
in Hermogenes. Withrend bei Markion mehr die moralischen Attri-
bute in Frage standen, hatte Tertullian bei der Bekimpfung des
Hermogenes die physischen Attribute zu verteidigen?).

Hermogenes?) war ein Zeitgenosse Tertullians, vom Beruf
enkaustischer Maler3). Wahrscheinlich lebte er ebenfalls in Kar-
thago. Er hatte sich eine eigenartige Schopfungslehre zurechtge-
legt, indem er die stoische Idee?) einer Materie, die Gott gleichewig
ist, angenommen hatte®). Dazu fiihrte er folgenden Beweis: Gott
hat die Welt entweder aus sich selbst, aus dem Nichts oder schliess-
lich aus irgend etwas geschaffen®). Das erste ist wegen der Einfach-
heit und Unverinderlichkeit Gottes unmoglich (Adversus Hermo-
genem 2 = Kr 127 s.), denn wenn er etwas aus sich selber gemacht
hiitte, wiire es ein Teil von ihm selbst. Gott ist aber unteilbar und
unverinderlich. Die zweite Moglichkeit, Gott habe die Welt aus
dem Nichts erschaffen, wird durch die Existenz des Bosen in der
Welt widerlegt. Gott als die Giite schlechthin kann nichts als wieder
Gutes hervorbringen?). Hat er die Welt aber aus dem Nichts her-
vorgebracht, dann auch das Ubel in der Welt. Da dies unmdéglich ist,
hat das Ubel nicht in Gottes Willen seinen Grund, sondern in etwas

) Vel. d’Alés 50, ]
%) Vgl. E. Heintzel, Hermogenes, der Hauptvertreter des philosophi-

schen Dualismus in der alten Kirche, Berlin 1902; J.H. Blunt, Dictionary of
Sects, Heresies, FKeclesiastical Parties and Schools of Religious Thought,
London, Oxford and Cambridge 1874, 190 s.

%) Vgl. Kellner, a.a.0. 11 297 ff. o

1) Der Urstoff und die Urkraft sind allerdings nur begritflich vonein-
ander unterschieden, in ihror realen Verbindung geben sie '(ﬁc einheitliche
Ul'suhst-an'/. des Weltprozesses ab; vgl. Meyer, a.a.0. [ 322 f.; O.Willmann,
Geschichte des Idealismus I, Braunschweig 21907, 580 f.

%) Vigl. Schulze 71 f. .
‘ %) Adv. Hermogenem 2 (Kr 127): «praestruens aut deum de semetipso
fecisse cuncta aut de nihilo aut de aliquo.»

) Vgl. d’Alés 47,

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 4, 1059,



— 230 —

ausser demselben und das ist die Materie!). So bleibt nur noch die
dritte Annahme: Gott habe die Welt aus einer priexistenten Materie
geschaffen. Diese Materie ist das Prinzip des Bosen und des Ubels.

Der Beweisgang wird noch durch einen Hinweis auf die «rela-
tiven Attribute Gottes?)» unterstiitzt®). Gott ist nidmlich immer
Gott, aber auch immer Herr gewesen. Das wire aber nicht méglich,
wenn nicht schon immer etwas dagewesen wire, iiber das eine Herr-
schaft ausgeiibt werden konnte?).

Tertullian widerlegt diesen letzteren Einwand sofort. Man muss
bei Gott zwischen Namen der Substanz und Namen der Macht
unterscheiden ?). «Gott» (deus) ist ein Name der Substanz, d.h. der
Gottheit selbst. «Herr» (dominus) ist Gott durch den Zuwachs an
Macht geworden. Genauso wird er erst Richter durch das Vergehen.
(Beziiglich des Hervorgehens des Sohnes aus dem Vater spricht
Tertullian hier ganz offenkundig subordinatianische Ideen aus %).)
Die heilige Schrift weist auch darauf hin, wenn sie sagt: Gott
machte, und erst als alles erschaffen war, sagt sie: Gott, der Herr?).

In der Ansicht des Hermogenes liegt auch ein logischer Wider-
spruch verborgen. Wenn die Materie ungeschaffen und ewig ist,
dann ist Gott eben nicht Herr iiber sie. Er wiirde erst von dem
Augenblick an Herr iiber die Materie sein, in dem er beginnt, etwas
aus ihr hervorzubringen.

Gehen wir nun zu der gesamten Behauptung des Hermogenes
iiber. Indem Hermogenes die Materie als ewig bezeichnet, nimmt
er eigentlich einen zweiten Gott an. Zwischen Gott und der Materie
ist dann dem Rang nach kein Unterschied. Beide sind ohne Anfang,

1) Kr 128: «proinde ex nihilo non potuisse eum facere sic contendit,
bonum et optimum definiens deum, qui bona atque optima tam uelit facere
quam sit . . . omnia ab eo bona et optima oportuisse secundum condicio-
nem ipsius.»

%) Vgl. d’Alés 47: «A cette raison métaphysique, Hermogéne ajoutait
un autre argument fondé sur les attributs relatifs de Dieu.»

3) Adv. Herm. 3 (Kr 128).

4) d’Ales 47: «Or la qualité de Signeur suppose un domaine actuel.
Pour que ce domaine actuel ait toujours pu s’exercer, il faut admettre une

matiére coeternelle & Dieu.»
8) Adv. Herm. 3 (Kr 128): «deus substantiae ipsius nomen, id est divini-

tatis, dominus vero non substantiae, sed potestatis.»

) Vgl. Kellner, a.a.0O. IT 299,

) Tertullian meint hier den Unterschied zwischen Elohim (Vulg.:
Deus) in Gn 1,1-2,4 a, und Jahwe Elohim (Vulg.: Dominus Deus) in Gn 2,
4 b ff., der auf die Quellenschichten des Priesterkodex und des Jahwisten
zuriickgeht.



— 231 —

beide ohne Ende, beide Urheber des Weltalls!). So erreicht die
Materie die Majestit Gottes. Aber die Erhabenheit Gottes ist mit
der Mitteilung an ein anderes Wesen unvereinbar. Gerade die
aeternitas ist der census Gottes, ist allein Gottes proprium und kann
daher auch von keinem zweiten Wesen besessen werden.

Hermogenes entgegnete hierauf, er wolle der Materie ja nicht
die ganze Fiille der Gottheit, der gottlichen Wesenheit, zuschreiben,
sondern nur einen niederen Grad. Das niitzt aber nichts, sagt
Tertullian, denn die gottliche Wesenheit lisst keine Teilung zu.
Die Wahrheit fordert, dass das, was Gottes ist, auch ihm allein
zukomme. Wenn es in der heiligen Schrift heisst: «dii estis et filii
excelsi omnes» (Ps 81, 6), so gilt dies nur von der Gnade Gottes,
nicht von der proprietas des Menschen.

Die Materie kénnte sich ja auch gleicherweise als Gott bezeich-
nen. Wer wollte sie zwingen, einen Herrn iiber sich anzuerkennen?
Man kénnte das Verhiltnis ebensogut umkehren und sagen: Die
Materie ist Gott und Gott ist die Materie (Tertullian versteht das
natiirlich im Sinne eines Dualismus, nicht einer Identitit). Schliess-
lich wiirde folgen, dass die Materie etwas Vollkommeneres ist als
Gott. Sie bedurfte Gottes nicht, aber Gott bedurfte ihrer, um etwas
schaffen zu kénnen. So hiitte sie sich, die dives, locuples und liberalis
wire, Gott hingegeben 2). Der von etwas Gebrauch macht, ist geringer
als das, wovon er Gebrauch macht (!). Gott wiire zumindest von der
Materie abhiingig.

Eine Gott gleichewige Materie wire ebenso unendlich wie Gott
selbst 3). Da Gott nicht der Herr der Materie gewesen ware, hiitte
er entweder durch Bitten oder durch Gewalt eine Anleihe bei ihr
machen miissen, denn das Gesetz kennt drei Arten der Aneignung:
dominio, precario, ui (Adv.Herm.9 = Kr 136)4). Hiitte Gott also

1) Adv. Herm. 5 (Kr 131): «innatus deus: an non innata et materia ?
semper deus: an non semper et materia ? ambo sine initio, ambo sine fine,
ambo etiam auctores uniuersitatis, tam qui fecit quam de qua fecit,»

2) Adv. Herm. 8 (Kr 135). ) . . .
%) Hermogenes stimmte darin mit den Gnostikern tiberein, dass er sich

die Materie ewig dachte; in anderer Hinsicht, namentli.ch in Bezug auf die
Ema.nationslehre, stand er ihnen mit den grosskirchlichen Theologen als

Gegner gegeniiber. . . "
1) Hier spricht wieder der Jurist Tertullian. Das Precarium gehért zu

den Innominatrealkontrakten und bestand in der unentgeltlich.en Uber-
laJ’?'Sung einer Sache oder eines Rechtes mit der Verpflichtung ) jeder zeiti-
gen Riickstellung. Vertragsnatur erlangte es erst in der"(r(':)mlsch-rechthch
verstandenen) nachklassischen Zeit. Vgl. F. Schwind, Romisches Recht I,

Wien 1950, 308.



— 232 —

nicht besser getan, gar nichts zu schaffen, als mit Hilfe der Gefillig-
keit eines dritten oder im Wege der Gewaltanwendung, und noch
dazu aus etwas Schlechtem ? Und wire die Materie ganz gut gewesen,
wire es dann Gottes nicht ebenso unwiirdig gewesen, aus fremdem
Eigentum etwas zu schaffen (Adv. Herm. 9 = Kr 136) ?

Aber auch zur Losung der Frage des Ubels in der Welt findet
Tertullian bei Hermogenes keinen Beitrag. Entweder konnte Gott
das Ubel aus der Welt schaffen und er wollte nicht, oder er wollte
es hinwegnehmen und konnte nicht. Im ersten Falle ergeben sich
Zweifel an der Heiligkeit, im zweiten an der Allméchtigkeit Gottes.
Es gibt keinen Ausweg: Gott ist entweder der Sklave (famulus)
oder der Mitgenosse und Freund (amicus) des Bisen. Der Versuch
des Hermogenes in einer Gott gleichewigen Materie das Prinzip des
Bésen und Substrat der Schopfung zu finden, versagt).

Hermogenes schreibt der Materie Ewigkeit zu und damit eine
Machtvollkommenheit ohne Girenzen. Schon deswegen kénnte man
dort nichts Boses finden.

Anderseits hat aber Hermogenes nicht bemerkt, dass, wenn er
dem Prinzip des Bisen Ewigkeitscharakter verleiht, dieses uniiber-
windlich und unbesiegbar wire. Wir wiirden uns ganz vergeblich
abmiihen, das Bose aus uns selbst zu entfernen. Dann wiiren Gottes
Befehle zum Kampf gegen das Bose sinnlos und die Anordnung des
Weltgerichtes vergeblich?).

Das wichtigste Argument Tertullians gegen die Kwigkeit der
Materie lisst sich in den Satz fassen: Es gibt keine ewige Materie,
weil die Materie der Verinderung unterworfen ist. Gott hat doch
aus der angeblich biosen Materie Gutes geschaffen. Dadurch hat
sie eine Verinderung erfahren und den Zustand der Ewigkeit ver-
loren. Die Ewigkeit kann aber nicht verlorengehen, weil es eben
dann keine Ewigkeit ist.

Gottes Wille war bei der Schopfungstitigkeit frei. Jedwede
Gewalt steht ihm eher zu als Niedrigkeit®). Man miisste noch eher
annehmen, Gott sei auch der Urheber des Bosen als sein Diener.

Der Grund, warum Hermogenes eine ewige Materie annahm,
war die Absicht, Gott ausserhalb der Ursachenfrage des Ubels zu
bringen. Das ist ihm aber nicht gelungen, im Gegenteil : Gott wird

1 Vel. Sehulze 72,

%) Adv. Herm. 11 (Kr 137 s.).

%) Adv. Herm. 14 (Kr 141): «quaecumque potestas el quam pusillitas
competit.»



— 233 —

tiefer in das Ubel verstrickt als bei der Annahme einer creatio ex
nihilo. Allerdings gibt es in den Werken Gottes ein Prinzip, und das ist
die gottliche Weisheit (Prov. 8), die aber kein materielles Prinzip ist.

Kurz sei noch auf einen Einwand des Hermogenes hingewiesen.
Er glaubte, seine Ansicht in den ersten Worten der Genesis: «In
principio fecit Deus coelum et terram» bestiitigt zu finden?!). Er
wollte den Ausdruck «in principio» substantiell und kérperlich
verstehen, als sei damit ein materielles Prinzip bezeichnet. Tertul-
lian fiihrt dagegen aus, dass der Ausdruck «in principio» lediglich
eine Zeitbestimmung ist, ein principium oder initium inceptionis.
(Gienauso hiitte es, wenn Gott Himmel und Erde nach allen anderen
erschaffen hiitte, geheissen: «in fine deus fecit coelum et terram2)».
Die Schrift sagt auch ausdriicklich «in principio», und nicht «ex
principio 3)».

Zusammenfassend kann man folgende Hauptpunkte in der
Widerlegung des Hermogenes festhalten:

I. Durch die Annahme einer ewigen Materie wird diese Gott
gleichgesetzt. Die Ewigkeit ist aber eine Eigenschaft Gottes, die
nur ihm allein zukommt. )

2. Diese Annahme 16st auch nicht die Frage des Ubels in der
Welt. Gott wiirde dieser Ansicht zufolge trotzdem mit dem Bosen
eng verbunden bleiben. Das Biose nimmt vielmehr seinen zeitlichen
Ursprung aus dem freien Willen der geschaffenen Kreatur?).

3. Die Materie konnte gar nicht ewig sein, da ja Gott aus ihr
das Gute geschaffen haben soll und somit ihren Charakter verindert
hitte. Was aber einer Veriinderung unterliegt, kann nicht ewig sein.

dd) Der Pantheismus des Valentinus

Noch einen (}egner der Einzigkeit Gottes hatte Tertallian vor
sich: Valentinus und seine nach ihm benannten Anhinger®). Durch

—_—

1) Adv. Herm. 19 (Kr 146 ss.).

%) Vgl. d’Aleés 49. .

3) Vgl. Jo 1,1; P.Feine, Theologie des Neuen Testaments, Berlin 81953,
329,

1) Vgl. Schulze 69.

5; l)fiﬂu Handschriftenfunde von Chenoboskion, gegeniiber der ()‘t'tschaft,
Nag: Hammadi, ungefithr 100 km nordlich von Luxor, haben neue Lskem}t-
Nisse iiber die valentinianische CGinosis gebracht. Vgl. H;C.Puech—(-.Qms-
Pel-W.(".van Unnik. The Codex Jung, herausgeg. von-l*.L.Cross, London
1955; H.C. Puech et G. Quispel, Le quatriéme éerit gnostique du Codex Jung,



— 234 —

den Nachweis, dass Gott nur ein einziger und alles Geschaffene
iiberragender sein kann, ist aber auch die Lehre des Valentinus
schon implicite widerlegt. « Wer zwei Gotter statuiert, fiir den ist es
nur ein Schritt, eine Vielheit von Gottern anzunehmen. .. So folgt
die Mehrzahl von selbst. Die Vernunft aber ldsst so wenig eine Mehr-
heit von Gottern zu, als eine Zweiheit, da Gott, der Hochste und
Grosste, seinesgleichen nicht hat; sie schliesst nach der Regel,
dass ein Wesen, dem kein anderes gleichkommt, einzig in seiner
Art ist und daher nur einmal vorhanden sein, nur als ein einziges
existieren kann1).»

Tertullian nimmt die Lehre des Valentinus gar nicht ernst.
Er beschrinkt sich darauf, die Ansichten der Valentinianer zu ent-
wickeln und zu analysieren?). Im grossen und ganzen folgt er der
Darstellung des Irendus von Lyon, die dieser im ersten Buch seines
antignostischen Werkes (gewohnlich Adversus haereses genannt)
gegeben hat. Auch das Material entlehnt er von ihm3). Es war fiir
ihn auch nicht moglich, das System des Valentinus vollstindig zu
rekonstruieren. Die Quellen reden mehr von seinen Schiilern als von
ihm selbst. Daher Tertullians Bemerkung: « [ta nusquam iam Valen-
tinus, et tamen Valentiniani, que per Valentinum» (Adversus
Valentinianos 4 = Kr 181).

In dem ersten Kapitel verspottet Tertullian die Geheimnis-
kramerei der Valentinianer. Die Sorgfalt, ihre Geheimnisse zu
bewahren, erinnert ihn an die Eleusinischen Mysterien (Adv.Val. 1=
Kr 177). Dieser Teil, die Einleitung (Kap.1-6), kann Anspruch auf
Selbstéindigkeit machen. Im iibrigen sollte diese Schrift eigentlich
nur ein « Vorwort» zu einem grosseren Werke sein. Tertullian nennt
die vorliegende Schrift ein «primum cuneum congressionis» (Adv.

in: Vigiliae Christianae 9 (1955) 65-102 (hier auch eine Liste der Literatur
iiber den Codex Jung); M.Malinine-H.C.Puech-G. Quispel, Kuangelium
ueritatis, Zirich 1956; R.Haardt, Die neue Gnosisforschung im Lichte der
koptischen Handschriften von Chenoboskion, in: Festschrift zum 70. Ge-
burtstag Prof. Christians, Wien 1956, 37-45; KE.Hammerschmidt, Neuge-
fundene gnostische Handschriften, in: Bibel und Liturgie 22 (1954/55)
10-15. Der Brief an Reginos beweist tibrigens, dass Tertullian die Lehre
seiner (Gegner liber die Auferstehung in De resurrectione mortuorum richtig
dargestellt hat.

1) Schulze 69 f. :

%) Vgl. Kellner, a.a.0. IT 281 f.

3) Vgl. Dissertatio de varia et incerta indole librorum Tertulliani auc-
tore Joh. Sal. Semmler, in: Franz Oehler, Quinti Septimii Florentis Tertulliani
quae supersunt opera III, Leipzig 1854, 658-682.



— 235 —

Val.3 = Kr 180). Im sechsten Kapitel sagt er, man befinde sich
«ante pugnam» (Kr 183). Von einer zweiten, grosseren Schrift ist
uns aber nichts bekannt.

In den dfcissig Aonen des Pleroma sieht Tertullian verschiedene
Betrachtungsweisen dés gottlichen Seins, die aus ihrer abstrakten
Stellung herausgenommen und zu Hypostasen erhoben wurden.
Die Grundlage dieses Systems bezeichnet d’Alés als idealistischen
Pantheismus1).

Tertullian erschien diese Lehre als ein wunderliches Gebilde.
Er wollte auch mehr das Wunderliche andeuten, als untersuchen.
Ironisch meint er, wenn sie sich als licherlich herausstelle, so liegt
das in der Sache selbst. So fiihrt er denn auch seine Darstellung
mehr mit Spott und Sarkasmus als ernster Widerlegung zu Ende.

b) Die Wesenheit Qottes und die gottlichen Attribute

Die gottliche Wesenheit ist, wie sich aus der Schrift gegen
Hermogenes ergibt2), eine und unvergleichlich erhaben iiber alles
andere Sein. Tertullian sieht Gott als die causa prima alles Seins, unge-

worden, ewig und unabhiingig von jeglichem Sein, aus sich selbst
heraus existierend. Gerade das Fehlen dieser Eigenschaften fiihrt

bei den heidnischen und «hiretischen» Gotteslehren zu deren Ab-

lehnung. Gott ist unbegrenzt in seinen Vollkommenbheiten 3).
Schwierigkeiten bereitet Tertullians Ansicht iiber die Kérper-

lichkeit Gottes. Einerseits behauptet er: «nam et deus spiritusy

1) Vgl. d’Alés 60 s.: «Le fond du systéme est un panthéisme idé.aliste,
excluant toute réalité distincte de Dieu; la surface, constellée de syzygies, ou
couples d’Eons, justifie le nom de fable milésienne, donné par Tertullien
(An 23) & ce roman métaphysique.» In der Deutung der Gottesso]lps(?huft,
hat sich Tertullian aber die npoforn des Valentinus und charakteristische
gnostische Vergleiche zu eigen gemacht; vgl. M. Werper, a. a. 0. 132f.

?) Adv. Herm. 4 (Kr 131): «quod si deus est, unicum sit necesse est, ut
unius sit. aut quid erit unicum et singulare, nisi cui nlhl! adaequabitur ? (l.l'ud
principale, nisi quod super omnia, nisi quod ante omnia et ex quo omnia ?
haec deus solus habendo, est, et solus habendo, unus est. si et alius habuerit,
tot iam erunt dii, quot habuerint quae dei sunt . .. deum. .. unum esse
Oportet, quia quod summum sit deus est; summum leltf.)m non erit nisi .quod
unicum fuerit; unicum autem esse non poterit cul aliquid adge(]llal?ltur,,

%) Adv. Herm. 7 (Kr 133): «praescribo non capere ullam dlmlnlltlon(?m
et humiliationem quod sit aeternum et innatum, quia hoc ot deum fa:cla,t,
tantum quantus est, nullo minorem neque subiectiorem, immo omnibus

Mmaiorem et sublimiorem. »



— 236 —

(Apol.21,11 = Ho 55), andrerseits ist nach ihm alles, was existiert,
Korper: «Omne quod est, corpus est sui generis. Nihil est incor-
porale nisi quod non est» (De carne Chr.11 = Kroy 220). Bei einer
Reihe von Texten tritt klar zutage!), dass es sich um eine Eigenart
der Ausdrucksweise Tertullians handelt. Korperlichkeit ist ihm
einfach ein allgemeiner Begriff fir Substanz. Allerdings gibt es auch
Stellen, wo er die Korperlichkeit des Geistes im eigentlichen Sinne
ziemlich deutlich ausspricht. Die Seele ist ihm ein corpus sui generis
(De an. 9 = RW309). Ebenso ist auch Gott ein corpus, etsi spiritus
(Adv.Praxean 7 = Kr 237). Man kann nicht bestreiten, dass Ter-
tullian Gott eine gewisse Korperlichkeit zuschreibt?). D.Petau?)
und d’Alés ) wollten die Losung in der Transzendenz Gottes sehen:
Nach Tertullian tibersteigt bei Gott alles weit das Geschopfliche,
auch die Korperlichkeit. Dies ist aber ein Losungsversuch, der aus
der apologetischen Grundtendenz einer gewissen Richtung der
Theologie herkommt. Man kommt um die Schwierigkeit nicht herum,
da auch ein iiberaus vollkommener Kérper immer noch ein Kérper
bleibt.

Andrerseits kann man Tertullian nicht den Vorwurf machen, er
unterscheide in Gott zwischen Leib und Seele. Wenn der Geist auch
irgendeine Art von Korperlichkeit besitzt, d.h. als Ganzes doch
irgendein Korper ist, bleibt er trotzdem nur eine Grosse, zerfillt
nicht in zwei Elemente. Die Ausdriicke iiber Gottes Hinde, Fiisse
und Arme, sowie iiber seinen (eist, sind aus der iibertragenen Rede-

1) Adv. Herm. 35 (Kr 165): «nisi fallor enim, omnis res aut corporalis
sit necesse est aut incorporalis, ut concedam interim esse aliquid incorporale,
de substantiis dumtaxat, cum ipsa substantia corpus sit rei cuiusque. certe
post corporale et incorporale nihil tertium.» Adv. Mare. V 15 (Kr 629): «ani-
mam posuit et corpus, tam duas res quam diversas. licet enim et anima et
corpus sit aliquod suae qualitatis, sicut et spiritus, cum tamen et corpus ot
anima distinete niminantur, habet autem anima suum uocabulum proprium
non egens communi vocabulo corporis, id relinquitur carni, quae non nomi-
nata proprio, communi utatur necesse est.» De carne Chr. 6 (Kroy 206);
Adv. Praxean 7 (Kr 237).

) Vgl. B. Altaner, Patrologie, Freiburg i. Br. 81958, 141 f.: «Alles, was
besteht, ist ein ‘corpus’, wenngleich ein ‘corpus sui generis’ (Carn. Chr. 11),
und darum ist auch Gott ein ‘corpus, etsi spiritus est’ (Prax. 7). Dass ‘corpus’
hier soviel wie Substanz bedeutet, Tortullian Gott also nur Substantialitit
beilegt, ist nicht ausgeschlossen, aber dann schreibt er der geistigen Substanz
Eigenschaften zu, die auch der Kérper hat; denn von der Secle sagt er, dass
sie ‘corpus’ oder ‘corporalitas’ habe, aber auch Abstammung und Farbe, die
Farbe der leuchtenden Luft, besitze (An. 7, 9; EP 346 f.).»

%) Dogmata theologica, Paris 1886-68, 1. 2.

1) L.c. 63 s.



— 237 —

weise der heiligen Schrift zu erkliren, die sich auch Tertullian zu
eigen machte?).

Die hauptsichlichsten Gotteseigenschaften sind schon in der
Polemik gegen die Heiden und die «Hiretiker» in Erscheinung
getreten. Gott ist unverinderlich, weil ewig (Adv.Prax.27 — Kr
280 s.). Da er nicht aufhért zu sein, kann er auch nicht anders
werden; denn alles, was umgebildet wird, hort auf zu sein, was es
war, und fingt an zu werden, was es nicht war.

Die Weisheit und Macht Gottes zeigt das Weltall, das auch
Kunde von seiner Giite gibt. Diese Giite ist eng verbunden mit der
Gerechtigkeit, von der sie beschiitzt und bewahrt wird. Genauso
wie ein Widerspruch zwischen Giite und Gerechtigkeit (lottes
unmaglich ist, klingen auch seine Weisheit und Macht harmonisch
zusammen. Kin ungeordneter Wille ist in Gott undenkbar?). s
ist auch ausgeschlossen, in Gott etwas Unverniinftiges sehen zu
wollen. In ihm ist alles verniinftig, er ist die Vernunft selbst:
¢rationalia esse debere in deo omnia» (Adv. Mare.1 23 = Kr 320)3).
Die gottliche Gerechtigkeit kennt nur ein Ziel: die Herrschaft des
Guten; seine Vorsehung bat den Menschen mit einem freien Willen
ausgestattet, damit dieser iiber das Bose in freier Selbstentschei-
dung siege. Gott lisst den Kriften, die er geschaffen hat, freien
Lauf?). So steht (ott hoch erhaben iiber alles Irdische und stellt
sich den Menschen als das gottliche Sein dar, das sie erkennen,

anbeten und lieben sollen.

5. Zusammenfassung und Ergebnis

Nach diesen Ausfiihrungen %) kann kaum mehr ein Zweifel
dariiber herrschen, wie sehr Tertullian der abendlindischen Theo-
logie und der philosophischen Gotteserkenntnis in der spiteren
Theodizee die Wege bereitet hat. Der zeitgenossischen Philosophie

') Tertullian war ja mit den Schrifttexten gut vertraut. Den erwihnten
Einwand -~ er unterscheide in Gott zwischen Leib und Seele — ha? SCh(f“
J.A.Cantova S.J. zuriickgewiesen: De Septimio Tertulliano, et Epiphanio
dissertationes duae, theologico-criticae, Mediolani 1763, 18 ss.

%) Vgl d’Ales 66 s. ) o .

%) De poen. 1 (KBB 140): «deus omnium (‘,ondlt-.(n.', l’llhllln()ll ratione
brovidit, disponit, ordinavit, nihil non ratione tractari intellegique voluit.»

1) Vgl. Adv. Mare. 11 7 (Kr 343 s.). o

5) Toxtgoschichtliche Fragen und Fragezeichen wurden in dieser Un.ber-
Suchung iibergangen, da sie fiir den Inhalt nicht oder kaum von Belang sind.



— 238 —

steht er skeptisch gegeniiber, ist aber ein Freund des einfachen,
unkomplizierten Vernunftstrebens. Die Offenbarung lautert und
klart die Vernunfterkenntnis, die sie zu grosserer Tiefe und Klar-
heit fiihrt. Er spricht deutlich aus, dass das Dasein Gottes (und die
Unsterblichkeit der Seele) durch verniinftige Uberlegungen erkenn-
bar sind; als Ausgangspunkt dieser Erkenntnis dienen ihm der
aussere und der innere Kosmos: die Werke der Schopfung und die
Menschenseele. Es handelt sich also um eine Erkenntnis a poste-
riori. Auch bei Adv.Marc.1 9, 22 (Kr 300 ss., 318 ss.) handelt es
sich nicht um ontologische Gedankenginge, wie Kellner meinte?).
Tertullian verlangt nur, dieser Gott der Giite Markions héitte, wenn
er tatsichlich existierte, seine Giite auch betéitigen und bekannt-
geben miissen ?). Er zieht also aus dem Gottesbegriff nur eine hypo-
thetische Folgerung fiir die Wirklichkeit, withrend der ontologische
Gottesbeweis aus dem Gottesbegriff das Dasein Gottes an sich
folgern will 3).

In seiner Darstellungsweise lisst sich der Einfluss der Rhetorik
feststellen, der sich in der Behandlung der Fragen, in der straffen
Zusammenfassung am Schluss der Abhandlungen, in der Ziel-
strebigkeit, in der schlagfertigen Widerlegung der Einwinde und
in eigenwilligen, selbstsicher vorgebrachten Behauptungen?) zeigt.
Seine Anschaulichkeit und Lebhaftigkeit unterstiitzen die Ein-
dringlichkeit seiner rhetorischen Darstellung.

Vieles von dem, was Tertullian formuliert hat, hat bis heute
seine Wirkkraft bewahrt. Wenn aber auch viele seiner Gedanken
von der nachfolgenden Systematik als richtig angenommen wurden,
bleibt doch etliches, das bedenklich stimmt. So muss man sagen,
dass er nicht zu einem klar geistigen Gottesbegriff, iiberhaupt zu
dem Begriff des rein Geistigen, gekommen ist. Tertullian ist — nach
einem Wort von Bossuet®) — stets geneigt, die gottlichen Dinge
zu «verkorperlichen». Das rein Geistige ist fiir ihn ein Gedanken-

)y A.a.0.IT 156 Anm. H. Kellner-G. Esser, Tertullians ausgewihlte
Schriften IT, Kempten 1915, 289.

%) Vgl. Fuetscher 245 und die Kritik bei Naumann 332 f.

3) Zum Ontologismus vgl. J.Hessen, Lehrbuch der Philosophie T,
Miinchen 1947, 241 f.; Meyer, a.a.0. IV, Wirzburg und Paderborn 1950,
130-132; W. Brugger S.J. (Hrsg.), Philosophisches Wérterbuch, Wien 1948,
246 f.

4) Ich verweise hier nur auf die Selbstverstiindlichkeit, mit der Ter-
tullian den Ausdruck «via peccatorum» (Ps 1,1) auf die Vertikalginge im
Zuschauerraum der heidnischen Theater anwendet : De spectaculis 3 (RW 5).

5) Vgl. d’Ales 247.



— 239 —

ding, dem er jede Realitiat abspricht!). Dies ist wohl zum gréssten
Teil — wie schon bemerkt — dem Einfluss der Stoa zuzuschreiben,
wie sich ja auch in seiner Behandlung der Probleme der Einfluss
der zeitgenissischen Philosophie feststellen lisst. Auch in seinen
Darlegungen iiber die Titigkeit Gottes nach aussen?®) kimpft er
mit Schwierigkeiten.

Hier stossen wir aber schon auf grundsitzliche Bedenken, die
wir — theologiegeschichtlich - seinem «System» entgegenbringen
miissen. Gewiss ist sein «System» eine grosse Leistung, der die
abendlindische Theologie viel zu verdanken hat, aber es ist eben
doch schon System (wenn auch im weitesten Sinne), d.h. méglichst
alles muss untergebracht und geordnet, an seinen «richtigen Platz»
geriickt werden, nichts darf ungelost zuriickbleiben, fiir alles muss
es eine «Krklirung» geben. Wenn es aber eine Losung um jeden
Preis geben muss, ist die Unwahrhaftigkeit nicht weit entfernt3).
In der keine «ungeklirten Restbestinde» duldenden Atmosphiire
des romischen Rechts besteht fiir seine Gotteslehre die Gefahr —
sit venia verbo — trivial zu werden. Sicherlich hat er grosse und
ehrfiirchtige Worte iiber das gottliche Wesen ausgesprochen — das
soll und kann gar nicht bestritten werden —, seine « Gott miisste»,
«Gott diirfte», « Gott hitte» usw. aber sind unertriglich. Sie geben
einen Einblick in das Gieheimnisvolle vor, der weder vorhanden sein
kann noch vorhanden ist. Sie verraten das Fehlen jener cheilsamen
Verlegenheit»?), die den Menschen daran hindert, die Schwelle des
Mysteriums zu iiberschreiten. Auch sein apologetischer Optimismus
kann den heutigen Menschen ebensowenig beeindrucken wie der
Optimismus des Leibniz?). Heute, wo die grosse Gefahr besteht,
«dass selbst christliche Kreise sich von dieser Stimmung miider
Resignation, der Angst und Sorge iiberwiltigen und alle Hoffnung
fahren lassen 6)», sind seine verniinftigen Ausfithrungen nicht mehr
dazu angetan, diese Angst und Sorge zu beseitigen. Was auch immer

1) Vgl. K. Adam, Der Kirchenbegriff Tertullians, Paderborn 1907, 14 f.

2) Die Theodizee hilft sich heute mit der Vorstellung von der terminatio

voluntatis divinae ad extra. Donat (1. c. 131) bemerkt hierzu: « Quod etsi

nobis obscurum sit, non tamen impossibile apparet.» L )
3) I3s braucht wohl nicht betont zuwerden, dass damit nicht die sub-
jektive Wahrhaftigkeit Tertullians in Frage gestellt werden soll. - =
%) Vgl. H.de Lubac, Uber die Wege Gottes, F[‘(?lbl.ll"g i I}r. 1958, !f.
5) Vgl. Meyer, a.a.0. IV 199-201; G.Stieler, Gottfried Wilhelm Leib-

niz, Paderborn 1950, 188198, . . )
%) U.Kiiry, Der Christ im Zeitalter der Atombombe, in: Christkatholi-

Sches Kirchenblatt 85 (1959) 52 f.



— 240 —

gegen den Existentialismus gesagt werden mag, er hat doch den
Menschen hineingeworfen in die Verzweiflung und in den Glauben
und ihn damit gelehrt, in Demut zu schweigen. Dieser Zeit ist eine
andere Sprache eigen, als Tertullian sie fiihrte).

Es wire aber ungerecht, wollte man Tertullian allein von die-
sem (esichtspunkt her beurteilen. Er hat fir seine Zeit in der
Sprache seiner Zeit gesprochen. Auch ihm ist es um die lebendige
Gotteserkenntnis gegangen, um das recognoscere®). Auch er hat
die Unzulinglichkeit unserer Gotteserkenntnis und die Unbegreif-
lichkeit Gottes hervorgehoben®). Der Umstand, dass er an mehreren
Fronten zugleich kimpfen musste, verleitete ihn eben dann dazu,
fiir jede Schwierigkeit und Dunkelheit Erklarungen anbieten zu
wollen *) (dass ihn auch personlich eine gewisse Sucht nach hundert-
prozentigen Lsungen beherrschte, zeigt sein spiterer Weg in den
Montanismus?®)). Sein Wollen beleuchtet schliesslich aber auch jene
grosse Forderung, die er am Eingang des Apologeticum®) erhebt
und die keine Wiirdigung Tertullians iibersehen darf: «Nur eines
verlangt sie (die Wahrheit :) nicht ungekannt verdammt zu werden.»

Mannheim HErnst Hammerschmadl

1y So z. BB, das schon zitierte Buch von de Lubac, der dort (220) schreibt
«Wenn das Problem der Existenz Gottes im Grunde immer dasselbe bleibt,
wie auch der menschliche Geist immer derselbe ist, so nimmt es im Laufe der
Zeiten verschiedene neue Aspekte an, auf die man, selbst wenn es nicht eine
Notwendigkeit wiire, je nach seinen Moéglichkeiten achten muss. . . Mag es
sich, wie manche denken, um die Vertiefung des Geistes oder wenigstens
seiner Methoden handeln oder im Gegenteil, wie andere wollen, um Krankheit
oder einfacher um Verschiebung der Perspektiven, so bleibt es auf alle Fille
cine Tatsache, dass die Fragezeichen — die gegensiitzlichen oder negativen
Giesichtspunkte — nicht immer genau am selben Ort, noch mit der gleichen
entsprechenden Nachdriicklichkeit gesetzt werden. Und doch bestimmen
sie die Ausgangspunkte . . . Der Christ weiss, dass es zur wirklichen Begegnung
mit Gott nur einen einzigen Weg gibt: den lebendigen Weg, der den Namen
Jesu Christi tragt. Wir haben schon daran gedacht, als wir diesem Werk den
Titel gaben ‘Auf den Wegen Gottes’, ohne von vornherein sie fiir die ersten
Schritte der natiirlichen Erkenntnis festlegen zu wollen, ob sie mehr die Wege
sind, auf denen wir zu Gott gehen, oder jene, auf denen Gott uns zu sich zieht. »
Vgl. auch J. Klein, Gottesbeweise, in: RGGY 111 1745-1751, bes. 1751,

%) Vel o, S, 89,

3) Vel o. S. 83, 100-102.

4) Dies bedeutet noch keinen Rationalismus, hichstens einen rationali-
stischen Zug in der Methode. Inhaltlich hat er ja die Unbegreiflichkeit Gottes
und mancher Glaubenslehren oft genug betont (vgl. 8. 83, 100-102).

5) Vgl. Altaner, a.a.0. 131: ¢«Sein strenger und disterer, jedem Aus-
gleich abholder Sinn, fithrte ihn zur Sekte der Montanisten, wo er bald das
Haupt einer eigenen Partei, der Tertullianisten, wurde.»

8) L. c. 1,2 (Ho 1): «Unum gestit interdum, ne ignorata damnetur.»



	Die philosophische Begründung der Gotteserkenntnis bei Tertullian [Schluss]

