
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 49 (1959)

Heft: 4

Artikel: Die philosophische Begründung der Gotteserkenntnis bei Tertullian
[Schluss]

Autor: Hammerschmidt, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404369

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404369
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 229 —

Die philosophische Begründung

der Gotteserkenntnis bei Tertullian
(Schluss)

cc) Die ewige Materie des Hermogenes

Ein weiterer Gegner der Einzigkeit Gottes erstand Tertullian
in Hermogenes. Während bei Markion mehr die moralischen Attribute

in Frage standen, hatte Tertullian bei der Bekämpfung des
Hermogenes die physischen Attribute zu verteidigen1).

Hermogenes2) war ein Zeitgenosse Tertullians, vom Beruf
enkaustischer Maler3). Wahrscheinlich lebte er ebenfalls in
Karthago. Er hatte sich eine eigenartige Schöpfungslehre zurechtgelegt,

indem er die stoische Tdee4) einer Materie, die Gott gleichewig
ist, angenommen hatte5). Dazu führte er folgenden Beweis: Gott
hat die Welt entweder aus sich selbst, aus dem Nichts oder schliesslich

aus irgend etwas geschaffen6). Das erste ist wegen der Einfachheit

und Unveränderlichkeit Gottes unmöglich (Adversus Hermo-
genem 2 Kr 127 s.), denn wenn er etwas aus sich selber gemacht
hätte, wäre es ein Teil von ihm selbst. Gott ist aber unteilbar und
unveränderlich. Die zweite Möglichkeit, Gott habe die Welt aus
dem Nichts erschaffen, wird durch die Existenz des Bösen in der
Welt widerlegt. Gott als die Güte schlechthin kann nichts als wieder
Gutes hervorbringen7). Hat er die Welt aber aus dem Nichts
hervorgebracht, dann auch das Übel in der Welt. Da dies unmöglich ist,
hat das Übel nicht in Gottes Willen seinen Grund, sondern in etwas

') Vgl. d'Alès 50.
2) Vgl. E. Heintzel, Hermogenes, der Hauptvertreter des philosophischen

Dualismus in der alten Kirche, Berlin 1902; J.H.Blunt, Dictionary of
Nects, Heresies, Ecclesiastical Parties and Schools of Religious Thought,
hondon, Oxford and Cambridge 1874, 190 s.

3) Vgl. Kellner, a.a.O. II 297 ff.
4) Der Crstoff und die Urkraft sind allerdings nur begrifflich voneinander

unterschieden, in ihror realen Verbindung geben sio dio einheitliche
Ursubstanz des Woltprozesses ab; vgl. Meyer, a.a.O. I 322 f.; VVillmann,
beschichte des Idealismus I, Braunschweig 21907, 580 f.

6) Vgl. Schulze 71 f.
6) Adv. Ilermogencm 2 (Kr 127): «praestruens aut deum de semotipso

'ccisse euneta aut do nihilo aut de aliquo.»
') Vgl. d'Alès 47.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1959. 15



— 230 —

ausser demselben und das ist die Materie1). So bleibt nur noch die
dritte Annahme : Gott habe die Welt aus einer präexistenten Materie
geschaffen. Diese Materie ist das Prinzip des Bösen und des Übels.

Der Beweisgang wird noch durch einen Hinweis auf die «relativen

Attribute Gottes2)» unterstützt3). Gott ist nämlich immer
Gott, aber auch immer Herr gewesen. Das wäre aber nicht möglich,
wenn nicht schon immer etwas dagewesen wäre, über das eine
Herrschaft ausgeübt werden konnte4).

Tertullian widerlegt diesen letzteren Einwand sofort. Man muss
bei Gott zwischen Namen der Substanz und Namen der Macht
unterscheiden5). «Gott» (deus) ist ein Name der Substanz, d.h. der
Gottheit selbst. «Herr» (dominus) ist Gott durch den Zuwachs an
Macht geworden. Genauso wird er erst Richter durch das Vergehen.
(Bezüglich des Hervorgehens des Sohnes aus dem Vater spricht
Tertullian hier ganz offenkundig subordinatianische Ideen aus6).)
Die heilige Schrift weist auch darauf hin, wenn sie sagt: Gott
machte, und erst als alles erschaffen war, sagt sie: Gott, der Herr7).

In der Ansicht des Hermogenes liegt auch ein logischer Widerspruch

verborgen. Wenn die Materie ungeschaffen und ewig ist,
dann ist Gott eben nicht Herr über sie. Er würde erst von dem

Augenblick an Herr über die Materie sein, in dem er beginnt, etwas
aus ihr hervorzubringen.

Gehen wir nun zu der gesamten Behauptung des Hermogenes
über. Indem Hermogenes die Materie als ewig bezeichnet, nimmt
er eigentlich einen zweiten Gott an. Zwischen Gott und der Materie
ist dann dem Rang nach kein Unterschied. Beide sind ohne Anfang,

') Kr 128: «proinde ex nihilo non potuisse eum facere sie contondit,
bonum et optimum definiens deum, qui bona atque optima tam uelit facere

quam sit omnia ab eo bona et optima oportuisse secundum condicio-
nem ipsius.»

2) Vgl. d'Alès 47: «A cette raison métaphysique, flermogèno ajoutait
un autre argument fondé sur les attributs relatifs de Diou.»

3) Adv. Herrn. 3 (Kr 128).
4) d'Alès 47: «Or la qualité de Signeur suppose un domaine actuel.

Pour que ce domaine actuel ait toujours pu s'exercer, il faut admettre une
matière coeternello à Dieu. »

5) Adv. Herrn. 3 (Kr 128): «deus substantiao ipsius nomen, id est divinitatis,

dominus vero non substantiae, sed potestatis. »

6) Vgl. Kellner, a.a.O. II 299.
7) Tertullian meint hier den Unterschied zwischen lOlohim (Vulg. :

Deus) in Gn 1,1-2,4 a, und Jahwe Elohim (Vulg.: Dominus Deus) in Gn 2,
4 b ff., der auf die Quellenschichten des Priesterkodex und des Jahwisten
zurückgeht.



— 231 —

beide ohne Ende, beide Urheber des Weltalls1). So erreicht die
Materie die Majestät Gottes. Aber die Erhabenheit Gottes ist mit
der Mitteilung an ein anderes Wesen unvereinbar. Gerade die
aeternitas ist der census Gottes, ist allein Gottes proprium und kann
daher auch von keinem zweiten Wesen besessen werden.

Hermogenes entgegnete hierauf, er wolle der Materie ja nicht
die ganze Fülle der Gottheit, der göttlichen Wesenheit, zuschreiben,
sondern nur einen niederen Grad. Das nützt aber nichts, sagt
Tertullian, denn die göttliche Wesenheit lässt keine Teilung zu.
Die Wahrheit fordert, dass das, was Gottes ist, auch ihm allein
zukomme. Wenn es in der heiligen Schrift heisst: «dii estis et filii
excelsi omnes» (Ps 81, 6), so gilt dies nur von der Gnade Gottes,
nicht von der proprietas des Menschen.

Die Materie könnte sich ja auch gleicherweise als Gott bezeichnen.

Wer wollte sie zwingen, einen Herrn über sich anzuerkennen?

Man könnte das Verhältnis ebensogut umkehren und sagen: Die
Materie ist Gott und Gott ist die Materie (Tertullian versteht das

natürlich im Sinne eines Dualismus, nicht einer Identität). Schliesslich

würde folgen, dass die Materie etwas Vollkommeneres ist als

Gott. Sie bedurfte Gottes nicht, aber Gott bedurfte ihrer, um etwas

schaffen zu können. So hätte sie sich, die dives, locuples und liberalis

wäre, Gott hingegeben2). Der von etwas Gebrauch macht, ist geringer
als das, wovon er Gebrauch macht Gott wäre zumindest von der

Materie abhängig.
Eine Gott gleichewige Materie wäre ebenso unendlich wie Gott

selbst3). Da Gott nicht der Herr der Materie gewesen wäre, hätte

er entweder durch Bitten oder durch Gewalt eine Anleihe bei ihr
machen müssen, denn das Gesetz kennt drei Arten der Aneignung:

dominio, precario, ui (Adv. Herrn. 9 Kr 136)4). Hätte Gott also

'TAdv Herrn. 5 (Kr 131): «innatus deus: an non innata et materia?

sempor deus: an non semper et materia? ambo sine initio, ambo sine fine,
ambo etiam auctores uniuersitatis, tam qui focit quam de qua fecit,»

2) Adv. Herrn. 8 (Kr 135).
3) Hermogenes stimmte darin mit den Gnostikern überein, dass er sich

die Materie ewig dachte; in anderer Hinsicht, namentlich in Bezug auf die

Emanationslehre, stand er ihnen mit den grosskirchhchen Theologen als

Gegner gegenüber. _
«) Hier spricht wieder der Jurist Tertullian. Das Precarmm gehört zu

den Innominatrealkontrakten und bestand in der unentgeltlichen
Überweisung einer Sache oder eines Rechtes mit der Verpflichtung zur jederzeitigen

Rückstellung. Vertragsnatur erlangte es erst in der (römisch-rechtlich

verstandenen) nachklassischen Zeit. Vgl. F. Schwind, Römisches Recht I,
Wien 1950, 308.



— 232 —

nicht besser getan, gar nichts zu schaffen, als mit Hilfe der Gefälligkeit

eines dritten oder im Wege der Gewaltanwendung, und noch
dazu aus etwas Schlechtem Und wäre die Materie ganz gut gewesen,
wäre es dann Gottes nicht ebenso unwürdig gewesen, aus fremdem
Eigentum etwas zu schaffen (Adv. Herrn. 9 Kr 136)

Aber auch zur Lösung der Frage des Übels in der Welt findet
Tertullian bei Hermogenes keinen Beitrag. Entweder konnte Gott
das Übel aus der Welt schaffen und er wollte nicht, oder er wollte
es hinwegnehmen und konnte nicht. Im ersten Falle ergeben sich
Zweifel an der Heiligkeit, im zweiten an der Allmächtigkeit Gottes.
Es gibt keinen Ausweg: Gott ist entweder der Sklave (famulus)
oder der Mitgenosse und Freund (amicus) des Bösen. Der Versuch
des Hermogenes in einer Gott gleichewigen Materie das Prinzip des

Bösen und Substrat der Schöpfung zu finden, versagt1).
Hermogenes schreibt der Materie Ewigkeit zu und damit eine

Machtvollkommenheit ohne Grenzen. Schon deswegen könnte man
dort nichts Böses finden.

Anderseits hat aber Hermogenes nicht bemerkt, dass, wenn er
dem Prinzip des Bösen Ewigkeitscharakter verleiht, dieses
unüberwindlich und unbesiegbar wäre. Wir würden uns ganz vergeblich
abmühen, das Böse aus uns selbst zu entfernen. Dann wären Gottes
Befehle zum Kampf gegen das Böse sinnlos und die Anordnung des

Weltgerichtes vergeblich2).
Das wichtigste Argument Tertullians gegen die Ewigkeit der

Materie lässt sich in den Satz fassen: Es gibt keine ewige Materie,
weil clie Materie der Veränderung unterworfen ist. Gott hat doch

aus der angeblich bösen Materie Gutes geschaffen. Dadurch hat
sie eine Veränderung erfahren und den Zustand der Ewigkeit
verloren. Die Ewigkeit kann aber nicht verlorengehen, weil es eben

dann keine Ewigkeit ist.
Gottes Wille war bei der Schöpfungstätigkeit frei. Jedwede

Gewalt steht ihm eher zu als Niedrigkeit3). Man musste noch eher

annehmen, Gott sei auch der Urheber des Bösen als sein Diener.
Der Grund, warum Hermogenes eine ewige Materie annahm,

war die Absicht, Gott ausserhalb der Ursachenfrage des Übels zu

bringen. Das ist ihm aber nicht gelungen, im Gegenteil: Gott wird

') Vgl. Schulze 72.
2) Adv. Herrn. 11 (Kr 137 s.).
3) Adv. Herrn. 14 (Kr 141): «quaecumque potestas ei quam pusillitas

competit. »



— 233 —

tiefer in das Übel verstrickt als bei der Annahme einer creatio ex
nihilo. Allerdings gibt es in den Werken Gottes ein Prinzip, und das ist
die göttliche Weisheit (Prov. 8), die aber kein materielles Prinzip ist.

Kurz sei noch auf einen Einwand des Hermogenes hingewiesen.
Er glaubte, seine Ansicht in den ersten Worten der Genesis: «In
principio fecit Deus coelum et terram» bestätigt zu finden1). Er
wollte den Ausdruck «in principio» substantiell und körperlich
verstehen, als sei damit ein materielles Prinzip bezeichnet. Tertullian

führt dagegen aus, dass der Ausdruck «in principio» lediglich
eine Zeitbestimmung ist, ein principium oder initium inceptionis.
Genauso hätte es, wenn Gott Himmel und Erde nach allen anderen
erschaffen hätte, geheissen: «in fine deus fecit coelum et terram2)».
Die Schrift sagt auch ausdrücklich «in principio», und nicht «ex

principio3)».
Zusammenfassend kann man folgende Hauptpunkte in der

Widerlegung des Hermogenes festhalten :

1. Durch die Annahme einer ewigen Materie wird diese Gott
gleichgesetzt. Die Ewigkeit ist aber eine Eigenschaft Gottes, die

nur ihm allein zukommt.
2. Diese Annahme löst auch nicht die Frage des Übels in der

Welt. Gott würde dieser Ansicht zufolge trotzdem mit dem Bösen

eng verbunden bleiben. Das Böse nimmt vielmehr seinen zeitlichen

Ursprung aus dem freien Willen der geschaffenen Kreatur4).
3. Die Materie könnte gar nicht ewig sein, da ja Gott aus ihr

das Gute geschaffen haben soll und somit ihren Charakter verändert
hätte. Was aber einer Veränderung unterliegt, kann nicht ewig sein.

dd) Der Pantheismus des Valentinus

Noch einen Gegner der Einzigkeit Gottes hatte Tertullian vor
sich: Valentinus und seine nach ihm benannten Anhänger5). Durch

1) Adv. Herrn. 19 (Kr 146 ss.).
2) Vgl. d'Alès 49.
;|) Vgl Jo 1,1 ; P. Feine, Theologie des Neuen Testaments, Berlin «1953,

329.
4) Vgl. Schulze 69. n
6) Die Handschriftenfunde von Chenoboskion, gegenüber der Ortschaft

Nag' Hammädi, ungefähr 100 km nördlich von Luxor, haben neue Erkenntnisse

über die valentinianischo Gnosis gebracht. Vgl. H.C.Puech-G. Quis-

Pel-W.C.van Unnik, The Codex Jung, herausgeg. von F. L.Cross, London

^SS; H.C. Puech ot G. Quispel, Le quatrième écrit gnostique du Codex Jung,



— 234 —

den Nachweis, dass Gott nur ein einziger und alles Geschaffene

überragender sein kann, ist aber auch die Lehre des Valentinus
schon implicite widerlegt. «Wer zwei Götter statuiert, für den ist es

nur ein Schritt, eine Vielheit von Göttern anzunehmen... So folgt
die Mehrzahl von selbst. Die Vernunft aber lässt so wenig eine Mehrheit

von Göttern zu, als eine Zweiheit, da Gott, der Höchste und
Grösste, seinesgleichen nicht hat; sie schliesst nach der Regel,
dass ein Wesen, dem kein anderes gleichkommt, einzig in seiner
Art ist und daher nui' einmal vorhanden sein, nur als ein einziges
existieren kann1).»

Tertullian nimmt die Lehre des Valentinus gar nicht ernst.
Er beschränkt sich darauf, die Ansichten der Valentinianer zu
entwickeln und zu analysieren2). Im grossen und ganzen folgt er der

Darstellung des Irenäus von Lyon, die dieser im ersten Buch seines

antignostischen Werkes (gewöhnlich Adversus haereses genannt)
gegeben hat. Auch das Material entlehnt er von ihm3). Es war für
ihn auch nicht möglich, das System des Valentinus vollständig zu
rekonstruieren. Die Quellen reden mehr von seinen Schülern als von
ihm selbst. Daher Tertullians Bemerkung: «Ita nusquam iam Valentinus,

et tamen Valentiniani, que per Valentinum» (Adversus
Valentinianos 4 Kr 181).

In dem ersten Kapitel verspottet Tertullian die Geheimniskrämerei

der Valentinianer. Die Sorgfalt, ihre Geheimnisse zu
bewahren, erinnert ihn an die Eleusinischen Mysterien (Adv.Val. 1

Kr 177). Dieser Teil, die Einleitung (Kap. 1-6), kann Anspruch auf
Selbständigkeit machen. Im übrigen sollte diese Schrift eigentlich
nur ein «Vorwort» zu einem grösseren Werke sein. Tertullian nennt
die vorliegende Schrift ein «primum cuneum congressionis» (Adv.

in: Vigiliae Christianae 9 (1955) 65-102 (hier auch eine Liste der Literatur
über den Codex Jung); M.Malinine-H.C.Puech-G. Quispel, Euangelium
ueritatis, Zürich 1956; R.Haardt, Die neue Gnosisforschung im Lichte der
koptischen Handschriften von Chenoboskion, in : Eestsehrift zum 70.
Geburtstag Prof. Christians, Wien 1956, 37-45; E.Hammerschmidt,
Neugefundene gnostische Handschriften, in: Bibol und Liturgie 22 (1954/55)
10-15. Der Brief an Reginas boweist übrigens, dass Tertullian die Lehre
seiner Gegner über die Auferstehung in Do resurrectione mortuorum richtig
dargestellt hat.

>) Schulze 69 f.
2) Vgl. Kellner, a.a.O. II 281 f.
3) Vgl. Dissertatio de varia et incerta indole librorum Tertulliani auc-

tore Joh. Sal. Semmler, in : Franz Oehler, Quinti Septimii Florentis Tertulliani
quae supersunt opera III, Leipzig 1854, 658-682.



— 235 —

Val. 3 =Kr 180). Im sechsten Kapitel sagt er, man befinde sich
«ante pugnam» (Kr 183). Von einer zweiten, grösseren Schrift ist
uns aber nichts bekannt.

In den dreissig Äonen des Pleroma sieht Tertullian verschiedene
Betrachtungsweisen dès göttlichen Seins, die aus ihrer abstrakten
Stellung herausgenommen und zu Hypostasen erhoben wurden.
Die Grundlage dieses Systems bezeichnet d'Alès als idealistischen
Pantheismus1).

Tertullian erschien diese Lehre als ein wunderliches Gebilde.
Er wollte auch mehr das Wunderliche andeuten, als untersuchen.
Ironisch meint er, wenn sie sich als lächerlich herausstelle, so liegt
das in der Sache selbst. So führt er denn auch seine Darstellung
mehr mit Spott und Sarkasmus als ernster Widerlegung zu Ende.

b) Die Wesenheit Gottes und die göttlichen Attribute

Die göttliche Wesenheit ist, wie sich aus der Schrift gegen
Hermogenes ergibt2), eine und unvergleichlich erhaben über alles
andere Sein. Tertullian sieht Gott als die causa prima alles Seins, unge-
worden, ewig und unabhängig von jeglichem Sein, aus sich selbst
heraus existierend. Gerade das Fehlen dieser Eigenschaften führt
bei den heidnischen und «häretischen» Gotteslehren zu deren

Ablehnung. Gott ist unbegrenzt in seinen Vollkommenheiten3).

Schwierigkeiten bereitet Tertullians Ansicht über die Körperlichkeit

Gottes. Einerseits behauptet er: «nam et deus spiritus»

') Vgl. d'Alès 60 s.: «Le fond du système est un panthéisme idéaliste,
excluant toute réalité distincte de Dieu; la surface, constellée de syzygies, ou
couples d'Eons, justifie le nom de fable milésienne, donné par Tertullien
(An 23) à co roman métaphysique.» In der Deutung dor Gottessohnschaft
hat sich Tertullian aber die ngoßolrj des Valentinus und charakteristische
gnostische Vergleiche zu eigen gemacht ; vgl. M.Werner, a. a. O. 132 f.

2) Adv. Herrn. 4 (Kr 131): «quod si deus est, unicum sit nocesse est, ut
unius sit. aut quid erit unicum et singulare, nisi cui nihil adaequabitur quid
principale, nisi quod super omnia, nisi quod ante omnia et ex quo omnia
haec deus solus habendo, est, et solus habendo, unus est. si et alius habuerit,
tot iam erunt dii, quot habuerint quae dei sunt deum. .unum esse

oportet, quia quod summum sit deus est; summum autem non erit nisi quod
unicum fuerit; unicum autem esse non poterit cui aliquid adaequabitur.»

3) Adv. Herrn. 7 (Kr 133): «praescribo non capere ullam diminutionem
et humiliationem quod sit aeternum et innatum, quia hoc et deum faciat
tantum quantità est, nullo minorem neque subiectiorem, immo omnibus
maiorem ot sublimiorem. »



— 236 —

(Apol. 21,11 Ho 55), andrerseits ist nach ihm alles, was existiert,
Körper: «Omne quod est, corpus est sui generis. Nihil est
incorporale nisi quod non est» (De carne Chr. 11 Kroy 220). Bei einer
Reihe von Texten tritt klar zutage1), dass es sich um eine Eigenart
der Ausdrucksweise Tertullians handelt. Körperlichkeit ist ihm
einfach ein allgemeiner Begriff für Substanz. Allerdings gibt es auch
Stellen, wo er die Körperlichkeit des Geistes im eigentlichen Sinne
ziemlich deutlich ausspricht. Die Seele ist ihm ein corpus sui generis
(Dean.9 =RW309). Ebenso ist auch Gott ein corpus, etsi spiritus
(Adv.Praxean 7 Kr 237). Man kann nicht bestreiten, dass
Tertullian Gott eine gewisse Körperlichkeit zuschreibt2). D.Petau3)
und d'Alès4) wollten die Lösung in der Transzendenz Gottes sehen:
Nach Tertullian übersteigt bei Gott alles weit das Geschöpfliche,
auch die Körperlichkeit. Dies ist aber ein Lösungsversuch, der aus
der apologetischen Grundtendenz einer gewissen Richtung der

Theologie herkommt. Man kommt um die Schwierigkeit nicht herum,
da auch ein überaus vollkommener Körper immer noch ein Körper
bleibt.

Andrerseits kann man Tertullian nicht den Vorwurf machen, er
unterscheide in Gott zwischen Leib und Seele. Wenn der Geist auch

irgendeine Art von Körperlichkeit besitzt, d.h. als Ganzes doch

irgendein Körper ist, bleibt er trotzdem nur eine ({rosse, zerfällt
nicht in zwei Elemente. Die Ausdrücke über Gottes Hände, Füsse

und Arme, sowie über seinen Geist, sind aus der übertragenen Rede-

') Adv. Herrn. 35 (Kr 165): «nisi fallor onim, omnis res aut eorporalis
sit necesse est aut incorporalis, ut concedam interim esso aliquid incorporale,
de substantiis dumtaxat, cum ipsa substantia corpus sit rei cuiusque. certe
post corporale et incorporale nihil tertium.» Adv. Marc. V 15 (Kr 629):
«animam posuit et corpus, tam duas res quam diversas. licet enim et anima et
corpus sit aliquod suae qualitatis, sicut ot spiritus, cum tamen et corpus et
anima distincte niminantur, habet autem anima suum uocabulum proprium
non egens communi vocabulo corporis, id relinquitur carni, quao non nominata

proprio, communi utatur nocosse est.» De carne Chr. 6 (Kroy 206);
Adv. Praxean 7 (Kr 237).

2) Vgl. B.Altaner, Patrologie, Freiburg i. Br. B1958, 141 f.: «Alles, was
besteht, ist ein 'corpus', wenngleich oin 'corpus sui generis' (Garn. Chr. 11),
und darum ist auch Gott ein 'corpus, etsi spiritus est' (Prax. 7). Dass'corpus'
hier soviel wie Substanz bedeutet, Tertullian Gott also nur Substantialität
beilegt, ist nicht ausgeschlossen, aber dann schreibt or dor geistigen Substanz
Eigenschaften zu, die auch der Körper hat; denn von der Seele sagt er, dass
sie 'corpus' oder 'corporalitas' habe, aber auch Abstammung und Farbe, die
Farbe der leuchtenden Luft, besitze (An. 7, 9; EP 346 f.).»

3) Dogmata theologica, Paris 1886-68, I. 2.

4) L.c. 63 s.



237 —

weise der heiligen Schrift zu erklären, die sich auch Tertullian zu
eigen machte1).

Die hauptsächlichsten Gotteseigenschaften sind schon in der
Polemik gegen die Heiden und die «Häretiker» in Erscheinung
getreten. Gott ist unveränderlich, weil ewig (Adv.Prax.27 Kr
280 s.). Da er nicht aufhört zu sein, kann er auch nicht anders
werden ; denn alles, was umgebildet wird, hört auf zu sein, was es
war, und fängt an zu werden, was es nicht war.

Die Weisheit und Macht Gottes zeigt das Weltall, das auch
Kunde von seiner Güte gibt. Diese Güte ist eng verbunden mit der
Gerechtigkeit, von der sie beschützt und bewahrt wird. Genauso
wie ein Widerspruch zwischen Güte und Gerechtigkeit Gottes
unmöglich ist, klingen auch seine Weisheit und Macht harmonisch
zusammen. Ein ungeordneter Wille ist in Gott undenkbar2). Es
ist auch ausgeschlossen, in Gott etwas Unvernünftiges sehen zu
wollen. In ihm ist alles vernünftig, er ist die Vernunft selbst:
«rationalia esse debere in deo omnia» (Adv.Marci 23 Kr 320)3).
Die göttliche Gerechtigkeit kennt nur ein Ziel : die Herrschaft des
Guten; seine Vorsehung hat den Menschen mit einem freien Willen
ausgestattet, damit dieser über das Böse in freier Selbstentscheidung

siege. Gott lässt den Kräften, die er geschaffen hat, freien
Lauf4). So steht Gott hoch erhaben über alles Irdische und stellt
sich den Menschen als das göttliche Sein dar, das sie erkennen,
anbeten und lieben sollen.

5. Zusammenfassung und Ergebnis

Nach diesen Ausführungen5) kann kaum mehr ein Zweifel
darüber herrschen, wie sehr Tertullian der abendländischen Theologie

und der philosophischen Gotteserkenntnis in der späteren
Theodizee clie Wege bereitet hat. Der zeitgenössischen Philosophie

') Tertullian war ja mit den Schrifttexten gut vertraut. Den erwähnten
Uinwand er unterscheide in Gott zwischen Leib und Seele - hat schon
'LA.Cantova S.J. zurückgewiesen: De Septimio Tertulliano, et Epiphanio
oissertationes duae, theologico-criticae, Mediolani 1763, 18 ss.

2) Vgl. d'Alès 66 s.
8) De poen. 1 (KBB 140): «dous omnium conditor, nihil non ratione

Providit, disponit, ordinavit, nihil non ratione tractari intellogiquo voluit.»
4) Vgl. Adv. Marc. II 7 (Kr 343 s.).
6) Toxtgeschichtliche Fragen und Fragezeichen wurdon in dioser

Untersuchung übergangen, da sio für den Inhalt nicht oder kaum von Belang sind.



— 238 —

steht er skeptisch gegenüber, ist aber ein Freund des einfachen,
unkomplizierten Vernunftstrebens. Die Offenbarung läutert und
klärt die Vernunfterkenntnis, die sie zu grösserer Tiefe und Klarheit

führt. Er spricht deutlich aus, dass das Dasein Gottes (und die
Unsterblichkeit der Seele) durch vernünftige Überlegungen erkennbar

sind; als Ausgangspunkt dieser Erkenntnis dienen ihm der
äussere und der innere Kosmos : die Werke der Schöpfung und die
Menschenseele. Es handelt sich also um eine Erkenntnis a posteriori.

Auch bei Adv.Marci 9, 22 (Kr 300 ss., 318 ss.) handelt es

sich nicht um ontologische Gedankengänge, wie Kellner meinte1).
Tertullian verlangt nur, dieser Gott der Güte Markions hätte, wenn
er tatsächlich existierte, seine Güte auch betätigen und bekanntgeben

müssen2). Er zieht also aus dem Gottesbegriff nur eine
hypothetische Folgerung für die Wirklichkeit, während der ontologische
Gottesbeweis aus dem Gottesbegriff das Dasein Gottes an sich

folgern will3).
In seiner Darstellungsweise lässt sich der Einfluss der Rhetorik

feststellen, der sich in der Behandlung der Fragen, in der straffen
Zusammenfassung am Schluss der Abhandlungen, in der
Zielstrebigkeit, in der schlagfertigen Widerlegung der Einwände und
in eigenwilligen, selbstsicher vorgebrachten Behauptungen4) zeigt.
Seine Anschaulichkeit und Lebhaftigkeit unterstützen die

Eindringlichkeit seiner rhetorischen Darstellung.
Vieles von dem, was Tertullian formuliert hat, hat bis heute

seine Wirkkraft bewahrt. Wenn aber auch viele seiner Gedanken

von der nachfolgenden Systematik als richtig angenommen wurden,
bleibt doch etliches, das bedenklich stimmt. So muss man sagen,
dass er nicht zu einem klar geistigen Gottesbegriff, überhaupt zu
dem Begriff des rein Geistigen, gekommen ist. Tertullian ist - nach
einem Wort von Bossuet5) - stets geneigt, die göttlichen Dinge
zu «verkörperlichen». Das rein Geistige ist für ihn ein Gedanken-

1) A.a.O. II 156 Anm. H. Kellner-G.Esser, Tertullians ausgewählte
Schriften II, Kempten 1915, 289.

2) Vgl. Fuetscher 245 und die Kritik bei Naumann 332 f.
3) Zum Ontologismus vgl. J. Hessen, Lehrbuch der Philosophie I,

München 1947, 241 f.; Meyer, a.a.O. IV, Würzburg und Paderborn 1950,
130-132; W.Brugger S.J. (Hrsg.), Philosophisches Wörterbuch, Wien 1948,
246 f.

4) Ich verweise hier nur auf die Selbstverständlichkeit, mit der
Tertullian den Ausdruck «via peccatorum» (Ps 1,1) auf die Vertikalgänge im
Zuschauerraum der heidnischen Theater anwendet: Do spectaculis 3 {RW 5).

5) Vgl. d'Alès 247.



— 239 —

ding, dem er jede Realität abspricht1). Dies ist wohl zum grössten
Teil - wie schon bemerkt - dem Einfluss der Stoa zuzuschreiben,
wie sich ja auch in seiner Behandlung der Probleme der Einfluss
der zeitgenössischen Philosophie feststellen lässt. Auch in seinen

Darlegungen über die Tätigkeit Gottes nach aussen2) kämpft er
mit Schwierigkeiten.

Hier stossen wir aber schon auf grundsätzliche Bedenken, die
wir - theologiegeschichtlich - seinem «System» entgegenbringen
müssen. Gewiss ist sein «System» eine grosse Leistung, der die
abendländische Theologie viel zu verdanken hat, aber es ist eben
doch schon System (wenn auch im weitesten Sinne), d.h. möglichst
alles muss untergebracht und geordnet, an seinen «richtigen Platz»

gerückt werden, nichts darf ungelöst zurückbleiben, für alles muss
es eine «Erklärung» geben. Wenn es aber eine Lösung um jeden
Preis geben muss, ist die UnWahrhaftigkeit nicht weit entfernt3).
In der keine «ungeklärten Restbestände» duldenden Atmosphäre
des römischen Rechts besteht für seine Gotteslehre die Gefahr -
sit venia verbo - trivial zu werden. Sicherlich hat er grosse und

ehrfürchtige Worte über das göttliche Wesen ausgesprochen - das

soll und kann gar nicht bestritten werden -, seine «Gott musste»,

«Gott dürfte», «Gott hätte» usw. aber sind unerträglich. Sie geben

einen Einblick in das Geheimnisvolle vor, der weder vorhanden sein

kann noch vorhanden ist. Sie verraten das Fehlen jener «heilsamen

Verlegenheit»4), die den Menschen daran hindert, die Schwelle des

Mysteriums zu überschreiten. Auch sein apologetischer Optimismus
kann den heutigen Menschen ebensowenig beeindrucken wie der

Optimismus des Leibniz5). Heute, wo die grosse Gefahr besteht,
«dass selbst christliche Kreise sich von dieser Stimmung müder

Resignation, der Angst und Sorge überwältigen und alle Hoffnung
fahren lassen6)», sind seine vernünftigen Ausführungen nicht mehr

dazu angetan, diese Angst und Sorge zu beseitigen. Was auch immer

') Vgl. K.Adam, Der Kirchenbegriff Tertullians, Paderborn 1907, 14 f.

2) Die Theodi/.ee hilft sich heute mit der Vorstellung von der terminatio
voluntatis divinae ad extra. Donat (I.e. 131) bemerkt hierzu: «Quod etat

nobis obscurum sit, non tamen impossibile apparet.»
3) Ea braucht wohl nicht betont z.uwerden, dass damit nicht die

subjektive Wahrhaftigkeit Tertullians in Frage gestellt werden soll

*) Vgl. H.de Lubac, Über die Wege Gottes, Freiburg i Br 958 1 f.

') Vgl. Meyer, a.a.O. IV 199-201; G.Stieler, Gottfried Wilhelm Leibniz,

Paderborn 1950, 188-198. _
•) U.Küry, Der Christ im Zeitalter der Atombombe, in: Chrtstkathoh-

aches Kirchonblatt 85 (1959) 52 f.



— 240 —

gegen den Existentialismus gesagt werden mag, er hat doch den
Menschen hineingeworfen in die Verzweiflung und in den Glauben
und ihn damit gelehrt, in Demut zu schweigen. Dieser Zeit ist eine
andere Sprache eigen, als Tertullian sie führte1).

Es wäre aber ungerecht, wollte man Tertullian allein von
diesem Gesichtspunkt her beurteilen. Er hat für seine Zeit in der
Sprache seiner Zeit gesprochen. Auch ihm ist es um die lebendige
Gotteserkenntnis gegangen, um das recognoscere2). Auch er hat
die Unzulänglichkeit unserer Gotteserkenntnis und die Unbegreiflichkeit

Gottes hervorgehoben3). Der Umstand, dass er an mehreren
Fronten zugleich kämpfen musste, verleitete ihn eben dann dazu,
für jede Schwierigkeit und Dunkelheit Erklärungen anbieten zu

wollen4) (dass ihn auch persönlich eine gewisse Sucht nach
hundertprozentigen Lösungen beherrschte, zeigt sein späterer Weg in den

Montanismus5)). Sein Wollen beleuchtet schliesslich aber auch jene

grosse Forderung, die er am Eingang des Apologeticum") erhebt
und die keine Würdigung Tertullians übersehen darf: «Nur eines

verlangt sie (die Wahrheit :) nicht ungekannt verdammt zu werden. »

Mannheim Ernst Hammerschmidt

') So z.B. das schon zitierte Buch von de Lubac, der dort (220) schreibt:
«Wenn das Problem der Existenz Gottes im Orimele immer dasselbe bleibt,
wie auch der menschliche Geist immer derselbe ist, so nimmt es im Laufe der
Zeiten verschiedene noue Aspekte an, auf die man, selbst wenn es nicht eino
Notwendigkeit wäre, je nach seinen Möglichkeiten achten muss Mag es

sich, wie manche denken, um die Vertiefung des Goistos oder wenigstens
seiner Methoden handeln oder im Gegenteil, wie andere wollen, um Krankheit
oder einfacher um Verschiebung der Perspektiven, so bleibt es auf alle Fälle
eine Tatsache, dass die Fragezeichen - die gegensätzlichen oder negativen
Gesichtspunkte - nicht immer genau am selben Ort, noch mit der gleichen
entsprechenden Nachdrücklichkeit gesetzt werden. Und doch bestimmen
sie die Ausgangspunkte Der Christ weiss, dass os zur wirkliehen Begegnung
mit Gott nur einen einzigen Weg gibt : den lebendigen Weg, der den Namen
Jesu Christi trägt. Wir haben schon daran gedacht, als wir tliesem Werk den
Titel gaben 'Auf den Wegen Gottes', ohne von vornherein sie für die ersten
Schritte der natürlichen Erkenntnis festlegen zu wollen, ob sie mehr die Wege
sind, auf denen wir zu Gott gehen, oder jene, auf denen Gott uns zu sich zieht. »

Vgl. auch J. Klein, Gottesbeweise, in:RGC;l IH 1745-1751, bes. 1751.

2) Vgl. o. S. 89.
'¦>) Vgl. o. S. 83, 100-102.
4) Dies bedeutet noch keinen Rationalismus, höchstens einen rationalistischen

Zug in der Methode. Inhaltlich hat er ja die Unbegreiflichkeit Gottes
und mancher Glaubenslehren oft genug betont (vgl. S. 83, 100-102).

5) Vgl. Altanor, a.a.O. 131: «Sein strenger und düsterer, jedem
Ausgleich abholder Sinn, führte ihn zur Sekte der Montanisten, wo er bald das

Haupt einer eigenen Partei, der Tortullianiston, wurde.»
8) L. c. 1,2 (Ho I): «Unum gestit interdum, no ignorata damnetur.»


	Die philosophische Begründung der Gotteserkenntnis bei Tertullian [Schluss]

