Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 49 (1959)

Heft: 4

Artikel: Das Utrechter Provinzialkonzil vom Jahre 1763
Autor: Kleef, B.A. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404368

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 197 —

Das Utrechter Provinzialkonzil vom Jahre 1763

I. Die Zeit vor dem Konzil

In der Geschichte der Utrechter Kirche des 18..Jahrhunderts
begegnen uns zwei Ereignisse, die in ihrer Tragweite und ihren Nach-
wirkungen alle anderen weit iiberragen. Es sind: die Weihe des
Cornelis Steenoven zum Erzbischof von Utrecht (15. Oktober 1724)
und das Utrechter Konzil vom Jahre 1763. Die Bedeutung der Kon-
sckration Steenovens liegt naturgemiiss zuniichst darin, dass die
Kirche von Utrecht damit ihre eigene Zukunft sicherstellte ; sodann
aber, dass sie dadurch 150 Jahre spiiter in der Lage war, ihren
historischen Beruf zu erfiillen, indem sie, durch Ubert agung des
Episkopats, den anliisslich des Vatikanischen Konzils im  Ausland
entstandenen altkatholischen Bewegungen die Maglichkeit geben
konnte, als katholische, romfreie Kirchen fortzubestehen.

Die Bedeutung des Provinzialkonzils ist ganz anderer Art. Da-
durch wurde die Kirche mit einem Male aus ihrer Unbekanntheit und
isolierten Lage erliost und in den Mittelpunkt der kirchlichen Blick-
richtung geriickt. Schon an und fiir sich war das Zusammenkommen
einer solchen Synode wohl geeignet, allseits Aufsehen zu erregen. War
doch dieses vom Trienter Konzil empfohlene kirchliche Institut
schon Lingst ausser (iebrauch gekommen und aus dem kirchlichen
Bewusstsein verschwunden. Nun aber machten die Konzilsakten es
jedem vorurteilslosen Beobachter klar, dass man es hier nicht, wie
ihre Gegner nicht miide wurden zu behaupten, mit einer Gruppe
widerhaariger Dissidenten oder mit einer Handvoll hartnickiger
Jansenisten zu tun hatte, sondern mit einer durchaus katholischen
Kirche, an deren Orthodoxie nichts auszusetzen war, und die oben-
drein die Rechte und Priivogative des HI. Stuhles schwungvoll ver-
teidigte. Aus Spanien und Portugal, aus Frankreich und Italien, aus
Deutschland und Osterreich stromten ihr lobende Gliickwunsch-
schreiben und Beifallserklirungen zul). Theologen und Universi-
titen, Bischofe und Kardinile warfen sich zu ihren Verteidigern auf
und suchten zu ihren Gunsten in Rom zu vermitteln. Jansenistische
Nchriften, von Nicole und Mésenguy, Pouget und Gourlin, Sacy und

1) Niche: Dupae de Bellegarde: Recueil de divers témoignages en faveur
de la catholicité de 1'église des Provinees Unies. 1763. . Febronius: Nouveaux
témoignages en faveur des évéques et du elergé de la métropole d’Utrecht 1769,

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1959. 13



— 198 —

Pascal, wurden ins Deutsche iibersetzt und massenhaft verbreitet?).
So hat die Utrechter Kirche sich mit diesem Konzil eine so allgemeine
Sympathie gewonnen, wie ihr seitdem nicht mehr zuteil geworden
ist. Diese Sympathien sind bis in die Napoleonische Zeit hinein
lebendig geblieben und haben die Hoffnung auf Frieden dauernd
genihrt und geschiirt. Erst mit der Wiedereinsetzung des Jesuiten-
ordens hat sich diese giinstige Stromung dann wieder gewendet.

Obwohl also die Bedeutung des Konzils, besonders in Bezug auf
die ausliandischen Beziehungen, unverkennbar ist, so muss dennoch
festgestellt werden, dass die heutige Utrechter Kirche ihm nur mit
vorsichtiger Zurtickhaltung gegeniiberstehen kann. Freilich ist sie
sich immer dessen bewusst gewesen, dass dem Konzil Mingel an-
haften und seine Entscheidungen keinen Anspruch auf Unfehlbarkeit
erheben konnen. Zudem hat sie immer gewusst, dass die den Vitern
gebiihrende Verehrung nie darin bestehen kiénne, nur das zu tun, was
die Viter einst getan haben, sondern das zu tun, was sie in unserer
Zeit getan haben wiirden. Die spitere Entwicklung der romischen
Kirche in der Richtung der péiipstlichen Unfehlbarkeit und Allgewalt
hat die Nachkommenschaft vor die Aufgabe gestellt, den dogmati-
schen Inhalt der Konzilsdekrete je und je neu zu iiberpriifen. Das
hat dann immer mehr zum Ergebnis gefiihrt, dass viele Konzilsent-
scheidungen unhaltbar und revisionsbediirftig geworden waren. So
kann die heutige Kirche den Beschliissen iiber die Okumenizitit des
«heiligen Konzils von Trient», die Verbindlichkeit des Glaubensbe-
kenntnisses Pius’ IV., den Jurisdiktionsprimat des Papstes iure
divino nicht mehr beipflichten. Sie sind durch die Unterzeichnung
der Bischofserklirung vom September 1889 implicite ausser Kraft
gesetzt worden. In Bezug auf das Schisma zwischen Osten und
Westen hat sie, 7.Juni 1922, amtlich erklart «nicht mehr auf dem
Standpunkt der Konzilsviater des Jahres 1763 zu stehen und den
katholischen Charakter der morgenlindischen Kirche ohne Ein-
schrinkung anzuerkennen»?). Somit ist das Konzil nunmehr zu
einem rein historischen Faktum geworden, dem keine autoritative
Kraft mehr zugesprochen werden kann. Immerhin bleibt es eine in-
teressante und bezeichnende Phase in ihrer bewegten Geschichte, in
hohem Masse symptomatisch und illustrativ fiir die damalige leiden-
schaftliche Sehnsucht nach Frieden.

1) Siehe: Deinhardt: Der Jansenismus in deutschen Landen. 1929.
%) Siehe die Erklirung in IKZ 1922, S.134.



— 199 —

Die Lage der Utrechter Kirche um die Mitte des 18. Jahrhun-
derts war wenig erfreulich, um nicht zu sagen besorgniserregend. Mit
der Suspension (13.Mai 1702) Coddes und seiner spiiter erfolgten
Absetzung (3. April 1704) setzte eine Periode schwerster Priifungen
und Enttauschungen ein. Aus Furcht vor einem Schisma und unter
starkem Druck des in Holland verweilenden franzisischen Janse-
nistenfiihrers Quesnel war Codde — auch sonst keine unerschrockene
Fiihrergestalt — nicht dazu zu bewegen, den Hirtenstab wieder auf-
zunehmen. Aus einer falsch verstandenen christlichen Demut heraus
die Zukunft gerne der Vorsehung iiberlassend, sah er untitig zu, wie
der weitaus grosste Teil der 300 Geistlichen, die im Jahre 1700 noch
an seiner Seite gestanden waren, zur gegnerischen DPartei iiberlief
und die Zahl der Gliubigen zusehends zusammenschrumpfte. Auch
dem Kapitel war es nicht klar, welche Massnahmen die Lage erfor-
derte; tibrigens waren ihm die Hinde weitgehend gebunden. Es ver-
teidigte zwar die Rechte der Kirche in grossen, gelehrten Quartan-
ten, aber die unaufhaltsam wiihlenden Gegner nahmen inzwischen
Besitz von den (iemeinden.

In dieser misslichen Lage war es eine gniidige Fiihrung, dass die
ersten nach Holland gekommenen franzisischen Fliichtlinge die
Passivitit zu durchbrechen und neue Wege zu zeigen wussten, die
Kirche vor dem Untergang zu behiiten!). Im Jahre 1723 fand die
Kirche dann in dem franzisischen Bischof Dominicus Maria Varlet
den Mann, der die Konsekration Steenovens vollzog und dem sie
thre apostolische Sukzession zu verdanken hat?). Man hat diesen
Bischof wie «einen von Gott gesandten Retter» begriisst, und mit
Recht, denn man kann sich leicht denken, was ohne seine Hilfe aus
der Utrechter Kirche geworden wiire. s ist behaglich, sich in einem
Mythos zu sonnen und undankbar, diesen Mythos seines Glorien-
scheines zu berauben, aber um der Wahrheit willen darf nicht ver-
schwiegen werden, dass die Kirche zur Erlangung dieser und fol-
gender Konsekrationen ihre Selbstindigkeit weitgehend hat preis-

1) Der ehemalige Benediktiner Dom Thierry de Viaixnes stellte folgendes
Arbeitsprogramm auf: 1. Die Haltung Coddes war unrichtig. 2. Das Kapitel
hiitte nach seinem Tode (1710) sofort einen Nachfolger wiihlen sollen. 3. Eg
Soll in Rom seine Rechte verteidigen. 4. Die Bischofsfrage beim Volke und
bei der Regierung verfechten. 5. Sofort einen Bischpf withlen. 6. Thn kon-
Sekrieren lassen, wenn es sein muss auch ohne piipstliche Genehmigung.

%) Varlet wurde konsckriert von dem Bischof von Condom, de Matignon ;
dieser von dem Bischof von Meaux, Bossuet ; dieser von le Tellier, Erzbischof
von Reims; dieser von Kardinal Barberini, Neffo Urbanus’ VIII.



— 200 —

geben miissen. Vier Male!) hat Bischof Varlet fiir die Utrechter
Kirche einen Bischof konsekriert. Er hat damit den unausloschli-
chen Dank der Kirche verdient, aber noch grosser wiirde der Dank
sein, wenn er sich etwas weniger stark seiner Unentbehrlichkeit
bewusst gewesen wiire. Denn es ist unverkennbar, dass Varlet die
Bischofswahlen entscheidend beeinflusst und sich iiber die Wiinsche
der Kirche hinweggesetzt hat. Nur solchen Bischifen wollte er die
Hénde auflegen, die bereit waren, in die Fullspuren der Franzosen
zu treten. Den Klectus Donker fiir das Bistum Haarlem und den vom
Kapitel fiir das Erzbistum gewédhlten Akkoi wies er zuriick, weil sie
nicht bereit waren, die oft sonderbaren Theorien der KFranzosen zu
iibernehmen. Jeder Konsekration ging ein strenges Examen voran,
vor dem sogar Rom nicht zu erréten brauchte. Die Utrechter Kir-
che ist dadurch immer tiefer in die franzosische Abhangigkeit gera-
ten. Das hat viel bioses Blut gemacht, und nicht mit Unrecht be-
zeichneten die Hollinder das Haus Rijnwijk, wo diese Franzosen
zusammen wohnten, boshaft als «den franzosischen Vatikan»?2).
Nach der Konsekration Steenovens liessen die Streitigkeiten
mit den Romischgesinnten allméhlich nach, aber die Priifungszeiten
waren damit nicht voriiber. Bei seinem Amtsantritt (1725) fand
Barchman Wuytiers eine buchstiblich «dezimierte» Kirche vor,
denn die ihm Treugebliebenen umfassten nicht mehr als ein Zehntel
aller Katholiken3). Nun wurde die Kirche von einer neuen, nicht

1) Cornelis Steenoven (1724), C'ornelis Barchman Wuytiers (1725), Theo-
dorus van der Croon (1733), Petrus Johannes Meindaerts (1739).

%) Vgl. die von Varlet aufgestellten Bedingungen, von deren Annahme er
die Konsekration van der Croons abhiingig machte. Das Kapitel soll alle
Massnahmen und Entscheidungen wiederrufen und annullieren in Bezug auf:
a) das « Dogma circa usuram» (Le Gros’);: &) die Visitationen des Erzbischofs
bei den Karthdusern in Schonauwen; ¢) die Sistierung des erzbischéflichen
(Giehaltes; d) die Entlassung franzosischer Professoren des Amersfoorter
Priesterseminars (le Gros und Hoffreumont); ¢) die lirnennung eines Bischofs
von Haarlem; f) das Mitbestimmungsrecht bei der Besetzung erledigter
Pfarrstellen; g) das Recht des Irzbischofs, das Vikariat {iber das Bistum
Haarlem auszuiiben. Diese Entscheidungen sollen widerrufen und riickgiingig
gemacht werden. Lline offizielle Akte set dem Varlet einzusenden «sans équi-
voque et sans retour». Varlet an van der Croon. 19.August 1733. Archiv
Oud-Bisschoppelijke Cleresie (abgekiirzt AOBC) Nr. 374.

%) Der erschreckende Riickgang wird durch folgende Zahlen belouchtet.
Im Jahre 1721 belief sich die Zahl der Geistlichen der Klerisot auf 72. Unter
denen einige Siidniederliinder, die wegen der Verfolgung durch die ISrzbischofo
von Mecheln, Precipiano und d’Alsace, das Land verlassen mussten und in
der Utrechter Kirche die Seelsorge ausiibten. 1731 war die Zahl 92, unter
denen 40 Auslinder. 1736 im ganzen 80; withrend des Konzils 55. Der Nieder-



— 201 —

weniger ernsten Krise heimgesucht, die ihr wiederum betriichtliche
Verluste brachte. Die sonderbaren « Wucher»-Theorien!) der Fran-
zosen sowie ihre eschatologischen Spekulationen iiber die bevor-
stehende Riickkehr des Propheten Elias und die Wiederherstellung
Israels, die sie den Hollindern um jeden Preis aufzwingen wollten,
stiessen bei der einheimischen Geistlichkeit auf allgemeinen Wider-
stand. Von ihrem Bischof, der den Kranzosen ganz ergeben war,
hatte man dabei nicht viel zu erwarten. Die Kontroverse wuchs zur
offenen Feindschaft aus, die die Kirche dem Untcrgang nahe
fithrte. Es kam so weit, dass die Hollinder sich licber dem Papst als
diesen Franzosen unterwerfen wollten. Mianner wie der Kapitel-
dekan Meganck, der Kanoniker Broedersen2) und der seit 1745
amtierende Bischof von Haarlem, Stiphout?), waren nahe daran,
alle von Rom gestellten Bedingungen anzunehmen und Frieden zu
schliessen. Auch rémischerseits wurden dreimal Einigungsversuche
unternommen. Als diese teils wegen der Unzuverlissigkeit der
Unterhiindler, teils durch die Proteste der Geistlichkeit, die keinen
auf Zweideutigkeiten und Unwahrhaftigkeit beruhenden Frieden
wollten, scheiterten, bedeutete dies fiir viele eine neue, uniiberwind-
liche Enttiuschung. Mutlos und kampfesmiide legten viele die
Héinde in den Schoss, liessen Gottes Wasser tiber Gottes Land
laufen und erwarteten gleichgiiltig den nahenden Untergang. Zwei
unverdiichtige zeitgenossische Zeugen enthiillen uns die missliche
Lage mit erschreckender Deutlichkeit. Der erste ist der schon
genannte Bischof von Haarlem, Stiphout, der 1749 dem Biirger-

gang der Gemeindemitgliederzahl geht aus dem Beispiel der Gemeinde an der
Brouwersgracht in Amsterdam hervor. Bis 1692 durchschnittlich pro Jahr 86
Taufen. Unter Doncker (1711-1731) 43; unter Bervelingh (1731-1756) 19;
unter Hoddé (1756 -1771) 8.

Vel. van Bilsen: Het schisma van Utrecht 1949, S. 84, 89.

) Uber die Wucherstreitigkeiten siche: Franciscus Dominicus Meganck.
In TKZ 1058, S.209 ff.

3 « Broedersen ist ein frommer und gelehrter Mann, der um jeden Preis
Frieden will, damit er als treues Kind der Kirche sein Leben beenden konne.
Er habe sich bei Nicoloni Rat geholt, was er persinlich tun konne, falls die
l“r'imlmmvvrhmu[Iung{!n scheitern sollten. Er ist personlich davon tiberzeugt,
dass alle in der Unigenitusbulle zensurierten Thesen diese oder jene Qualifi-
kation verdienen, mit denen sie belastet sind.»

Nicolini an Valenti. Vgl. de Vries: Vredespogingen tusschen de Oud-
“iSS(!hoppuliljlm Cleresie van Utrecht, en Rome 1930.

%) «Stiphout ist schr zum Frieden geneigt und steht ganz auf der Seite
]_3[‘()(!(1(3['H(‘!1H. Ior will alles tun, was den Frieden h(*«l‘b(‘/lfllhl‘i_m kann; auch das
Formular und die Bulle Unigenitus annchmen.» Vgl. de Vries o.c.



— 202 —

meister von Amsterdam tiber die stattgefundenen Friedensverhand-
lungen Bericht erstattete. Darin sagt der Bischof: «Durch diesen
Frieden wird der Untergang der alten Klerisei mit seinem Anhang
verhindert werden, welche ohne diesen Frieden allméihlich und in
kurzer Zeit zusammenfallen wird. Die alte Klerisei mit ihren Ge-
meinden ist durch langwierige Zwietracht sehr zuriickgegangen,
und die, welche noch iibrig sind, sind sehr geschwiicht und werden
demniichst zerfallen... Die Reichsten und Begiitertsten unter den
Romischgesinnten sind meistens wegen des lange andauernden
Zwiespalts und der Verdriesslichkeiten alle von der alten Klerisei
abgefallen. ... Die Kirchenhéuser der alten Klerisei sind fast leer...
Die gegnerische Partei jubelt offentlich {iber den Untergang der-
selben und rechnet darauf, dass sie bald vollstindig zerfallen
wird»1). Nicht weniger triibe ist das Bild, das der Marquis Nicolini
von dem Verhiltnis zwischen Hollindern und Franzosen zeichnet.
In seinem Bericht (1748) an Kardinal Valenti iiber seine Holland-
reise heisst es: «Es gibt zwischen Franzosen und Hollandern keinen
einzigen Punkt von Ubereinstimmung mehr. Es ist ein o6ffentlicher
Kriegszustand eingetreten. Man empfindet gegenseitig nur Verach-
tung fir einander. Die Franzosen erheben fiir sich Anspruch auf
Unfehlbarkeit und Autoritiat und sprechen in einem herablassenden
und gebieterischen Ton. Die Hollinder dulden das nicht und wollen
sich darum lieber dem Papst als den Franzosen unterwerfen. Die
gespannten Verhéltnisse sind auf drei Punkte zuriickzufiihren:
1. die Wucherkontroverse, 2. die Wunder des Abbé de Péris,
3. die Riickkehr des Propheten Elias. Die Franzosen tragen diese
Dinge mit Hitzigkeit und Unversohnlichkeit vor»?).

Diese von Nicolini erwihnten Kontroversen innerhalb der
Kirche lassen es angebracht erscheinen, einen kleinen Exkurs ein-
zufiigen und die Entwicklung des franzosischen Jansenismus niaher
ins Auge zu fassen. Es ist dies um so mehr erwiinscht, als ohne diese
Hintergriinde das Utrechter Konzil schlechterdings unverstindlich
bleibt. Denn, obwohl in Holland zusammengetreten, ist das Konzil,
wie wir schon frither bemerkt haben, «eine rein franzosische Mache
gewesen. Es ist franzdosisch in seiner Vorbereitung, franzosisch in
seinem Verlauf, franzosisch in seinen Beschliissen. Franzosische

1) Vgl. de Bont: in Bijdragen voor het Bisdom Haarlem XV. (1888)
S. 231-264.

%) Siehe: De Vries, Vredespogingen.



— 203 —

Geister haben es ausgedacht, franzosische Federn haben es ge-
schrieben. Die Pariser Gruppe hat die Ingredienzen geliefert, in der
theologischen Kiiche von Rijnwijk ist alles zubereitet worden »1).
Wir kénnten noch hinzufiigen: sowohl die Ankliger als die Ange-
klagten sind Franzosen gewesen,

* *
*

Es ist iiblich geworden, den franzisischen Jansenismus in drej
Perioden einzuteilen. Die erste umfasst dann den eigentlichen
Jansenismus im urspriinglichen und klassischen Sinn. Sie fillt zu-
sammen mit der Bliitezeit des Klosters Port-Royal unter seinem
Fiihrer Saint Cyran und mit den heldenhaften Gestalten der N onnen,
wie Meére Angélique, Meére Agnes und anderen, und mit den « Mes-
sieurs» oder Solitaires, wie Antoine le Maitre, Pascal und Sacy.
Diese Periode wird beherrscht durch die Streitigkeiten iiber die dem
Jansenius untergeschobenen V Thesen beziiglich der Gnadenlehre.
Hauptmomente in diesem Streit sind die Verurteilung durch Inno-
cenz X. (Bulle: Cum occasione vom 30. Mai 1653) und Alexander VI,
(Bulle: Ad Sancti Beati Petri Sedem vom 16. Oktober 1656), die Ein-
fiihrung des « Formulars» (eidliche Verpflichtung, die Thesen an und
fiir sich und als Thesen Jansenius’ zu verurteilen), die « Pax Clemen-
tina» (Verurteilung der Thesen an und fiir sich geniigt; iiber die
Autorschaft sei ein «silentium religiosum» zu bewahren.) Diese
Periode geht mit dem Tode Antoine Arnaulds (1694) zu Ende. Die
Kontroverse spielt sich hauptsichlich in Frankreich ab. Die Nieder-
lande sind daran noch nicht beteiligt; die pipstlichen Entscheidun-
gen beziehen sich nur auf franzosische Verhiltnisse?).

Holland war zwar augustinisch gesinnt, wie das von einer in
Lowen ausgebildeten Geistlichkeit nicht anders zu erwarten war,
Wenn man dies Jansenismus nennen will, dann war es vorwiegend ein
«ethischer» Jansenismus, der an den Normen der evangelischen
Moral festhielt und dem jesuitischen Laxismus abhold war. Was man
den Hollindern vorwerfen konnte, war, dass sie in der Beichtpraxis
und bei der Erteilung der Absolution sich von den «Regulae poeni-
tentiales» Carolus Borromius’ leiten liessen, fiir die unterchristlichen

-‘_—__

1) Siehe: le Clere und Pinel im Urteil der Utrechter Kirche. IKZ 1949,
S.8

?) Sogar in den rémischen siidlichen N iederlapden wurde bis 1693 keine
Unterzeichnung des Formulars verlangt. Erst im Jahre 1710 wurde sie

“Purement ot simplement» eingefiihrt.



— 204 —

Ausserungen und Uberschwenglichkeiten in Heiligenverehrung und
frommen Andachten nicht viel {ibrig hatten und lieber das christ-
liche Altertum als die Scholastik zur Richtschnur nahmen. Die
Treue zum Augustinismus, die sie mit Port-Royal teilten, macht es
verstindlich, dass personliche Beziehungen zwischen beiden ge-
kniipft wurden, und dass Antoine Arnauld, nachdem er aus Frank-
reicht hatte weichen miissen, beim Pfarrer van Erckel im Pfarrhaus
auf dem Beginenhof in Delft eine Zufluchtsstitte fand (1680-1682).
Daher das Wort Bournets: «On peut dire que le jansénisme hollan-
dais a pris naissance au béguignage de Delft»!). Ubrigens kam der
Jesuit Doucin erst im Jahre 1697 nach Holland, eigens um hier den
Jansenismus zu «entdecken»?),

Fiihrer der zweiten Generation wurde der «Elisius Arnaulds»,
der Oratorianer Pasquier Quesnel, weshalb diese Periode besser als
Quesnellismus zu bezeichnen wire. Im Mittelpunkt steht von nun an
die Bulle «Unigenitus» (1713), in der 101 Satze aus Quesnels «Ré-
flexions morales sur le Nouveau Testament» verurteilt wurden. Die
Bulle rief bekanntlich einen allgemeinen Widerstand auf. Die Gegner
legten Berufung an ein allgemeines Konzil ein, aber bald wurde die
Lauterkeit der Bewegung getriibt, weil sich dem Appell allerhand
heterogene, unzufriedene Elemente anschlossen. Viele sogenannte
«Appellanten» sind, wie man gesagt hat, wohl «du parti», nicht aber
«du dogme» oder «de la religion». Durch die Verfolgungen des ersten
Ministers Fleury sehen sich viele gezwungen, nach Holland auszu-
weichen. Sie treten mit der bischofslos gewordenen Utrechter Kirche
in Verbindung, und umgekehrt fassen nun auch die Utrechter den
weitgehenden, spiter oft bereuten Beschluss, sich dem franzosischen
Appell anzuschliessen (9.Mai 1719). Von diesem Augenblick an
gehen kiinftighin die franzésischen und hollindischen Interessen
Hand in Hand?3).

1) Bournet: La querelle janséniste, p. 357.

) Memoriale breve de statu ac progressu Jansenismi in Hollandia 1697.

3) L’église de Hollande n’avait été attaquée dans ses droits hierarchiques,
qu'en haine des mémes vérités que ses adversaires ont voulu condamner dans
la Bulle Unigenitus. Il était done naturel qu’elle s’unit en cause avee tous
leurs défenseurs. .. Dés ce moment 'église de Hollande contracta avee I'église
de France une union et une liaison qu’elle s’est fait une gloire et un devoir
d’entretenir avec le plus grand soin jusqu’a présent (1770) et qui devenait pour
elle dans la suite un nouveau principe de force et de lumiére.» Dupac, Histoire
abrégée de I'église métropolitaine d’Utrecht, p.305. — Uber die letzte Bemer-
kung Dupacs lisst sich streiten!



— 205 —

Um das Jahr 1730 tritt der Jansenismus in sein drittes Stadium
ein. (iegeniiber der ersten (leneration, in geringerem Mass auch
gegeniiber der zweiten, bedeutet diese dritte Periode einen betriicht-
lichen Riickgang. Die Theologie dieser Zeit wird immer spitzfindiger
und haarspaltender, die allgemeine Haltung immer militanter und
herausfordernder, das Schrifttum langweilig und weitschweifig, Es
fehlt die religivse Glut und die Heldenhaftigkeit des Port-Royal-
Kreises, und von einer inneren Verbundenheit ist keine Rede mehr.
Zwar ist der Appell das bindende Element, aber in den Wegen,
Mitteln und Methoden zur Bekampfung der Bulle gehen diese Appel-
lanten weit auseinander und stehen sich oft diametral und hart-
niickig gegeniiber. So weit es méglich ist, hier Grenzen zu ziehen,
sind drei Richtungen zu unterscheiden. Eine radikale, allmiihlich
zum Rationalismus abgleitende Gruppe verwirft die Bulle, weil sie
keine Entscheidung der Kirche und nicht von der Kirche angenom-
men worden ist. Diese Gruppe sucht die Hauptschuld am kirchlichen
Elend bei den Bischifen, die sich in feigem und verbrecherischem Stil] -
schweigen vor den Machtanspriichen der Kurie beugen. Threr Ansicht
nach wiire die Kirche nie so tief gesunken, wenn der niedere Klerus
hitte mitsprechen kannen. Darum verfechten sie die Rechte der Geist -
lichen «du second ordre»: Mitbestimmungsrecht in der kirchlichen
Verwaltung und Wahlrecht auf den Synoden. Diese Gedanken wirken
auch in der Utrechter Kirche nach; die Synodalakten sind durch alle
Teilnehmer als volle Stimm berechtigte unterzeichnet. Die bedeutend-
sten Wortfiihrer dieser Richtung sind Travers, Boidot und Mignot ;
sodann in Holland le (lere, Aegidius de Witte und Witzenburg.

Zu der zweiten Gruppe gehiren die Verteidiger der «convul-
sions». Auf dem Grabe des Appellanten Abbé de Paris auf dem Fried-
hof Saint Médard in Paris gerieten die zusammengestromten, reli-
glos iiberhitzten Mengen in Verziickungen und Ekstase. Secouristen
standen ihnen «helfend» zur Seite durch Schlagen, Puffen, auf die
Brust treten und andere, oft ckelhafte Martern, die krampfhafte
Ekstase herbeizufiihren. In wenigen Jahren sollen auf Piris’ Grab
Mmehr als 200 Wunder geschehen sein. Der Friedhof musste auf
kiniglichen Frlass geschlossen werden (27.Januar 1727). Diese
konvulsiven Erscheinungen galten fiir viele als den Erweis, dass, wo
Mensch(!n die Kirche verraten hatten, Gott nun selber das Regiment

In Hinde genommen hattel). Diese Richtung fand viele Verteidiger,

-\x‘
) Dom Léauté an NN.: «Alles was geschieht, will uns niher zu Gott

. . £ iche 1 10 M or
h“”g(!n. Die Verweigerung der gewahnlichen kirchlichen Hilfe, die Entfer-



— 206 —

wie Carré de Montgéron, de Gennes, le Paige und der Sohn Racines,
Rollin. Ausliufer dieser Konvulsionen finden wir auch in Holland
unter Barchman Wuytiers in den « Wundern» von Amsterdam und
Polsbroek.

Zwischen diesen beiden steht eine dritte Gruppe, die sowohl den
Radikalismus Travers’ und Genossen, als die Konvulsionen Mont-
gérons bekampft. Sie setzt, relativ am treuesten, die alte jansenisti-
sche Tradition Port-Royals fort und sucht, trotz den Kontroversen
mit Rom, um jeden Preis die Einheit mit der Kirche zu bewahren.
Zu dieser Gruppe sind zu rechnen in erster Linie die an die Unigeni-
tushulle appellierenden Bischife, sodann Theologen und Kirchen-
juristen, wie le Gros, Petitpied, Dupac de Bellegarde, d’Etemare,
Clément du Tremblay, Duhamel, Pelvert und andere, die ihren
Mittelpunkt fanden in Rijnwijk und von dort aus die Utrechter
Kirche weithin beherrschten. Die fiinf Letztgenannten haben auch
auf dem Konzil eine entscheidende Rolle gespielt. Fiir diese Gruppe
hat die Kirche von Holland wihrend des ganzen 18.Jahrhunderts
Zutrigerdienste leisten miissen. Sie ist zum Bauern auf dem fran-
zosischen Schachbrett herabgesetzt worden oder wie Préclin sagt:
«L’affaire d’Utrecht est devenue comme un incident du développe-
ment du richérisme (lies: jansénisme) francais»1).

Diese Gruppe besass ein furchtbares und gefiirchtetes Kampf-
mittel in ihrem Wochenblatt «les Nouvelles ecclésiastiques». Das
Blatt wurde nach dem Konzil von Embrun (1727) ins Leben gerufen,
wo der zum Heros der Appellanten gewordene Bischof Jean Soanen,
von Senez, abgesetzt und nach dem Benediktinerkloster Chaise-Dieu
verbannt worden war. Die Initiative zur Herausgabe ging von den
Gebriidern Alexis und Jean Baptiste Dessessarts aus, die die Unter-
nehmung in ihrer Anlaufzeit mit ansehnlichen Summen unterstiitz-
ten. Die Kassendefizite waren aber schnell voriiber, denn das Blatt
fand in ganz Frankreich reissenden Absatz, so dass bald grosse Ge-
winne erzielt wurden. Die erste Nummer erschien 1728. Die letzte
erst 75 Jahre spiter, denn erst im Jahre 1803, nach dem Tode des

nung aus unserer Umgebung von Seelsorgern, Beichtvitern, Gelehrten und
Predigern dient dazu, dass wir nur Gott suchen. Gott will in diesen Zeiten
alles selber personlich tun, weil die normale Hilfe fehlt. Darum tut er Wunder...
Une infinité de prodiges se passent aux yeux... Tout est prodigieux dans le
siécle oi nous sommes. Tout était extraordinaire du temps de Jésus sur la
terre. Ce temps est comme revenu.» Brief vom 12.7.1740. AOBC Nr.712.

1) Vgl. Préclin: Les Jansénistes du XVIIIe siecle.



letzten Schriftfiihrers, Mouton in Rijnwijk, ging das Blatt ein?).
Weil es schwarz erscheinen musste, war dusserste Vorsicht geboten.
Darum wurde es jedesmal bei einem anderen Drucker - im ganzen
sieben — zur Presse gelegt. Obwohl durch Parlamentsbeschluss ver-
boten, konnte es dank dem erfinderischen Geist der Appellanten
piinktlich und regelmiissig erscheinen. Ks war dabei in der gliicklichen
Lage, jeweils die gescheitesten und bestinformierten Kopfe als
Schriftfithrer und Mitarbeiter heranzuziehen?). Somit ist das Blatt
zu einer wahrheitsgetreuen, unerschopflichen Informationsquelle
geworden, eine nie versagende Fundgrube fiir die Kenntnis der
damaligen Zeit. Die Darstellung der (eschehnisse ist durchgehend
wahrheitsgemiiss, der Ton aber, wie von einem Kampfblatt zu er-
warten ist, meistens iusserst heftig und schneidend schart?).

Wie gesagt, nehmen die « Nouvellistes» einen Standpunkt der
Mitte ein. In Bezug auf den pépstlichen Primat verteidigen sie die
gallikanisch-episkopalen Auffassungen Bossuets und weisen die
radikalen. zum Laizismus fithrenden Theorien Travers’ und Genossen
entschieden ab4). Andererseits bekiampfen sie die von den Jesuiten
propagandierte Unfehlbarkeit und «autres fables ultramontaines».
In der Frage der V Thesen halten sie sich an die «Pax Clementinay,
d.h. sie verwerfen die Thesen an und fiir sich und nehmen in Bezug
auf die Autorschaft Jansenius’ ein silence réspectueux» ein. Dieser
Standpunkt war freilich durch die Bulle «Vineam Domini» (1705)
schon lingst iiberholt, aber solange die appellierenden Bischife noch
die Oberhand hatten, konnten die Nouvellisten in Frieden leben, weil
die meisten Bischife sich mit dieser beschrankten Unterschrift zu-
frieden gaben. Wehe aber dem, der es wagte, an ihren Standpunkt zu
riihren! Das hat der Hauptangeklagte Pierre le (lerc auf dem Konzil

erfahren miissen. " i
*
am 4. Juli 1706 in Rouen geboren und er-

Pierre le Clerc wurde
as Priesteramt im Seminar seiner Vater-

hielt seine Ausbildung fiir d

1) Wiihrend der franzosischen Revolution wurden die NNEE zeitweilig
in Rijnwijk gedruckt.
%) Die bedeutendst
Fontaine de la Roche, Claude
Mey, Duhamel, Gourlin, Noél de I'Arriére, d’Etemare,

%) Vgl. Gazier: Histoire générale du mouvement janséniste (1923). 1.,
P. 310 ss.

4) «Ils ne connaissent pas ces doutes et ces inc
du pape.» NNEE 1755, p. 208.

on Schriftleiter waren: Philippe Boucher, Jacques
Guénin und Mouton. Mitarbeitende: Maultrot,
Dupac usw.

ertitudes sur la primauté



— 208 —

stadt. Mit 21 Jahren ging er nach Paris, um sich iiber die kirchlichen
Zeitfragen niher zu orientieren, und wohnte 18 Monate im Kollegium
der Oratorianer, Sainte Barbel), wo der Geist von Port-Royal noch
eifrig gepflegt wurde. Hier lernte er viele Appellanten kennen und,
nach Rouen zuriickgekehrt, war er fest entschlossen, das Formular
nur mit Vorbehalt der Tatsachenfrage zu unterzeichnen. Im ent-
scheidenden Moment aber, als er vor dem Generalvikar stand, wurde
er schwach und zeichnete «purement et simplement» und empfing
dann die vier niederen und die Subdiakonatsweihe. Bald aber kam
er zur besseren Kinsicht, verzichtete auf die Priesterweihe, verliess
das Seminar und liess sich in Paris nieder, wo er eine Lehrerstelle
antrat. Hier verkehrte er am liebsten in den Kreisen der Konvulsio-
niire, deren Auffassungen er sich ganz zu eigen machte. Am 4. Juli
1733 richtete er seinen «Acte de révocation»?) an den Generalvikar
und das Kapitel von Rouen und nahm seine Unterschrift «soit quant
au fait, soit quant au droit» zuriick. Diese Retraktation bedeutete
einen zweifachen Bruch. Zunichst mit der Romkirche, weil er eine
dogmatische Entscheidung des Papstes verwarf, sodann aber mit
jenen Appellanten, die sich auf Grund der «Pax Clementina» mit
Vorbehalt der Tatsachenfrage unterwarfen. Von dieser Halbheit
wollte le Clerc nichts wissen; fiir ihn stellten die fiinf Thesen die
genuin-katholische Gnadenlehre dar und galt Jansenius als ihr treue-
ster Interpret. Die «Nouvelles ecclésiastiques» griffen ihn deswegen
heftig an und brachen jeden Verkehr mit ihm ab (27.November
1733). Noch mehr aber zog er sich ihre Ungnade zu, als er sich dem
Vaillantismus anschloss.

Hier begegnet uns die dritte von dem Marquis Nicolini in seinem
Bericht an Kardinal Valenti erwihnte Kontroverse, die er auch in
Holland vorfand. Dariiber mégen einige kurze Bemerkungen einge-
fiigt werden.

Miide geworden vom Kamptf iiber die Unigenitusbulle und ent-
tauscht durch die feige Haltung der franzosischen Bischofe, suchten
viele Konvulsionire Kompensation, nicht nur in den Wundern aut
Paris’ Grab, sondern auch in trostreichen Spekulationen iiber die

1 Die Oratorianer hatten in Paris drei Seminarc: Saint Hilaire, Sainte
Barbe und «les Trente Trois». Zur Zeit der Unigenitusbulle hatten sie in
Frankreich 16 Seminare und 27 Kollegien. Hauptseminar war Saint Magloire,
wo die Professoren und Theologen ausgebildet wurden,

%) Der «Acte de révocation» in le Cleres: « Renversement de la religions,
1756, 11., p.282.



— 209 —

bevorstehende Riickkehr des Propheten Elias und die wunderbare
Wiederherstellung aller Dinge. Diese Gedanken finden wir auch
unter den sogenannten «guten» Jansenisten, wie auch bei den Rijn-
wijkern in Holland. So schreibt z. B. le Gros: « Wenn die Verwerfung
der Juden die Versohnung der Welt gewesen ist, dann wird ihre
Wiederherstellung die Auferstehung fiir die Welt sein. Selig, die ein
so grosses Kreignis anschauen werden. Selig, die den Weg dazu be-
reiten und den Befehl des Propheten erfiillen, nimlich den Geist von
den vier Enden der Erde durch ihr Gebet zu rufen, damit er das
grosse Wunder erfiille. Komm, o heiligmachender Geist; die Erde ist
mit diirren Totengebeinen iiberdeckt. Alles ist voll Toter und Ster-
bender. Ist die Zeit gekommen, dass die Juden auferstehen werden
und die anderen Vilker zu neuem Leben bringen und in der Kirche
den fast iiberall erloschenen Gieist des (Glaubens und der Liebe wieder-
erwecken werden ¢»'). In einer anderen, zusammen mit Jourdan
herausgegebenen Schrift?), erblickt le Gros in den Konvulsionen den
Erweis der nahe bevorstehenden Riickkehr der Juden zum neuen
Bunde mit Giott. Desgleichen lehrt auch Duguet, «dass die Tage der
Heiden verkiirzt sind, die Zeit nahe und die Hoffnung auf eine Wie-
derherstellung der Juden lebendig ist»3). In diesem Zusammenhang
maoge daran erinnert werden, dass auch Erzbischof Barchman
Wuytiers fiir diese und dhnliche Gedanken sehr empfinglich ge-
wesen ist. Iir glaubte, dass der Riickgang der Utrechter Kirche nicht
so bedauerlich sei, denn je kleiner die Kirche wiirde, um so mehr
wiirde sie jener kleinen Herde gleichformig werden, der der Vater das
Reich gegeben hat. Je schlimmer es in der Kirche ginge, um so eher
wiirde Elias kommen, und «Elias restituet omnia»?). Uber den
Konvulsionismus in Holland informiert uns ein Brief des Erz-
bischofs Meindaerts, der zornig und geirgert schreibt: « s gibt nun
auch Konvulsionire in Schonauwen. Einer bellt wie ein grosser
Hund und sagt — wie auch die anderen sagen —, das sei die Einwirkung
der gittlichen Gnade. Das hat in Schonauwen Aufregung verur-
sacht. Molinisten und Protestanten machen sich lustig dariiber. Ich
—

) Le Gros: Méditations sur Uépitre de S. Paul aux Romains (1735). 11,
p. 130.

%) Le Gros ot Jourdan: Lettre dans laquelle on prouve que le retour des
Juifs est proche.

%) Duguet: Explication de la passion (1748).

1) Thierry de Viaixnes: Sept mdémoires sur I'état présent des réfugics
en Hollande.



— 210 —

habe den Auftrag gegeben, den Mann zu entfernen, aber man ver-
schiebt es jedesmal wieder, um mich fithlen zu lassen, dass, wenn sie
es tun, sie es nicht tun aus Riicksicht auf mich).»

In dieser gespannten Lage entstand eines Tages das von einem
gewissen Frater Augustin verbreitete Geriicht, dass Elias bereits er-
schienen sei, und zwar in dem im Gefédngnis verbleibenden Priester
Vaillant. Besonders unter den Konvulsiondren fand die Kunde
rasche Verbreitung und viele Anhédnger. Man weiss allerhand Einzel-
heiten zu erzihlen. Vaillant werde, wie einstmals Petrus, auf wunder-
bare Weise aus dem Geféngnis befreit werden. Paris werde zum
zehnten Teil verwiistet werden; Elias werde eines gewalttitigen
Todes sterben. In ganz Frankreich entstand eine ungeheure Erre-
gung. Pinel zog mit seiner « Horoscope du temps» durch das Land;
Geistliche liessen ihre Gemeinden im Stich, die Offenbarwerdung
des Propheten und Gottes wunderbare Errettung zu erwarten?2).

Auch le Clerc schloss sich begeistert dem Vaillantismus an?).
Das fiihrte ihn dann als Gefangenen in die Bastille, wo er drei Jahre
(1733-1736) verblieb. Nach Abschworung seines Irrtums?) wurde
er wieder freigelassen und nahm seinen Lehrerberuf wieder auf.
Seinem Glauben an die herannahende Riickkehr des Propheten blieb
er treu®). Weil er in seinem Beruf wenig Freude und manche Ent-

1)y Meindaerts an N.N., Brief vom Mai 1741, AOBC.

%) Vaillant, Priester in Troyes und Appellant, wollte mit der Bewegung
nichts zu tun haben und erklirte (26.Januar 1739) formlich und freiwillig,
nicht Elias, sondern nur ein Priester zu sein. Er war ein ernster und frommer
Mann, der 29 Jahre in Gefiingnissen verblieb und am 19. Februar 1761 starb.

#) Einer Mémoire Cormailles (Regens in Sainte Barbe) zufolge soll eine
gewisse Mademoiselle Maillet, Tochter eines Frondienststeuereinnehmers,
grossen Kinfluss auf le Clerc ausgeiibt haben. Sie soll ihm seinen Widerruf dik-
tiert und ihn zum Konvulsionismus und Vaillantismus gebracht haben. Nach
Cormaille war sie «plein d’esprit et de piété», lebte fromm und der Welt abge-
kehrt und hatte die ganze Literatur liber Port-Royal und das Formular
gelesen. Auch Duhamel und Fouillou sprachen lobend von ihr. AOBC Nr. 708.

4) Die NNEE werden ihm noch nach 30 Jahren seinen Vaillantismus vor-
werfen. Deshalb heisst er: ein Wirrkopf und krankes Gehirn, «un homme de
lumiéres d’un esprit faux, plein de phantomes gigantesques, avec une imagi-
nation déréglée, plein de prétentions, erreurs, opiniatreté, singularité, mau-
vals golt et confusion d’idées».

5) Noch im Jahre 1739 schrieb ihm oin Freund : « Wir erwarten die Wieder-
kehr Elias’ im Jahre 1748 und werden mit eigenen Augen die grossen Wunder
des Allmiichtigen uber Israel sehen. Sollte 1748 nicht das Jahr sein, dann
kommt der Augenblick jedenfalls bald, denn die heutige Lage kann nicht
lange mehr withren. Wir sehen wartend dem Ende entgegen. Gott gebe, dass
wir uns dann sehen auf den Bergen Judias und Anteil an der Freude Israels



— 211 —

tduschungen erlebte, entschloss er sich (1748) nach Holland zu
gehen. Er kam nach Amsterdam, wo er beim Buchhindler Rey Arbeit
und Unterkunft fand.

Seine Ankunft in Holland machte wenig Aufsehen, denn die
Holliinder waren schon lingst daran gewohnt, dass Fliichtlinge aus
ganz Europa hier Asyl suchten, seien es spanische, portugiesische
oder Ostjuden, Hugenotten oder Jansenisten. Die Amsterdamer
Pfarrer Ahuys und Borger (letzterer war sein Beichtvater) nahmen
ihn wohlwollend auf, und auch der Bischof von Haarlem, Stiphout,
war ihm wohlgesinnt. Bei Pontifikalimtern fungierte le Clerc ge-
wohnlich als Subdiakon. Die Rijnwijker aber sahen ihn mit Wider-
willen kommen und behaupteten, er habe F rankreich verlassen, weil
er dort keine Anhéinger finde. Der Ausgang wird nun unschwer zu er-
raten sein: le Clerc wird bald mit der Rijnwijker Gruppe in Konflikt
geraten. Die Zusammenstosse werden sich mehren und verschiirfen
und schliesslich zu einer Krise fithren. Die Franzosen werden alles
daran setzen, sich dieses listigen Gegners zu entledigen. Der Weg
dazu soll eine feierliche kirchenamtliche Entscheidung sein. Dazu soll
die Utrechter Kirche ihre Dienste bereitstellen. Es fragt sich nur, wie
thre Mitwirkung gewonnen werden konne. Wohl dadurch, dass man
ihr die Uberzeugung beibringt, dass durch ein Konzil ihre Orthodoxie
vor aller Welt deutlich werden wird, und der Friede mit Rom, nach
dem sie sich so tief sehnt, gesichert ist. In dieser Richtung wird sich
die weitere Entwicklung bewegen.

% ES
*

In seinen ersten hollindischen Jahren machte le Clerc sich ver-
dienstlich durch die Herausgabe einer Reihe ausgezeichneter
Schriften iiber die Heldengestalten von Port-Royal?). Dann aber
fand er ein Arbeitsfeld, das zu unheilbaren Konflikten mit dem
Rijnwijkkreise fiihren sollte. Es ist die Herausgabe des hollindi-
schen Nachdrucks der NNEE. Seit seiner Griindung (1728) kam das

haben mogen, wenn dieses Isracl in den Augen d“?‘ Herrn G“a"d"' gefunden
haben wird,» Brief von N.N. an le Clerc vom 18.Mai 1739. AODBC Nr.709.

1) Vie de Wallon de Beaupuis, prétre de Beauvais et Solltmrf) de Port-
ROyal (1751). — Vie de la Mére Marie des Anges, abbesse de Maubmssgn. et de
“ort-Royal (1751). — Vies intéressantes et édifiantes de PIUS{O}‘FOS l'ehgle“ﬂ(f‘s
de POI'L-Royul. 4 Biinde 17560-1952. — Vies intéressantes et e('hf_lant,cs des amis
de POI‘t-R(;yul (1751). — Histoire des persécutions des religieuses de Port-

Oyal (1753). 5 Binde.



— 212 —

Blatt regelmissig in einigen Exemplaren auf heimlichen Wegen nach
Holland, wurde hier nachgedruckt und iiber ganz Europa verbreitet.
Mit dieser Arbeit befasste sich 14 Jahre lang der Utrechter Buch-
hindler Savoye. Darum spricht man von der Utrechter Edition. Als
Savoye (1742) die Herausgabe stillegte, erschien das Blatt in Holland
zehn Jahre nicht mehr, aber als (1752) der Amsterdamer Arzt Boes
das Ausgaberecht kiduflich erworben hatte, wurde es wieder neu auf-
gelegt, nun in der sogenannten Amsterdamer Edition. Das Wieder-
erscheinen des Blattes wurde anfinglich in Frankreich und Holland
freudig begriisst, aber bald verkehrte sich die Freude in Arger und
Entriistung, als bekannt wurde, dass die Schriftleitung gefiihrt
wurde durch ... le Clerc! Damit entstand eine unmaogliche, auf die
Dauer unertrigliche Situation, denn le Clerc beschrinkte sich nicht
darauf, einen unverianderten Nachdruck des franzdsischen Originals
zu geben, sondern er missbrauchte seine Stellung, indem er dem Blatt
allerhand abfillige und kritische Noten hinzufiigte. Damit denatu-
rierte er das Blatt und nahm ihm seine Angriffskraft. Dadurch
missbrauchte le Clerc es dermassen, dass es zum Forum, zur Verbrei-
tung seiner eigenen, von den Franzosen abweichenden Ansichten
wurde. Die NNEE in den Hédnden le Clercs war fiir die Rijnwijker
gleichbedeutend mit: der Ieind im eigenen Haus. Das musste
schwere Konflikte mit sich bringen und schliesslich eine erbitterte
Feindschaft zur Folge haben.

Le Clerc bot bald selber Anlass dazu durch sein «Recueil de
piecesl)». Das Buch bringt eine Anzahl Dokumente von fithrenden
Jansenisten der ersten (seneration, Briefe, Proteste und Erklirungen
von Nonnen und Port-Royalisten, die einmiitig das Formular
Alexanders VII. abgewiesen hatten und trotz Drohungen, Verban-
nung und Gefingnis standhaft geblieben waren. Mit diesen mass-
gebenden Zeugnissen wollte le Clerc die neuen Versuche der fran-
zosischen Bischofe, der Unigenitusbulle zum Sieg zu verhelfen,
durchqueren. Aber auch den Nouvellisten musste das Buch sehr un-
willkommen sein, denn sie sahen darin ihren eigenen Standpunkt —
Unterzeichnung mit Vorbehalt — verurteilt. Nicht mit Unrecht wart
le Clerc seinen Gegnern vor, dass sie das Recht verscherzt hiitten, sich
Jansenisten zu nennen, weil sie Jansenius verraten hitten. Die
NNEE griffen le Clere nun scharf an und warnten nachdriicklich vor

1y Recueil de piéces qui n'ont pas encore paru sur le Formulaire, les
Bulles ot Constitutions des Papes, dont on exige des fideles 'aceeptation.
Avignon (= Amsterdam) 1753.



— 213 —

seinen «notes méprisables!)». Le Clerc konnte nur antworten, dass
die franzosische Edition fiir seine Noten nicht verantwortlich sei.
Eine schwache Erwiderung, denn es bleibt unverstandlich, dass die
Nouvellisten zusehen mussten, in ihrem eigenen Blatt ungestraft
dauernd angegriffen, harassiert und bekimpft zu werden. Wiederum
warnten die NNEE vor le Clerc und fiigten hinzu: «Nous savons de
plus que M. 'archevéque d’Utrecht et son clergé n’en sont pas moins
choqués que nous?).»

Noch gespannter wurde das gegenseitige Verhiltnis, als le Clerc
sein ausfiihrliches und herausforderndes Werk: « Renversement de la
religion®)» herausgab (1756). Auf dem Titelblatt sieht man ein
Kreuz, in das die Worte geschrieben sind : «La vérité s’est rétirée sur
la Croix, chassée des Palais, proscrite dans les Sanctuaires, pour-
suivie dans les Tribunaux, foulée aux pieds dans les Places publiques,
fugitive partout.» Das Buch, dessen weitschweifiger Titel illustrativ
fiir die Schreibart der damaligen Zeit und fiir die Erregung des Ver-
fassers ist, enthilt eine Sammlung aller pipstlichen Bullen, Breven
und Entscheidungen beziiglich der Gnadenstreitigkeiten seit Baius.
Diese Entscheidungen haben, sagt le Clerc, eine «Sintfluty von
Jammer und Elend iiber die Kirche gebracht. Rom sei eine Quelle
von Unehrlichkeit, Ungerechtigkeit und Arger. Sie habe die Kirche
zum Untergang gefiihrt. Die «Pax Clementina» sei ein Friede, der die
Wahrheit, die Gerechtigkeit und die Unschuld verrate. Das Formu-
lar Alexanders VIT. habe zwei Dinge verlangt: a) die Verwerfung der
V Thesen, in dem Sinne, in dem die Pépste sie verurteilt haben,
b) zu glauben, dass die Thesen dem Buch Jansenius’ entnommen
sind und ketzerisch seien im Sinne des Autors. Die «Pax» lehre, dass
man iiber den zweiten Punkt schweigen solle. Das sei aber keine
Sache, iiber die man schweigen diirfe, denn das wire Verrat an der
Wahrheit. Die Pax sei eine politische Intrige, un scandale publique,
und trete die Gerechtigkeit, die Unschuld, die Wahrheit und die

1y NNEE, 27. Miirz 1754.

) NNEE, 22.Mai 1755.

%) Renversement de la Religion et
les Bulles et Brefs donnés depuis prés de
V Propositions, pour le Formulaire et contre

toutes ces Bulles, accompagnées de Remarques . s 5
eaucoup de pidces intéressantes, qui forment une Suite Historique de ce

déluge d’iniquités, de maux et de scandales de toute espéce, dont les Papes, la
Cour de Rome et les Jésuites, inondent I'église depUi§ 200 ans sans aucune
discontinuation et qui I'ont réduite dans I'état le plus triste que Pon ait jamais
VU. 4 vol 1756.

Internat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 4, 1059,

des Loix divines et humaines par toutes
200 ans contre Baius, Jansenius, les
le Pére Quesnel, ou Recueil de
Historiques et Critiques et de

14



— 214 —

Heiligkeit eines Eides mit I'iissen. Die heutigen Jansenisten hiitten
die Fahne der Wahrheit besudelt, denn die erste (Generation habe
den Standpunkt verteidigt, dass die V Thesen die genuin-katholi-
sche Lehre darstellen. Jetzt behaupten sie, dass darin nur Luther
und Calvin verurteilt seien. Die Jesuiten aber déichten gar nicht an
Luther oder Calvin, sondern nur an den Hl. Augustin. Wenn seine
Gegner immer den Mund voll haben mit Lobesworten fiir die
Vorfahren, sollen sie es mit Taten beweisen und es ihm nicht iibel
nehmen, wenn er denkt wie die Vorfahren.

Diesen direkten Angriff konnten die Nouvellisten nicht unbe-
antwortet lassen. Tn einer dusserst heftigen Kritik griffen sie aber
mehr den Verfasser als seine Ausfithrungen an und suchten die
Wirkung des Buches zu schmiéilern durch die Behauptung: «C’est un
simple particulier qui éléve sa voix contre la Paix de Clément 1X.»
Er stehe im Widerspruch zu den berithmtesten Priilaten und Dokto-
ren, die die Pax verteidigt haben. Weil er keine Anhinger finde bei
den Lebendigen, suche er sie bei den Toten! Anfinglich habe es
unter den Jansenisten iiber den Sinn und die Verurteilung der
V Thesen Meinungsverschiedenheiten gegeben, aber nach der Ent-
scheidung Innocenz X. gibt es keinen einzigen Schiiler Augustins
mehr, der sie verteidigt. Ein jeder verurteilt sie chne an einen be-
stimmten Autor zu denken?).

Le Clerc antwortete darauf mit einer 24 Seiten umfassenden
Replik, die er der Amsterdamer Edition als Beilage hinzufigte, und
sagt darin: er kénne sich nicht besiegt geben und bleibe dabei, dass
die Pax skandalds, pernizios und abscheulich sei, weil sie verlange,
dass man iiber die dem Jansenius angetanen Verleumdungen das
Stillschweigen bewahren solle. Jansenius sei ein grosser Bischof,
und wenn man ihn dem Hass seiner Feinde ausgeliefert sehe, konne
man sich nicht eidlich verpflichten zu schweigen. Die Jansenisten
sagten ja selber, dass die Thesen einen zweifachen Sinn, einen
heterodoxen und einen orthodoxen, haben konnen. Wer solche Sitze
«purement et simplement» verurteile, verurteile zugleich mit dem
heterodoxen auch den katholischen Sinn. Die heutigen Jansenisten
taten besser, wenn sie die Thesen genau so beurteilten, wie sie es vor
der Entscheidung Innocenz X. getan haben?).

) NNEE, 15.Mai 1757.
%) Réponse de 'auteur a la critique véhémente du Nouvelliste Ecclésias-
tique dans sa feuille du 15 mai 1757.



— 215 —

Wie verhielten sich nun aber die Hollinder in diesem fran-
zosischen Bruderzwist ¢ Man kann sagen: sie blieben davon unbe-
riihrt und sahen aus der Ferne mit einer gewissen Gleichgiiltigkeit
zu. Die Utrechter Geistlichkeit las die franzisischen Schriften nicht,
denn sie hatte wohl andere und urgentere Sorgen. weil die romtreue
Partei stiindig an Macht und Zahl zunahm und die cigenen Reihen
sich von Tag zu T'ag lichteten. Hochstens konnten sie sich dann und
wann iiber le Clere éirgern, wenn er sich in die holliindischen kirch-
lichen Verhiiltnisse einmischen wollte und sie mit herrischem Ton zZu
belehren suchtel). Man wusste, dass die Bischofe oft Rijnwijk be-
suchten, um dort Weisungen zu holen und Beschwerden iiber le Clere
anzuhoren, aber daran war man schon lingst gewéhnt und das
brauchte noch nicht direkt eine Gefahr fiir die Kirche zu bedeuten.
Le Clere verkehrte noch immer mit den Geistlichen von Amsterdam
und fungierte noch immer beim Pontifikalamt als Subdiakon.,

* *

Mit dem Jahre 1758 aber inderte sich die Lage in einem fiir
le Clere ungiinstigen Sinn. Freilich trug er daran selber die grosste
Schuld, und zwar durch die Herausgabe eines neuen Buches: «Acte
de dénonciation®).» Dieses Buch ist wohl das bitterste und gehissig-
ste seines umfangreichen Schrifttums, und es versetzte denn auch
die Utrechter (ieistlichkeit in einen panischen Schrecken. Wie sonst
nimmt le Clere seinen Ausgangspunkt in der « Paix criminelle» und
fiihrt dann aus: Meine Gegner halten mir immer entgegen, man
solle die « Pax Clementina» nicht angreifen, weil daraus mehr Ubles
als Gutes hervorkomme; man solle sich mit seinen Freunden nicht
entzweien und eine giinstigere Zeit abwarten. Aber es ist eine uns

-

) J’ai appris & mon retour que M. de la Pierre (= le Clere) vient d’éerire
& un pasteur de Rotterdam, chanoine de la Métropole une lettre de prophéte,
dang laquelle il ui propose en attestant le nom du Seigneur la methode et la
Maniére des instruetions, quil doit donner & son peuple, le menagant des juge-
ments de Dieu, s'il ne profite de la lumicre qui lui est offerte, ete. Ce pasteur
(BYOV(‘-IL) a fait & cette lettre aceueil qu'elle méritit. ‘

Dupac an Mad. de Montagny, 23. April 1753. AOBC.

%) « Préeis d'un acte de Dénonciation solemnelle faite & I'liglise 1) d’une
multitude de Bulles, de Brefs, ete., des Evéques de Rome, lesquels renversent,
la Religion, et les Loix divines et humaines, 2) des Evéques de Rome cux-
mMémes, ot de leur Cour comme Auteurs des maux et des scandales qui désolent
tout, dans lo Troupeau du Seigneur, dans le Temple et dans le Sanctuaire, ete.

ote. ete. (1758).



— 216 —

bei der Taufe auferlegte Pflicht, immer und iiberall fiir die Wahr-
heit zu kimpfen. Die Pax ist nur «ein kleines dem Ozean der Unge-
rechtigkeit entsprungenes Bichlein». Schon jahrhundertelang ist
das Papsttum eine hochmiitige, geldgierige Macht. Es greift
Konige an, entwiirdigt die Braut Christi, vernichtet die héchsten
Gesetze, erliasst neue und gottlose, erklirt jeden Ungehorsamen in
die Acht, vernichtet menschliche und gottliche Einsetzungen, hat
die Kirche in einen trostlosen Zustand gebracht und heilige Wahr-
heiten verurteilt. Die pépstlichen Bullen stehen im Widerspruch
mit Gott, mit Christus, mit der Wahrheit, Gerechtigkeit, Unschuld
und menschlichen Gewalten. Die Unigenitusbulle anathematisiert
Gottes Allmacht, verurteilt die fundamentale Wahrheit, dass man
Gottiiber alles lieben soll und schlagt die kostbarsten Wahrheiten des
Evangeliums mit dem Bann. Die confessio Piana ist usurpation
sacrilege, denn sie verlangt, dass man sich eidlich dem Papst unter-
werfe. Die Pipste der letzten zwei Jahrhunderte haben den Frieden
gestort, Irrtiimer begiinstigt und sich als Souverine, Tyrannen
und Despoten benommen. Sie beanspruchen den Episkopat fir sich
allein und degradieren die Bischife zu papstlichen Mandatéren;
alles im Widerspruch mit dem Evangelium, denn alle Bischéfe sind
einander gleich an Macht und Gewalt, denn alle sind Nachfolger
der Apostel. Der Papst ist nur primus inter pares auf Grund der
Bedeutung der Stadt Rom.

Auch die Kurie hat grosse Schuld auf sich geladen. Man lebt in
Luxus und Glanz und ist schuld an vielen Missbriuchen, wie welt-
liche Herrschermacht, Unfehlbarkeitsanspriiche, Simonie, privi-
legiertes Monchtum, Jubildiumbullen, Index, Heiligenverehrung
usw. Alle pipstlichen Titel, wie vicarius Christi, caput ecclesiae,
pontifex maximus, pater episcoporum, sind zu verwerfen. Es liegt
zwar ein guter Gedanke darin, aber Rom missbraucht sie. Papst ist
heute gleichbedeutend mit Herrscher iiber alles, und vicarius
Christi mit zweiter Christus. Der péapstliche Primat ist nicht iure
divino, sondern nur iure ecclesiastico. Nur das sacerdotium ist iure
divino. Zum Schluss fiigt le Clerc noch ein eindrucksvolles Verzeich-
nis meist «jansenistischer» Schriften hinzu, die alle auf den Index
gekommen sind, und kommt zu der Schlussfolgerung: Rom ist
pelagianisch geworden.

Mit dieser offenen Kriegserklirung war fiir die Rijnwijker das
Mass voll. Seine Anrempelungen in der Amsterdamer Ausgabe der
NNEE iiberdriissig geworden, nahmen sie nun selber den Nachdruck



— 217 —

an die Hand!). Es muss fiir le Clerc eine fiihlbare Enttéiuschun_g ge-
wesen sein, als gleich beim Jahresanfang 1759 die erste Nummer —
nun wieder in der Utrechter Edition — erschien. Freilich war dies
unlautere Konkurrenz mit der Amsterdamer Ausgabe und ein in der
Buchhandlung noch nie dagewesenes, wenig ehrenhaftes Vorgehen,
denn es wurden die dem Boes gehirenden Ausgaberechte mir nichts
dir nichts beiseitegeschoben. Fiirden Herausgeber bedeutete daseinen
ansehnlichen Verlust. Das Blatt fristete von da an ein kiimmerliches
Dasein, die Beziigerzahl ging immer mehr zuriick, und schliesslich
(1760) ging die Amsterdamer Edition ein. Fir le Clerc aber war der
Schaden viel grosser, denn er wurde dadurch um sein Brot gebracht,
und es fehlte ihm von nun an das Forum zur Verbreitung seiner Auf-
fELSSllngen. An diese « Usurpation» wird er seine Gegner immer wie-
der erinnern.

Aber auch in der Gesinnung der Utrechter Geistlichkeit ihm
gegeniiber trat eine Wandlung ein. Mehr und mehr kam der ein-
heimische Klerus zu der Einsicht, dass seine Anwesenheit in Holland
auf die Dauer fiir die eigenkirchlichen Verhiltnisse schidlich wer-
den konnte. Seine masslosen Angriffe auf das Papsttum und die
romische Kurie, sein radikaler Standpunkt in der Frage der V
Thesen, sein stetes Schiiren alter (legensitze, wie seine sonstigen
Extravaganzen konnten in Rom leicht Verdacht erregen und den
Utrechtern angerechnet werden. In diesem Sinn liefen auch von
Rom warnende Mahnungen ein. Zwar war man noch weit davon
entfernt, kirchenrechtlich gegen ihn einzuschreiten, aber die alar-
mierenden Warnungen aus dem Rijnwijker Kreis fanden immer
willigere Ohren. Der Bischof von Haarlem, Stiphout, brach von nun
an jeden Verkehr mit ihm ab, wollte ihn nicht mehr empfangen und

sandte seine Briefe ungeiffnet zuriick?). Von nun an sind die

\-—_
1 In der ersten Nummer des Jahrgangs 1759 erkliren die Rijnwijker,

dass das Blatt kiinftighin ohne Noten und Bemerkungen, ganz der_fra.nzﬁsi_
Schen Ausgabe gleichformig, erscheinen wird, und zwar: «Pour satisfaire au
désir dy clergé et des gens de bien, de ce pays-li, qui ne peuvent supporter
Popinidtre témérité des Nouvelles & Amsterdam, lequel, malgré nos réclama-
tiong réitérées, continuait d’infecter ces Mémoires et de les corrompre par des
otes et des Additions errondes et extravagantes ol il provoque et attaque les
apes, les Kvéques, ete. ot tous les défenseurs de la vérité qui cqndamnent son
fanatisme. Le mépris et I'oubli sont 'unique réponse que mét"ltent ces misé-
Tables productions et ¢’est la seule cause qu’on est résolu fl’y faire. Tout ce que
Pautour de ces Notes peut désormais attendre de nous c’est une grande com-
Passion et, beaucoup de priéres.» . N
?) «Das Benehmen der hollindischen Geistlichkeit, namf)nthch des_ Bi-
Schofs von Haarlem, gegen le Clere ist immer riitselhaft erschienen. Zweimal



— 218 —

Bischofe und Kanoniker fast wochentlich in Rijnwijk auf Besuch,
und werden die «verderblichen» Auffassungen le Clercs von den
Franzosen breitgetreten!). Dieses letzte Buch le Clercs gab seinen
Gegnern die Waffen in die Hand, ihn nun endlich loszuwerden.
Wegen dieses Buches wird er auf dem Konzil verurteilt werden; ihm
sind die inkriminierten Thesen entnommen.

Allerdings sollten noch einige Jahre vorbeigehen, ehe die Ut-
rechter ein Konzil beschliessen konnten, denn vielmehr als die
Rijnwijker waren sie sich der etwaigen Folgen eines solchen Unter-
nehmens bewusst. Ifiir sie erhoben sich die I'ragen: Wie wird die
Regierung sich dazu verhalten ¢ Welche Repressalien sind zu er-
warten ? Diese Fragen waren nicht grundlos, denn ein solches Vor-
gehen, wie die Franzosen es sich vorstellten, wollten die Behorden
nicht einmal den Protestanten gestatten. (eschweige denn den
Katholiken, die in Holland kaum geduldet wurden. Es wiirde fiir
le Clerc ein Leichtes sein, das Konzil polizeilich auseinanderjagen zu
lassen! Sodann war es vielen zuwider, einen Gegner mit denselben
Waffen anzugreifen, wie Rom sie nun schon jahrzehntelang gegen

niimlich, das erstemal im Anfange des Jahres 1759 und das zweitemal gegen
Ende des Jahres 1761 an den genannten Bischof, suchte er auf die nachdriick-
lichste Weise die Beschuldigung, dass er abweichend lehre, zuriickzuwelsen
und bat in den rithrendsten Ausdriicken um Belehrung, wenn seine Schriften
begriindete Missbilligung verdient und Besorgnisse erregt haben sollten. Ja er
erhielt nicht einmal eine Antwort. Fast méchte man vermuten, die Holliinder
haben nicht gewiinscht, dass le Clerc seine Meinungen éindere, um den Anlass
nicht zu verlieren, gerade tiber diese Meinungen affentlich sich aussprechen zu
konnen. Denn iiber die Hierarchie und iiber die Gewalt des Papstes ihr
Glaubensbekenntnis abzulegen und ihre Orthodoxie vor der ganzen Welt
dartun zu kénnen, daran lag ihnen alles, weil dies die Punkte waren, in welchen
nach der Meinung der Jesuiten ein Jansenist nie orthodox sein kénne.»

J.G.Herbst. In der Tiib. Theol. Quartalschrift 1826.

1 d’Etemare erziihlt, dass die drei Bischofe mit fiinf Geistlichen auf
Besuch in Rijnwijk sind und an der Vormittagskonferenz teilgenommen
haben. Man las einen Abschnitt aus Bossuets Instructions pastorales... «Ce
sont les égarements de M. de la Pierre (= le Clere) qui réside toujours & Amster-
dam, qui en sont la cause.» d’EKtemare an Mad. de Montagny. Briet vom
21.Juni 1760, AOBC.

Acht Tage spiiter heisst es: « M. de la Pierre nous a fourni I'oceasion de
rappeler cette vérité (sur la primauté du pape) dans le petit séjour que les
trois évéques ont fait ict. Que serait devenue de cette pauvre église, si elle
s’était laissée ébranler sur cotte vérité. Ils seraient devenus comme lo rameau
des Lucifériens, qui sécha promptement. [’ important aujourd’hui est ’ap-
prendre & ne pas abuser de cette vérité, laquelle doit étre precisément conservée,
d’en abuser dis je, en concluant que le pape est infaillible et tant d’autres fables
ultramontaines.» d’Etemare an Mad. de Montagny. Brief vom 29. Juni 1760,
AOBC.



— 219 —

Utrecht angewandt hatte. So blieben die Versuche der Rijnwijker
vorliufig noch ohne Erfolg. Was aber ihnen nicht gelang, das er-
reichte ein Franzose, der der Urheber des Konzils und dessen trei-
bende Kraft und erster Theologe geworden ist: Clément du Trem-
blav!

lay ). . "

%

Clément du Tremblay, Kanoniker und Schatzmeister der Ka-
thedrale von Auxerre, aus einer vornehmen Magistratenfamilie,
steinreich und mit vielen Beziehungen bis in den Vatikan hinein,
war als Abgesandter der franzosischen Kirche 1758 in Rom, um
den Frieden anzubahnen. Die Lage schien besonders giinstig. Der
von mehreren Bischifen aufgestellte Pazifikationsentwurf war von
Benediktus XIV.2) als befriedigend angenommen, und die Elite
von Frankreich stand hinter dem Plan. Der Konig stellte sogar eine
Million Franken zur Verfiigung, und es schien, als ob man dem
Frieden nie niher gekommen sei als in dem Moment. Als aber
du Tremblay, Mai 1758, in Rom eintraf, war Benediktus XIV. kurz
vorher gestorben. Auf Anraten des Bibliothekars der Vatikan-
bibliothek, Bottari, blieb du Tremblay in Rom und machte das Kon-
klave mit. aus dem Clemens XIII. als Papst hervorging. Zum Un-
gliick starb auch der zum Frieden geneigte Ratgeber des Papstes,
Kardinal Archinto, und wurde von dem jesuitenfreundlichen
Torregiani gefolgt. Damit war die Hoffnung auf Frieden dahin; un-
verrichteter Dinge kehrte du Tremblay nach Frankreich zuriick.

Fiir die Utrechter Kirche war die Romreise du Tremblays be-
deutsam. weil er ebenfalls Gelegenheit fand, mit Bottari und den
Kardinilen Archinto und des Lances Besprechungen zugunsten von
Utrecht zu fithren. In seinen Briefen an den Rijnwijkkreis, mit dem
er in regem Verkehr stand, erteilte er den Utrechtern den Rat, sich
kriiftig zu wehren und selbstbewusst aufzutreten, gleichviel ob es
————

1) du Tremblay wurde, 80 jihrig,
(1797-1801). Gestorben 13. Miirz 1804.

%) Benediktus XIV. war in Bezug auf die augustinische Gnadenlehre
€benso jansenistisch wie Port-Royal und Quesnel. Er verteidigte Kardinal
de Noris, dessen Schriften in Spanien wegen Jansenismus verurteilt waren;
kanonisierte Mad. de Chantal (Visitandinnen) trotz ihren kompromittierenden
!‘Oziohungvn zu St-Cyran und Port-Royal; verurto?ltu (li_n «Bi!)lint-h(\qm-,
Janséniste» von Colonia und die «Dictionnaire des livres jansénistes» von
Patouillet; forderte die Herausgabe der Werke Arnuul(la-.x und galt bei den
Jesuiten als semi-jansenistisch. Broedersen sandte ihm eine beifillig aufge-

Nommene « Expositio doctrinae» (1744).

konstitutioneller Bischof von Versailles



— 220 —

dem Papst gefillig sei oder nicht. Die Zeit zum Frieden sei sehr
giinstig, denn die Jesuiten siéssen iiberall in der Klemme und der
Widerstand gegen sie lodere hoch auf. Utrecht solle dem Papst un-
umwunden mitteilen, dass es die noch erledigten Bischofssitze
(Groningen, Leeuwarden und Middelburg) neu besetzen wolle.
Du Tremblay bietet weiter seine Vermittlung an, das Gesprich in
Gang zu bringen. Die Bischofe sollen ihr Amt niederlegen und vom
Papst neu angestellt werden. Es werde von ihnen nichts anders ver-
langt, als die Annahme der Confessio Piana. Uber alle anderen
Kontroversen soll lieber nicht mehr geredet werden!). Wenige Tage
spater bringt er dann le Clerc aufs Tapet und erinnert daran, dass
dieser ein Stein des Anstosses in Rom ist und es darum am besten
wire, sein Buch (gemeint ist « Renversement», denn seine «Acte de
Dénonciation» kannte man in Rom noch nicht) zu verurteilen und
die Verurteilung nach Rom einzusenden?). Im gleichen Sinne berich-
tete er dem Erzbischof Meindaerts, dass eine Erklaiung gegen die
Extravaganzen le Clercs in Rom einen guten Eindruck machen
wiirde. Nochmals erinnert er den Erzbischof daran, seine Adhaesion
an der Confessio Piana einzureichen?). Die Utrechter sandten dann
prompt eine «Improbatio librorum P. le Clerc?)» ein, aber zu der
Annahme der Confessio Piana waren sie noch nicht zu bewegen.

Die von Tremblay aufgestellten Richtlinien: sich kraftig zu
wehren, selbstbewusst aufzutreten und le Clerc zu denunzieren, ver-
fehlten auf die Dauer ihre Wirkung nicht. Noch einmal machte der
greise Dekan Meganck einen letzten Versuch, le Clerc zur besseren
Einsicht zu bringen?®), aber als auch dieser scheiterte, verlor er
seinen letzten Hort. So wurde dann Mitte des Jahres 1762 be-

1) du Tremblay an Dupac ? oder d’Etemare ? Brief vom 16. August 1758,
AOBC.

%) du Tremblay an Dupac. Brief vom 28. August 1758, AOBC.
3) du Tremblay an Meindaerts. Brief vom 18. November 1758, AOBC.

4) Improbatio librorum P. le Clerc: «Et quamquam ex supradictis
evidenter appareat, clerum Batavum omnino inculpatum erga hoc recens
scandalum habendum esse, hane tamen declarationem, non necessariam ultro
edere decrevimus, non solum ut obstruatur os quorumcumgue maledicentium
sed etiam ut omnes agnoscant Ecclesiam Batavam constanter rejicere quid-
quid gloriae et auctoritati, condemnasse et condemnaturam, quidquid sancta
catholica et romana ecclesia reprobavit.» AOBC Nr. 1763.

8) Eigens fiir le Clerc schrieb Meganck sein «Lettre sur la primauté de
S. Pierre et de ses successeurs». Miirz 1762. Siehe IKZ 1958, S.241 f.



— 221 —

schlossen, den Rijnwijkern endlich ihren Willen zu lassen!) und ein
Konzil zu vergonnen 2).

Uber den Zweck des Konzils brauchte nicht lange geredet zu wer-
den. Die Hollinder wollten den Frieden, Frieden um jeden Preis,
und waren nun auch endlich bereit, le Clerc als Preis zu bezahlen.
Weil man aber das Odium der Heterodoxie nicht ausschliesslich auf
le Clerc laden wollte und es zur Erwerbung der Mitwirkung fran-
zosischer Bischife niitzlich erschien, wurde beschlossen, sich auch
liber die Schriften der franzésischen Jesuiten Hardouin, Berruyer
und Pichon auszusprechen. Das war freilich eine lahme Entschuldi-
gung und ein unnétiges Unternehmen, denn das hatten die Bischofe
von Frankreich schon lingst viel energischer und ausfiihrlicher getan.

Die haarstriubenden, blodsinnigen Theorien Hardouins diirf-
ten bekannt sein. Er behauptete allen Ernstes, dass die Theologie
nur drei zuverlissige Quellen besiisse: die Vulgata, die Konzilsakten
von Trient und die miindliche Uberlieferung. Der griechische Bibel-
text, die Schriften der Kirchenviter und mit wenigen Ausnahmen
auch die Schriften der Klassiker seien alle grossartige Filschungen
aus dem 13. und 14.Jahrhundert. In seiner Christologie lehrte er,
dass der Logos erst bei der Inkarnation anfing Sohn Gottes zu
sein 3),

Sein Ordensbruder Berruyer hatte sich beriichtigt gemacht
durch sein « Histoire du peuple de Dieu» (1728), in welchem Buch er
versuchte, die biblischen Geschichten so umzugestalten, dass sie
zum Erbauungsbuch aller Stinde dienen konnte. Der Bischof Col-
bert von Montpellier nannte es «un affreux ouvrage» und warf dem
Verfasser vor: «. .. de travestir les patriarches en héros de roman et
en personnes de comédie » Und der wenig sprode Voltaire urteilte:
«Il a changé I’histoire sainte en un roman de ruelle dans le goiit de

—_—

') du Tremblay an Bottari, 12.Oktober 1762, AOBC, berichtet, man sei
In Utrecht daran, die Extravaganzen eines «auslindischen Vet'.fassers » zZu
bestreiten. Man werde ein Konzil zusammenrufen, wo auch die Jesuiten

ardouin und Berruyer zensuriert werden. Das Konzil werde der Utrechter
irche hohere Verehrung bringen.

%) Konzilien seien, wie die Franzosen sagten, «le n(_n‘f de la discipline, le
Moyen le plus siir de conserver le dépot de la foi, de reprimer 109: abus, de faire
.eurir la religion, de maintenir les libertés de ces églises et d’en écarter les
1dées ultramontaines». Dupac, Histoire abrégée, p. 391.

%) In seinen Opera varia (1733) findet sich ein Werk (iber' «Athei detec.ti ».
Hierin werden Jansenius, Quesnel, Pascal, Arnauld, Nicole, Cartesius,

Malebranche u. a. als Atheisten verschrieen!



2 f—

Py

|

Clélie1).» Clemens X1I. setzte es auf den Index und der franzosische
Kanzler Daguesseau verbot seine Verbreitung. Weil dieser das hohe
Alter von 90 Jahren erreichte, mussten die Jesuiten 20 Jahre warten,
bis sie die Fortsetzung herausbringen konnten. Das Buch erschien
1751 in acht Bénden unter dem Titel: « Histoire du peuple de Dieu
depuis la naissance du Messie jusqu’a la fin de la synagogue.» Es
wurde sofort von zwel Pipsten und 22 franzosischen Bischofen ver-
urteilt. Wegen der schweren Beleidigungen und scheusslichen Ver-
leumdungen, die Hardouin und Berruyer dem Mysterium der Drei-
einigkeit angetan hatten, sah Clemens XIII. sich veranlasst, der
franzosischen Kirche vorzuschreiben, die sonntigliche Préifation
durch die des Trinitatisfestes zu ersetzen?).

Der dritte dieses edlen Triumvirats war Pichon. Sein 1745 er-
schienenes Werk «L.’Esprit de Jésus Christ et de I'église sur la fré-
quente communion?®)» erregte allgemeinen Abscheu und wurde we-
gen seines scheusslichen Inhaltes von 40 Bischofen verurteilt.
Pichon musste das Buch zuriicknehmen und in die Verbannung
gehen. Der Kerninhalt seiner Ausfithrungen kann in zwei Sitzen
zusammengefasst werden: man soll als Bussakt oft kommunizieren;
und zum wiirdigen Empfang des hl. Sakramentes geniigt es, Gott
nur nicht zu hassen?).

#* - *

Mit den Schriften le Clercs und der drei genannten Jesuiten
war das Arbeitsprogramm des Konzils gegeben. Als Theologen wur-
den ernannt, zunichst die beiden Rijnwijker d’Etemare®) und

Iy Clélie ist eine zweifelhafte Figur aus Molieres «le petit Marquis».

2) Siche: Gazier: Histoire générale du mouv. jansén. L1, p.87.

3 Die 6ftere Kommunion war schon iiber e¢in Jahrhundert eine Kontro-
verse zwischen Jansenisten und Jesuiten, namentlich zwischen Arnauld und
de Sesmaisons. Letzterer lehrte, je mehr die Gnade fehlt, um so mehr soll
man kommunizieren. Gegen ihn schrieb Arnauld seine «Fréquente commu-
nion». Kr verwirft diese an und fiir sich nicht (in Port-Royal wurde sehr hiiufig
kommuniziert!), aber er verlangte, dass man auch dieselbe innere Seelenver-
fassung haben sollte, wie dic alte Kirche sie forderte.

4 ¢« Aujourd’hui le pichonisme est presque sans résistance ot 'on voit des
dévotes qui communient tous les jours aprés avoir quelque fois passé la nuit au
thédtre et au bal au milieu de danses lascives pour ne rien dire de plus.»
Gazier o.c., 1., p.53.

5) Jean Baptiste le Sesne de Ménille d’Etemare, geboren am 4. Januar
1682 auf dem normandischen Schloss Ménille, aus einem adeligen Geschlecht,
in dem die Verehrung fiir Port-Royal erblich war. Studierte bet den Oratoria-
nern und wurde 1709 zum Priester geweiht. Primizfeier in Port-Royal. Kam



— 223 —

Dupac?), sodann aus Frankreich du Tremblay, Pelvert?) und Du-
hamel3). Ein von diesen aufgestelltes «Memorandum» iiber die
Hauptgegenstinde und die Art und Weise des Verfahrens wurde
Ende 1762 dem Bischof von Soissons, Fitz James?), zugesandt mit
dem Ersuchen, die Unternehmung zu fordern. Der begleitende Brief
des Erzbischofs Meindaerts und seiner Mitbischéfe, Stiphout von
Haarlem und Byevelt von Deventer, ist ein schlagender Beweis fiir
die Abhingigkeit, in die die Utrechter Kirche geraten war, zugleich
aber ein Zeichen dafiir, dass diese als eine Selbstverstindlichkeit
hingenommen wurde. Es heisst darin: «Nous avons toujours suivi
les avis les plus sages et les plus lumineux de la part des évéques et
des savants les plus distingués de I'église de France sur lesquels
nous avons toujours dirigé notre conduite. Maintenant nous nous
trouvons dans une situation & suivre cette maxime avec plus de
fidélité que jamais.» Man wolle gegen die Jesuiten Hardouin,
Berruyer und Pichon auftreten und sich den Beschliissen der fran-
zosischen Bischéfe konformieren. Sodann miisse eingeschritten

1765 nach Rijnwijk, wo er 89 Jahre alt am 29. Mirz 1770 entschlief. Er wurde
in Utrecht begraben mit dem Appel der 4 franzosischen Bischofe (1717) auf
der Brust. War, 83 Jahre alt, Theologe des Konzils und Mittelpunkt der
Kontroversen seiner Zeit. Die Archive der Utrechter Kirche besitzen mehr als

3000 Briefe an ihn und von ihm.

1) Gabriél Dupac de Bellegarde, geboren auf dem Schloss Bellegarde in
der DiGzese Narbonne (17.0ktober 1717). Studierte in Toulouse und wurde
Lizentiat beider Rechte. War Schiiler d’Etemares. Kam 1751 nach Rijnwijk;
wurde 1761 zu der Grafschaft Lyon gerufen; zog sich 1763 wieder zuriick
(¢cancien comte de Lyon») und wohnte bis Aufhebung des Hauses (1770) in
Rijnwijk. Ging dann ins sogenannte «Franzésische Haus», die spiitere erzbi-
schofliche Wohnung, Wurde 1770 zu Friedensverhandlungen nach Rom ent-
sandt. Von seiner Hand erschienen: Mémoires historiques sur l'affaire de la
bulle Unigenitus dans les Pays-Bas autrichiens. 4 vol. 1765 — ‘Recueil de
divers témoignages en faveur de l'eglise métropolitaine des Proylnces Unies
(1763) — Histoire abrégée de 1'église métropolitaine d’Utrecht (1?()4) — Journal
de 'abbé d’Orsanne (1756), 5 tom — Vie de M. van Espen. Sllpplgmont sur van
Espen — und besorgte die grosse Ausgabe der Werke Arnaulds in 42 Quarto-

béinden mit einem «Vie».
2) Pelvert, dessen eigentlicher Name Francois le Bon ist, war Professor am

eminar in Troyes.
boren in Lille. Tonsurist in Seignelay, Kirchen-

%) Robert Duhamel, ge ; ; : % :
rechtler, schrieb u.m. « Dissertation canonique et historique sur l'autorité du

8. Siége et les décrets qu’on lui attribue» (1779).
1) Fitz James, geboren 1709 in Saint Germain, Sohn des Marchals von

Berwick, leidenschaftlicher Jansenist, zweimal zum Kardinal vorgetragen,

aber auf (irund seiner Gesinnung abgewiesen. Stand bei Benediktus X1V in

hohem Ansehen. War Fithrer und Ratgeber der Utrechter Kirche. Gestorben
19. Juli 1764.



— 224 —

werden gegen einen «Anonymus», der die Kirche in Unruhe ver-
setze. Er greife die Unfehlbarkeit der zerstreuten Kirche an sowie
die gottliche Einsetzung der Bischofe iiber die Priester, den Primat
des Papstes iure divino, die Abldsse und den Charakter des Schis-
mas, verteidige die griechische Kirche und spreche diese von Schis-
ma frei, anerkenne nur die sieben allgemeinen Konzilien, weil dort
auch die Ostkirche vertreten gewesen ist. Fitz James wird ersucht
zu vermitteln, um das Urteil der Theologen und Kanonisten tiber
das Memorandum zu vernehmen?).

Es verdient Beachtung, dass die zukiinftigen «Konzilsviter»
an diesen und sonstigen Vorbereitungen nicht beteiligt gewesen
sind. Auch das Memorandum wurde ihnen vorlidufig vorenthalten
und erst in den Versammlungen anlidsslich der «distributio SS.
Oleorum» — April 1763 — bekannt gemacht. Es wurde in den meisten
Zusammenkiinften nur oberflichlich besprochen und fand keinen
nennenswerten Widerstand. Nur die Haarlemer Geistlichen waren
nicht bereit, le Clerc fallen zu lassen und verlangten, dass «le Clerc,
si petat, in synodo audiendus».

Die Vorbereitungsarbeiten der Theologen gingen nur langsam
und unter vielen Schwierigkeiten vonstatten. Das konnte auch gar
nicht anders sein, denn es war eine Seltenheit, unter den Jansenisten
der dritten Generation zwei gleichgesinnte Seelen zu finden. Man ver-
lor sich in endlose Debatten, und Monate gingen vorbei, ohne dass
man wesentlich vorwirts kam. Der Schriftleiter der NNEE, S.Marc
(= Guénin), glaubte darum Dupac ersuchen zu miissen, diese in
Frankreich bestehenden Gegensitze vor den Hollindern zu ver-
bergen, denn, wenn die braven Hollinder davon horen wiirden,
wiirden sie «ébaubis» — stumm verdutzt — sein?)! Der ungeduldig ge-
wordene Dupac musste seine franzosischen Freunde wiederholt
mahnen, sich zu beeilen und die Konzilsvorlagen zuzusenden.
S.Marc konnte darauf nur antworten: «Nous sommes aussi sur les
épines. Mais le travail est considérable, les ouvriers en petit nombre
et trés peu sentant l'importance de votre entreprise?).» Man beachte
das «votre» entreprise!

1) Meindaerts an Fitz James. Ende 1762, AOBC.

2) «S’ils rencontraient quelques contradictions les bons Hollandais qui
s'imaginent peut-étre que tout est concerté ici entre les Théologiens et les
Canonistes, et qu’on a conféré de leur affaire & téte reposée seraient ébaubis
en voyant le contraire.» Saint Mare an Dupac. Brief vom 4. Juli 1763, AOBC.

%) Saint Marc an Dupac. Brief vom 16. Juli 1763, AOBC.



— 225 —

Die Hauptarbeiten wurden Dupac aufgebiirdet ; die Bekimpfung
le Clercs blieb ihm allein iiberlassen. Er stellte ein «Idée du Précis de
Dénonciation» auf, in der er das letzte Werk seines Gegners umstind-
lich analysierte und eingehend kritisierte. Diese «Idée du Préciss
finden wir buchstiblich in den Acta et Decreta des Konzils wieder.
Dupacs Arbeit wurde in Frankreich als «trés bon, trés solide et bien
dirigé» gepriesen, aber man fragte sich, welchen Gebrauch er davon
machen wollte. Und dann heisst es: «Je propose qu’il serait tout ce
qu’il faut pour mettre les membres du synode au fait, et qu’on pour-
rait le leur distribuer, & 'ouverture de I’assemblée, mais non aupara-
vant; on I'oublierait!)!» Das ist nun wirklich die Hohe! Da handelt es
sich um Konzilsvorlagen, die nicht vor der Synode bekannt gegeben
werden sollen, denn sonst wiirden die braven Hollinder doch wieder
alles vergessen !

Besonders die Frage, welche Massnahmen gegen le Clerc zu
ergreifen seien, hat den Franzosen viel Kopfzerbrechen gebracht,
um so mehr, weil die Haarlemer Geistlichen darauf bestanden, dass
le Clerc vor der Synode gehort werden solle. In ihrer « Réponse com-
binée sur le Mémoire & consulter» heisst es : « Comme il ne s’agit pas de
Juger de la personne du sieur le Clerc on ne croit pas qu’il convienne
de le citer en particulier, au synode, sauf lui d’y venir s’il le juge a
propos. En ce cas il parait que lorsqu’il sera question de ses écrits il
conviendra de députer vers lui deux membres du synode pour lui
demander s’il avoue tel et tel écrit, 8’il avoue telles et telles proposi-
tions. S’il répond qu'il les avoue, et qu’il demande & étre écouté, les
députés lui répondront qu’ils feront le rapport de sa demande au
Synode. Mais que fera alors le synode ? On estime qu’on pourra lui
accorder d’étre écouté comme des juges écoutent les coupables, qui
leur sont dénoncés sans entrer avec lui dans des disputes ou en le
renvoyant aprés I'avoir entendu, pour délibérer sur ce qu'il aura dit. ..
On ne croit pas qu’en cas d’opiniétreté de sa part, on doive prononcer
contre lui une sentence d’excommunication, mais on est d’avis que
le synode ne peut ni doit se dispenser de dire tandis que cet auteur
Persiste dans ses erreurs on ne 'admettra pas & la participation des
S8acrements. Par une pareille déclaration qui equivaut & un jugement,
les pasteurs seraient autorisés & lui refuser la communion, lorsque ce

Jugement aurait été manifesté o leurs paroissiens.»

\\‘
!) Saint Marc an Dupac. Brief vom 28.Mai 1763, AOBC.



— 226 —

Noch einmal wurden — September 1763 — die Geistlichen zur
Besprechung des detaillierten Arbeitsprogramms zusammengerufen.
Es ist klar, dass bei einer solch kurz bemessenen Zeit von einer ein-
gehenden Untersuchung keine Rede sein kann.

Durch seine Verbindungen mit den Amsterdamer Pfarrern
Ahuys und Borger konnte das Konzil le Clerc nicht verborgen
bleiben. Darum gab er am 8. September seine « Lettre!)» heraus, die
allen Geistlichen durch die Post zugesandt wurde. Le Clerc warnt
darin davor, sich von den Franzosen ins Schlepptau nehmen zu
lassen und ihn zu verurteilen. Er habe immer die Utrechter Kir-
che verteidigt gegen das Papsttum, das sie beleidigt, mit Fiissen
getreten und angeschwirzt hat. Der Widerstand nur gegen die Bulle
Unigenitus geniige nicht. Man soll auch die Jesuiten angreifen. «Ihr
verurteilt die Dolche, aber die Hand, die die Dolche fiihrt, sprecht ihr
frei.» In einem Postscriptum kommt er noch einmal zu sprechen iiber
das, was mit den NNEE der Amsterdamer Edition von den Rijn-
wijkern veriibt worden ist. Diese haben das Blatt einfach gestohlen.
Die Utrechter sollen nicht denken, dass der Papst ihnen wegen des
Konzils dankbar sein werde, denn er verlange alles oder nichts. Rom
ist offensichtlich und hartnickig héretisch geworden.

Am Tage vor der Konzilseréffnung wurde le Clerc von dem
Kaplan des Bischofs von Haarlem, Roobol, besucht. Als Roobol
nebenbei fragte, ob le Clerc zum Konzil gehen wiirde, antwortete er,
der Bischof von Haarlem habe ihm mitgeteilt, dass das Konzil ihn
nichts angehe. Darauf sagte Roobol ihm, dass er, wenn er kommen
wolle, zugelassen werden wiirde. Darauf erwiderte le Clerc: Ich habe
dort nichts zu suchen. Wenn man mich braucht, kennt man meine
Adresse. Das Gespriich?) dauerte, wie Roobol mitteilt «eine gute
halbe Viertelstunde». Wenn man dies als eine Einladung zum Konzil
gelten lassen will, so war es jedenfalls nicht eine Einladung namens
des Konzils, sondern hochstens von Seiten des Bischofs von Haar-
lem. Die Franzosen, die in Frankreich herumposaunten, le Clerc sei
zum Konzil eingeladen worden, sagten entschieden zu viel.

1) Lettre circulaire et dénonciation adressée & Messieurs les pasteurs de
I’église de Hollande avec Lettre du 4 juillet 1763, Postscriptum du 8 septembre
1763, et Acte de dénonciation du 25 ao(t 1763.

%) Mémoire von Roobol. AOBC Nr. 706.



— 227 s

Sofort nach diesem Besuch machte le Clere sich an einen letzten
Brief1), in dem er sagt: Er habe gehort, wer die Theologen und Rat-
geber des Konzils sein werden. Es seien alle Parteigenossen der NNEE
und alle ihm sehr feindlich gesinnt. Die Utrechter sollten mit diesen
Leuten vorsichtig sein, denn sie wollen nurihre eigenen Pliine verwirk-
lichen. Unter dem Vorwand, die Kirche geehrt und berithmt machen
zu wollen, suchen sie nur Genugtuung fiir ihre eigene Animositiit. Das
Konzil stehe in Gefahr, unkanonische Massnahmen zu ergreifen.
Seine Lehre sei im Einklang mit der alten Kirche. «Si cependant
comme je I'ai dit plusieurs fois, m’était echappé contre mon intention
quelque chose qui fut répréhensible, je suis prét de profiter de vos
lumiéres pour le corriger. Je ne suis nullement opiniatre dans mes
sentiments.» Der Brief machte auf die Hollander tiefen Eindruck,
konnte aber das Konzil nicht mehr aufhalten. So konnte d’Etemare
dann mit grosser Befriedigung nach Frankreich schreiben: «Nous
sommes satisfaits au dela de nos espérances du travail de nos (!)
théologiens. Ils n’ont pas un moment & perdre. Le synode commence
le 13. Les évéques nous font espérer de venir passer ici le samedi et
le dimanche qui viennent pour aller ensemble & Utrecht, la ville du
synode. Tout va jusqu’ici graces au Seigneur, en merveilles. Tous les
pasteurs se sont assemblés cette semaine chacun chez leur archi-
prétre pour examiner en commun les objets qui doivent étre traités
dans ce synode. M. de Haarlem, a eu une singuliére satisfaction de
tout ce qui s’est passé dans son assemblée. Il a un grand empresse-
ment de voir nos Messieurs. Il va dans cette affaire-ci bon jeu, bon
argent2).» Trotz der Freude d’Etemares waren aber auch dann —
neun Tage vor Synodebeginn — noch nicht alle Vorlagen in Holland
angekommen. Die letzten Dokumente trafen erst in der allerletzten
Minute ein, zugleich mit der Ankunft der aus Frankreich einreisen-
den Franzosen. Am.Vorabend des Konzils konnte d’Etemare nach
Frankreich berichten: «M. (évéque de Haarlem) part ce soir pour se
rendre & Utrecht avec les Théologiens députés par I'église gallicane
Pour assister au concile, pour y porter la tradition des Césaires
d’Arles, des Irénées, ete. M. 1’ Archevéque de Lyon en fait usage trés a
Propos le citant (Irénée) comme étant son prédécesseur. Ce n’est que
d’hier soir que nous avons cette admirable pi¢ce (Instruction sur

\__-

1) Lettre de Pierre le Clere du 12 septembre 1763 pour étre lu publique-
ment au milieu du concile d’Utrecht.

?) ’Etemare an Mad. de Montagny. Brief vom 4. September 1763, AOBC.



— 228 —

Hardouin et Berruyer). (!) On va la porter pour la montrer au moins
a tous les Péres du concile du premier et du second ordre!).» Dass die
Hollander sich dies alles haben bieten lassen und als selbstverstind-
lich hingenommen haben, ist ein beredtes aber trauriges Symptom
fiir die damalige innerkirchliche Lage. Bitter, aber nicht unwahr,
bemerkt le Clerc dazu: «Une main étrangere a fasciné leurs yeux?).»

Hilversum B. A.van Kleef

)y d’Etemare an Mad. de Montagny. Brief vom 13.September 1763,
AOBC.

%) Le Clerc: Préface historique qui contient 'histoire abrégée du mistére
d’iniquité opéré par le clergé Janséniste de Hollande. 1765, p. XLIX.



	Das Utrechter Provinzialkonzil vom Jahre 1763

