
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 49 (1959)

Heft: 4

Artikel: Das Utrechter Provinzialkonzil vom Jahre 1763

Autor: Kleef, B.A. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404368

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 197 —

Das Utrecliter Provinzialkonzil vom Jahre 1763

I. Die Zeit vor dem Konzil

In der Geschichte der Utrecliter Kirche des 18. Jahrhunderts
begegnen uns zwei Ereignisse, die in ihrer Tragweite und ihren
Nachwirkungen alle anderen weit überragen. Es sind: die Weihe des
Cornelis Steenoven zum Erzbischof von Utrecht (15. Oktober 1724)
und das Utrecliter Konzil vom Jahre 1703. Die Bedeutung der
Konsekration Steenovens liegt naturgemäss zunächst darin, dass die
Kirche von Utrecht damit ihre eigene Zukunft sicherstellte; sodann
aber, dass sie dadurch 150 Jahre später in der Lage war, ihren
historischen Beruf zu erfüllen, indem sie, durch Übertragung des

Episkopats, den anlässlich des Vatikanischen Konzils im Ausland
entstandenen altkatholischen Bewegungen die Möglichkeit geben
konnte, als katholische, romfreie Kirchen fortzubestehen.

Die Bedeutung des Provinzialkonzils ist ganz anderer Art.
Dadurch wurde die Kirche mit einem Male aus ihrer Unbekanntheit und
isolierten Lage erlöst und in den Mittelpunkt der kirchlichen
Blickrichtung gerückt. Schon an und für sich war das Zusammenkommen
einer solchen Synode wohl geeignet, allseits Aufsehen zu erregen. War
doch dieses vom Trienter Konzil empfohlene kirchliche Institut
schon längst ausser Gebrauch gekommen und aus dem kirchlichen
Bewusstsein verschwunden. Nun aber machten die Konzilsakten es

jedem vorurteilslosen Beobachter klar, dass man es hier nicht, wie
ihre Gegner nicht müde wurden zu behaupten, mit einer Gruppe
widerhaariger Dissidenten oder mit einer Handvoll hartnäckiger
Jansenisten zu tun hatte, sondern mit einer durchaus katholischen
Kirche, an deren Orthodoxie nichts auszusetzen war, und die obendrein

die Hechte und Prärogative des Hl. Stuhles schwungvoll
verteidigte. Aus Spanien und Portugal, aus Frankreich und Italien, aus
Deutschland und Österreich strömten ihr lobende Glückwunschschreiben

und Beifallserklärungen zu1). Theologen und Universitäten,

Bischöfe und Kardinäle warfen sich zu ihren Verteidigern auf
und suchten zu ihren Gunsten in Rom zu vermitteln. Jansenistische

Schriften, von Nicole und Mesenguy. Pouget und Gourlin, Sacy und

') Siehe: Dupac de Bellegarde: Rocueil de divers témoignages en faveur
de la catholicité de l'église des Provinces Unies. 1763. .1. Eebronius: Nouveaux
témoignages en faveur des évêques et du clergé do la métropole d'Utrecht 1769.

internat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 4, 1050. 13



— 198 —

Pascal, wurden ins Deutsche übersetzt und massenhaft verbreitet1).
So hat die Utrechter Kirche sich mit diesem Konzil eine so allgemeine
Sympathie gewonnen, wie ihr seitdem nicht mehr zuteil geworden
ist. Diese Sympathien sind bis in die Napoleonische Zeit hinein
lebendig geblieben und haben die Lloffnung auf Frieden dauernd
genährt und geschürt. Erst mit der Wiedereinsetzung des Jesuitenordens

hat sich diese günstige Strömung dann wieder gewendet.

Obwohl also die Bedeutung des Konzils, besonders in Bezug auf
die ausländischen Beziehungen, unverkennbar ist, so muss dennoch

festgestellt werden, dass die heutige Utrechter Kirche ihm nur mit
vorsichtiger Zurückhaltung gegenüberstehen kann. Freilich ist sie

sich immer dessen bewusst gewesen, dass dem Konzil Mängel
anhaften und seine Entscheidungen keinen Anspruch aufUnfehlbarkeit
erheben können. Zudem hat sie immer gewusst, dass die den Vätern
gebührende Verehrung nie darin bestehen könne, nur das zu tun, was
die Väter einst getan haben, sondern das zu tun, was sie in unserer
Zeit getan haben würden. Die spätere Entwicklung der römischen
Kirche in der Richtung der päpstlichen Unfehlbarkeit und Allgewalt
hat die Nachkommenschaft vor die Aufgabe gestellt, den dogmatischen

Inhalt der Konzilsdekrete je und je neu zu überprüfen. Das
hat dann immer mehr zum Ergebnis geführt, dass viele
Konzilsentscheidungen unhaltbar und revisionsbedürftig geworden waren. So

kann die heutige Kirche den Beschlüssen über die Ökumenizität des

«heiligen Konzils von Trient», die Verbindlichkeit des Glaubensbekenntnisses

Pius' IV., den Jurisdiktionsprimat des Papstes iure
divino nicht mehr beipflichten. Sie sind durch die Unterzeichnung
der Bischofserklärung vom September 1889 implicite ausser Kraft
gesetzt worden. In Bezug auf das Schisma zwischen Osten und
Westen hat sie, 7. Juni 1922, amtlich erklärt «nicht mehr auf dem

Standpunkt der Konzilsväter des Jahres 1763 zu stehen und den

katholischen Oharakter der morgenländischen Kirche ohne

Einschränkung anzuerkennen»2). Somit ist das Konzil nunmehr zu
einem rein historischen Faktum geworden, dem keine autoritative
Kraft mehr zugesprochen werden kann. Immerhin bleibt es eine

interessante und bezeichnende Phase in ihrer bewegten Geschichte, in
hohem Masse symptomatisch und illustrativ für die damalige
leidenschaftliche Sehnsucht nach Frieden.

') Siehe: Deinhardt: Der Jansenismus in doutschen Landen. 1929.

2) Siehe dio Erklärung in IKZ 1922, S. 134.



— 199 —

Die Lage der Utrechter Kirche um die Mitte des 18. Jahrhunderts

war wenig erfreulich, um nicht zu sagen besorgniserregend. Mit
der Suspension (13. Mai 1702) Coddes und seiner später erfolgten
Absetzung (3. April 1704) setzte eine Periode schwerster Prüfungen
und Enttäuschungen ein. Aus Furcht vor einem Schisma und unter
starkem Druck des in Holland verweilenden französischen Janse-
nistenführers Quesnel war Codde - auch sonst keine unerschrockene
Führergestalt - nicht dazu zu bewegen, den Hirtenstab wieder
aufzunehmen. Aus einer falsch verstandenen christlichen Demut heraus
die Zukunft gerne der Vorsehung überlassend, sah er untätig zu, wie
der weitaus grösste Teil der 300 Geistlichen, die im Jahre 1700 noch
an seiner Seite gestanden waren, zur gegnerischen Partei überlief
und die Zahl der Gläubigen zusehends zusammenschrumpfte. Auch
dem Kapitel war es nicht klar, welche Massnahmen die Lage
erforderte; übrigens waren ihm die Hände weitgehend gebunden. Es
verteidigte zwar die Hechte der Kirche in grossen, gelehrten Quartan-
ten, aber die unaufhaltsam wühlenden Gegner nahmen inzwischen
Besitz von den Gemeinden.

In dieser misslichen Lage war es eine gnädige Führung, dass die
ersten nach Holland gekommenen französischen Flüchtlinge die
Passivität zu durchbrechen und neue Wege zu zeigen wussten, die
Kirche vor dem Untergang zu behüten1). Im Jahre 1723 fand die
Kirche dann in dem französischen Bischof Dominicus Maria Varlet
den Mann, der die Konsekration Steenovens vollzog und dem sie
ihre apostolische Sukzession zu verdanken hat2). Man hat diesen
Bischof wie «einen von Gott gesandten Retter» begrüsst, und mit
Recht, denn man kann sich leicht denken, was ohne seine Hilfe aus
der Utrechter Kirche geworden wäre. Es ist behaglich, sich in einem
Mythos zu sonnen und undankbar, diesen Mythos seines

Glorienscheines zu berauben, aber um der Wahrheit willen darf nicht
verschwiegen werden, dass die Kirche zur Erlangung dieser und
folgender Konsekrationen ihre Selbständigkeit weitgehend hat preis-

') Der ehemalige Benediktiner Dom Thierry de Viaixnes stellte folgendes
Arbeitsprogramm auf: I. Die Haltung Coddes war unrichtig. 2. Das Kapitel
hätte nach seinem Tode (1710) sofort einen Nachfolger wählon sollen. 3. Es
80ll in Rom seine Kochte verteidigen. 4. Die Bischofsfrage beim Volke und
bei der Regierung verfechten. 5. Sofort einen Bischof wählen. 6. Ihn
konsekrieren lassen, wenn es sein muss auch ohne päpstliche Genehmigung.

a) Varlet wurde konsekriert von dem Bischof von Condom, do Matignon;
dieser von dem Bischof von Meaux, Bossuet; dieser von le Tellier, Erzbischof
v°n Reims; diesor von Kardinal Barborini, Neffe Urbanus' VIIL



— 200 —

geben müssen. Vier Male1) hat Bischof Varlet für die Utrechter
Kirche einen Bischof konsekriert. Er hat damit den unauslöschlichen

Dank der Kirche verdient, aber noch grösser würde der Dank
sein, wenn er sich etwas weniger stark seiner Unentbehrlichkeit
bewusst gewesen wäre. Denn es ist unverkennbar, dass Varlet die
Bischofswahlen entscheidend beeinflusst und sich über die Wünsche
der Kirche hinweggesetzt hat. Nur solchen Bischöfen wollte er die
Hände auflegen, die bereit waren, in die Fußspuren der Franzosen

zu treten. Den Electus Donker für das Bistum Haarlem und den vom
Kapitel für das Erzbistum gewählten Akkoi wies er zurück, weil sie

nicht bereit waren, die oft sonderbaren Theorien der Franzosen zu
übernehmen. Jeder Konsekration ging ein strenges Examen voran,
vor dem sogar Rom nicht zu erröten brauchte. Die Utrechter Kirche

ist dadurch immer tiefer in die französische Abhängigkeit geraten.

Das hat viel böses Blut gemacht, imd nicht mit Unrecht
bezeichneten die Llolländer das Haus Rijnwijk, wo diese Franzosen

zusammen wohnten, boshaft als «den französischen Vatikan»2).
Nach der Konsekration Steenovens liessen die Streitigkeiten

mit den Römischgesinnten allmählich nach, aber die Prüfungszeiten
waren damit nicht vorüber. Bei seinem Amtsantritt (1725) fand
Barchman Wuytiers eine buchstäblich «dezimierte» Kirche vor,
denn die ihm Treugebliebenen umfassten nicht mehr als ein Zehntel
aller Katholiken3). Nun wurde die Kirche von einer neuen, nicht

*) Cornelis Steenoven (1724), Cornelis Barchman Wuytiers (1725), Theodorus

van der Croon (1733), Petrus Johannes Meindaerts (1739).
2) Vgl. die von Varlet aufgestellten Bedingungen, von deren Annahmo er

die Konsekration van der Croons abhängig machte. Das Kapitel soll alle
Massnahmen und Entscheidungen wiederrufen und annullieren in Bezug auf:
a) das «Dogma circa usuram» (Le Gros'); b) die Visitationen des Erzbischofs
bei den Karthäusern in Schonauwen; c) die Sistierung fies erzbischöflichen
Gehaltes; d) die Entlassung französischer Professoren des Amersfoorter
Priesterseminars (le Gros und Hoffreumont); c) die Ernennung eines Bischofs
von Haarlem; f) das Mitbestimmungsrecht bei der Besetzung erledigter
Pfarrstellen; g) das Recht des Erzbischofs, das Vikariat über das Bistum
Haarlem auszuüben. Diese Entscheidungen sollen widerrufen und rückgängig
gemacht werden. Eine offizielle Akte sei dem Varlet einzusenden «sans
équivoque et sans retour». Varlet an van der Croon. 19.August 1733. Archiv
Oud-Bisschoppelijke Cleresie (abgekürzt AOBC) Nr. 374.

:i) Der erschreckende Rückgang wird durch folgende Zahlen beleuchtet.
\m Jahre 1721 belief sich die Zahl der Geistlichen der Klerisei auf 72. Unter
denen einige Südniederländer, die wegen der Verfolgung durch die Erzbischöfe
von Mecheln, Précipiano und d'Alsace, das Land verlassen mussten und in
der Utrechtor Kircho die Seelsorge ausübten. 1731 war dio Zahl 92, unter
denen 40 Ausländer. 1736 im ganzen 80; während des Konzils 55. Dor Nieder-



— 201 —

weniger ernsten Krise heimgesucht, die ihr wiederum beträchtliche
Verluste brachte. Die sonderbaren «Wucher»-Theorien1) der Franzosen

sowie ihre eschatologischen Spekulationen über die
bevorstehende Rückkehr des Propheten Elias und die Wiederherstellung
Israels, die sie den Holländern um jeden Preis aufzwingen wollten,
sticssen bei der einheimischen Geistlichkeit auf allgemeinen Widerstand.

Von ihrem Bischof, der den Franzosen ganz ergeben war,
hatte man dabei nicht viel zu erwarten. Die Kontroverse wuchs zur
offenen Feindschaft aus, die die Kirche dem Untergang nahe
führte. Es kam so weit, dass die Holländer sich lieber dem Papst als
diesen Franzosen unterwerfen wollten. Männer wie der Kapiteldekan

Meganck, der Kanonikct Broedersen2) und der seit 1745
amtierende Bischof von Haarlem, Stiphout3), waren nahe daran,
alle von Rom gestellten Bedingungen anzunehmen und Frieden zu
schliessen. Auch römischerseits wurden dreimal Einigungsversuche
unternommen. Als diese teils wegen der Unzuverlässigkeit der
Unterhändler, teils durch die Proteste der Geistlichkeit, die keinen
auf Zweideutigkeiten und Unwahrhaftigkeit beruhenden Frieden
wollten, scheiterten, bedeutete dies für viele eine neue, unüberwindliche

Enttäuschung. Mutlos und kampfesmüde legten viele die
Hände in den Schoss, liessen Gottes Wasser über Gottes Land
laufen und erwarteten gleichgültig den nahenden Untergang. Zwei
unverdächtige zeitgenössische Zeugen enthüllen uns die missliche
Lage mit erschreckender Deutlichkeit. Der erste ist der schon

genannte Bischof von Haarlem, Stiphout, der 1749 dem Bürgergang

der Gemeindemitgliederzahl geht aus dem Beispiel der Gemeindo an der
Brouwersgracht in Amsterdam hervor. Bis 1692 durchschnittlich pro Jahr 86
Taufen. Unter Doncker (1711 1731) 43; unter Bervelingh (1731 1756) 19;
unter Hoddé (1756 1771) 8.

Vgl. van Bilsen: Het schisma van Utrecht 1949. S.84, 89.

') ('her die Wucherstreitigkeiten siehe : Franciscus Dominicus Meganck.
In IKZ 1958, S.209 ff.

2) «Broedersen ist ein frommer und gelehrter Mann, der um jeden Preis
Frieden will, damit er als treues Kind der Kircho soin Leben boonden könne.
Kr habe sich bei Nicoloni Rat geholt, was er persönlich tun könne, falls die
Friedensverhandlungen scheitern sollten. Er ist persönlich davon überzeugt,
<lass alle in de,- Unigenitusbullo zensurierton Thesen dieso oder jene Qualifikation

verdienen, mit denen sie heiastet sind.»
Nicolini an Valenti. Vgl. de Vries: Vredespogingen tusschen de Oud-

Bisschoppelijko Clorosio van Utrecht en Rome 1930.

:l) «Stiphout ist sehr zum Frieden geneigt und steht ganz auf der Seite
Broedersons. Er will alles tun. was den Frieden herbeiführen kann; auch das
Formular und die Bulle Unigenitus annehmen.» Vgl. de Vries o.e.



— 202 —

meister von Amsterdam über die stattgefundenen Friedensverhandlungen

Bericht erstattete. Darin sagt der Bischof: «Durch diesen
Frieden wird der Untergang der alten Klerisei mit seinem Anhang
verhindert werden, welche ohne diesen Frieden allmählich und in
kurzer Zeit zusammenfallen wird. Die alte Klerisei mit ihren
Gemeinden ist durch langwierige Zwietracht sehr zurückgegangen,
und die, welche noch übrig sind, sind sehr geschwächt und werden
demnächst zerfallen... Die Reichsten und Begütertsten unter den

Römischgesinnten sind meistens wegen des lange andauernden

Zwiespalts und der Verdriesslichkeiten alle von der alten Klerisei
abgefallen Die Kirchenhäuser der alten Klerisei sind fast leer...
Die gegnerische Partei jubelt öffentlich über den Untergang
derselben und rechnet darauf, dass sie bald vollständig zerfallen
wird»1). Nicht weniger trübe ist das Bild, das der Marquis Nicolini
von dem Verhältnis zwischen Llolländern und Franzosen zeichnet.
In seinem Bericht (1748) an Kardinal Valenti über seine Hollandreise

heisst es: «Es gibt zwischen Franzosen und Holländern keinen

einzigen Punkt von Übereinstimmung mehr. Es ist ein öffentlicher
Kriegszustand eingetreten. Man empfindet gegenseitig nur Verachtung

für einander. Die Franzosen erheben für sich Anspruch auf
Unfehlbarkeit und Autorität und sprechen in einem herablassenden
und gebieterischen Ton. Die Holländer dulden das nicht und wollen
sich darum lieber dem Papst als den Franzosen unterwerfen. Die
gespannten Verhältnisse sind auf drei Punkte zurückzuführen:
1. die Wucherkontroverse, 2. die Wunder des Abbé de Paris,
3. die Rückkehr des Propheten Elias. Die Franzosen tragen diese

Dinge mit Hitzigkeit und Unversöhnlichkeit vor»2).

Diese von Nicolini erwähnten Kontroversen innerhalb der
Kirche lassen es angebracht erscheinen, einen kleinen Exkurs
einzufügen und die Entwicklung des französischen Jansenismus näher
ins Auge zu fassen. Es ist dies um so mehr erwünscht, als ohne diese

Hintergründe das Utrechter Konzil schlechterdings unverständlich
bleibt. Denn, obwohl in Holland zusammengetreten, ist das Konzil,
wie wir schon früher bemerkt haben, «eine rein französische Mache

gewesen. Es ist französisch in seiner Vorbereitung, französisch in
seinem Verlauf, französisch in seinen Beschlüssen. Französische

1) Vgl. de Bont: in Bijdragen voor het Bisdom Haarlem XV. (1888)
S. 231-264.

2) Siehe : De Vries, Vredespogingen.



— 203

Geister haben es ausgedacht, französische Federn haben es
geschrieben. Die Pariser Gruppe hat die Ingredienzen geliefert, in der
theologischen Küche von Rijnwijk ist alles zubereitet worden»1).
Wir könnten noch hinzufügen : sowohl die Ankläger als die
Angeklagten sind Franzosen gewesen.

Es ist üblich geworden, den französischen Jansenismus in drei
Perioden einzuteilen. Die erste umfasst dann den eigentlichen
Jansenismus im ursprünglichen und klassischen Sinn. Sie fällt
zusammen mit der Blütezeit des Klosters Port-Royal unter seinem
Führer Saint Cyran und mit den heldenhaften Gestalten der Nonnen,
wie Mère Angélique, Mère Agnes und anderen, und mit den
«Messieurs» oder Solitaires, Mie Antoine le Maître, Pascal und Sacy.
Diese Periode wird beherrscht durch die Streitigkeiten über die dem
Jansénius untergeschobenen V Thesen bezüglich der Gnadenlehre.
Hauptmomente in diesem Streit sind die Verurteilung durch Inno-
cenzX. (Bulle: Cum occasione vom 30.Mai 1653)und Alexander VIT.
(Bulle: Ad Sancti Beati Petri Sedem vom IC.Oktober 1650), die
Einführung des «Formulars» (eidliche Verpflichtung, die Thesen an und
für sich und als Thesen Jansénius' zu verurteilen), die «Pax Clementina»

(Verurteilung der Thesen an und für sich genügt; über die
Autorschaft sei ein «silentium religiosum» zu bewahren.) Diese
Periode geht mit dem Tode Antoine Arnaulds (1694) zu Ende. Die
Kontroverse spielt sich hauptsächlich in Frankreich ab. Die Niederlande

sind daran noch nicht beteiligt ; die päpstlichen Entscheidungen

beziehen sich nur auf französische Verhältnisse2).
Holland war zwar augustinisch gesinnt, wie das von einer in

Löwen ausgebildeten Geistlichkeit nicht anders zu erwarten war.
Wenn man dies Jansenismus nennen will, dann wares vorwiegend ein
«ethischer» Jansenismus, der an den Normen der evangelischen
Moral festhielt und dem jesuitischen Laxismus abhold war. Was man
den Holländern vorwerfen konnte, war, dass sie in der Beichtpraxis
und bei der Erteilung der Absolution sich von den «Regulae poeni-
tentiales» Carolus Borromäus' leiten liessen, für die unterchristlichen

') Siehe: le Clerc und Pinel im Urteil der Utrechter Kirche. IKZ 1949,
S.89.

2) Sogar in den römischen südlichen Niederlanden wurde bis 1693 keine
Unterzeichnung des Formulars verlangt. Erst im Jahre 1710 wurde sie
'Purement et simplement» eingeführt.



— 204 —

Äusserungen und Überschwenglichkeiten in Heiligenverehrung und
frommen Andachten nicht viel übrig hatten und lieber das christliche

Altertum als die Scholastik zur Richtschnur nahmen. Die
Treue zum Augustinismus, die sie mit Port-Royal teilten, macht es

verständlich, class persönliche Beziehungen zwischen beiden
geknüpft wurden, und class Antoine Arnauld, nachdem er aus Frankreicht

hatte weichen müssen, beim Pfarrer van Erckel im Pfarrhaus
auf dem Beginenhof in Delft eine Zufluchtsstätte fand (1680-1682).
Daher das Wort Bournets: «On peut dire que le jansénisme hollandais

a pris naissance au béguignage de Delft»1). Übrigens kam der
Jesuit Doucin erst im Jahre 1697 nach Holland, eigens um hier den

Jansenismus zu «entdecken»2).

Führer der zweiten Generation wurde der «Elisäus Arnaulds»,
der Oratorianer Pasquier Quesnel, weshalb diese Periode besser als

Quesnellismus zu bezeichnen wäre. Im Mittelpunkt steht von nun an
die Bulle «Unigenitus» (1713), in der 101 Sätze aus Quesnels
«Réflexions morales sur le Nouveau Testament» verurteilt wurden. Die
Bulle rief bekanntlich einen allgemeinen Widerstand auf. Die Gegner
legten Berufung an ein allgemeines Konzil ein, aber bald wurde die
Lauterkeit der Bewegung getrübt, weil sich dem Appell allerhand
heterogene, unzufriedene Elemente anschlössen. Viele sogenannte
«Appellanten» sind, wie man gesagt hat, wohl «du parti», nicht aber
«du dogme» oder «de la religion». Durch die Verfolgungen des ersten
Ministers Fleury sehen sich viele gezwungen, nach Holland
auszuweichen. Sie treten mit der bischofslos gewordenen Utrechter Kirche
in Verbindung, und umgekehrt fassen nun auch die Utrechter den

weitgehenden, später oft bereuten Beschluss, sich dem französischen

Appell anzuschliessen (9.Mai 1719). Von diesem Augenblick an
gehen künftighin die französischen und holländischen Interessen
Hand in Hand3).

:) Bournet: La querelle janséniste, p. 357.

2) Memoriale breve de statu ac progressi! Jansonismi in Hollandia 1697.

3) L'église de Hollande n'avait été attaquée dans ses droits hiérarchiques,
qu'en haine des mêmes vérités que ses adversaires ont voulu condamner dans
la Bulle Unigenitus. Tl était donc naturel qu'elle s'unît on cause avec tous
leurs défenseurs... Dès ce moment l'église de H oliando contracta avec l'église
de France une union et une liaison qu'elle s'est fait une gloire et un devoir
d'entretenir avec le plus grand soin jusqu'à présent (1770) et qui devenait pour
elle dans la suite un nouveau principe de force et de lumière. » Dupac, Histoire
abrégée de l'église métropolitaine d'Utrecht, p. 305. - Über die letzte Bemerkung

Dupacs lässt sich streiten



— 205 —

Um das Jahr 1730 tritt der Jansenismus in sein drittes Stadium
ein. Gegenüber der ersten Generation, in geringerem Mass auch
gegenüber der zweiten, bedeutet diese dritte Periode einen beträchtlichen

Rückgang. Die 'rhéologie dieser Zeit wird immer spitzfindiger
und haarspaltender, die allgemeine Haltung immer militanter und
herausfordernder, das Schrifttum langweilig und weitschweifig. Es
fehlt die religiöse Glut und die Heldenhaftigkeit des Port-Royal-
Kreises, und von einer inneren Verbundenheit ist keine Rede mehr.
Zwar ist der Appell das bindende Element, aber in den Wegen.
Mitteln und Methoden zur Bekämpfung der Bulle gehen diese Appellanten

weit auseinander und stehen sich oft diametral und
hartnäckig gegenüber. So weit es möglich ist, hier Grenzen zu ziehen,
sind drei Richtungen zu unterscheiden. Eine radikale, allmählich
zum Rationalismus abgleitende Gruppe verwirft die Bulle, weil sie
keine Entscheidung der Kirche und nicht von der Kirche angenommen

worden ist. Diese Gruppe sucht die Hauptschuld am kirchlichen
Elend bei den Bischöfen, die sich in feigem und verbrecherischem Still
schweigen vor den Machtansprüchen der Kurie beugen. Ihrer Ansicht
nach wäre die Kirche nie so tief gesunken, wenn der niedere Klerus
hätte mitsprechen können. Darum verfechten sie die Rechte der
Geistlichen «du second ordre»: Mitbestimmungsrecht in der kirchlichen
Verwaltung und Wahlrecht aid'den Synoden. Diese Gedanken wirken
auch in der Utrechter Kirche nach; die Synodalakten sind durch alle
Teilnehmer als volle Stimmberechtigte unterzeichnet. Die bedeutendsten

Wortführer dieser Richtung sind Travers, Boidot und Mignot ;

sodann in Holland le Clerc, Aegidius de Witte und Witzenburg.
Zu der zweiten Gruppe gehören die Verteidiger der «convulsions».

Auf dem Grabe des Appellanten Abbé de Paris auf dem Friedhof

Saint Médard in Paris gerieten die zusammengeströmten, religiös

überhitzten Mengen in Verzückungen und Ekstase. Secouristen
standen ihnen «helfend» zur Seite durch Schlagen, Puffen, auf die
Brust treten und andere, oft ekelhafte Martern, die krampfhafte
Ekstase herbeizuführen. In wenigen Jahren sollen auf Paris' Grab
Wehr als 200 Wunder geschehen sein. Der Friedhof musste auf
königlichen Erlass geschlossen werden (27. Januar 1727). Diese
konvulsiven Erscheinungen galten für viele als den Erweis, dass, wo
Menschen tue Kirche verraten hatten, Gott nun selber das Regiment
111 Hände genommen hatte1). Diese Richtung fand viele Verteidiger,

') Dom Léauté an NN.: «Alles was geschieht, will uns näher zu Gott
fingen. Die Verweigerung der gewöhnlichen kirchlichen Hilfe, die Entfer-



— 206 —

wie Carré de Montgéron, de Gennes, le Paige und der Sohn Racines,
Rollin. Ausläufer dieser Konvulsionen finden wir auch in Holland
unter Barchman Wuytiers in den «Wundern» von Amsterdam und
Polsbroek.

Zwischen diesen beiden steht eine dritte Gruppe, die sowohl den

Radikalismus Travers' und Genossen, als die Konvulsionen Mont-
gérons bekämpft. Sie setzt, relativ am treuesten, die alte jansenistische

Tradition Port-Royals fort und sucht, trotz den Kontroversen
mit Rom, um jeden Preis die Einheit mit der Kirche zu bewahren.
Zu dieser Gruppe sind zu rechnen in erster Linie die an die Unigeni-
tusbulle appellierenden Bischöfe, sodann Theologen und Kirchenjuristen,

wie le Gros, Petitpied, Dupac de Bellegarde, d'Eternare,
Clément du Tremblay, Duhamel, Pelvert und andere, die ihren

Mittelpunkt fanden in Rijnwijk und von dort aus die Utrechter
Kirche weithin beherrschten. Die fünf Letztgenannten haben auch
auf dem Konzil eine entscheidende Rolle gespielt. Für diese Gruppe
hat die Kirche von Holland Avährend des ganzen 18. Jahrhunderts
Zuträgerdienste leisten müssen. Sie ist zum Bauern auf dem
französischen Schachbrett herabgesetzt worden oder wie Préclin sagt:
«L'affaire d'Utrecht est devenue comme un incident du développement

du richérisme (lies: jansénisme) français»1).

Diese Gruppe besass ein furchtbares und gefürchtetes Kampfmittel

in ihrem Wochenblatt «les Nouvelles ecclésiastiques». Das

Blatt wurde nach dem Konzil von Embrun (1727) ins Leben gerufen,
wo der zum Heros der Appellanten gewordene Bischof Jean Soanen,

von Senez, abgesetzt und nach dem Benediktinerkloster Chaise-Dieu
verbannt worden war. Die Initiative zur Herausgabe ging von den
Gebrüdern Alexis und Jean Baptiste Dessessarts aus, die die
Unternehmung in ihrer Anlaufzeit mit ansehnlichen Summen unterstützten.

Die Kassendefizite waren aber schnell vorüber, denn das Blatt
fand in ganz Frankreich reissenden Absatz, so dass bald grosse
Gewinne erzielt wurden. Die erste Nummer erschien 1728. Die letzte
erst 75 Jahre später, denn erst im Jahre 1803, nach dem Tode des

nung aus unserer Umgebung von Seelsorgern, Beichtvätern, Gelehrten und
Predigern dient dazu, dass wir nur Gott suchen. Gott will in dieson Zeiten
alles selber persönlich tun, weil die normale Hilfe fehlt. Darum tut er Wunder...
Une infinité de prodiges se passent aux yeux... Tout est prodigieux dans le
siècle où nous sommes. Tout était extraordinaire du temps de Jésus sur la
terre. Ce temps est comme revenu.» Briof vom 12.7.1740. AOBC Nr. 712.

') Vgl. Préclin : Les Jansénistes du XVIIIe siècle.



— 207 —

letzten Schriftführers, Mouton in Rijnwijk, ging das Blatt ein1).

Weil es schwarz erscheinen musste, war äusserste Vorsicht geboten.

Damm wurde es jedesmal bei einem anderen Drucker - im ganzen
sieben - zur Presse gelegt. Obwohl durch Parlamentsbeschluss

verboten, konnte es dank dem erfinderischen Geist der Appellanten

pünktlich und regelmässig erscheinen. Es war dabei in der glücklichen

Lage, jeweils die gescheitesten und bestinformierten Köpfe als

Schriftführer und Mitarbeiter heranzuziehen2). Somit ist das Blatt

zu einer wahrheitsgetreuen, unerschöpflichen Informationsquelle

geworden, eine nie versagende Fundgrube für die Kenntnis der

damaligen Zeit. Die Darstellung der Geschehnisse ist durchgehend

wahrheitsgemäss, der Ton aber, wie von einem Kampfblatt zu

erwarten ist, meistens äusserst heftig und schneidend scharf3).

Wie gesagt, nehmen die «Nouvellistes» einen Standpunkt der

Mitte ein. In Bezug auf den päpstlichen Primat verteidigen sie die

gallikanisch-episkopalen Auffassungen Bossuets und weisen die

radikalen, zum Laizismus führenden Theorien Travers' und Genossen

entschieden ab4). Andererseits bekämpfen sie die von den Jesuiten

propagandierte Unfehlbarkeit und «autres fables ultramontaines».

In der Frage der V Thesen halten sie sich an die «Pax Clementina»,

d.h. sie verwerfen die Thesen an und für sich und nehmen in Bezug

auf die Autorschaft Jansénius' ein «silence respectueux» ein. Dieser

Standpunkt war freilich durch die Bulle «Vineam Domini» (1705)

schon längst überholt, aber solange die appellierenden Bischöfe noch

die Oberhand hatten, konnten die Nouvellisten in Frieden leben, weil

die meisten Bischöfe sich mit dieser beschränkten Unterschrift

zufrieden gaben. Wehe aber dem, der es wagte, an ihren Standpunkt zu

rühren Das hat der Hauptangeklagte Pierre le Clerc auf dem Konzil

erfahren müssen. „.
*

Piene le Clerc wurde am 4. Juli 1706 in Rouen geboren und

erhielt seine Ausbildung für da* Priesteramt im Seminar seiner Vater-

~) Während <ler französischen Revolution wurden die NNEE zeitweilig
m Rijnwijk gedruckt.

«) Die bedeutendsten Schriftleiter waren: Phjhppe Boucher Jacques

Fontaine de la Koche, Claude Guénin und Mouton. M.tarbeitende: Maultrot,
Mey, Duhamel, Gourlin, Noel de l'Arrière, d'Eternare, Dupac usw

°) Vgl. Gazier: Histoire générale du mouvement jansemste (1923). L,
P' 310 ss. J

„„ ,j„,f„a «t, ces incertitudes sur la primauté
4) «Ils ne connaissent pas ces doutes et. ce» i

du papo.» NNEE 1755, p. 208.



— 208 —

stadt. Mit 21 Jahren ging er nach Paris, um sich über die kirchlichen
Zeitfragen näher zu orientieren, und wohnte 18 Monate im Kollegium
der Oratorianer, Sainte Barbe1), wo der Geist von Port-Royal noch

eifrig gepflegt wurde. Hier lernte er viele Appellanten kennen und,
nach Ronen zurückgekehrt, war er fest entschlossen, das Formular
nur mit Vorbehalt der Tatsachenfrage zu unterzeichnen. Im
entscheidenden Moment aber, als er vor dem Generalvikar stand, wurde

er schwach und zeichnete «purement et simplement» und empfing
dann die vier niederen und die Subdiakonatsweihe. Bald aber kam
er zur besseren Einsicht, verzichtete auf die Priesterweihe, verliess
das Seminar und liess sich in Paris nieder, wo er eine Lehrerstelle
antrat. Hier verkehrte er am liebsten in den Kreisen der Konvulsio-
näre, deren Auffassungen er sich ganz zu eigen machte. Am 4. Juli
1733 richtete er seinen «Acte de révocation»2) an den Generalvikar
und das Kapitel von Ronen und nahm seine Unterschrift «soit quant
au fait, soit quant au droit» zurück. Diese Retraktation bedeutete
einen zweifachen Bruch. Zunächst mit der Romkirche, weil er eine

dogmatische Entscheidung des Papstes verwarf, sodann aber mit
jenen Appellanten, die sich auf Grund der «Pax Clementina» mit
Vorbehalt der Tatsachenfrage unterwarfen. Von dieser Halbheit
wollte le Clerc nichts wissen ; für ihn stellten die fünf Thesen die

genuin-katholische Cnadenlehre dar und galt Jansénius als ihr treue-
ster Interpret. Die «Nouvelles ecclésiastiques» griffen ihn deswegen

heftig an und brachen jeden Verkehr mit ihm ab (27.November
1733). Noch mehr aber zog er sich ihre Ungnade zu, als er sich dem
Vaillantismus anschloss.

Hier begegnet uns die dritte von dem Marquis Nicolini in seinem

Bericht an Kardinal Valenti erwähnte Kontroverse, die er auch in
Holland vorfand. Darüber mögen einige kurze Bemerkungen eingefügt

werden.

Müde geworden vom Kampf über die Unigenitusbulle und
enttäuscht durch die feige Haltung der französischen Bischöfe, suchten
viele Konvulsionäre Kompensation, nicht nur in den Wundern auf
Paris' Grab, sondern auch in trostreichen Spekulationen über die

') Die Oratorianer hatten in Paris drei Seminare: Saint Hilaire, Sainte
Barbe und «les Trente Trois». Zur Zeit der Unigonitusbullo hatten sie in
Frankreich l(i Seminare und 27 Kollegien. Hauptseminar war Saint Magloire,
wo die Professoren und Theologen ausgebildet wurden.

2) Der «Acte de révocation» in le Clercs: «Renversement do la religion»,
1756, IL, p.282.



— 200 —

bevorstehende Rückkehr des Propheten Elias und die wunderbare
Wiederherstellung aller Dinge. Diese Gedanken finden Mir auch
unter den sogenannten «guten» .Jansenisten, wie auch bei den Rijn-
wijkern in Holland. So schreibt z. B. le Gros: «Wenn die Verwerfung
der Juden die Versöhnung der Welt gewesen ist, dann wird ihre
Wiederherstellung die Auferstehung für die Welt sein. Selig, die ein
so grosses Ereignis anschauen werden. Selig, die den Weg dazu
bereiten und den Befehl des Propheten erfüllen, nämlich den Geist von
den vier Enden der Erde durch ihr Gebet zu rufen, damit er das
grosse Wunder erfülle. Komm, o heiligmachender Geist; die Erdeist
mit dürren Totengebeinen überdeckt. Alles ist voll Toter und
Sterbender. Ist die Zeit gekommen, dass die Juden auferstehen werden
und die anderen Völker zu neuem Leben bringen unti in der Kirche
den fast überall erloschenen Jeist des Glaubens und der Liebe wieder -

erwecken werden;'»1). In einer anderen, zusammen mit Jourdan
herausgegebenen Schrift-), erblickt le Gros in den Konvulsionen den
Erweis der nahe bevorstehenden Rückkehr der Juden zum neuen
Bunde mit Gott. Desgleichen lehrt auch Duguet, «dass die Tage der
Heiden verkürzt sind, die Zeit nahe und die Hoffnung auf eine
Wiederherstellung der Juden lebendig ist»3). In diesem Zusammenhang
möge daran erinnert werden, dass auch Erzbischof Barchman
Wuytiers für diese und ähnliche Gedanken sehr empfänglich
gewesen ist. Er glaubte, dass der Rückgang der Utrechter Kirche nicht
so bedauerlich sei, denn je kleiner die Kirche würde, um so mehr
würde sie jener kleinen Herde gleichförmig werden, der der Vater das
Reich gegeben hat. Je schlimmer es in der Kirche ginge, um so eher
würde Elias kommen, und «Elias restituet omnia»4). Über den
Konviilsionisnius in Holland informiert uns ein Brief des
Erzbischofs Meindaerts, der zornig und geärgert schreibt: «Es gibt nun
auch Konvulsionäre in Schonauwen. Einer bellt wie ein grosser
Hund und sagt wie auch die anderen sagen -, das sei die Einwirkung
der göttlichen Gnade. Das hat in Schonauwen Aufregung verursacht.

Violinisten und Protestanten machen sich lustig darüber. Ich

') Le Gros: Méditai ions sui' l'épitre de S. Paul aux Romains (1735). IL,
P. 130.

") Le Gros et Jourdan: Lettre dans laquelle on prouve que le retour des
Juifs est proche.

:i) Duguet: explication de la passion (1748).
4) Thierry de Viaixnes: Sept mémoires sur l'état présent dos réfugiés

l'n Hollande/



— 210 —

habe den Auftrag gegeben, den Mann zu entfernen, aber man
verschiebt es jedesmal wieder, um mich fühlen zu lassen, dass, wenn sie

es tun, sie es nicht tun aus Rücksicht auf mich1).»

In dieser gespannten Lage entstand eines Tages das von einem

gewissen Frater Augustin verbreitete Gerücht, dass Elias bereits
erschienen sei, und zwar in dem im Gefängnis verbleibenden Priester
Vaillant. Besonders unter den Konvulsionären fand die Kunde
rasche Verbreitung und viele Anhänger. Man weiss allerhand Einzelheiten

zu erzählen. Vaillant werde, wie einstmals Petrus, auf wunderbare

Weise aus dem Gefängnis befreit werden. Paris werde zum
zehnten Teil verwüstet werden; Elias werde eines gewalttätigen
Todes sterben. In ganz Frankreich entstand eine ungeheure
Erregung. Pinel zog mit seiner «Horoscope du temps» durch das Land;
Geistliche liessen ihre Gemeinden im Stich, die Offenbarwerdung
des Propheten und Gottes wunderbare Errettung zu erwarten2).

Auch le Clerc schloss sich begeistert dem Vaillantismus an3).
Das führte ihn dann als Gefangenen in die Bastille, wo er drei Jahre
(1733-1736) verblieb. Nach Abschwörung seines Irrtums4) wurde

er wieder freigelassen und nahm seinen Lehrerberuf wieder auf.
Seinem Glauben an die herannahende Rückkehr des Propheten blieb
er treu5). Weil er in seinem Beruf wenig Freude und manche Ent-

l) Meindaerts an N.N., Brief vom Mai 1741, AOBC.
'-) Vaillant, Priester in Troyes und Appellant, wollte mit der Bewegung

nichts zu tun haben und erklärte (26. Januar 1739) förmlich und freiwillig,
nicht Elias, sondern nur ein Priester zu sein. Er war ein ornster und frommer
Mann, der 29 Jahre in Gefängnissen verblieb und am 19. Februar 1761 starb.

'•') Einer Mémoire Cormailles (Regens in Sainte Barbe) zufolge soll eine
gewisse Mademoiselle Maillet, Tochter eines Frondienststeuereinnehmers,
grossen Einfluss auf le Clerc ausgeübt habon. Sie soll ihm seinen Widerruf
diktiert und ihn zum Konvulsionismus und Vaillantismus gebracht haben. Nach
Cormaille war sie «plein d'esprit et do piété», lobte fromm und der Welt
abgekehrt und hatte die ganze Literatur über Port-Royal und das Formular
gelesen. Auch Duhamel und Fouillou spraehon lobend von ihr. AOBC Nr. 708.

4) Die NN FE werden ihm noch nach 30 Jahren seinon Vaillantismus
vorwerfen. Deshalb heisst er: ein Wirrkopf und krankes Gehirn, «un homme de
lumières d'un esprit faux, plein de phantomes gigantesques, avec une
imagination déréglée, plein de prétentions, erreurs, opiniâtreté, singularité, mauvais

goût et confusion d'idées».
5) Noch im Jahro 1739 schrieb ihm oin Freund: « Wir erwarton die Wiedor-

kehr Flias' im Jahre 1748 und werden mit eigenen Augen die grossen Wunder
des Allmächtigen über Israel schon. Sollte 1748 nicht das Jahr sein, dann
kommt der Augenblick jedenfalls bald, denn die heutige Lago kann nicht
lange mehr währen. Wir sehen wartend dem Ende entgegen. Gott gebe, dass
wir uns dann sehen auf den Bergen Judäas und Anteil an der Freude Israels



— 211 —

täuschungen erlebte, entschloss er sich (1748) nach Holland zu
gehen. Er kam nach Amsterdam, wo er beim Buchhändler Rey Arbeit
und Unterkunft fand.

Seine Ankunft in Holland machte wenig Aufsehen, denn die
Holländer waren schon längst daran gewöhnt, dass Flüchtlinge aus

ganz Europa hier Asyl suchten, seien es spanische, portugiesische
oder Ostjuden, Hugenotten oder Jansenisten. Die Amsterdamer
Pfarrer Ahuys und Borger (letzterer war sein Beichtvater) nahmen
ihn wohlwollend auf, und auch der Bischof von Haarlem, Stiphout,
¦war ihm wohlgesinnt. Bei Pontifikalämtern fungierte le Clerc

gewöhnlich als Subdiakon. Die Rijnwijker aber sahen ihn mit Widerwillen

kommen und behaupteten, er habe Frankreich verlassen, weil

er dort keine Anhänger fände. I )er Ausgang wird nun unschwer zu

erraten sein : le Clerc wird bald mit der Rijnwijker Gruppe in Konflikt
geraten. Die Zusammenstösse werden sich mehren und verschärfen

und schliesslich zu einer Krise führen. Die Franzosen werden alles

daran setzen, sich dieses lästigen Gegners zu entledigen. Der Weg

dazu soll eine feierliche kirchenamtliche Entscheidung sein. Dazu soll

die Utrechter Kirche ihre Dienste bereitstellen. Es fragt sich nur, wie

ihre Mitwirkung gewonnen werden könne. Wohl dadurch, dass man
ihr die Überzeugung beibringt, dass durch ein Konzil ihre Orthodoxie

vor aller Welt deutlich werden wird, und der Friede mit Rom, nach

dem sie sich so tief sehnt, gesichert ist. In dieser Richtung wird sich

die weitere Entwicklung bewegen.

In seinen ersten holländischen Jahren machte le Clerc sich

verdienstlich durch die Herausgabe einer Reihe ausgezeichneter

Schriften über die Heldengestalten von Port-Royal1). Dann aber

fand er ein Arbeitsfeld, das zu unheilbaren Konflikten mit dem

Rijnwijkkreise führen sollte. Es ist die Herausgabe des holländischen

Nachdrucks der NNEE. Seit seiner Gründung (1728) kam das

haben mögen, wenn dieses Israel in den Augen des Herrn Gnade gefunden
haben wird.» Brief von N.N. an le Clerc von, lS.Ma. 1739. AOBC Nr. 709.

') Vie «le Wallon de üeaupuis, prêtre de Beauvais et Sohta.re de Port-
Royal (1751) - Vie de la Mère Marie des Anges, abbesse de Maubuisson et de

port-Roval (1751) Vies intéressantes et édifiantes do plusieures religieuses
de Port-Royal 4 Bande 1750 1952. - Vies intéressantes et édifiantes des a.ms
de Port-Royal (1751). - Histoire des persécutions dos religieuses de Port-
R°yal (1753). 5 Bande.



— 212 —

Blatt regelmässig in einigen Exemplaren auf heimlichen Wegen nach
Holland, wurde hier nachgedruckt und über ganz Europa verbreitet.
Mit dieser Arbeit befasste sich 14 Jahre lang der Utrechter
Buchhändler Savoye. Darum spricht man von der Utrechter Edition. Als
Savoye 1742) die Llerausgabe stillegte, erschien das Blatt in Holland
zehn Jahre nicht mehr, aber als (1752) der Amsterdamer Arzt Boes
das Ausgaberecht käuflich erworben hatte, wurde es wieder neu
aufgelegt, nun in der sogenannten Amsterdamer Edition. Das
Wiedererscheinen des Blattes wurde anfänglich in Frankreich und Holland
freudig begrüsst, aber bald verkehrte sich die Freude in Ärger und
Entrüstung, als bekannt wurde, dass die Schriftleitung geführt
wurde durch le Clerc Damit entstand eine unmögliche, auf die
Dauer unerträgliche Situation, denn le Clerc beschränkte sich nicht
darauf, einen unveränderten Nachdruck des französischen Originals
zu geben, sondern er missbrauchte seine Stellung, indem er dem Blatt
allerhand abfällige und kritische Noten hinzufügte. Damit denaturierte

er das Blatt und nahm ihm seine Angriffskraft. Dadurch
missbrauchte le Clerc es dermassen, dass es zum Forum, zur Verbreitung

seiner eigenen, von den Franzosen abweichenden Ansichten
wurde. Die NNEE in den Händen le Clercs war für die Rijnwijker
gleichbedeutend mit: der Feind im eigenen Haus. Das musste
schwere Konflikte mit sich bringen und schliesslich eine erbitterte
Feindschaft zur Folge haben.

Le Clerc bot bald selber Anlass dazu durch sein «Recueil de

pièces1)». Das Buch bringt eine Anzahl Dokumente von führenden
Jansenisten der ersten Generation, Briefe, Proteste und Erklärungen
von Nonnen und Port-Royalisten, die einmütig das Formular
Alexanders VII. abgewiesen hatten und trotz Drohungen, Verbannung

und Gefängnis standhaft geblieben waren. Mit diesen

massgebenden Zeugnissen wollte le Clerc die neuen Versuche der
französischen Bischöfe, der Unigenitusbulle zum Sieg zu verhelfen,
durchqueren. Aber auch den Nouvellisten musste das Buch sehr
unwillkommen sein, denn sie sahen darin ihren eigenen Standpunkt -
Unterzeichnung mit Vorbehalt - verurteilt. Nicht mit Unrecht warf
le Clerc seinen Gegnern vor, dass sie das Recht verscherzt hätten, sich
Jansenisten zu nennen, weil sie Jansénius verraten hätten. Die

NNEE griffen le Clerc nun scharf an und warnten nachdrücklich vor

') Recueil do pièces qui n'ont pas encore paru sur le Formulaire, les
Huiles ot Constitutions des Papes, dont on exigo dos fidèles l'acceptation.
Avignon Amsterdam) 1753.



— 213 —

seinen «notes méprisables1)». Le Clerc konnte nur antworten, dass

die französische Edition für seine Noten nicht verantwortlich sei.

Eine schwache Erwiderung, denn es bleibt unverständlich, dass die

Nouvellisten zusehen mussten, in ihrem eigenen Blatt ungestraft
dauernd angegriffen, harassiert und bekämpft zu werden. Wiederum

warnten die NNKE vor le Clerc und fügten hinzu: «Nous savons de

plus que M. l'archevêque d'Utrecht et son clergé n'en sont pas moins

choqués que nous2).»
Noch gespannter wurde das gegenseitige Verhältnis, als le Clerc

sein ausführliches und herausforderndes Werk : «Renversement de la

religion3)» herausgab (1756). Auf dem Titelblatt sieht man ein

Kreuz, in das die Worte geschrieben sind: «La vérité s'est rétirée sur
la Croix, chassée des Palais, proscrite dans les Sanctuaires,

poursuivie dans les Tribunaux, foulée aux pieds dans les Places publiques,

fugitive partout. » Das Buch, dessen weitschweifiger Titel illustrativ
für die Schreibart der damaligen Zeit und für die Erregung des

Verfassers ist, enthält eine Sammlung aller päpstlichen Bullen, Breven

und Entscheidungen bezüglich der Gnadenstreitigkeiten seit Baius.

Diese Entscheidungen haben, sagt le Clerc, eine «Sintflut» von
Jammer und Elend über die Kirche gebracht. Rom sei eine Quelle

von Unehrlichkeit, Ungerechtigkeit und Ärger. Sie habe die Kirche

zum Untergang geführt. Die «Pax Clementina» sei ein Friede, der die

Wahrheit, die Gerechtigkeit und die Unschuld verrate. Das Formular

Alexanders VII. habe zwei Dinge verlangt : a) die Verwerfung der

V Thesen, in dem Sinne, in dem die Päpste sie verurteilt haben,

b) zu glauben, dass die Thesen dem Buch Jansénius' entnommen

sind und ketzerisch seien im Sinne des Autors. Die «Pax» lehre, dass

man über den zweiten Punkt schweigen solle. Das sei aber keine

Sache, über die man schweigen dürfe, denn das wäre Verrat an der

Wahrheit. Die Pax sei eine politische Intrige, un scandale publique,

und trete die Gerechtigkeit, die Unschuld, die Wahrheit und die

') NNEE, 27.März 1754.

2) NN FF, 22. Mai 1755.

:') Renversement de la Religion et des Loix divines et humâmes par toutes
les Bulles et Hrefs donnés depuis près de 200 ans contre Baïus, Janson.us les

V Propositions, pour le Formulaire et contre le Père Quesnel, ou Recuei de

toutes ces Huiles, accompagnées do Remarques Historiques et Critiques et de

beaucoup de pièces intéressantes, qui forment une Suite Histor.que de ce

déluge d'iniquités, de maux ot de scandales de toute espece dont les Papes, la

^'°»r de Rome et les Jésuites, inondent l'église depuis 200 ans sans aucune

discontinuation ot qui l'ont réduite dans l'état le plus triste que 1 on ait jamais
Vu- 4 vol 1756.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4,196». *4



— 214 —

Heiligkeit eines Eides mit Füssen. Die heutigen Jansenisten hätten
die Fahne der Wahrheit besudelt, denn die erste Generation habe
den Standpunkt verteidigt, dass die V Thesen die genuin-katholische

Lehre darstellen. Jetzt behaupten sie, dass darin nur Luther
und Calvin verurteilt seien. Die Jesuiten aber dächten gar nicht an
Luther oder Calvin, sondern nur an den Hl. Augustin. Wenn seine

Gegner immer den Mund voll haben mit Lobesworten für die
Vorfahren, sollen sie es mit Taten beweisen und es ihm nicht übel
nehmen, wenn er denkt wie die Vorfahren.

Diesen direkten Angriff konnten die Nouvellisten nicht
unbeantwortet lassen. In einer äusserst heftigen Kritik griffen sie aber
mehr den Verfasser als seine Ausführungen an und suchten die

Wirkung des Buches zu schmälern durch die Behauptung: «C'est un
simple particulier qui élève sa voix contre la Paix de Clément IX.»
Er stehe im Widerspruch zu den berühmtesten Prälaten und Doktoren,

die die Pax verteidigt haben. Weil er keine Anhänger finde bei
den Lebendigen, suche er sie bei den Toten! Anfänglich habe es

unter den Jansenisten über den Sinn und die Verurteilung der
V Thesen Meinungsverschiedenheiten gegeben, aber nach der
Entscheidung Innocenz X. gibt es keinen einzigen Schüler Augustins
mehr, der sie verteidigt. Ein jeder verurteilt sie ohne an einen
bestimmten Autor zu denken1).

Le Clerc antwortete darauf mit einer 24 Seiten umfassenden

Replik, die er der Amsterdamer Edition als Beilage hinzufügte, und
sagt darin : er könne sich nicht besiegt geben und bleibe dabei, dass

die Pax skandalös, perniziös und abscheulich sei, weil sie verlange,
dass man über die dem Jansénius angetanen Verleumdungen das

Stillschweigen bewahren solle. Jansénius sei ein grosser Bischof,
und wenn man ihn dem Hass seiner Feinde ausgeliefert sehe, könne

man sich nicht eidlich verpflichten zu schweigen. Die Jansenisten

sagten ja selber, dass die Thesen einen zweifachen Sinn, einen
heterodoxen und einen orthodoxen, haben können. Wer solche Sätze

«purement et simplement» verurteile, verurteile zugleich mit dem
heterodoxen auch den katholischen Sinn. Die heutigen Jansenisten
täten besser, wenn sie die Thesen genau so beurteilten, wie sie es vor
der Entscheidung Innocenz X. getan haben2).

') NNEE, lö.Mai 1757.

2) Réponse de l'auteur à la critique véhémente du Nouvelliste Ecclésiastique

dans sa fouille du 15 mai 1757.



— 215

Wie verhielten sich nun aber die Holländer in diesem
französischen Bruderzwist Ì Man kann sagen: sie blieben davon unberührt

und sahen aus der Ferne mit einer gewissen Gleichgültigkeit
zu. Die Utrechter Geistlichkeit las die französischen Schriften nicht,
denn sie hatte wohl andere und urgentere Sorgen, weil die romtreue
Partei ständig an Macht und Zahl zunahm und die eigenen Reihen
sich von Tag zu Tag lichteten. Höchstens konnten sie sich dann und
wann über le Clerc ärgern, wenn er sich in die holländischen kirchlichen

Verhältnisse einmischen wollte und sie mit herrischem Ton zu
belehren suchte1). Man wusste, dass die Bischöfe oft Rijnwijk
besuchten, um dort Weisungen zu holen und Beschwerden über le Clerc
anzuhören, aber daran war man schon längst gewöhnt und das
brauchte noch nicht direkt eine Gefahr für die Kirche zu bedeuten.
Le Clerc verkehrte noch immer mit den Geistlichen von Amsterdam
und fungierte noch immer beim Pontifikalamt als Subdiakon.

Mit dem Jahre 1758 aber änderte sich die Lage in einem fülle

Clerc ungünstigen Sinn. Freilich trug er daran selber die grösste
Schuld, und zwar durch die Herausgabe eines neuen Buches: «Acte
de dénonciation2).» Dieses Buch ist wohl das bitterste und gehässigste

seines umfangreichen Schrifttums, und es versetzte denn auch
die Utrechter Ceistliclikeit in einen panischen Schrecken. Wie sonst
nimmt le Clerc seinen Ausgangspunkt in der «Paix criminelle» und
führt dann aus: Meine Gegner halten mir immer entgegen, man
solle die «Pax Clementina» nicht angreifen, weil daraus mehr Übles
als Gutes hervorkomme ; man solle sich mit seinen Freunden nicht
entzweien und eine günstigere Zeit abwarten. Aber es ist eine uns

') J'ai appris à mon retour que M. de la Pierre le Clerc) vient d'écrire
à un pasteur de Rotterdam, chanoine de la Métropole une lettre de prophète,
dans laquelle il lui propose en attestant le nom du Seigneur la méthode et la
manièro des instructions, qu'il doit donner t\ son peuple, le menaçant des juge-
monts de Dieu, s'il ne profite de la lumière qui lui est offerte, etc. Ce pasteur
(Byevelt) a fait à cette lettre l'accueil qu'elle méritât.

Dupac an Mad. de Montagny, 23. April 1753. AO HC.

'") «Précis d'un acte do Dénonciation solemnelle faite à l'Eglise I) d'une
m"ltitude de Bulles.de Brefs, etc., des Fvêques de Rome, lesquels renversent
'a Religion, et les Loix divines et humaines, 2) des Evêques de Rome eux-
r"ômes, et de leur Cour comme Auteurs des maux et des scandales qui désolent
tout dans le Troupeau du Seigneur, dans le Temple et dans le Sanctuaire, etc.
etc etc.» (1758).



— 216 —

bei der Taufe auferlegte Pflicht, immer und überall für die Wahrheit

zu kämpfen. Die Pax ist nur «ein kleines dem Ozean der
Ungerechtigkeit entsprungenes Bächlein». Schon jahrhundertelang ist
das Papsttum eine hochmütige, geldgierige Macht. Es greift
Könige an, entwürdigt die Braut Christi, vernichtet die höchsten
Gesetze, erlässt neue und gottlose, erklärt jeden Ungehorsamen in
die Acht, vernichtet menschliche und göttliche Einsetzungen, hat
die Kirche in einen trostlosen Zustand gebracht und heilige Wahrheiten

verurteilt. Die päpstlichen Bullen stehen im Widerspruch
mit Gott, mit Christus, mit der Wahrheit, Gerechtigkeit, Unschuld
und menschlichen Gewalten. Die Unigenitusbulle anathematisiert
Gottes Allmacht, verurteilt die fundamentale Wahrheit, dass man
Gott über alles lieben soll und schlägt die kostbarsten Wahrheiten des

Evangeliums mit dem Bann. Die confessio Piana ist usurpation
sacrilège, denn sie verlangt, dass man sich eidlich dem Papst unterwerfe.

Die Päpste der letzten zwei Jahrhunderte haben den Frieden
gestört, Irrtümer begünstigt und sich als Souveräne, Tyrannen
und Despoten benommen. Sie beanspruchen den Episkopat für sich
allein und degradieren die Bischöfe zu päpstlichen Mandatären;
alles im Widerspruch mit dem Evangelium, denn alle Bischöfe sind
einander gleich an Macht und Gewalt, denn alle sind Nachfolger
der Apostel. Der Papst ist nur primus inter pares auf Grund der

Bedeutung der Stadt Rom.
Auch die Kurie hat grosse Schuld auf sich geladen. Man lebt in

Luxus und Glanz und ist schuld an vielen Missbräuchen, wie weltliche

Herrschermacht, Unfehlbarkeitsansprüche, Simonie,
privilegiertes Mönchtum, Jubiläumbullen, Index, Heiligenverehrung
usw. Alle päpstlichen Titel, wie vicarius Christi, caput ecclesiae,

pontifex maximus, pater episcoporum, sind zu verwerfen. Es liegt
zwar ein guter Gedanke darin, aber Rom missbraucht sie. Papst ist
heute gleichbedeutend mit Herrscher über alles, und vicarius
Christi mit zweiter Christus. Der päpstliche Primat ist nicht iure
divino, sondern nur iure ecclesiastico. Nur das sacerdotium ist iure
divino. Zum Schluss fügt le Clerc noch ein eindrucksvolles Verzeichnis

meist «jansenistischer» Schriften hinzu, die alle auf den Index
gekommen sind, und kommt zu der Schlussfolgerung: Rom ist
pelagianisch geworden.

Mit dieser offenen Kriegserklärung war für die Rijnwijker das

Mass voll. Seine Anrempelungen in der Amsterdamer Ausgabe der

NNEE überdrüssig geworden, nahmen sie nun selber den Nachdruck



— 217

an die Hand1). Es muss für le Clerc eine fühlbare Enttäuschung
gewesen sein, als gleich beim Jahresanfang 1759 die erste Nummer -
nun wieder in der Utrechter Edition - erschien. Freilich war dies
unlautere Konkurrenz mit der Amsterdamer Ausgabe und ein in der
Buchhandlung noch nie dagewesenes, wenig ehrenhaftes Vorgehen,
denn es wurden die dem Boes gehörenden Ausgaberechte mir nichts
dir nichts beiseitegeschoben. Für den Herausgeber bedeutete das einen
ansehnlichen Verlust. Das Blatt fristete von da an ein kümmerliches
Dasein, die Bezügerzahl ging immer mehr zurück, und schliesslich
(1760) ging die Amsterdamer Edition ein. Für le Clerc aber war der
Schaden viel grösser, denn er wurde dadurch um sein Brot gebracht,
und es fehlte ihm von nun an das Forum zur Verbreitung seiner
Auffassungen. An diese «Usurpation» wird er seine Gegner immer wieder

erinnern.
Aber auch in der Gesinnung der Utrechter Geistlichkeit ihm

gegenüber trat eine Wandlung ein. Mehr und mehr kam der
einheimische Klerus zu der Einsicht, dass seine Anwesenheit in Holland
auf die Dauer für die eigenkirchlichen Verhältnisse schädlich werden

könnte. Seine masslosen Angriffe auf das Papsttum und die
römische Kurie, sein radikaler Standpunkt in der Frage der V
Thesen, sein stetes Schüren alter Gegensätze, wie seine sonstigen
Extravaganzen könnten in Rom leicht Verdacht erregen und den
Utrechtern angerechnet werden. In diesem Sinn liefen auch von
Rom warnende Mahnungen ein. Zwar war man noch weit davon
entfernt, kirchenrechtlich gegen ihn einzuschreiten, aber die
alarmierenden Warnungen aus dem Rijnwijker Kreis fanden immer
willigere Ohren. Der Bischof von Haarlem, Stiphout, brach von nun
an jeden Verkehr mit ihm ab, wollte ihn nicht mehr empfangen und
sandte seine Briefe ungeöffnet zurück2). Von nun an sind die

l) In der ersten Nummer des Jahrgangs 1759 erklären die Rijnwijker,
dass das Blatt künftighin ohne Noten und Bemerkungen, ganz der französischen

Ausgabe gleichförmig, erscheinen wird, und zwar: «Pour satisfaire au
désir du clergé et des gens do bien, de ce pays-là, qui ne peuvent supporter
l'opiniâtre témérité des Nouvelles à Amsterdam, lequel, malgré nos réclamations

réitérées, continuait d'infecter ces Mémoires et de les corrompre par des
Notes et des Additions erronées et extravagantes où il provoque et attaque les
Papes, los Evêques, etc. et tous les défenseurs de la vérité qui condamnent son
fanatisme. Le mépris et l'oubli sont l'unique réponse que méritent ces
misérables productions et c'est la seulo cause qu'on est résolu d'y faire. Tout ce que
1 autour de ces Notes peut désormais attendre de nous c'est une grande
compassion et beaucoup de prières. »

2) «Das Benehmen der holländischen Geistlichkeit, namentlich des Bi-
Schof8 von Haarlem, gegen le Clerc ist immer rätsolhaft erschienen. Zweimal



— 218 —

Bischöfe und Kanoniker fast wöchentlich in Rijnwijk auf Besuch,
und werden die «verderblichen» Auffassungen le Clercs von den
Franzosen breitgetreten1). Dieses letzte Buch le Clercs gab seinen

Gegnern die Waffen in die Hand, ihn nun endlich loszuwerden.
Wegen dieses Buches wird er auf dem Konzil verurteilt werden; ihm
sind die inkriminierten Thesen entnommen.

Allerdings sollten noch einige Jahre vorbeigehen, ehe clie

Utrechter ein Konzil beschliessen konnten, denn vielmehr als die

Rijnwijker waren sie sich der etwaigen Folgen eines solchen
Unternehmens bewusst. Für sie erhoben sich die Fragen: Wie wird die

Regierung sich dazu verhalten Welche Repressalien sind zu
erwarten Diese Fragen waren nicht grundlos, denn ein solches
Vorgehen, wie die Franzosen es sich vorstellten, wollten die Behörden
nicht einmal den Protestanten gestatten. Geschweige denn den

Katholiken, die in Holland kaum geduldet wurden. Es würde für
le Clerc ein Leichtes sein, das Konzil polizeilich auseinanderjagen zu
lassen! Sodann war es vielen zuwider, einen Gegner mit denselben
Waffen anzugreifen, wie Rom sie nun schon jahrzehntelang gegen

nämlich, das erstemal im Anfango des Jahres 1759 und das zweitemal gegen
Endo des Jahres 1701 an den genannten Bischof, suchte er auf die nachdrücklichste

Weise die Beschuldigung, dass er abweichend lehre, zurückzuweisen
und bat in den rührendsten Ausdrücken um Belehrung, wenn seine Schriften
begründete Missbilligung verdient und Besorgnisse erregt haben sollten. Ja er
erhielt nicht einmal eine Antwort. Fast möchte man vormuten, dio Holländer
haben nicht gewünscht, dass le Clerc seine Meinungen ändere, um den Anlass
nicht zu verlieren, gerade übor diese Meinungen öffentlich sich aussprechen zu
können. Denn über die Hierarchie und über die Gewalt des Papstes ihr
Glaubensbekenntnis abzulegen und ihre Orthodoxie vor der ganzen Welt
dartun zu können, daran lag ihnon alles, weil dies die Punkte waren, in welchen
nach der Meinung dor Jesuiten ein Jansonist nie orthodox sein könne.»

J. G. Herbst. In der Tüb. Theol. Quartalschrift 182(i.

]) d'Ftomare erzählt, dass die drei Bischöfe mit fünf Geistliehen auf
Besuch in Rijnwijk sind und an der Vormittagskonferonz teilgenommen
haben. Man las einen Abschnitt aus Bossuets Instructions pastorales... «Ce

sont les égarements de M. de la Pierre le Clore) qui réside toujours à Amsterdam,

qui en sont la cause.» d'Ftomare an Mad. de Montagny. Brief vom
21. Juni 1760, AOBC.

Acht Tage später heisst es: «M. de la Pione nous a fourni l'occasion de
rappeler cotte vérité (sur la primauté du pape) dans le petit séjour que les
trois évêques ont fait ici. Que serait devenue do cotte pauvro église, si elle
s'était laissée ébranler sur cette vérité. Ils soraiont devenus comme le rameau
des Lucifériens, qui sécha promptoment. L'important aujourd'hui est
d'apprendre à ne pas abuser do ectto vérité, laquelle doit être précisément conservée,
d'en abuser dis je, en concluant que le papo est infaillible et tant d'autres fables
ultramontaines.» d'Ftemare an Mad. de Montagny. Brief vom 29. Juni 1700,
AOBC.



— 210 —

Utrecht angewandt hatte. So blieben die Versuche der Rijnwijker
vorläufig noch ohne Erfolg. Was aber ihnen nicht gelang, das

erreichte ein Franzose, der der Urheber des Konzils und dessen

treibende Kraft und erster Theologe geworden ist : Clément du Trem-

*

Clément du Tremblay, Kanoniker und Schatzmeister der
Kathedrale von Auxerre, aus einer vornehmen Magistratenfamilie,
steinreich und mit vielen Beziehungen bis in den Vatikan hinein,

war als Abgesandter der französischen Kirche 1758 in Rom, um
den Frieden anzubahnen. Die Lage schien besonders günstig. Der

von mehreren Bischöfen aufgestellte Pazifikationsentwurf war von
Benediktus XIV.2) als befriedigend angenommen, und die Elite

von Frankreich stand hinter dem Plan. Der König stellte sogar eine

Million Franken zur Verfügung, und es schien, als ob man dem

Frieden nie näher gekommen sei als in dem Moment. Als aber

du Tremblay, Mai 1758, in Rom eintraf, war Benediktus XIV. kurz

vorher gestorben. Auf Anraten des Bibliothekars der

Vatikanbibliothek, Bottari, blieb du Tremblay in Rom und machte das

Konklave mit, aus dem Clemens XIII. als Papst hervorging. Zum

Unglück starb auch der zum Frieden geneigte Ratgeber des Papstes,

Kardinal Archinto, und wurde von dem jesuitenfreundlichen

Torregiani gefolgt. Damit war die Hoffnung auf Frieden dahin; un-

verrichteter Dinge kehrte du Tremblay nach Frankreich zurück.

Für die Utrechter Kirche war die Romreise du Tremblays

bedeutsam, weil er ebenfalls Gelegenheit fand, mit Bottari und den

Kardinälen Archinto und des Lances Besprechungen zugunsten von

Utrecht zu führen. In seinen Briefen an den Rijnwijkkreis. mit dem

er in regem Verkehr stand, erteilte er den Utrechtern den Rat, sich

kräftig zu wehren und selbstbewusst aufzutreten, gleichviel ob es

') du Tremblay wurde, 80 jährig, konstitutioneller Bischof von Versailles

(•797 1801). Gestorben 13. Mär/. 1804.

2) Benediktus XIV. war in Bezug auf die augustinische Gnadenlehre

ohonso jansenistiseh wie Port-Royal und Quesnel. Er verteidigte Ranimai
'lo Noris, «lessen Schriften in Spanien wogen Jansemsmus verurteilt waren;
kanonisierte Mail, de Chantal Visitandone.,) trotz ihr,,, kompromittierenden
Beziehungen zu St-Cvran und Port-Royal; verurteile die «Bibliothèque
janséniste» von Colonia und die «Dictionnaire des livres jansénistes» von

l'atouillot; förderte die Herausgabe der Werke Arnaulds und ga be, den

Josuiten als semi-jansenistisch. Broedersen sandte ihm omo beifällig aufgo-

"oinnieno «Expositio doctrinao» (1744).



— 220 —

dem Papst gefällig sei oder nicht. Die Zeit zum Frieden sei sehr

günstig, denn die Jesuiten sässen überall in der Klemme und der
Widerstand gegen sie lodere hoch auf. Utrecht solle dem Papst
unumwunden mitteilen, dass es die noch erledigten Bischofssitze

(Groningen, Leeuwarden und Middelburg) neu besetzen wolle.
Du Tremblay bietet weiter seine Vermittlung an, das Gespräch in
Gang zu bringen. Die Bischöfe sollen ihr Amt niederlegen und vom
Papst neu angestellt werden. Es werde von ihnen nichts anders

verlangt, als die Annahme der Confessio Piana. Über alle anderen
Kontroversen soll lieber nicht mehr geredet werden1). Wenige Tage
später bringt er dann le Clerc aufs Tapet und erinnert daran, dass

dieser ein Stein des Anstosses in Rom ist und es darum am besten

wäre, sein Buch (gemeint ist «Renversement», denn seine «Acte de

Dénonciation» kannte man in Rom noch nicht) zu verurteilen und
die Verurteilung nach Rom einzusenden2). Im gleichen Sinne berichtete

er dem Erzbischof Meindaerts, dass eine Erkläiung gegen die

Extravaganzen le Clercs in Rom einen guten Eindruck machen
würde. Nochmals erinnert er den Erzbischof daran, seine Adhaesion

an der Confessio Piana einzureichen3). Die Utrechter sandten dann

prompt eine «Improbatio librorum P. le Clerc4)» ein, aber zu der
Annahme der Confessio Piana waren sie noch nicht zu bewegen.

Die von Tremblay aufgestellten Richtlinien: sich kräftig zu

wehren, selbstbewusst aufzutreten und le Clerc zu denunzieren,
verfehlten auf die Dauer ihre Wirkung nicht. Noch einmal machte der

greise Dekan Meganck einen letzten Versuch, le Clerc zur besseren

Einsicht zu bringen5), aber als auch dieser scheiterte, verlor er
seinen letzten Hort. So wurde dann Mitte des Jahres 1762 be-

1) du Tremblay an Dupac oder d'Eternare Brief vom 16. August 1758,

AOBC.

2) du Tremblay an Dupac. Brief vom 28. August 1758, AOBC.

3) du Tremblay an Meindaerts. Brief vom 18. November 1758, AOBC.

4) Improbatio librorum P. le Clerc: «Et quamquam ex supradictis
evidenter appareat, clerum Batavum omnino inculpatum erga hoc recens
scandalum habendum esse, hanc tarnen deolarationem, non necessariam ultro
edere decrevimus, non solum ut obstruatur os quorumcumque malodicentium
sed etiam ut omnes agnoscant Ecclesiam Batavam constanter rejicere quid-
quid gloriae et auctoritati, condemnasso et condemnaturam, quidquid sancta
catholica et romana ecclesia reprobavit.» AOBC Nr. 1763.

6) Eigens für le Clerc schrieb Meganck sein «Lettre sur la primauté de
S. Pierre et de ses successeurs». März 1762. Siehe IKZ 1958, S.241 f.



— 221 —

schlössen, den Rijnwijkern endlich ihren Willen zu lassen1) und ein
Konzil zu vergönnen 2).

Über den Zweck des Konzils brauchte nicht lange geredet zu werden.

Die Holländer wollten den Frieden, Frieden um jeden Preis,
und waren nun auch endlich bereit, le Clerc als Preis zu bezahlen.
Weil man aber das Odium der Hétérodoxie nicht ausschliesslich auf
le Clerc laden wollte und es zur Erwerbung der Mitwirkung
französischer Bischöfe nützlich erschien, wurde beschlossen, sich auch
über die Schriften der französischen Jesuiten Hardouin, Berruyer
und Pichon auszusprechen. Das war freilich eine lahme Entschuldigung

und ein unnötiges Unternehmen, denn das hatten die Bischöfe
von Frankreich schon längst viel energischer und ausführlicher getan.

Die haarsträubenden, blödsinnigen Theorien Hardouins dürften

bekannt sein. Er behauptete allen Ernstes, dass die Theologie
nur drei zuverlässige Quellen besässe: die Vulgata, die Konzilsakten
von Trient und die mündliche Überlieferung. Der griechische Bibel-
text, die Schriften der Kirchenväter und mit wenigen Ausnahmen
auch die Schriften der Klassiker seien alle grossartige Fälschungen
aus dem 13. und 14. Jahrhundert. In seiner Christologie lehrte er,
dass der Logos erst bei der Inkarnation anfing Sohn Gottes zu
sein3).

Sein Ordensbruder Berruyer hatte sich berüchtigt gemacht
durch sein «Histoire du peuple de Dieu» (1728), in welchem Buch er
versuchte, die biblischen Geschichten so umzugestalten, dass sie
zum Erbauungsbuch aller Stände dienen könnte. Der Bischof
Colbert von Montpellier nannte es «un affreux ouvrage» und warf dem
Verfasser vor : «... de travestir les patriarches en héros de roman et
en personnes de comédie » Und der wenig spröde Voltaire urteilte :

«H a changé l'histoire sainte en un roman de ruelle dans le goût de

') du Tremblay an Bottari, 12. Oktober 1762, AOBC, berichtet, man sei
¦U Utrecht daran, die Extravaganzen eines «ausländischen Verfassers» zu
bestreiten. Man werde ein Konzil zusammenrufen, wo auch die Josuiten
Hardouin und Berruyer zensuriert werden. Das Konzil werde der Utrechter
Kirche höhere Verehrung bringen.

2) Konzilien seien, wie die Franzosen sagten, «le nerf de la discipline, le
m°yen lo plus sûr de conserver le dépôt de la foi, de reprimer les abus, de faire
fleurir la religion, de maintenir les libertés de ces églises et d'en écarter les
ldées ultramontaines». Dupac, Histoire abrégée, p. 391.

3) In seinen Opera varia (1733) findet sich ein Werk über «Athei deteeti».
Hierin werden Jansénius, Quesnel, Pascal, Arnauld, Nicole, Cartesius,
Malebranche u. a. als Atheisten verschrieen



99 0

Clélie1).» Clemens XII. setzte es auf den Index und der französische
Kanzler Daguesseau verbot seine Verbreitung. Weil dieser das hohe

Alter von 90 Jahren erreichte, mussten die Jesuiten 20 Jahre warten,
bis sie die Fortsetzung herausbringen konnten. Das Buch erschien
1751 in acht Bänden unter dem Titel: «Histoire du peuple de Dieu

depuis la naissance du Messie jusqu'à la fin de la synagogue.» Es
wurde sofort von zwei Päpsten und 22 französischen Bischöfen
verurteilt. Wegen der schweren Beleidigungen und scheusslichen

Verleumdungen, die Hardouin und Berruyer dem Mysterium der

Dreieinigkeit angetan hatten, sah Clemens XIIL sich veranlasst, der
französischen Kirche vorzuschreiben, die sonntägliche Präfation
durch die des Trinitatisfestes zu ersetzen2).

Der dritte dieses edlen Triumvirats war Pichon. Sein 1745

erschienenes Werk «L'Esprit de Jésus Christ et de l'église sur la
fréquente communion3)» erregte allgemeinen Abscheu und wurde
wegen seines scheusslichen Inhaltes von 40 Bischöfen verurteilt.
Pichon musste das Buch zurücknehmen und in die Verbannung
gehen. Der Kcrninhalt seiner Ausführungen kann in zwei Sätzen

zusammengefasst werden : man soll als Bussakt oft kommunizieren ;

und zum würdigen Empfang des hl. Sakramentes genügt es, Gott
nur nicht zu hassen4).

*

Mit den Schriften le ('leres und der drei genannten Jesuiten

war das Arbeitsprogramm des Konzils gegeben. Als Theologen wurden

ernannt, zunächst die beiden Rijnwijker d'Eternare5) und

') Clélie ist eine zweifelhafte Figur aus Molières «lo petit Marquis».
2) Siehe: Gazier: Histoire générale du mouv. Jansen. II, p.87.
;l) Die öftere Kommunion war schon übor ein Jahrhundert eine Kontroverse

zwischen Jansenisten und Jesuiten, namentlich zwischen Arnauld und
de Sesmaisons. Letzterer lehrte, jo mohr die Gnade fehlt, um so mehr soll
man kommunizieren. Gegen ihn schrieb Arnauld seino «Fréquente communion».

Er verwirft diese an und für sich nicht (in Port-Royal wurde sehr häutig
kommuniziert!), aber er verlangte, dass man auch dieselbe innere Seelenverfassung

habon sollte, wie die alte Kirche sie forderte.
4) «Aujourd'hui le pichonisme est prestine sans résistance et l'on voit des

dévotes qui communient tous les jours après avoir quelque fois passé la nuit au
théâtre et au bal au milieu do dansos lascives pour no rien dire de plus.»
Gazier o.e., L, p. 53.

5) Jean Baptiste le Sosne de Ménille d'Internare, geboren am 4. Januar
1682 auf dem normandischen Schloss Ménille, aus einem adeligen Geschlecht,
in dom die Vorehrung für Port-Royal erblich war. Studiorte boi den Oratoria-
nern und wurde 1709 zum Priester geweiht. Primizfeier in Port-Royal. Kam



— 223 —

Dupac1), sodann aus Frankreich du Tremblay, Pelvert2) und
Duhamel3). Ein von diesen aufgestelltes «Memorandum» über die
Hauptgegenstände und die Art und Weise des Verfahrens wurde
Ende 1762 dem Bischof von Soissons, Fitz James4), zugesandt mit
dem Ersuchen, die Unternehmung zu fördern. Der begleitende Brief
des Erzbischofs Meindaerts und seiner Mitbischöfe, Stiphout von
Haarlem und Byevelt von Deventer, ist ein schlagender Beweis für
die Abhängigkeit, in die die Utrechter Kirche geraten war, zugleich
aber ein Zeichen dafür, dass diese als eine Selbstverständlichkeit
hingenommen wurde. Es heisst darin: «Nous avons toujours suivi
les avis les plus sages et les plus lumineux de la part des évêques et
des savants les plus distingués de l'église de France sur lesquels

nous avons toujours dirigé notre conduite. Maintenant nous nous
trouvons dans une situation à suivre cette maxime avec plus de

fidélité que jamais.» Man wolle gegen die Jesuiten Hardouin,
Berruyer und Pichon auftreten und sich den Beschlüssen der
französischen Bischöfe konformieren. Sodann müsse eingeschritten

1765 nach Rijnwijk, wo er 89 Jahre alt am 29. März 1770 entschlief. Er wurde
in Utrecht begraben mit dem Appèl der 4 französischen Bischöfe (1717) auf
der Brust. War, 83 Jahro alt, Theologe des Konzils und Mittelpunkt der
Kontroversen seiner Zeit. Die Archive der Utrechter Kirche besitzen mehr als
3000 Briefe an ihn und von ihm.

') Gabriel Dupac de ßellegarde, geboren auf dem Schloss Bellegarde in
der Diözese Narbonne (17. Oktober 1717). Studierte in Toulouse und wurde
Lizontiat beider Rechte. War Schüler d'Etemares. Kam 1751 nach Rijnwijk:
wurde 1761 zu der Grafschaft Lyon gerufen; zog sich 1763 wieder zurück
(«ancien comte de Lyon») und wohnte bis Aufhebung des Hauses (1770) in
Rijnwijk. Ging dann ins sogenannte «Französische Haus», die spätere erzbi-
schöfliche Wohnung. Wurde 1770 zu Friedensverhandlungen nach Rom
entsandt. Von seiner Hand erschienen : Mémoires historiques sur l'affaire de la
bulle Unigenitus dans les Pays-Bas autrichiens. 4 vol. 1755 - Recueil de

divers témoignages en faveur de l'église métropolitaine des Provinces Unies

(1763) - Histoire abrégée de l'église métropolitaine d'Utrecht (1764) - Journal
de l'abbé d'Orsanne (1756), 5 tom - Vie de M. van Espen. Supplément sur van
Espen - und besorgte die grosse Ausgabe der Werke Arnaulds in 42 Quarto-
bänden mit einem «Vie».

2) Pelvert, dessen eigentlicher Name François le Bon ist, war Professor am
Seminar in Troyes.

3) Robert Duhamel, geboren in Lille. Tonsurist in Seignelay, Kirchenrechtler,

schrieb u.m. «Dissertation canonique et historique sur 1 autorité du
S. Siège et les décrets qu'on lui attribue» (1779).

4) Fit/. James, geboren 1709 in Saint Germain, Sohn des Marchais von
Berwick, leidenschaftlicher Jansenist, zweimal zum Kardinal vorgetragen,
aber auf Grund seiner Gesinnung abgewiesen. Stand bei Benediktus XIV in
hohem Ansehen. War Führer und Ratgeber der Utrechter Kirche. Gestorben

!9-Juli 1764.



— 224 —

werden gegen einen «Anonymus», der die Kirche in Unruhe
versetze. Er greife die Unfehlbarkeit der zerstreuten Kirche an sowie
die göttliche Einsetzung der Bischöfe über die Priester, den Primat
des Papstes iure divino, die Ablässe und den Charakter des Schismas,

verteidige die griechische Kirche und spreche diese von Schisma

frei, anerkenne nur die sieben allgemeinen Konzilien, weil dort
auch die Ostkirche vertreten gewesen ist. Fitz James wird ersucht
zu vermitteln, um das Urteil der Theologen und Kanonisten über
das Memorandum zu vernehmen1).

Es verdient Beachtung, dass die zukünftigen «Konzilsväter»
an diesen und sonstigen Vorbereitungen nicht beteiligt gewesen
sind. Auch das Memorandum wurde ihnen vorläufig vorenthalten
und erst in den Versammlungen anlässlich der «distributio SS.

Oleorum» - April 1763 - bekannt gemacht. Es wurde in den meisten
Zusammenkünften nur oberflächlich besprochen und fand keinen
nennenswerten Widerstand. Nur die Haarlemer Geistlichen waren
nicht bereit, le Clerc fallen zu lassen und verlangten, dass «le Clerc,
si petat, in synodo audiendus».

Die Vorbereitungsarbeiten der Theologen gingen nur langsam
und unter vielen Schwierigkeiten vonstatten. Das konnte auch gar
nicht anders sein, denn es war eine Seltenheit, unter den Jansenisten
der dritten Generation zwei gleichgesinnte Seelen zu finden. Man verlor

sich in endlose Debatten, und Monate gingen vorbei, ohne dass

man wesentlich vorwärts kam. Der Schriftleiter der NNEE, S.Marc
Guénin), glaubte darum Dupac ersuchen zu müssen, diese in

Frankreich bestehenden Gegensätze vor den Holländern zu
verbergen, denn, wenn die braven Holländer davon hören würden,
würden sie «ébaubis» - stumm verdutzt - sein2) Der ungeduldig
gewordene Dupac musste seine französischen Freunde wiederholt
mahnen, sich zu beeilen und die Konzilsvorlagen zuzusenden.
S.Marc konnte darauf nur antworten: «Nous sommes aussi sur les

épines. Mais le travail est considérable, les ouvriers en petit nombre
et très peu sentant l'importance de votre entreprise3). » Man beachte
das «votre» entreprise!

1) Meindaerts an Fitz James. Ende 1762, AOBC.
2) « S'ils rencontraient quelques contradictions les bons Hollandais qui

s'imaginent peut-être que tout est concerté ici entre les Théologiens et les

Canonistes, et qu'on a conféré de leur affaire à tête reposée seraient ébaubis
en voyant le contraire. » Saint Marc an Dupac. Brief vom 4. Juli 1763, AOBC.

3) Saint Marc an Dupac. Brief vom 16. Juli 1763, AOBC.



— 22,5 —

Die Hauptarbeiten wurden Dupac aufgebürdet ; die Bekämpfung
le Clercs blieb ihm allein überlassen. Et stellte ein «Tdée du Précis de
Dénonciation » auf, in der er das letzte Werk seines Gegners umständlich

analysierte und eingehend kritisierte. Diese «Idée du Précis»
finden wir buchstäblich in den Acta et Decreta des Konzils wieder.
Dupacs Arbeit wurde in Frankreich als «très bon, très solide et bien
dirigé» gepriesen, aber man fragte sich, welchen Gebrauch er davon
machen wollte. Und dann heisst es: «Je propose qu'il serait tout ce
qu'il faut pour mettre les membres du synode au fait, et qu'on pourrait

le leur distribuer, à l'ouverture de l'assemblée, mais non auparavant

; on l'oublierait *) » Das ist nun wirklich die Höhe Da handelt es
sich um Konzilsvorlagen, die nicht vor der Synode bekannt gegeben
werden sollen, denn sonst würden die braven Holländer doch wieder
alles vergessen

Besonders die Frage, welche Massnahmen gegen le Clerc zu
ergreifen seien, hat den Franzosen viel Kopfzerbrechen gebracht,
um so mehr, weil die Haarlemer Geistlichen darauf bestanden, dass
le Clerc vor der Synode gehört werden solle. In ihrer «Réponse
combinée sur le Mémoire à consulter» heisst es : «Comme il ne s'agit pas de

juger de la personne du sieur le Clerc on ne croit pas qu'il convienne
de le citer en particulier, au synode, sauf lui d'y venir s'il le juge à

propos. En ce cas il parait que lorsqu'il sera question de ses écrits il
conviendra de députer vers lui deux membres du synode pour lui
demander s'il avoue tel et tel écrit, s'il avoue telles et telles propositions.

S'il répond qu'il les avoue, et qu'il demande à être écouté, les

députés lui répondront qu'ils feront le rapport de sa demande au
synode. Mais que fera alors le synode On estime qu'on pourra lui
accorder d'être écouté comme des juges écoutent les coupables, qui
leur sont dénoncés sans entrer avec lui dans des disputes ou en le

renvoyant après l'avoir entendu, pour délibérer sur ce qu'il aura dit...
On ne croit pas qu'en cas d'opiniâtreté de sa part, on doive prononcer
contre lui une sentence d'excommunication, mais on est d'avis que
ie synode ne peut ni doit se dispenser de dire tandis que cet auteur
persiste dans ses erreurs on ne l'admettra pas à la participation des

sacrements. Par une pareille déclaration qui équivaut à un jugement,
les pasteurs seraient autorisés à lui refuser la communion, lorsque ce

jugement aurait été manifesté à leurs paroissiens.»

l) Saint Marc an Dupac. Brief vom 28.Mai 1763, AOBC.



— 226 —

Noch einmal wurden - September 1763 - die Geistlichen zur
Besprechung des detaillierten Arbeitsprogramms zusammengerufen.
Es ist klar, dass bei einer solch kurz bemessenen Zeit von einer
eingehenden Untersuchung keine Rede sein kann.

Durch seine Verbindungen mit den Amsterdamer Pfarrern
Ahuys und Borger konnte das Konzil le Clerc nicht verborgen
bleiben. Darum gab er am 8. September seine «Lettre1)» heraus, die
allen Geistlichen durch die Post zugesandt wurde. Le Clerc warnt
darin davor, sich von den Franzosen ins Schlepptau nehmen zu
lassen und ihn zu verurteilen. Er habe immer die Utrechter Kirche

verteidigt gegen das Papsttum, das sie beleidigt, mit Füssen

getreten und angeschwärzt hat. Der Widerstand nur gegen die Bulle
Unigenitus genüge nicht. Man soll auch die Jesuiten angreifen. «Ihr
verurteilt die Dolche, aber die Hand, die die Dolche führt, sprecht ihr
frei. » In einem Postscriptum kommt er noch einmal zu sprechen über
das, was mit den NNEE der Amsterdamer Edition von den Rijn-
wijkern verübt worden ist. Diese haben das Blatt einfach gestohlen.
Die Utrechter sollen nicht denken, dass clor Papst ihnen wegen des

Konzils dankbar sein werde, denn er verlange alles oder nichts. Rom
ist offensichtlich und hartnäckig häretisch geworden.

Am Tage vor der Konzilseröffnung wurde le Clerc von dem

Kaplan des Bischofs von Haarlem, Roobol, besucht. Als Roobol
nebenbei fragte, ob le Clerc zum Konzil gehen würde, antwortete er,
der Bischof von Haarlem habe ihm mitgeteilt, dass das Konzil ihn
nichts angehe. Darauf sagte Roobol ihm, dass er, wenn er kommen
wolle, zugelassen werden würde. Darauf erwiderte le Clerc : Ich habe
dort nichts zu suchen. Wenn man mich braucht, kennt man meine
Adresse. Das Gespräch2) dauerte, wie Roobol mitteilt «eine gute
halbe Viertelstunde». Wenn man dies als eine Einladung zum Konzil
gelten lassen will, so war es jedenfalls nicht eine Einladung namens
des Konzils, sondern höchstens von Seiten des Bischofs von Haarlem.

Die Franzosen, die in Frankreich herumposaunten, le Clerc sei

zum Konzil eingeladen worden, sagten entschieden zu viel.

1) Lettre circulaire et dénonciation adressée à Messieurs les pasteurs de
l'église de Hollande avec Lettre du 4 juillet 1763, Postscriptum du 8 septembre
1763, et Acte do dénonciation du 25 août 1763.

2) Mémoire von Roobol. AOBC Nr.706.



— 227 —

Sofort nach diesem Besuch machte le Clerc sich an einen letzten
Brief1), in dem er sagt: Er habe gehört, wer die Theologen und
Ratgeber des Konzils sein werden. Es seien alle Parteigenossen der NNEE
und alle ihm sehr feindlich gesinnt. Die Utrechter sollten mit diesen
Leuten vorsichtig sein, denn sie wollen nur ihre eigenen Pläne verwirklichen.

Unter dem Vorwand, die Kirche geehrt und berühmt machen
zu wollen, suchen sie nur Genugtuung für ihre eigene Animosität. Das
Konzil stehe in Gefahr, unkanonische Massnahmen zu ergreifen.
Seine Lehre sei im Einklang mit der alten Kirche. «Si cependant
comme je l'ai dit plusieurs fois, m'était échappé contre mon intention
quelque chose qui fut reprehensible, je suis prêt de profiter de vos
lumières pour le corriger. Je ne suis nullement opiniâtre dans mes
sentiments. » Der Brief machte auf die Holländer tiefen Eindruck,
konnte aber das Konzil nicht mehr aufhalten. So konnte d'Eternare
dann mit grosser Befriedigung nach Frankreich schreiben: «Nous

sommes satisfaits au delà de nos espérances du travail de nos
théologiens. Ils n'ont pas un moment à perdre. Le synode commence
le 1:5. Les évêques nous font espérer de venir passer ici le samedi et
le dimanche qui viennent pour aller ensemble à Utrecht, la ville du
synode. Tout va jusqu'ici grâces au Seigneur, en merveilles. Tous les

pasteurs se sont assemblés cette semaine chacun chez leur archi-
prêtre pour examiner en commun les objets qui doivent être traités
dans ce synode. M. de Haarlem, a eu une singulière satisfaction de

tout ce qui s'est passé dans son assemblée. Il a un grand empressement

de voir nos Messieurs. Il va dans cette affaire-ci bon jeu, bon

argent2).» Trotz der Freude d'Etemares waren aber auch dann -
neun Tage vor Synodebeginn - noch nicht alle Vorlagen in Holland
angekommen. Die letzten Dokumente trafen erst in der allerletzten
Minute ein, zugleich mit der Ankunft der aus Frankreich einreisenden

Franzosen. Am .Vorabend des Konzils konnte d'Eternare nach

Frankreich berichten: «M. (évêque de Haarlem) part ce soir pour se

rendre à Utrecht avec les Théologiens députés par l'église gallicane

Pour assister au concile, pour y porter la tradition des Césaires

d'Arles, des Irénées, etc. M. l'Archevêque de Lyon en fait usage très à

Propos le citant (Irénée) comme étant son prédécesseur. Ce n'est que
d'hier soir que nous avons cette admirable pièce (Instruction sur

1) Lettre de Pierre le Clerc du 12 septembre 1763 pour être lu publiquement

au milieu du concile d'Utrecht.
2) d'Eternare an Mad. de Montagny. Brief vom 4. September 1763, AOBC.



— 228 —

Hardouin et Berruyer). On va la porter pour la montrer au moins
à tous les Pères du concile du premier et du second ordre1). » Dass die
Holländer sich dies alles haben bieten lassen und als selbstverständlich

hingenommen haben, ist ein beredtes aber trauriges Symptom
für die damalige innerkirchliche Lage. Bitter, aber nicht unwahr,
bemerkt le Clerc dazu: «Une main étrangère a fasciné leurs yeux2).»

Hilversum B. A. van Kleef

2) d'Eternare an Mad. de Montagny. Brief vom 13. September 1763,
AOBC.

2) Le Clerc : Préface historique qui contient l'histoire abrégée du mistèro
d'iniquité opéré par le clergé Janséniste de Hollande. 1765, p.XLIX.


	Das Utrechter Provinzialkonzil vom Jahre 1763

