
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 49 (1959)

Heft: 3

Artikel: Die philosophische Begründung der Gotteserkenntnis bei Tertullian
[Fortsetzung]

Autor: Hammerschmidt, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404367

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404367
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 161 —

Die philosophische Begründung
der Gotteserkenntnis bei Tertullian

(Fortsetzung)

4. Die Wesenheit und die Eigenschaften Gottes

Nachdem Tertullian sich um den flrweis des Daseins eines

göttlichen Wesens durch das Zeugnis der Schöpfung und der Seele
bemüht hat, wendet er sich den Eigenschaften dieses göttlichen
Wesens zu.

Wie sich aus der Schöpfung ergibt, ist Gott die Liebe, Güte,
Weisheit und Macht. Andere Eigenschaften, wie Zorn und Unwillen,
können von Gott nur im übertragenen Sinn ausgesagt werden.
Zunächst widmet Tertullian einer Eigenschaft vor allen anderen
seine Aufmerksamkeit: der Einzigkeit Gottes.

a) Die Einzigkeit Gottes

Es ist ein charakteristisches Merkmal der frühchristlichen
Apologetik, dass sie das Wesentliche des Christentums in der
richtigen Gotteserkenntnis sieht. Daher richtet sie ihre Bemühungen
vor allem darauf, die Person Jesu Christi mit dem Monotheismus
in Einklang zu bringen1). Deshalb kann man noch nicht den
Vorwurf des Rationalismus erheben, da trotz aller «Vernunfterkenntnis»

die Menschenseele den Glaubensakt setzt. Die Bestrebungen
der Apologeten entspricht zum Teil dem Verlangen, Glauben und
Vernunft in einer Synthese zu verschmelzen 2).

Die Gleichung, die die Apologeten aufstellen, hiess: Richtige
Erkenntnis und Verehrung Gottes Monotheismus Christentum3).

Auch bei Tertullian hat sich diese Auffassung nicht sonderlich

viel verändert. Lortz konnte feststellen, dass auch rein quantitativ

von dem «zum eigentlichen Corpus» der Apologie gehörenden
39 Kapitel (cap. 7-45) volle 17 (cap. 10-27) auf die Behandlung
dieser Frage entfallen. Dabei ist es so, «dass die Anklage auf
Majestätsverbrechen, der die Kapitel 28-35 gewidmet sind, von Anfang

') Vgl. F. Loofs- K.Aland, a.a.O. 80—97; A. Gilg, Wog und Bedeutung
der altkirchlichen Christologie, Münchon 1955, 25 f.

2) Vgl. Loofs-Aland a.a.O.; A.v.Harnack, a.a.O. 115—118.
3) Vgl. Lortz II 3 ff.



— 162 —

an als Verwendung des Atheismusvorwurfes auf einen speziellen
Fall genommen wird: Opfer für und an die Kaiser darf es nicht
geben, weil es, wie bewiesen worden, überhaupt keine Götter gibt.
Von Nat gehört hierher, ausser grösseren Teilen des ersten, das ganze
zweite Buch, wo sich die betreffenden Gedanken als direkter
Angriff gegen den Polytheismus präsentieren1).»

Auch für Tertullian gilt also die Gleichung : Monotheismus
Christentum. Mit starker Betonung hat er den Monotheismus als
das Wesen dieser Religion bezeichnet: «quod colimus deus unus
est» (Apol. 17,1 =Ho44).

In dieser Hinsicht richtet sich Tertullians Kampf gegen den

Polytheismus der Heiden und den Dualismus der Gnostiker, die
beide die Einzigkeit Gottes leugneten. Ein grosser Teil seiner Schriften

wurden mit der Bekämpfung dieser beiden angefüllt.
Bei dieser Einzigkeit (unicitas, unitas singularitatis) handelt

es sich - wie die Theologie und Philosophie später des genaueren
ausführt - um den direkten Ausschluss jeder Vielheit innerhalb
derselben Gattung. Dem göttlichen Wesen widerspricht jedwede
Vielheit gleichartiger Wesen ; darum kann es nur ein einziges sein2).

aa) Der Polytheismus der Heiden

Der erste Gegner, auf den Tertullian hier traf, war das Heidentum

mit seinen mannigfaltigen Spielarten des Polytheismus.
Tertullian bemüht sich zu beweisen, dass die Vielgötterei der Heiden
eine Torheit ist, und dass sich hinter den heidnischen Götterbildern
die bösen Geister, die Dämonen, verbergen (eine Feststellung, die
noch einer näheren Beachtung wert ist). Durch das Zeugnis der
Seele geben ja die Heiden selbst kund, dass das Gottesbewusstsein
auch in ihnen auf den einen, wahren Gott hinweist, wie sie ihn ja
auch schlechthin als «Gott» bezeichnen, im Gegensatz zu ihren
Götzen, die sie immer mit den ihnen zukommenden Eigennamen
(Minerva, Saturn usf.) nennen (darauf wurde schon oben bei der

Behandlung des Seelenzeugnisses verwiesen).

x) Lortz II 7 f.
2) Vgl. Donat, 1. c. 149: «Unitas, quam Deo tamquam attributum

vindicamus, est unitas singularitatis. Affirmamus videlicet, essentiam Dei
non sicut essentiam humanam ex so ab individualitato praeseindore itaquo
in multis individuis multiplicari posse, sed esso ex so ipsa iam certum indivi-
duum, proinde unicum tantum Deum esse.» Dazu: L.Lorcher S.J., Institu-
tiones Theologiae Dogmaticae II, Oeniponto Lipsiae3 1940, 44-47; J.Pohlo-
M. Gierens S. «L, Lehrbuch der Dogmatik I, Paderborn »1930, 178 f., 18G-192.



— 163 —

Die Anschuldigungen, die man gegen die Christen vorbrachte,
waren nicht neu. Schon im Alten Bund beschuldigte man die
Diener des einen Gottes, dass sie die Götter nicht verehrten1). Auch
jetzt wurde dieser Vorwurf gegen die Christen als das schwerste
Religions- und Majestätsverbrechen vorgebracht. Zugleich versucht
man, den Christen die Schuld für irgendwelche Unglücksfälle
zuzuschieben, da ihre Verachtung der Götter diese zum Zorn
herausfordere. Gab es eine Überschwemmung des Tiber, wollte der Nil
nicht die erwartete Feldbefruchtung bringen, gab es eine ungünstige
Witterung, eine Seuche, eine Hungersnot, sofort wurden die Christen
als Schuldige zur Bestrafung herangeholt. Weil sie für das Wohl
des Kaisers und des Imperium keine Opfer darbrachten, waren sie
die Feinde des römischen Reiches (Apol. 50,2 Ho 96)2).

Bei einer Widerlegung entzieht Tertullian der ganzen Anklage
einfach den Boden, indem er sagt : Nego suppositum, d. h. die Götter
können und dürfen nicht verehrt werden, weil sie gar nicht
existieren. Weil es sie gar nicht gibt, können sie dem römischen Reich
und dem Kaiser weder helfen noch schaden.

Nicht die Christen, sondern die Heiden sind irreligiös, und
zwar in zweifacher Hinsicht: sowohl gegen die eigenen Götter als
auch gegen den einen wahren Gott.

Was den ersten Punkt betrifft, tritt hier die heidnischen

Inkonsequenz offen zutage. Die Heiden verachten ihre Götter und
überschütten sie mit Spott und Hohn3). Die Annahme vieler Götter ist
doch schon deshalb widersinnig, weil niemals alle gleichzeitig mit

') Vgl. Dn 3, 12; vgl. Apol. 10.1 (Ho 27).

2) Deutlich kommt in diesem Denken das römische Prinzip des do ut
des zum Vorschein; vgl. dazu das ausgezeichnete Werk von H. Berkhof,
Kirche und Kaisei'. Zurich 1947, 48: «Die Menschen schenken den Göttern
die vorgeschriebene Verehrung. Als Gegenleistung schenken die Götter ihrerseits

der sie verehrenden Gemeinschaft dafür Macht und Gedeihen.
Nachlässigkeit im Kult dagegen ruft den Zorn der Götter hervor, welcher sich in
allorloi Unglücksschlägen äussert. Damit die Unglücksschlägo abgewendet
werden, müssen die nachlässigen Christen gezwungen werden, die staatlichen
Opfer darzubringen. Weigern sie sich, so werden sio ausgerottet. Nur so kann
die Gunst der Gotter wieder zurückgewonnen werden.»

3) Ad Scapulam 2,4 (KBB 10): « et deridoantur et contemnantur omnes
dii ab ipsis eultoribus suis». Ähnliche Ausdrücke in Apol. 13, 2 (Ilo 35):
contumelia, reprobat io. Ad nat. 1 10 KW 77 ss.) : «nec contenti estis dei honorem
non Imbuisse, nisi etiam, quomcumquo habetis, deprotiotis aliqua indigni-
tato. ab ipso exordiar uate nostro, ius undo omne et omne aequum, cui
quantum honorem adiudicatis, tantum deis uestris dcrogastis, magnificando
qui de eis lusit.»



— 164 —

der gebührenden Ehrfurcht behandelt werden können. Einige
werden immer vernachlässigt werden müssen. Die einen verehren
diese, die anderen jene Götter: «cum alii alios colitis, utique quos
non colitis, offenditis. Praelatio alterius sine alterius contumelia
non potest procedere, quia nec electio sine reprobatione» (Apol. 13,2

Ho 35; vgl. Ad nat. I 10 RW 75). Auch die, welche sie für
die Verehrung ausgewählt haben, behandeln sie ganz ungebührlich.
Sie verkaufen und verpfänden die Hausgötter, die sie als

Gebrauchsgegenstände betrachten. Auch die öffentlichen Götter beschimpfen
sie. Letztlich behandeln die Heiden ihre Götter nicht mit mehr
Ehrfurcht als ihre Toten. Alles, was sie zu Ehren der Götter tun,
widmen sie ebenso den Verstorbenen (Apol. 13 Ho 35 ss.). Auch
die heidnischen Opfer für die Götter, über die Tertullian mit
beissendem Spott herfällt, bieten ihm genug Handhaben für einen

Angriff. Sie sind voll Scheusslichkeiten und werden von
lasterhaften Menschen dargebracht; sie sind die reinsten inquinamenta
(Apol. 30,6 Ho 79 s.). Den Göttern opfert man immer nur minderwertige

Stücke und betrügt sie noch obendrein, wo man kann
(Apol. 14,1 — Ho 37). Auch die heidnischen Dichter und
Philosophen zerstören durch ihre Werke das Ansehen der Götter (Apol. 14

Ho 38).
Da die Heiden auch dem wahren Gott feindlich gegenüberstehen,

sind sie es, die das crimen laesae religionis, verae irreligio-
sitatis, begehen. Hier nimmt also Tertullian die römische Vorstellung

vom Schutz des Imperium durch die Gottheit auf, wendet sie

aber nun gegen die Anhänger des Polytheismus selbst. Über diesen

Aspekt der römischen Reichsideologie gibt das auf der
vorhergehenden Seite, Anm. 2, zitierte Werk von H.Berkhof in
hervorragender Weise Auskunft (bes. 41-53).

Dadurch, dass die Heiden den wahren Gott nicht verehrten
und ihm nicht dienten, haben sie eine schwere Schuld auf sich

geladen (Apol. 40, 10-12 Ho 97 s.; vgl. oben S. 89). Sie selbst
sind es also, die die Strafgerichte Gottes über die Welt
heraufbeschwören, und sie können froh sein, dass die Christen durch ihr
Gebet und ihr Opferleben Gott, in dessen Hand das Geschick
der ganzen Welt ruht, besänftigen. Sie klopfen durch ihre
Enthaltsamkeit an die Himmelstür und bestürmen Gott um
Barmherzigkeit (Apol. 40,15 Ho 98 s.). Diese Argumentation fand
dann später im Edikt des Galerius von 311 ihre Anerkennung, wo
als Grund der Religionsfreiheit für die Christen die Überlegung



— 165 —

auftaucht, der Christengott sei eine Realität, mit der ebenso
gerechnet werden müsse, wie mit den Staatsgöttern.

Tertullian teilt seinen Gegenbeweis in zwei grosse Gruppen:
einmal in die mehr theoretischen Beweise, die er verba (Apol. 23,4
Ho 64), disputationes et argumentationes (Apol. 25,1 Ho 70)
nennt, und zweitens in die Aussagen der Dämonen und ihre
Unterwerfung unter die Macht der Christen, die für ihn Tat- und
Zeugenbeweise: testimonia (Apol. 25,1 Ho 70) sind. Diese Tat- und
Zeugenbeweise stellen die demonstratio rei ipsius (Apol. 23,4
Ho 64), die simplicitas veritatis (Apol. 23,7 Ho 65) dar.

In seiner demonstrationes und argumentationes vertritt
Tertullian einen Beweisgang, der vor allen anderen den Vorzug
verdient. Seine Ausführungen sind im Apologeticum und Ad nat. II
niedergelegt. Er geht von den Eigenschaften, die der wahren Gottheit

als solcher notwendigerweise zukommen müssen, aus und
weist dann nach, dass alle in Frage kommenden Gottheiten diese

Eigenschaften nicht aufweisen. Folglich kann keine von ihnen
die wahre Gottheit sein.

Als Handhabe dient ihm das Zeugnis der Heiden selbst, die
ihm gleichsam entgegenkommen, wenn sie bezeugen, dass alle diese
ihre Götter von Menschen eingesetzt sind: «omnes istos deos ab
hominibus institutos non negatis». Damit geben sie aber auch schon

zu, dass es sich um nichts Göttliches handeln kann. Denn alles, was
einmal begonnen hat, kann nicht Gott sein: «iam hinc excidere
fidem uerae diuinitatis, quod nihil utique aliquando coeptum diui-
num uideri iure possit» (Ad nat. II 1 RW 93 s.).

Für seine weitere Darstellung folgt Tertullian der Einteilung
der Gottheiten nach Marcus Terrentius Varrò: «elegi ad compendium

VaiTonis opera» (Ad nat. II 1 RW 94)x). Varrò
unterschied in seinem Werk Antiquitates rerum humanarum et divinarum
(II.Teil: Rerum divinarum libri XVI) drei Arten von Göttern:
1.Physische (Natur-) Gottheiten, das Objekt der Philosophen;
2.mythologische Gottheiten, mit denen sich die Dichter beschäf-

l) Varrò (11(1-27 v.Chr.), aus Reato im Sabinerland, der grössto Gelehrto
des alten Rom und Freund Ciceros, wird von Augustinus, De civitato Dei VI 2,
erwähnt. Sein Vorgänger in seinen Ansichton war unter den Römern der
Pontifex Maximus Mucins Scaevola, von dom ebenfalls Augustinus, De civ.
De IV 27, berichtet. Dio christlichen Theologen habon Varrò fleissig gelesen
und benutzt. Vgl. F.Überweg-K.Praechter, Grundriss der Geschichte der
Philosophie I, Berlin 121926, 405 f., 470 f.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1959. 11



— 166 —

tigen, und 3. die Nationalgötter, die sich die einzelnen Völker
ausgewählt haben.

Wo soll man nun die Wahrheit finden, fragt Tertullian. Die
Philosophen haben unsichere Lehren über die Götter aufgestellt.
Die Dichter haben die Gottheiten mit schmählichen Lastern
versehen. Die Völker sind bei der Auswahl ihrer Nationalgottheiten
ganz willkürlich zu Werke gegangen. Im Gegensatz zu diesen

Erscheinungen stellt Tertullian für die Merkmale der wahren Gottheit

gewisse Bedingungen auf: Sie darf nicht durch unsichere
Beweise gehalten, durch unwürdige Geschichten beschmutzt oder
durch willkürliche Auswahl beurteilt werden. Die wahre Gottheit
muss sicher, unversehrt und allgemein, weil in aller Besitz, sein:
«enim debet, sicut est, certa, integra, communis, quia scilicet
omnium» (Ad nat. II 1 RW 95). Der Grundzug der Götterkritik

Tertullians besteht nun darin, den einzelnen heidnischen
Gottheiten ihre Unwürdigkeit nachzuweisen: Die indigni las kommt
immer wieder zur Sprache.

Beim ersten genus deorum, dem genus physicum, das Tertullian
am ausführlichsten behandelt (Ad nat. II 2-5 RW 95-105),
begegnet er den Ansichten der Philosophen, deren Lehrmeinungen
als Grundlage einer Gotteserkenntnis viel zu unsicher und
unbestimmt sind. Die einen schreiben Gott einen Körper zu, andere

meinen, er sei unkörperlich (Platoniker - Stoiker) ; die einen lassen

ihn aus Zahlen bestehen, wieder andere aus Atomen (Pythagoras -
Epikur) usf. (Apol. 47,6 Ho 110). Teilweise herrscht bei ihnen

sogar eine völlige Unkenntnis vom Göttlichen: Thaies von Milet
konnte dem Croesus, der ihn über die Götter befragte, keine Antwort
geben (Ad nat. II 2 RW 96). Selbst Sokrates, der doch die Götter
leugnete, befahl vor seinem Tode noch, dem Äskulap einen Hahn
zu opfern (für diese Handlung des Sokrates sei auf die Erklärung
durch A.J.Festugiere verwiesen: Sokrates, Speyer 1950, 64). Es

gelang den Philosophen also nicht, die Wahrheit zu ergründen.
Sie haben mit ihren Spitzfindigkeiten die Wahrheit, die sie
vielleicht zum Teil aus der heiligen Schrift geschöpft hatten (Apol.
47,1 Ho 109), nur noch mehr verdunkelt.

Ausführlich berücksichtigt Tertullian den Elementekult. Varrò
lässt aus den Elementen andere Gottheiten geboren werden.
Tatsächlich spielen, wie Tertullian betont, die Elemente auf der Welt
eine grosse Rolle. Bei allem, was geschieht, sind sie beteiligt, sowohl
beim Aufbau (Ad nat. II 5 RW 102: «nihil omnino sine suffragio



— 167 —

illorum gigni ali prouehi possit ad uitae humanae et terrae sationem »),
als auch bei der Zerstörung. So konnte die Vorstellung Fuss fassen,
die Elemente seien Gottheiten.

Zweierlei Möglichkeiten ergeben sich hier: Entweder sind die
Elemente von jemandem so eingerichtet worden (Plato) oder sie
sind ewig (Epikur). Nimmt man das Erstere an, so ist klar, dass die
Elemente keine Gottheiten sein können, weil ihnen die für eine
Gottheit notwendige Eigenschaft der Aseität bzw. der Ewigkeit
fehlt1). Sind sie von Ewigkeit her, so können von ihnen keine Götter
geboren werden, da doch dieselben Gegner selbst leugnen, dass ein
Gott geboren werden könne (Ad nat. II 3 RW 98). Aber den
Elementen kommt die göttliche Natur gar nicht zu. Varrò selbst sagt,
dass Himmel und Erde ammalia seien. Wenn sie das sind, sind sie
auch sterblich secundum animalis formam (RW 98).Übrigens ist es
nicht einmal sicher, dass die Elemente überhaupt Lebewesen sind.
Varrò hielt sie deshalb für solche, weil er der Ansicht war, sie
würden sich selbst bewegen. Das trifft aber keineswegs zu. Man kann
nur nicht gleich feststellen, von wem sie bewegt werden. Sonst
musste man meint Tertullian - schliesslich wie die Ägypter alle
Lebewesen, die sich bewegen, für Götter halten (RW 99).

Einen «eiteren Beweis gegen die Göttlichkeit der Elemente
findet Tertullian in einer «philologischen» Untersuchung des Wortes
¦Oeoç (Ad nat. II 4 RW 100 ss.). Die Heiden wollten dieses

Wort von §ietv d.i. ïeaôai currere, ableiten2). Das ist aber
nach Tertullian nicht zulässig, da erstens auch die Christen
den einen wahren Gott mit diesem Wort bezeichnen und dieser

Gott ohne jeden motus oder cursus ist und zweitens die Heiden
¦Oeóq ebenfalls für ihre Götter anwenden, die nach ihnen selbst
keinerlei Bewegung besitzen. Dieses Wort müsse vielmehr anders
erklärt werden: Es handelt sich um einen nomen proprium a se

natiuum, diuinitatis inuentum, ein nomen proprium diuinitatis et
simplex nec interpretatorium; es ist die Bezeichnung für die göttliche

Wesenheit. Erst von da her wird es auf andere Wesen, wie
die Elemente, übertragen. Das ist aber eine Anmassung, für die
keinerlei Begründung vorgebracht werden kann. Die Verwendung

') Ad nat. II 3 (RW 98): «si institutus est, habendo initium habebit
etiam finem. ita quod aliquando non fuit ante initium et quandoquo non erit
Post finem, non capit utique nidori dous, carons substantia diuinitatis id est
aetornitato, quae sine initio et fino censetur.»

2) Vgl. K. Prìimm S. J., Religionsgeschichtliches Handbuch für den
Raum der altchristlichen Umwelt, Rom 1954, 153 Anm. 1. Gronau 21 f.



— 168 —

desselben Ausdrucks für Gott und die Elemente würde nur dann
zu Recht bestehen, wenn die Elemente die gleichen Eigenschaften
wie Gott aufweisen könnten. Das ist aber schon deshalb unmöglich,
weil Gott unsichtbar ist, die Elemente dagegen sichtbar. Gott und
die Materie sind zwei verschiedene res die daher auch verschiedene

Namen tragen1).
Beim Abschluss der Elementenfrage setzt Tertullian zum

Hauptbeweis gegen ihre Göttlichkeit an (Ad nat. II 5 RW 102 ss.).
Wie wir schon oben gehört haben, führt das allgemeine Wirken
der Elemente zum Wohle der Menschheit schliesslich zur Annahme,
sie seien göttlich. Überall im Leben sieht man aber, dass die
Menschen nicht den Mitteln danken oder schelten, sondern dem, der sie

anwendet. Nicht die Flöte oder die Zither, sondern der Künstler,
der gut auf ihnen zu spielen versteht, wird gelobt ; nicht der Arznei
danken wir, sondern dem Arzt, der sie herstellte und anwandte;
nicht das Schwert oder die Lanze beschuldigt der Verwundete,
sondern den Feind oder Räuber. Hier spricht eben der richtige
Grundsatz, dass alles, was geschieht, nicht clem zuzurechnen ist,
durch das es geschieht (Mittel), sondern von dem es geschieht.
Nun muss man auch auf die Elemente die drei titilli aller Dinge
anwenden: quod est, per quod est et a quo est. So beweisen die
Elemente gerade durch ihre Dienstleistungen für die Menschen,
dass sie keine Gottheiten sind, sondern einem Höheren unterstehen,
dessen Befehl sie gehorchen (RW 104: «dei non seruiunt; ea igitur
quae seruiunt dei non sunt»).

Tertullian begegnet dann dem Einwand, dass die Existenz
eines Herrschers über die Elemente Voraussetzungen für den obigen
Beweis ist. Diese Existenz steht für Tertullian aus der Ordnung und
Gesetzmässigkeit der Elemente fest, womit sie dartun, dass sie

unter der Gewalt eines Höheren stehen.

Zusammenfassend sagt Tertullian, dass man die Gottheit nicht
in den Elementen suchen darf. Diese sind als «Körper» vergänglich
und veränderlich und unterstehen der Macht und Gewalt Gottes
(Ad nat. II 6 RW 105 s.). Freilich besitzt in den Augen
Tertullians diese Ansicht von allen heidnischen Ansichten die relativ

') Ad nat. II 4 (RW 101): «materia et deus duo uocabula, duao res. pro
discrimine uocabulorum etiam res soparantur, etiam materiae condicio uoca-
bulum sequitur. quodsi deus materia non ost, quia sie et appelât io praescribit,
quomodo quae sunt in materia, id est elementa, dei habebuntur, cum membra
a corpore alienigena esse non possint ?»



— 169 —

höchste moralitas, weil sie die Gottheit in Dinge verlegt, denen der
Mensch sich an Macht, Kraft und Grösse überlegen fühlt - Dinge,
zu denen er aufblicken muss. Was nämlich über die Kräfte des
Menschen hinausgeht, glaubt er Gott näher.

Tertullian geht nun zu dem zweiten Göttergenus über: zu den
mythologischen Göttern. Sein Hauptgedanke ist dabei, dass diese

angeblichen Götter Menschen gewesen und Menschen geblieben
sind. Während ihrer Lebenszeit führten sie ein oft höchst unwürdiges

Leben. Nach Tertullians oben angeführtem Grundsatz ist es
also unmöglich, in diesen Gestalten die wahre Gottheit zu suchen,
da Gott die Heiligkeit selbst ist. Die Heiden geben ja zu, dass diese
Götter von Menschen eingesetzt worden sind (Ad nat. II l
RW 93).

Schon die griechischen Apologeten hatten immer wieder in
breiten Ausführungen auf die menschlichen Unzulänglichkeiten
dieser angeblichen Götter hingewiesen. Alle negativen menschlichen

Eigenschaften bis zur Ohnmacht, Hilflosigkeit und grosser
Bedürftigkeit finden sich bei ihnen1).

Tertullian geht über die Anwürfe der griechischen Apologeten
hinaus'-). Gemäss seinem Anliegen fasst er alles unter dem einen

Jesichtspunkt zusammen : Es gibt keine Götter, weil diese sogenannten

Glitter nichts anderes sind als Menschen, tlie hier auf Erden
einen recht unwürdigen Lebenswandel geführt haben.

Für den Nachweis, dass diese hitter nichts anderes als Menschen

sind, nimmt Tertullian den Saturn aus der grossen Zahl der (hitter
heraus. Da von Saturn die wichtigeren und bekannteren Gotter
abstammen, ist mit dem Beweis, dass er ein Mensch gewesen ist, zugleich
bewiesen, dass auch die anderen vorgeblichen Götter nur Menschen

waren3). Zwei Quellen führt Tertullian (Apol. 10. Ho 28 s.) an:
die schriftlichen Quellen und die Zeugnisse aus den Tatsachen.
Alle Schriftsteller stimmen darin überein, dass Saturn Mensch

') Vgl. Lortz r 131 f.

'-) Lortz ist der Ansicht, dass Tertullian den Athenagoras gekannt hat
(I 134 f.). Ks dürfte aber schwer zu beweisen sein, dass er bewusst über ihn
hinausgegangen ist.

3) Apol. 10,0 (Ho 28 s.): «ante Saturnum deus penes vos nemo est; ab ilio
census totius vel potioris et notioris divinitatis. Itaque quod de origine
const iterit, id et de posteritate eonveniet. » - Den Nachweis, dass hier census
origo ist, liefert Lortz I 135 Anm. 57. Vgl. Ad nat. II 12 (RW U(i): «erigo
enim una totius posteritatis».



— 170 —

gewesen seix) .Von ihmwerden auch nur menschliche Taten berichtet :

Stadt- und Staatsverwaltung und Geldwirtschaft. Psychologisch
erklärt Tertullian seine Vergöttlichung aus der Tatsache, dass

Saturns Eltern unbekannt waren. Durch sein plötzliches Erscheinen

wurde er als etwas Himmlisches angesehen. Die damals noch
unkultivierten Menschen gerieten nämlich beim Anblick eines

bisher noch nicht gesehenen Menschen ganz ausser sich, lautet die

etwas naive Bemerkung Tertullians.
Tertullian führt auch einen Angriff gegen die Apotheose selbst

(Apol. 11= Ho 30 ss.)2). Da die Heiden nicht zu leugnen wagen,
dass jene Götter Menschen waren, stellen sie die Behauptung auf,
jene seien nach dem Tode zu Göttern gemacht worden. Eine
condicio sine qua non für diese Annahme ist aber die Tatsache, dass

schon ein oberster Gott, der Ureigentümer der Göttlichkeit,
existiert. Dieser hat das göttliche Sein im Besitz und könnte es anderen
mitteilen. Es sind nun die Gründe, die diesen Hochgott zur Mitteilung

der Göttlichkeit an andere Wesen hätten bestimmen können3),
zu untersuchen. Eine Apotheose könnte zwei Gründe haben:
1. Der oberste Gott (deus magnus) benötigte Diener und Helfer für
seine officia divina. Das wäre aber eines Gottes unwürdig, und zwar
in zweifacher Hinsicht : Erstens, weil es sich um die Dienstleistung
von seiten eines toten Menschen handelt, wo doch der oberste Gott
sich zweifellos einen Untergott hätte bilden können. Zweitens

ergäbe eine solche Annahme einen Widerspruch in Gott. Einerseits

wäre Gott so mächtig, dass er anderen nichtgöttlichen Wesen

seine Göttlichkeit mitteilen könnte, andrerseits wäre er so armselig,
dass er ihrer Hilfe bedürfte4). Die Würde des höchsten Gottes ver-

1) Tertullian hebt Ad nat. II 7 (RW 107) die heidnische Inkonsequenz
hervor, dass Poeten und Götter 7Aigleich verehrt werden. Entweder verehrt
und glaubt man den Dichtern, dann darf man die Götter nicht verehren, oder
man verehrt die Götter, dann muss man dio Dichter als Gotteslästerer aus
der menschlichen Gesellschaft ausstossen.

2) Man kann nicht sagon, dass die Widerlegung der Apothooso für
Tertullian schwieriger ist als die der dei facti. Gerade hier bietot sich doch
eine gute Angriffsfläche, wenn es violleicht auch politisch gefährlicher war
(vgl. dagegen Lortz I 137).

3) Nicht ganz vorständlieh ist die Ansicht Lortz' (I 137 f.), Tertullian
hätte in der Fortführung seiner Gedanken weiter auf die Menschlichkeit der
Götter schliessen müssen. Der Gedanke, dass es einen obersten factor gibt,
der keiner Hilfsgötter bodarf (wie Tertullian im folgenden zeigt), ist doch
ungleich wirkungsvoller als die Fortführung der Untersuchung mit dem
Hauptaugenmerk auf die dei facti.

4) Apol. 11 (Ho 30 ss.) und Ad nat. II 13 (RW 122).



— 171 —

langt aber seine Bedürfnislosigkeit x). Die Welt war auch von
Anfang an so weise und vollkommen eingerichtet2), dass sie keiner
Hilfe aussergöttlicher Wesen mehr bedurfte. Diese angeblichen
Götter haben ja alles zum Leben Notwendige schon auf Erden
vorgefunden. Es konnte also nicht erst mit ihrer Hilfe erschaffen worden

sein.

2. Es könnte sich bei dieser Verleihung der göttlichen Würde
aber auch um eine Belohnung für besondere Verdienste handeln.
Das würde jedoch im krassen Widerspruch zur Gerechtigkeit
dieses obersten Gottes stehen, da er Menschen, die unwürdig waren,
zu Göttern erhoben hätte, während solche, die wirkliche Verdienste
aufweisen konnten, unbelohnt geblieben wären. Die Taten der
Göttergestalten sind nach Tertullian nur mit der tiefsten Verachtung

und strengsten Bestrafung zu behandeln. Die heidnische
Götterverehrung ist auch ein Hohn für die heidnische Rechtsprechung:

Bei Gericht werden Leute für solche Taten verurteilt und
bestraft, die die Götter auch begangen haben. Bei diesen werden sie

gelobt, bei jenen verdammt.
Tertullian giesst seinen ganzen Sarkasmus über die

Götterverehrung aus (für den die moderne Psychoanalyse sicherlich
allerlei Motive und Treibkräfte zu entdecken hätte): Die Heiden
sollten doch lieber alle grossen Verbrecher zu Göttern machen, um
ihren Göttern zu gefallen Die Apotheose ihrer Spiessgesellen wäre
doch eine Ehrensache für sie. Schliesslich gibt auch Tertullian zu,
dass sich unter den Heiden edle, unbescholtene Männer wie Sokrates
Aristides, Demosthenes, Cato, Tullius usw. gefunden hätten. Dann
drängt sich ihm aber die Frage auf, warum gerade diese nicht
vergöttlicht wurden. Den Grund sieht Tertullian ironisch darin,
dass ihr Obergott den Himmel zu voreilig zugemacht hat und sich

nun schämt, da bessere Leute in der Unterwelt brummen.

') Lortz meint, Tertullian habo übersehen, «dass ein Verteilen der Welt-
regiorung an untergeordnete Kräfte auch dom Christentum nicht fremd ist»
(I 138). Nun besteht aber doch zwischen der Weltregierung durch Mittel-
weson und ihrer Vergottung ein bedeutender Unterschied. Eine mögliche
Verteilung an untergeordnete Kräfte, die im freien Ermessen Gottes stehen
würde, und ein derartiges Angewiesensein auf ihre Mithilfe, das die Vergottung
der Holfor verlangt, ist doch nicht dasselbe.

2) Hier zeigt sich bei Tertullian wiedor stoischor Einfluss: In der Welt
ist alles gut und wohl geordnet. M. Stior (Die Gottes- und Logoslehre
Tertullians, Göttingen 1899) wollte jeden Einfluss der Stoa auf Tertullian in
Abrede stellen. Dass dies nicht richtig ist, hat d'Alès (65 Anm. 1) gezeigt.



— 172 —

Nachdem er das genus mythicum abgefertigt hat, kann er zum
dritten und letzten, zum genus gentile, zum genus der Nationalgottheiten,

übergehen. Hier liegt nun die Willkürlichkeit offen vor
Augen. Ihre Zahl ist unübersehbar und es ist ganz unmöglich, dass

alle bekannt sein könnten. Das widerspricht aber Gottes Wesen,
da er überall bekannt und gegenwärtig sein, überall seine
Herrschaft ausüben, von allen verehrt sein muss und sich alle bemühen

müssen, seine Huld zu gewinnen (vgl. Ad nat. II 8 RW 108).
Da schon die allgemeinen Götter der Heiden einer Prüfung nicht
standhielten, wie sollen es dann diese Meinen Stadt- und Winkelgötter,

deren Ruf oft nicht über das Weichbild der Stadt hinausgeht?

Tertullian führt eine Menge solcher Gottheiten an. Wer kennt
denn auch nur vom Hörensagen diese zahllosen Gottheiten, fragt er.
Am weitesten verstiegen sich in diesem Aberglauben die Ägypter,
die sogar die Haustiere, die Katzen usw. verehrten. Der Götterkult
der Ägypter geht für Tertullian auf die durch Legenden und falsche
Märchen entstellte Gestalt des biblischen Joseph (Gn 37-50)
zurück (!)(RW 109 f.).

In dieser Gruppe behandelt er auch eine Unterabteilung, die
römischen Götter (Ad nat. II 9 RW 110 ss.). Die superstitio der
Götter wurde zwar von den Philosophen, Dichtern und verschiedenen

Völkern aufgebracht, wird aber jetzt vor allem durch die
Macht des Imperium Romanum gestützt. Der römische Polytheismus

hat die übernommenen Irrtümer noch vergrössert. So steht
Tertullian vor der Aufgabe, dieses wie ein Urwald undurchdringliche

Gestrüpp auch noch umzuhauen. Varrò teilt die römischen
Götter in drei Klassen: certi, incerti und electi. Diese Einteilung
findet Tertullian völlig unzulänglich. Was haben denn unsichere
Götter neben den sicheren zu tun? Niemand verehrt doch Götter,
die er nicht kennt In der Auswahl der electi offenbart sich wieder
die ganze Gottlosigkeit des Heidentums. Hatten die Heiden sichere

Götter, warum wählten sie dann noch andere aus? Götter kann
man nicht wie Zwiebeln auswählen. Tertullian wählt für seine

Darstellung die ihm besser und zutreffender scheinende Einteilung
der Götter in communes und proprii (RW 111). Die communes
haben die Römer mit den anderen Völkern gemeinsam, die proprii
sind nur bei ihnen zu finden. Die dei communes wurden schon bei
der Behandlung des genus physicum und mythologicum abgetan,
hier bleiben nur noch die proprii. Diese sind entweder Menschen

gewesen, und zwar solche, die niemals die Erhebung in den Götter-



— 173 —

stand verdienten wie Aeneas, Romulus, Larentina (Ad nat. II 10 s.
RW 111 ss.), oder es handelt sich um selbstersonnene Gestalten,
die die Römer für alle Perioden des Menschenlebens aufstellten
(Ad nat. II 11 RW 114 ss.). Dass auch diese dem Gottheitsbegriff

des Tertullian nicht Genüge leisten, ist ohne weitere
Ausführungen verständlich.

Hier begegnet Tertullian aber dem Einwand, dass die Römer
ihre Grösse und Machtstellung der Verehrung der Götter zu
verdanken hätten (also das oben schon erwähnte, hochbedeutsame
Prinzip des do ut des). Man kann Tertullians Erwiderung in drei
Punkten zusammenfassen :

1. Die Hauptgötter der Römer sind (hitter auswärtiger Völker.
Diese hätten das ihnen zum Schutz anvertraute Volk niemals den
Reimern überliefert, wenn sie irgendeine Macht besessen hätten.
Diese Götter haben aber tatsächlich den vaterländischen Boden,
auf dem sie geboren wurden, herangewachsen waren, geadelt und
begraben wurden, überseeischen Fremdlingen, nämlich den Römern,
ausgeliefert (Apol.25,3 Ho 70s.). Eine Ausnahme könnte höchstens

Kybele bilden, die vielleicht durch ihr Vorauswissen erkannte,
dass die Römer die Feinde ihres trojanischen Heimatvolkes, die
Griechen, unterwerfen würden. Aber dieses (angenommene)
Vorauswissen wird jämmerlich zuschanden, wenn man bedenkt, dass

sie sich auf Grund des Opfers ihres Oberpriesters für die Gesundheit
des Mark Aurei bemühte, als dieser schon sieben Tage tot Mar.
Ebenso steht es mit Jupiter und Juno, denn auch diese waren dem

Fatum unterworfen1). Will man sich aber auf die alteingesessenen
römischen Götter zurückziehen, so bleibt niemand übrig als Ster-
culinus, Mutunus und Tiarentina und eine Reihe anderer, von denen
doch kaum anzunehmen ist, dass die Römer ihnen die Weltherrschaft

verdanken2).
2. Es ist auch deshalb widersinnig, den Göttern das Aufrichten

der römischen Weltmacht zuzuschreiben, weil diese schon bestand,

') Tertullian betont, dass alle diese Götter sich durch Ohnmacht,
Unwissenheit und Unwürdigkeit auszeichnen; vgl. Lortz I 141, 170 ff.

2) Mit Lortz (I 155) ist der Einwurf Heinzes zurückzuweisen, dass
Tertullians Argumentation wegen der Unrichtigkeit seiner Prämissen schief sei.
Kr tadelt Tertullians Einteilung der Götter in romani und peregrini, die sieh
Weder in der zeitgenössischen noch in der älteren Literatur finde. Doch kommt
es Tertullian nicht auf irgendeine traditionelle Hinteilung an, sondern auf
°ine Einteilung, die dem tatsächlichen Ursprung der von Rom angenommenen

Götter entspricht.



— 174 —

bevor jene verehrt wurden. Auch die ältesten römischen Götter,
wie Jupiter und Saturn, waren Könige und konnten ihre
Herrschaftsgewalt also nicht von den Göttern empfangen haben. Es
bliebe nur noch die Ausrede, dass sie Sterculus angebetet hätten.
Das ist aber schon deshalb unmöglich, weil dieser sich mit seinen
Ritualbüchern erst viel später in Rom findet. Auch die Götter, die
keine Könige waren, wurden zu der Zeit, da die römische
Herrschaft schon bestand, noch nicht angebetet. Die heidnische Religion

entfaltete sich in ihrem vollen Glänze, in ihren Götterbildern
und Tempeln, Kapitolen und Altären erst nach Aufrichtung der
römischen Macht. So kommt Tertullian zu dem Schluss: «non ante
religiosi Romani quam magni, ideoque non ob hoc magni, quia
religiosi» (Apol. 25,13 Ho 73)x).

3. Schliesslich sind die Eroberungszüge der Römer nichts als
eine endlose Kette von Injurien gegen die Götter. Kein Eroberungszug

geht ohne Gewalttätigkeit gegen die Götter ab. Somit können
sie nicht von den Göttern beschützt worden sein. Ihre Tempel
wurden ja zerstört, ihre Priester ermordet, Götterbilder und heilige
Schätze geraubt. Die Zahl der Sakrilegien, die die Römer begangen
haben, ist genau so gross als die ihrer Siege (Apol. 25,14 Ho 73 s.).
Hieraus ersieht man, dass diese Götter nichts anderes sind als tote
Götzen, die nichts empfinden (Ho 74).

Doch findet Tertullian hier noch einen anderen Gesichtspunkt.
Alle jene von den Römern unterworfenen Völkerschaften hatten
einmal eine ausgedehnte Herrschaft. Die Babylonier, Meder, Ägypter,

Assyrer kannten und verehrten keinen von den römischen
Göttern und besässen doch die «WelUherrschaft (Apol. 26 Ho
74 s.). Also kann die Machtstellung nicht von der Verehrung der
römischen Götter abhängen.

Wie ist nun Roms Macht und Grösse zu erklären? In dem
kurzen Kapitel 26 des Apologeticum (Ho 74 s.) gibt Tertullian
hierauf seine Antwort. Die Herrschaft und Machtstellung stammt
von dem, der über die ganze Schöpfung herrscht. Er steht über Zeit
und Ewigkeit und verteilt seine Herrschaft nicht nach kleinlichen
Gesichtspunkten. Er bestimmt die Dauer der Weltreiche; schon

bevor die Menschen Staaten gründeten, stand seine Herrschaft fest-

1) Dieser Ausspruch ist ein Zeugnis für Tertullians glänzende
Beredsamkeit. Vgl. auch Apol. 26,2 (Ho 74): «Prius est quibusdam deis suis sii—

vestris Roma ; ante regnavit quam tantum ambitimi Capitolii exstrueretur. »



— 175 —

gegründet. Das jüdische Volk hätte ja sonst niemals zur Herrschaft
gelangen können, da es die von den Römern verehrten Götter
immer aufs tiefste verachtete. Es wäre aber auch niemals von den
Römern unterworfen worden, wenn es nicht gegen Christus gefrevelt
hätte.

Tertullian bleibt nicht bei dieser negativen Stellungnahme
stehen, sondern stellt die Frage, wer denn nun eigentlich hinter
diesen heidnischen Göttern stecke. Er will die Art der Macht, die
sich hinter den Statuen versteckt hält, aufdecken (Apol. 21,31
Ho 60). Diese Gedankengänge sind direkt gegen die Existenz der
Götter gerichtet und spielen daher auch bei der Gotteserkenntnis
eine Rolle1).

Hinter den heidnischen Göttern verbirgt sich niemand anders
als die Dämonen, die die Werke der angeblichen Götter vollbringen.
Dies ergibt sich erstens aus der Identität der Werke der Götter und
Dämonen und zweitens aus ihrem ausdrücklichen Bekenntnis.
Zu bemerken ist, dass dieser Beweisgang natürlich in erster Linie
für die Heiden gedacht war. Der Name «Dämon» ist ja den Heiden
nichts Neues. Von Sokrates ist bekannt, dass er ein Daemonium
(vgl. dazu Meyer, a.a. 0. I 103) gehabt haben soll. Diese Dämonen
sind wie beflügelt, erfahren alles mit Leichtigkeit; ihre Schnelligkeit,
mit der sie sich von Ort zu Ort bewegen können, täuscht Göttlichkeit

vor (Apol. 22,8 Ho 62). Die Zauberer verrichten mit Hilfe der
Dämonen marktschreierische Blendwerke, die die Heiden den Göttern

zuschreiben. Man muss also mit Recht annehmen, dass die
Dämonen für ihren eigenen Nutzen das Gleiche wirken. So sind die
Werke der Götter und Dämonen die gleichen. Da es aber unwürdig
wäre anzunehmen, die Götter seien den Engeln und Dämonen
gleich (Ho 64: «pares angelis et daemonibusdeos esse») und die zur
Weseneigenschaft der Gottheit notwendige praecellentia divinitatis

verlorenginge, ist es richtiger zu glauben, die Dämonen geben
sich für Götter aus. Also gibt es keine Götter (Ho 64). Tertullian
hätte nicht viel für seine Zwecke genommen, wenn die Dämonen
keine bösen Geister wären. In dieser Beziehung kam ihm der
Volksglaube des zweiten Jahrhunderts zu Hilfe. Die heidnischen
Philosophen hatten es früher vermieden, die Dämonen als böse Geister
zu bezeichnen2). Die Deutung der Dämonen zum Bösen ist erst aus

M Vgl. Lortz I 157 102.
2) Vgl. F. Andres, Die Engellehre der griechischen Apologeten des zweiten

Jahrhunderts und ihr Verhältnis zur griechisch-römischen Dämonologie,



— 176 —

der über dem ganzen zweiten nachchristlichen Jahrhundert, ja
über dem ganzen Zeitraum überhaupt, schwebenden ei/dixQ/uévrj zu
erklären. Hatte schon Apuleius eine genauere Grenze zwischen
guten und bösen Dämonen nicht gekannt, so finden wir die Bosheit
der Dämonen bei Porphyrius ausdrücklich bestätigt : « Die Dämonen
treiben die Menschen zu Bittgebeten und Opfern an. Dies und
ähnliches tun sie, weil sie beabsichtigen, uns von der richtigen
Vorstellung von den Göttern abzubringen und uns zu ihnen
hinzuziehen. Über alles, was so ungehörig geschieht, freuen sie sich, und
indem sie gleichsam unter die Gestalten der anderen Götter schlüpfen,

machen sie sich unsere Unerfahrenheit zunutze. sie wollen
nämlich als Götter gelten und die ôvvfiiç, die unter ihnen die
oberste ist, als der höchste Gott1).» Damit ist für Tertullian ein

Anknüpfungspunkt gegeben, um zu zeigen, dass aus der Identität
der Werke der Dämonen und der angeblichen Götter auf die Nicht-
existenz der letzteren zu schliessen ist2).

Wie schon oben (S.5) bemerkt, versucht Tertullian auch auf
Grund des «Zeugnis- und Tatbeweises» die Nichtexistenz der Götter
nachzuweisen (Apol.23 Ho 63 ss.). Seine diesbezüglichen
Ausführungen sind allerdings von grosser Schwäche. Er behandelt
den Fall nur als mögliches Geschehen : Wenn ein vom Dämon Besessener

vor ein Tribunal gebracht wird, so wird sein Geist auf Befehl
eines beliebigen Christen bekennen, ein Dämon zu sein. Würde man
noch einen hinzubringen, der unter der angeblichen Einwirkung
eines Gottes stehen soll, so wird auch dessen Geist auf Befehl des

Christen hin sofort bekennen, ein Dämon zu sein, da die Dämonen
den wahren Gott fürchten und seinen Dienern unterworfen sind.
Tertullian verbürgt sich durch die Haftung mit dem Leben des

Christen, der die Dämonen befragen soll, für die Richtigkeit seiner

Behauptung - zweifellos ein sehr gewagtes Unterfangen, das
glücklicherweise nicht in die Tat umgesetzt worden zu sein scheint3).

Paderborn 1914, 101 ff.; 155: «Jedenfalls finden wir hier bei Celsus dio von
den Apologeten so oft ausgesprochene Meinung von der niedrigen Gesinnung
und Lasterhaftigkeit, der fleischlichen Genußsucht und der Opfergier der
Dämonen ausdrücklich bestätigt.» Gronau 55 f.

') Andres, a.a.O. 156.

2) Vgl. E.F.Schulze, Elemente einer Theodicee bei Tertullian, in:
Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie 43 (1900) 74 f. (im folgenden: Schulzo
und Seitenzahl).

3) Näheres darüber bei Lortz I 160-162 und d'Alès 160 s.



— 177 —

66) Der Dualismus des Markion
Ein wissenschaftlich und theologisch weitaus gefährlicherer

Gegner als das zersplitterte Heidentum erwuchs Tertullian in
Markion1), gegen den er sich in seinen fünf Büchern Adversus
Marcionem wendet.

Seine Lehre entwickelte Markion in den ärrtßi'artc"). Dabei
brachte er das Neue Testament in Gegensatz zum Alten: Jedem
Testament entspricht ein Gott; dem Alten Testament der
gerechte, strenge Gott, der Schöpfer der Welt (Jahwe-Demiurg) ;

dem Neuen der gute Gott der Liebe, der sich durch Jesus Christus
geoffenbart hat. Den Schöpfergott versteht Markion «vornehmlich
als den Judengott, den Gott des Gesetzes und der Propheten. Als
solcher hat er die Eigenschaft der Gerechtigkeit im Gegensatz zur
Güte; er ist aber auch ein zürnender, rachsüchtiger Gott, denn er
ist der Urheber des physischen und moralischen Übels, der Anstifter
der Kriege; er ist unbeständig in seinen Entschlüssen, ja, er
widerspricht sich selbst. Wie bei allen übrigen Gnostikern schafft er auch
bei Marcion die Welt nicht aus dem Nichts, sondern bildet sie aus
der ewigen Materie, die der eigentliche Sitz des Bösen ist. Insofern
haben jene Antignostiker nicht Unrecht, die Marcion drei Urprin-
zipien zuschreiben, den guten Gott, den gerechten Gott und die
Materie3).»

In den ersten zwei Büchern gegen Markion wendet sich
Tertullian gegen seinen Dualismus in der Gotteslehre und der Kosmologie4).

Zuerst behandelt Tertullian die Einheit Gottes hinsichtlich
seiner Person. Markion begegnete im Alten Testament dem Wort
des Isaias (45,7): «ego sum, qui condo mala» (Adv. Marc. I 2

Kr 292 s.), während im Neuen Testament das Gleichnis vom guten
Baum mit den guten Früchten zu finden ist (Matth. 7, 18). Daraus
schloss Markion, dass der Gott des Alten Testamentes der Gott

') Über ihn vgl. Loofs-Aland, a.a.O. 83 85. Grundlegend ist: A.v.Har¬
nack, Das Evangelium vom fremden Gott, Leipzig 21924 (Texte und
Untersuchungen 45) ; dsl., Neue Studien zu Marcion, Leipzig 1923 (Texte und
Untersuchungen 44, 4); dsl., Die Neuheit des Evangeliums nach Marcion: Reden
und Aufsätze NF. 5, Giessen 1930, 128 ff.

2) Zum Anliegen des Markion, das Tertullian vielleicht gar nicht in
seinor ganzen Tragweite erkannt hat, vgl. M.Werner, Dio Entstehung des
christlichen Dogmas, Stuttgart 1959, 49-60.

3) A. Ehrhardt, Die Kirche der Märtyrer, München 1932, 191 f.

4) Vgl. A.Rill, Zur Erklärung und Textkritik des orsten Buches
Tertullians «adversus Marcionem», Leipzig 1911, 3 f.



— 178 —

des Schlechten sei. Wie könnte er auch der Gott des Guten sein, da
sich doch soviel Übel in der Welt findet, das auf ihn als Urheber
zurückgeht Auch in der Vereinigung von Güte und Gerechtigkeit
sah Markion einen Widerspruch, der nicht zu lösen war, ausser
durch die Annahme eines zweiten Schöpfergottes (Adv. Marc. II 5

Kr 339).
Den Grund für Markions Ansicht findet Tertullian kurzerhand

im Mangel einer tieferen Gotteserkenntnis1). Markion nahm
deshalb noch einen Gott der Güte an, weil er das Wesen des Schöpfergottes

nicht erkannt und, soweit es für Menschen möglich ist,
begriffen hatte (Adv. Marc. II 1 Kr 334 ; in diesem Abschnitt
beziehen sich alle folgenden Stellenangaben auf eines der fünf
Bücher Adversus Marcionem, ausser es ist etwas anderes vermerkt).

Tertullian greift die Lehre des Markion unter zwei Gesichtspunkten

an : 1. Der Dualismus ist ein Widerspruch; 2. Das Übel in
der Welt ist mit der Vorsehung Gottes vereinbar, wie auch seine

Eigenschaften eine harmonische Einheit bilden2).
Ad 1. Gott ist entweder ein einziger oder er ist nicht (13

Kr 294). Es wäre schliesslich noch erträglicher zu glauben, Gott
existiere nicht, als ihn nicht so existieren zu lassen, wie er ist.
Tertullian definiert Gott als das summum magnum, ein Gedanke, der
sich durch die ganze Widerlegung wie ein roter Faden hindurchzieht

(Kr 293 : «id definio, quod et omnium conscienta agnoscet : deum

summum esse magnum in aeternitate constitutum, innatum, in-
fectum, sine initio, sine fine»). Gäbe es aber ein Wesen, das ihm
gleichkäme, so wäre er nicht das summum magnum, weil er nicht
mehr das über alle höchste Wesen wäre. Gott ist notwendig einer
und schliesst das Dasein jedes ihm gleichen Wesens aus. Die
Antwort auf den Einwand : Es gäbe doch auf Erden auch mehrere
unabhängige Königreiche nebeneinander, liegt schon im Einwurf selbst

verborgen, denn es wird ja ausdrücklich gesagt, dass es sich um
Königreiche auf Erden handle. Die Unabhängigkeit der irdischen

Könige ist eine relative und begrenzte. Sonst könnte man so viele
Götter annehmen, als einem beliebt. Gott kann aber mit nichts
verglichen werden. Die Macht der irdischen Könige ist ja gerade
dadurch begrenzt, dass sie dem Urheber der Schöpfung unterstehen

(14= Kr 294 s.). Der gewaltigste der Könige auf Erden steht
dennoch unter Gott.

x) Vgl. dagegen M.Werner, a.a.O.
2) Vgl. Fuetscher 18 f.



— 179 —

Die Markioniten gaben zu, dass ihre beiden Götter nicht gleich
seien. Tertullian bemächtigt sich dieses Eingeständnisses und hält
ihnen vor: Wenn sich die zwei Götter in ihrem Sein unterscheiden,
dann kann schon einer nicht mehr Gott sein. Derjenige, der dem
anderen unterworfen ist, kann nicht zugleich als ein ihm ebenbürtiges

Wesen bezeichnet werden1). Markion beruft sich auf die gleiche
Benennung für verschiedene Wesen, wie es auch in Ps 81 heisst:
«deus deoruni stetit in ecclesia deorum», und «ego dixi, uos dii
estis» (I 7 Kr 298 s.). Doch kommt weder den Engeln noch den
Menschen der Besitz der höchsten Wesenheit deshalb zu, weil sie

Götter genannt werden. Die höchste Wesenheit eignet allein der
göttlichen Substanz, für die auch der Name Gott zutrifft. Diese
Substanz aber ist ungezeugt, ungeschaffen, ewig und die Schöpferin
des Alls.

Das Neue bei Markion war, dass er seine Lehre allein aus der
heiligen Schrift begründen wollte2). Tertullian tritt ihm aber mit
«Vernunftgiünden» entgegen, die ihm beweisen sollen, dass der
Dualismus seiner Gotteslehre einen inneren Widerspruch bedeutet.

Als Anknüpfungspunkt für einen zweiten Gegenbeweis greift
Tertullian auf die Behauptung der Markioniten zurück, ihr Gott der
Güte wäre eine neue Gottheit. Dieser Gott wäre bis jetzt unbekannt

gewesen und hätte sich erst durch Jesus Christus geoffenbart.
Hier zeigt Tertullian nun, dass es diesen neuen Gott nicht geben
kann. Die Daseinsfrage des neuen Gottes muss nach genau
denselben Grundsätzen entschieden werden, nach denen das Dasein
des Schöpfergottes bewiesen wurde3). Es gibt ein Kriterium für
die Gewissheit des Daseins Gottes: sein Bekanntsein. Ein Gott,
der nicht bekannt ist, existiert nicht: «quis deus nouus nisi falsus ?»

(I 8 Kr 300). Tertullian verspottet den von Markion verkündeten

unbekannten Gott, der so viele Jahrhunderte, ohne ein
Zeichen seiner Güte und Macht zu geben, im Verborgenen stecken

konnte. Dazu soll er nach Markion den Schöpfergott noch an Voll-

') Adv. Marc. I 6 (Kr 298): «ita cum duo dii pronuntiantur duo summa
magna, necesse est neutrum altero aut mains it aut minus, neutrum altero
aut sublimius aut deiectius. nega deum quem dicis deteriorem; nega
summum magnum quem credis minorem. »

2) Vgl. Naumann 323.
3) Hier erscheint das bei Tertullian als Juristen so beliebte Präskrip-

tionsprinzip, das Frühere bilde die Norm für das Spätere, das Gewisse den
Maßstab für das Ungewisse. Für die Herkunft dieses Topos vgl. Bill, a.a.O.
36 f. Vgl. auch J.K.Stirnimann, Die Praescriptio Tertullians im Lichte des

römischen Rechts und der Theologie, Freiburg (Schweiz) 1949.



— 180 —

kommenheit übertreffen. Gott ist aber weder alt noch neu, er ist,
der er ist.

Markion selbst sagt, dass beide Götter das gleiche Wesen
haben sollen, «beide sind ja Gott, mithin sind sie ungeworden, uner-
schaffen und ewig, communis est status principalis» (Kr 302)1).
« Gott sein, heisst höchstes Gut sein ; wenn also beide von Markion
angenommenen Wesen Gott sind, sind sie beide höchstes Gut,
infolgedessen nicht mehr verschieden in ihrem Wesen, also gleich2)».
Den Ausweg mit dem Hinweis auf die gleiche Bezeichnung verschiedener

Wesen versperrt Tertullian mit seiner Unterscheidung
zwischen nomen und substantia nominis (die von Athenagoras
stammt). Haben beide Götter das gleiche Wesen, so müssen sie

auch beide in der gleichen Weise bekannt sein. Der Schöpfergott
hat sich durch seine Schöpfung, den Kosmos, geoffenbart, denn
diese Welt gibt den Menschen unzweifelhaft sein Dasein kund (vgl.
S. 87-90). Das Dasein des Schöpfergottes ist eine allgemeine
Überzeugung der Menschheit; schon vor Moses und ausserhalb seiner

Offenbarungsurkunden hatten die Menschen das Gottesbewusstsein.

Dieses ist der Seele eingepflanzt, in seinen Wurzeln
unausrottbar, wenn es auch manchmal verdunkelt werden kann. Die
Allgemeinheit, Leichtigkeit und Sicherheit der Gotteserkenntnis
wurde schon oben behandelt (vgl. S. 89 f., 99f.). Diese Gotteserkenntnis

hat eben ihre Grundlage und ihren Ausgangspunkt in der

Schöpfung (I 10 Kr 302 s.). Von Markions neuem Gott ist aber
nichts Derartiges bekannt und zu sehen. Sein Dasein bleibt
problematisch, ist als eine Erfindung Markions anzusehen3), da die
Erkenntnis aus der Schöpfung für uns der einzig mögliche Weg
der Gotteserkenntnis ist (vgl. S. 90). Wie könnte man sich vom Dasein
dessen überzeugen, der nichts geschaffen hat (111= Kr 304 s.)

Für einen neuen Gott bliebe auch gar kein Platz, da doch das

ganze Weltall dem Schöpfer gehört. Ein Weltschöpfer schliesst
schon durch diese Eigenschaft einen Mitgott aus: «iam nec locum

') Fuetscher 20; ebd.: «Ob M. sonst noch mit Recht eino Verschiedenheit

behaupten kann, lässt T. hier dahingestellt. Zur Berechtigung der
Anwendung des Prinzips genügt ihm die Feststellung der wesentlichen Gleichheit,

dann muss eben das, was noch der Prüfung bedarf, notwendig nach der
Norm des bereits Sicheren erwiesen wordon. Das wird von T. mit Recht als
Grundregel in der ganzen Streitfrage festgehalten».

2) Naumann 327.

3) Adv. Marc. I 9 (Kr 302); I 10 (Kr 304 s.).



— 181 —

uideo dei alterius» (Kr 304)1). Nehmen wir aber einmal an, sagt er,
um Markion noch eine Möglichkeit zu bieten, sein neuer Gott hätte
tatsächlich nichts geschaffen, so wäre das aus zweierlei Gründen
möglich (Kr 305): Entweder er konnte nichts schaffen oder aber er
wollte nichts schaffen. Ein Drittes gibt es nicht. Es bedarf jedoch
keines Beweises, dass ein Nichtkönnen bei Gott ausgeschlossen ist.
Es bliebe nur noch der andere Ausweg, dass er nichts schaffen wollte.
Das will Tertullian untersuchen (I 11 Kr 305). Wollte der neue
Gott nichts schaffen, so hat er die Gelegenheit versäumt, sich den
Menschen durch seino Werke kundzutun. Er hätte doch nicht
einfach zusehen können, wie der Schöpfergott sich für den alleinigen
Gott ausgab und sich seine Bekanntheit durch solch gewaltige
Werke sicherte. Der neue Gott hätte herrlichere Werke als der
Schöpfergott schaffen müssen, damit er auch als der deus potior und
generosior erkannt worden wäre. Hätte es aber für ihn nicht noch
ganz andere Mittel, sich den Menschen kundzutun gegeben, als
Jesus Mensch werden und kreuzigen zu lassen

Die Schöpfung sei Gottes unwürdig, entgegneten die Mar-
kioniten. Allein, erwidert ihnen Tertullian, dann hätte diese doch
auch des Schöpfergottes unwürdig sein müssen, der doch ebenfalls
Gott ist (I 13 Kr 306 ss.). Ausserdem ist aber diese Welt Gottes
würdig. Das bezeugen sogar die Philosophen und die Diener der
Idololatrie. Auch die abwegige Meinung mancher Völker, Gott in
diese Welt zu verlegen, zeugt dafür, dass sie die Welt als gut
ansehen. Im 13. und 14.Kap. von Adv.Marci schildert Tertullian
bis ins kleinste die Schönheit und Würde der Schöpfung. Überall,
in den kleinsten Tierchen und Pflänzchen, findet man die Spuren
des göttlichen Künstlers. Dazu kommt noch die Krone der Schöpfung,

der Mensch. (Damit geht Tertullian aber auch der eigentlichen
Problematik aus dem Wege.)

Also ist für den guten Gott gar kein Grund vorhanden gewesen,
nichts zu schaffen. Es ist überhaupt kein Grund vorhanden, diesen

neuen Gott anzunehmen, da wir nicht die geringsten Anhaltspunkte
für sein Dasein haben: «deus autem sine causa, id est sine re, esse

non debet» (I 12 Kr 306).

J) Hier ist bei Tertullian oino Parallele zu dem topologischen Gottesbeweis

des Athenagoras (Suppl. 8: denn für einen zweiton oder anderen Gott
gäbe es nirgends einen Platz). Nach Lortz (I 230) fände sich dieser Gedanke
nirgends bei Tertullian.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3,1959. 12



— 182 —

Noch bleibt für Tertullian die Behauptung Markions, der gute
Gott wäre zwar nicht der Schöpfer des Sichtbaren, dafür aber der
unsichtbaren Welt und die Erlösung sei sein Werk. Der Gegensatz
zweier Welten, sagt Tertullian hierzu, zwingt aber keineswegs
schon zur Annahme zweier Urheber (I 16 Kr 310 ss.). Auch in
dieser Welt, die doch viele Gegensätze aufweist, geht eine Harmonie
durch alles hindurch. Dass das Unsichtbare von dem stamme, der
auch nichts Sichtbares geschaffen habe, ist eine blosse Annahme.
Dagegen muss der Urheber des Sichtbaren, das an seinem rechten
Platz in der Weltordnung doch auch etwas Grosses ist, wenn auch
nicht so vollkommen wie das Unsichtbare, auch als der Urheber
des Unsichtbaren angesehen werden. Man kann doch dem nicht die

Schaffung einer vollkommenen Ordnung zuschreiben, der nicht
einmal eine weniger vollkommene geschaffen hat.

Tertullian hatte noch einen Einwand seiner Gegner zu widerlegen,

die der Meinung waren, es genüge als gutes Werk des

guten Gottes doch, dass er die Menschen aus der Zwingherrschaft
des Demiurgen erlöst habe (I 17 Kr 312 s.). Vorerst, antwortet
Tertullian, muss er aber durch seine Werke bewiesen haben, dass

er überhaupt Gott sei. Dann erst wird sich durch seine Wohltaten
ergeben, welche Eigenschaften er besitzt (vgl. S. 85 f.). Es steht aber
fest, dass sich dieser Gott Markions nicht als Gott erwiesen hat,
da er nichts schuf, auf Grund dessen man ihn erkennen könnte.
Es ist aber ein noch viel stärkerer Gegenbeweis gegen die Erlösungstat

des guten Gottes vorhanden: Die Güte dieses Gottes wäre
nämlich unvernünftig. Er hätte durch die Befreiung eines fremden
Knechtes in die Rechte eines anderen eingegriffen (I 23 =Kr 320s.).
Was ist denn ungerechter, als einen Knecht so mit Wohltaten zu
überhäufen, dass er seinem Herrn entzogen und gegen seinen Herrn
zum Kampfe ausgerüstet wird, wo er doch noch dazu im Hause
seines Herrn, in der Schöpfung, wohnt und von seinen Gütern lebt
(Kr 322). Es gibt dafür keine Entschuldigung. Gerade der Umstand
dass es sich um einen fremden Knecht handelt, macht das Ganze

verwerflich. Es ist doch immerhin auch sonderbar, dass sich dieser

gute Gott erst jetzt auf den Menschen besinnt, wo er ihn doch schon

lange vorher aus der Knechtschaft des bösen Gottes hätte befreien
können (die Gegner gaben ja selbst zu, class dieser neue Gott bis
auf Christus unbekannt blieb und nichts für die Menschen getan
hatte). Seine Güte wäre eine Ungerechtigkeit. Jede Güte aber, die
mit der Vernünftigkeit in Widerspruch steht (und Ungerechtigkeit



— 183 —

ist etwas Unvernünftiges), ist keine wahre und vollkommene Güte.
Bonitas und ratio sind unzertrennlich miteinander verbunden1).
Die Unhaltbarkeit dieser tertullianischen Auslassungen hat V.Neu¬
mann sehr gut herausgestellt2).

Ad 2. Eine andere Frage ist, ob man auf Grund des Übels in
der Welt zur Annahme einer zweiten Gottheit gelangen musste. Im
zweiten Buch Adv. Marc, verteidigt Tertullian die Güte des Schöpfergottes3).

Er betont hier noch einmal die Güte des Schöpfergottes in
sich und in seinen Werken (II 3 ss. Kr 336 ss.), doch ist das Ziel
seiner Ausführungen ein anderes. Hat er im ersten Buch
herausgestellt, dass die Welt eine gotteswürdige Schöpfung ist, so schickt
er sich jetzt an, die Güte der Welt zu beweisen. Das Hauptargument
Markions war die Zulassung des Sündenfalls. Diesem Argument
tritt Tertullian mit der Behauptung entgegen, dass für jede Sünde
einzig und allein der freie Wille des Menschen verantwortlich sei,
und nicht der Schöpfer4). Kr sucht zuerst die Güte des Schöpfers

') Vgl. Naumann 342 Anm. 18: «Die Verbindung von bonitas und ratio
ist ein Hauptgrundsatz Tertullians; um nur einige Stellen anzuführen:
I Marc. 23; 11 Marc. 6, 7 ; Fug. 4; Prax. 5. Das ist ein echt stoischer Gedanke.
Nur dürfte er dort nicht auf metaphysische Überlegungen zurückgehen,
sondern weiter nichts sein als cine Auswirkung der intellektualistischen Ethik,
und erst von dort her auf das Metaphysische übertragen sein.

'-) 332 f.: «Iti dieser Weise aber ist der Gott Marcions verantwortlich
für die bösen Taten des Schöpfergottes, zu vorgleichen mit einem Arzt, der
die Krankheit sich verschlimmern lässt, um mit desto mehr Ehre für sich
einzugreifen. Tertullian übersieht, dass die gleichen Einwände gegen das
Christentum überhaupt gemacht werden konnten, warum denn nämlich die
Erlösung nicht früher erfolgt sei (abgesehen davon, dass sein Prinzip, womit
er die moralische Unmöglichkeit nachweisen möchte, anfechtbar ist, weil er
es allgemein und bedingungslos ausspricht; in dieser Form ist es auch gegen
seine Lösung, warum Gott den ersten Sündenfall zugelassen habe, gerichtet).

Als Ganzes lassen sich diese Ausführungen Tertullians nicht retten;
ist die Behauptung einer ewigen Betätigung der göttlichen Güte richtig,
solange man nur die innergöttliche Tätigkeit im Auge hat, so wird diese
Behauptung in dem Moment falsch, da man sio auch auf die Tätigkoit Gottes
nach aussen anwendet.

Dieser Unterschied scheint Tertullian nicht klar geworden zu sein. Wir
können darin wohl das Nachwirken des stoischen naturalistischen
Gottesbegriffes sehen, wonach der göttliche Logos gloichsam dio Seele der Welt ist,
wenn auch Tertullian sonst dio Transzendenz Gottes, die er aus dem
katholischen Glauben hat, festhält.»

3) Tertullian hatte es hier vor allem mit zwei Gründen Markions zu tun,
die diesem dio Annahme von zwei göttlichen Prinzipien zu fordern schienen :

die Tatsache des Übels in der Welt, und dio Taten der Gerechtigkeit des
Schöpfers, die seine Bosheit bezeugten.

4) Zur Behandlung und Behauptung der Willensfreiheit in der nach-
apostolischon Kirchenlehre vgl. M.Werner, a.a.O. 105-107.



— 184 —

festzulegen, bevor er zur Frage des Sündenfalls übergeht. Die Güte
Gottes muss bestimmte Eigenschaften aufweisen : sie muss naturalis,
rationalis und perfecta sein (vgl. I 22s. Kr 318 ss.). Die rationalitas
der Güte des Schöpfers zeigt sich darin, dass er kein fremdes Wesen

zur Betätigung seiner Güte benötigt, sondern sich den Gegenstand
der Anerkennung selbst schafft: «iam hoc ipsum, quod materia est

agnitionis suae, non apud alium inuenit, sed de suo sibi fecit»

(II 3 Kr 336). Die Güte Gottes ist auch naturalis, d.h. sie gehört
zu seinem Wesen, Gott besass sie seit Ewigkeit1). Tertullian
bekämpft ausdrücklich die Meinung, die Güte Gottes sei repentina,
obventicia et provocaticia (II 3 Kr 336 s.) ; sie ist vielmehr aeterna,
Deo ingenita (vgl. I 25 Kr 325). Anders wäre es bei dem zweiten
Gott Markions. Bei ihm könnte es keine wesenhafte Güte sein, weil
sie eine lange Zeit geruht hätte. Dann wäre sie aber Gottes nicht
würdig2). Über clie perfectio der Güte Gottes handelt Tertullian
hier nicht mehr ausdrücklich, diese ergibt sich aus der Betrachtung
seiner Werke3). Diese Werke, besonders der Mensch, zeigen Gottes
vollkommene Güte in hellstem Lichte. Durch das Gesetz gab er
dem Menschen die Gelegenheit zu freier Selbstentscheidung. Somit
ist das Gesetz keineswegs ein Zeichen der Schlechtigkeit des

Schöpfergottes, sondern ein Zeichen der Güte des einen Gottes.
Hier sind wir bei dem Angelpunkte in der Frage des Übels in

der Welt angelangt. Tertullian findet den Schlüssel zur Lösung dieser

Frage in der Willensfreiheit. Der Mensch hat die freie Entscheidungsgewalt

über sich selbst: «liberum et sui arbitrii et suae potestatis
inuenio hominem a deo institutum» (II 5 Kr 340) 4). Tertullian
sieht in der Willensfreiheit der Seele ihre Gottesebenbildlichkeit,
denn weder dem Angesichte noch den leiblichen Umrissen
nach ist der Mensch nach dem «einförmigen5») Gott gestaltet,

') A. Bill, a.a.O. 79: «Naturalis bedeutet... etwas, was zu dem
Wesen der Sache gehört und steht im Gegensatz zu obventicia et extranoa,
dem, was von aussen zum Wesen der Sache hinzutritt. Naturalis ist also hier
dasselbe wie wesensnotwendig. Daraus nun leitet Tertullian ab, dass die
Eigenschaften Gottes ewig sein müssen, woil Gottes Wesen eben für ihn die
aeternitas ist.»

2) Naumann weist (332) auf I 22 hin, wo die Ewigkeit der Güte aus der
Notwendigkeit ihrer ewigen Betätigung nach aussen gefordert wird. Wenn
sie sich nicht ständig betätige, wäro sie nicht mehr natürlich (d.h.
wesensnotwendig) und damit nicht mehr ewig. Vgl. dazu die Bedenken in Anm. 2

der vorhergehenden Seite.
3) Vgl. d'Alès 56.
4) Vgl. die Herausarbeitung des Freiheitsbegriffes bei Naumann 339 f.
6) Zu «uniformisi) vgl. Naumann 340 f.



— 185 —

sondern der Substanz nach, die er von Gott empfing, nämlich der
Seele, die dem Wesen Gottes entspricht, nach ist er durch den freien
Willen und das Vermögen der Selbstentscheidung ausgezeichnet
worden.

Die Markioniten wandten hier nun ein, Gott hätte dann eben
den Menschen nicht mit dem freien Willen ausstatten sollen, wenn
er wusste, dass der Mensch sündigen werde (II 6 Kr 341 ss.).
Tertullian sieht aber gerade darin einen weiteren Beweis für Gottes
Güte. Es kann weder die Güte ohne Vernunftgemässheit noch Ver-
nunftgemässheit ohne Güte bestehen1). Seinen Gedanken
entwickelt er in drei Stufen (Kr 341): Musste Gott erkannt werden, so
war das sicher etwas Gutes und Vernunftgemässes. Es musste auch
ein würdiges Wesen sein, das Gott erkannte, eben sein Ebenbild.
Das war ohne Zweifel auch etwas Vernunftgemässes. Demnach
musste Gottes Ebenbild mit freien Willen und dem Vermögen der
Selbstentscheidung begabt werden. In dieser Freiheit liegt eben die
Ebenbildlichkeit.

Zur Verstärkung bringt Tertullian noch den Gedanken, dass

es den Menschen gezieme, als der Herr der Schöpfung auch über sich
selbst Herr zu sein. Dazu benötigte er aber die Willensfreiheit.

Die rationalitas ergibt sich für Tertullian daraus, dass der
Mensch durch die Willensfreiheit der Urheber seiner sittlichen Gutheit

werden sollte. Er sollte das Gute in sich in freier Selbstentscheidung

entwickeln und ausüben, dem Bösen aber als Herr entgegentreten.

Gelegenheit zur Ausübung der Willensfreiheit gibt ihm das
Gesetz Gottes.

Damit ist aber die Möglichkeit gegeben, dass der Mensch seine
Freiheit missbraucht, sich gegen Gott erhebt und sündigt (Kr 342).
Die Willensfreiheit ist aber ein so hohes Gut, dass Gott sie den
Menschen auch dann nicht nimmt, wenn sie sündigen. Gott schreitet

gegen das nicht ein, was er nicht will, damit er das erhalte, was er
will (II 7 Kr 343). Er ist beständig und treu in seinen

Anordnungen. Deshalb nahm er dem Menschen auch die Willensfreiheit
nicht wieder, nachdem er sie ihm einmal verliehen hatte.

Dem Einwurf Markions, die Sündhaftigkeit der Menschenseele
beweise doch, da sie durch ihren Ursprung ein Teil der göttlichen
Substanz ist, auch die Schlechtigkeit der göttlichen Substanz

') Den Gedanken der Vorbindung von Güte und Vernunft hatte
Tertullian aus der Stoa herübergenommen; vgl. Anm. I auf S. 23); Meyer,
a.a.O. I 328 f.



— 186 —

selbst, begegnet Tertullian wieder mit einer seiner Unterscheidungen:

hier zwischen flatus und spiritus (II 9 Kr 345 ss.). Seele und
göttliche Substanz sind wesensverschieden. Durch die Übersetzung
mit spiritus für das Griechische wurde dem Irrtum Tür und
Tor geöffnet. Seele ist nicht gleich göttlicher Substanz, sie ist
geringer als diese, als Geist. « Das Verhältnis vom Wind zum leisen
Lufthauch bildet eine Analogie zu Verhältnis von spiritus und
flatus. Die Seele ist gleichsam nur das gelinde Wehen des Geistes,
nicht der Geist selbst, sowie das leise Wehen, wenn es auch vom
Winde herkommt, doch nicht der Wind selbst ist1).» Da die Seele

dem Urbild nicht in jeder Weise gleichkommt, erreicht sie auch nicht
dessen Sündenlosigkeit. Wie sie die göttliche Kraft nicht erreicht,
so auch nicht die Unversehrtheit von Sünde, weil diese Gott allein
zukommt. Das Werk ist eben immer vom Verfertiger verschieden
und minderer als er. So ist es auch mit der Seele. Durch die
Tatsache ihres Geschaffenseins ist sie niederer als der Geist Gottes.
Gerade in ihrem Schöpfungscharakter muss man aber die
Wesensverschiedenheit suchen, da man durch die Unterscheidung zwischen
flatus und spiritus allein über einen Gradunterschied nicht
hinauskommt.

Auch die Erschaffung des Satans konnte zu einem Argument
gegen Gottes Güte verwandt werden (II 10 Kr 348 ss.). Tertullian
unterscheidet hier zwischen dem, als was der gefallene Engel aus

Engel aus Gottes Hand hervorgegangen ist und dem, was er selbst

(sponte) aus sich macht. Als Engel wurde er von Gott auch mit der
Willensfreiheit ausgestattet, entschied sich aber durch diese Freiheit

zum Bösen2). Der Kampf des Teufels gegen die Menschen lässt
Gott zu, um den Menschen Gelegenheit zu geben, durch den rechten
Gebrauch der Willensfreiheit als Sieger ins Paradies einzuziehen3).

Die Erklärung für das Übel in der Welt ist also im freien Willen
des Menschen zu suchen. Gott hat dem Menschen bei der Erschaffung

den freien Willen gegeben, damit er Schöpfer seiner eigenen
sittlichen Güte werde. « Gott trat von der dem Menschen verliehenen
Freiheit zurück, überliess sie sich selbst'1).» Zur Erprobung und
Prüfung gab er ihm das Gesetz und die Androhung des Todes.

') Naumann 354.
2) Tertullian findet den Satan im König von Tyrus bei Ez. 28, 11-19,

boschrieben
3) Vgl. Schulze 70 ff.
4) Schulze 92; vgl. Naumann 344.



— 187 —

Gott selbst hatte den Menschen zum Leben bestimmt. Dadurch ist
zugleich bewiesen, dass Gott dem Menschen hinreichende Mittel
in die Hand gab, sein Ziel zu erreichen, und nicht vielleicht eine
Schwäche oder unzulängliche Willenskraft in die Seele hinein-
pflanzte. So trifft die Schuld an der Sünde allein den Menschen x),
und nicht seinen Schöpfer. Die Güte Gottes steht gerechtfertigt da
und es entfällt jeder Grund, einen zweiten Gott annehmen zu
müssen.

Markion machte Tertullian aber eine zweite Schwierigkeit,
wenn er in der Verbindung von Güte und Gerechtigkeit eine
Unmöglichkeit sah. Gottes richtende unti strafende Tätigkeit war für
Markion ein sicheres Zeichen seiner Schlechtigkeit. Tertullian weist
demgegenüber darauf hin, dass zwischen Güte und Gerechtigkeit
eine Verbindung nicht nur möglich, sondern sogar notwendig ist
(II 11-17 Kr 350 ss.). Die Gerechtigkeit hat gegenüber der Güte
das Richteramt auszuüben, sie ist die tutela bonitatis (Kr 351).
Nach dem Sündenfall betätigte Gott auch seine Gerechtigkeit,
nachdem er vorher nur seine Güte gezeigt hatte. Erst durch den
Sündenfall wurde Gottes Strenge hervorgerufen. Die Strafgerechtigkeit

ist erst später zu dem Wesen Gottes hinzugekommen2). Gottes
Güte hat die Welt geschaffen, seine Gerechtigkeit sie geordnet.
Seitdem das Böse aufgetreten ist und Gottes (Jute einen Widersacher

hat, ist die Gerechtigkeit zur Bewahrung des Guten
notwendig. Der ist des Guten Urheber, der auch dessen Wächter ist.
Das Gute bedarf eben jetzt eines Schutzes unti diesen bildet die

Furcht3). Wenn die Missachtung des Guten ungestraft bliebe,

würde sich bald niemand mehr um das Gute kümmern: «Ceterum

tot inlecebris mali cxpugnantibus bonum quis illud appeteret,
quod impune contemneret » (II 13 Kr 352). So ist also ein Gott
durchaus gut, der alles zur Erhaltung des Guten tut. Der Gott
Markions wäre gar nicht gut, wenn er die Übeltäter ungestraft
ausgehen liesse. Bestraft er aber diese ebenfalls, dann fallt jeglicher
Grund zur Annahme zweier Götter weg. Die Gerechtigkeit ist die

Fülle tier Jottheit, indem sie Gott, den Vater sowohl wie den Herrn,
als vollkommen darstellt (Kr 353).

') Den Anfang aller Sunde sieht Tertullian in der «Unzufriedenheit mit
Gott», der impatientia; vgl. Schulze 77 ff.

-) Dass es sich hier um die Strafgerechtigkeit Cottes handelt, zeigt
Naumann 539 f.

3) Vgl. Schulze 93: « ohne Furcht vor der Strafe des Weltenrichtors
scheint die Wahrheit dem Untergang geweiht. ».



— 188 —

Zu erwähnen ist noch die Unterscheidung zwischen Übel der
Sünde und Übel der Strafe1). Das Schuldübel eignet dem Teufel,
das Strafübel Gott und wird nur wegen jenem infolge der richterlichen

Tätigkeit Gottes verhängt (II 14 Kr 353 s.)2). Die Strafübel

sind wohl ein Übel für die Sünder, aber weil sie die Guten
schützen und das begangene Unrecht ausgleichen, sind sie gut.
Nicht das Richteramt an sich ist zu verwerfen, sondern seine

ungerechte Ausübung. Wird es gerecht ausgeübt, dann ist es eben

etwas Gutes. Es ist dann auch vernunftgemäss. Und das ist es, auf
was es Tertullian beim Nachweis der Güte vor allem ankommt3).

Die Affekte in Gott

Aus der Strenge folgt für Tertullian der Zorn und Eifer Gottes

(II 16 Kr 356 ss.). Der Gott der Christen ist nicht ein schwacher
Gott wie der des Epikur oder des Markion. Zorn und Eifer sind eine

Folgeerscheinung seiner Strenge4). Aber diese Eigenschaften sind
unberührt von der menschlichen Schwäche. Sie sind in Gott in
vollkommener Weise vorhanden, können von ihm aber nur im
übertragenen Sinn ausgesagt werden, wie man auch von den Händen,
Augen und Füssen Gottes nur im übertragenen Sinn sprechen kann.
«Einen kleinlichen, eifersüchtigen Zorn, der als Affekt eine Un
Vollkommenheit in sich schliessen würde, vindiziert natürlich auch

Tertullian seinem Gott nicht... Aber auf den wahren, Gottes würdigen

Zorn, der ihm im Alten Testament so oft begegnet war, und
dessen Äusserungen seinem Naturell so natürlich erschienen, will
er nicht verzichten. Im Gegenteil, er bezeichnet es als eine

Notwendigkeit, den Zorn Gottes zu predigen 'quoque modo possumus'
(Scap 3 [Oe 543]). Ist doch ein solcher Zorn die Voraussetzung zu
seinem Richteramt und der notwendige Ausfluss seiner absoluten

') Vgl. Naumann 541 f.; Schulze 68.
2) Vgl. Gronau 32 ff.; Naumann weist (542, Anm. 41) darauf hin, dass

es konsequenter gewesen wäre, allgemein den freien goschöpflichen Willon
zu nennen. Der Teufel ist wohl doshalb als Urheber des moralischen Übels
bezeichnet, weil er als erster den freien Willon missbrauchte und dann das
Menschengeschlecht ebenfalls zum Missbrauch verleitete

3) Vgl. Adv. Marc. II 15 (Kr 355): Gott suchte die Sünden der Väter
an den Kindern heim. Dadurch wollte er die Nachkommenschaft zum Guten
aneifern. Und wenn auf die Nachkommenschaft der Segen der Väter überging,

warum nicht ebenso der Fluch Ausserdem hat diese Heimsuchung mit
dem Alten Bund ihr Ende gefunden. Jetzt ist jeder persönlich für sein
Vergehen verantwortlich. - Dies alles hat also seine «vernünftigen» Gründe.

") Vgl. Schulze 94 ff.



— 189 —

Macht, und vor allem seiner unbestechlichen Gerechtigkeit.
Hauptsächlich ist es der 'naturalis timor animae in deum', der unwiderstehlich

Gottes Zorn bezeugt1).»
Diese Affekte kommen also Gott und den Menschen nicht in

gleicher Weise zu, sondern jedem entsprechend seinem Wesen und
seiner Natur. In Gott ist nichts menschlich, sondern alles göttlich.
Im Menschen ist alles vergänglich, mangelhaft, in Gott sind alle
Eigenschaften wesentlich, unvergänglich, vollkommen. Tertullian
stellt die incorruptibilitas diuinae substantiae der corruptibilitas
humanae stubstantiae entgegen (Kr 357). Nur bei den Menschen
wird durch derartige Affekte eine Verschlechterung herbeigeführt,
nicht bei Gott. So liegt die Lösung der Schwierigkeit in der
«Transzendenz des göttlichen Wesens über alles Geschaffene2).» Die
Bewertung der Affekte hängt von der Substanz ab, an der sie sich
finden. Markion selbst gibt zu, dass der Schöpfer auch Gott ist,
also ist in ihm alles göttlich: «quomodo ergo in deo humanum
aliquid existimas, et non diuinum omne» (Kr 357). Infolgedessen
sind auch die Affekte in Gott anders als beim Menschen. Diesem

Argument für die innere Möglichkeit der Affekte in Gott steht noch
ein moralisches Argument zur Seite : Gott konnte mit den Menschen
nicht in Berührung treten, ohne sich Empfindungsweisen und
Affekte anzueignen. Das milderte die unerträgliche Grösse seiner

Majestät, die sonst mit den Menschen nicht in Verbindung hätte
treten können. Wenn das auch Gottes unwürdig wäre, so ist es doch

um des Heiles der Menschen willen notwendig und deshalb Gottes

würdig. Nichts was zum Heil der Menschen dient, ist Gottes

unwürdig (II 27 Kr 372 ss.).

Tertullian versucht dann auch, biblische Einzelbeweisc gegen
Markion zu führen3). Wenn die bisherige Darstellungsart auch nicht
immer ganz auf die heilige Schrift verzichtete, so verlief sie doch

zum grössten Teil in den Bahnen «vernünftiger» Überlegungen4).

') Lortz I 189.

2) Naumann 545 und Anm. 5(i.

3) Einen zusammenfassenden Überblick über diesen Teil bietet
Naumann 548 f. ; vgl. d'Alès 59.

4) Eine saubero Trennung zwischen philosophischer und geoffenbarter
Erkenntnis findet sich erst im Mittelalter (Thomas von Aquin). «Eine
reinliche Scheidung von Glauben und Wissen ist der ganzen Patristik fremd»
(Meyer, a. a. O. II 46). Immerhin lässt sich aber auch fur diese Zeit eine

Unterscheidung dieser zwei Erkenntnisarten auf Grund der Tatsache durchführen,
auf welcher Art von Argumenten das Haupt- und Schwergewicht liegt.



— 190 —

Tertullians Gedanken lassen sich so zusammenfassen: Das
Böse und Schlechte in der Welt ist durch den Missbrauch der dem
Menschen von Gott verliehenen Willensfreiheit entstanden. Diese
Freiheit des Willens, in der die Ebenbildlichkeit der Seele mit Gott
liegt, gab Gott dem Menschen, damit er sich zu eigener sittlicher Gutheit

hindurchringe und so Sieger über das Böse würde. Gelegenheit
zur Prüfung ist das Gesetz Gottes. Die Gerechtigkeit Gottes ist
die Ergänzung der Güte und ihr wirksamster Schutz gegen das Böse.

Er lässt aber die Sonne aufgehen über Gute und Böse und lässt seinen

Regen über beide niederfallen (II 17 Kr 358). Die ganze Welt
trägt das Zeugnis der allgemeinen Güte Gottes als Inschrift -
diese Güte kann man von jedem Gewissen ablesen. So ist also auch
hier kein Grund vorhanden, eine Zweiheit von göttlichen Wesen
anzunehmen.

Mannheim Ernst Hammerschmidt

Schluss folgt!


	Die philosophische Begründung der Gotteserkenntnis bei Tertullian [Fortsetzung]

