Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 49 (1959)

Heft: 2

Artikel: Das Wesen der Kirche in altkatholischer Sicht
Autor: Frei, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404364

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404364
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 103 —

Das Wesen der Kirche in altkatholischer Sicht?)

Wer es heute unternimmt, die Frage nach dem Wesen der Kirche
zu stellen oder gar — wie wir es hier tun wollen — zu erértern, begibt
sich damit unweigerlich in den Brennpunkt der 6kumenischen Dis-
kussion. Von der denkwiirdigen ersten Weltmissionskonferenz vom
Jahre 1910 in Edinburgh an tiber die Weltkonferenzen fiir Glauben
und Verfassung von Lausanne 1927, Edinburgh 1937 und Lund 1952
und weiter iiber die beiden Weltkirchenversammlungen in Amster-
dam 1948 und Evanston 1954 ruft diese Frage, einem deutlichen
Crescendo gleich, immer gebieterischer nach einer Antwort. Und die-
ser Ruf wird sich jetzt und in den néchsten paar Jahren noch erheb-
lich verstirken, nachdem kiirzlich der neuerkorene Papst Johan-
nes XXIII. der erwartungsvoll aufhorchenden Welt die Absicht
Roms kundgetan hat, sich fiir ein in absehbarer Zeit abzuhaltendes
,0kumenisches‘ Konzil riisten zu wollen, das seinerseits sich mit der
Wiedervereinigung der getrennten Christenheit zu befassen haben
und damit auf seine Weise die Frage nach dem Wesen der Kirche
stellen — und wohl auch beantworten — wird.

Wenn es sich hier jetzt darum handelt, vom Wesen der Kirche
in altkatholischer Sicht zu sprechen, dann konnte wohl die Frage
berechtigt sein, ob es denn eine solche spezifisch altkatholische Sicht
iiberhaupt gebe. Wer die altkatholische Bewegung gerade in ihren
Anfingen ein wenig kennt, weiss doch, dass man in den siebziger
Jahren des vorigen Jahrhunderts in ihren Reihen bewusst darauf
verzichtet hat, den altkatholischen Standpunkt in wichtigen Glau-
bensfragen neu zu formulieren. Schon damals herrschte jene Haltung
vor, welche dann im Jahre 1889 in der sogenannten Utrechter Er-
klirung, der knappen offiziellen Umschreibung des lehrmissigen
Standortes der in der Utrechter Union zusammengeschlossenen alt-
katholischen Kirchen, ihren bleibenden Niederschlag gefunden hat.
Da heisst es niimlich im ersten Artikel dieses Dokumentes, die alt-
katholischen Kirchen der Utrechter Union «halten fest an dem Glau-
ben der alten Kirche, wie er in den 6kumenischen Symbolen und in
den allgemein anerkannten dogmatischen Entscheidungen der 6ku-
menischen Synoden der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends
ausgesprochen ist», — Nun wire es aber doch etwas verfehlt, im Be-

—_—

1) Vortrag, gehalten in der theologischen Arbeit:qgemoinschaft der refor-
mierten und christkatholischen Geistlichen von Ziirich, am 4. Mai 1959.



— 104 —-

miihen um die altkatholische Sicht in unserer wichtigen Frage sich
einfach auf die — iibrigens gerade in bezug auf die Lehre von der
Kirche dusserst spirlichen — Lehrentscheidungen der ungeteilten
Kirche zuriickverweisen zu lassen. Denn gerade was die Frage nach
dem wahren Wesen der Kirche anbelangt, hat die altkatholische Be-
wegung im Anschluss an das Vatikanische Konzil ihre Glaubensiiber-
zeugung unmissverstindlich bekannt, wenn nicht mit theologischen
Satzen, so doch durch die seither nie aufgegebene Opposition gegen
den neuen Glaubenssatz von der bischoflichen Allgewalt und der lehr-
missigen Unfehlbarkeit des Patriarchen von Rom. In einem 1946
gehaltenen Vortrag iiber «Das wesentliche Anliegen der altkatho-
lischen Bewegung !)» konnte darum Professor Dr. Ernst Gaugler
(Bern) auf die Frage, was denn eigentlich die Viter der altkatho-
lischen Kirchen bekennen wollten, mit Recht antworten : « s ist dies
nicht, wie oft behauptet wurde, in blossen ,Reformen‘ zu suchen. Es
beruht vor allem nicht auf blossen zeitgeschichtlichen Anpassungen
an weltanschaulich und politisch vergingliche Systeme. Das Ent-
scheidende kann nur an dem Punkt aufgezeigt werden, um den es
beim Konzilsthema von 1870 wirklich ging, den aber die Versamm-
lung wegen der ausbrechenden Kriegswirren nicht mehr zu Ende
besprechen konnte. s ging der Konzilsminderheit im wesentlichen
um den Begriff der Kirche.»

Dies hatte gerade auch der berithmte Miinchner Gelehrte Pro-
fessor Dr. Ignaz von Déllinger mit der Schirfe seines iiberragenden
Geistes erkannt und der altkatholischen Bewegung von der ersten
Stunde an in ihrem Ringen um den Kirchenbegriff den Weg in die
okumenische Weite gewiesen, indem er ihre geschichtliche Sendung
in die 3 Punkte zusammenfasste:

1. Zeugnis zu geben fiir die kirchliche Wahrheit und gegen die
neuen Irrlehren;

2. eine der alten, noch ungeteilten mehr konforme Kirche darzu-
stellen;

3. als Werkzeug und Vermittlungsglied einer kiinftigen grossen
Wiedervereinigung der getrennten Christen und Kirchen zu
dienen.

Wenn in Befolgung gerade dieses letztgenannten Auftrags die
altkatholischen Kirchen dann schon bald die Initiative zu Unions-

1) IKZ 1946, Heft 1, S. 9 f.



— 1056 —

verhandlungen mit Orthodoxen und Anglikanern ergriffen, als deren
Frucht der im Jahre 1931 in Bonn erfolgte Abschluss der sogenannten
Interkommunion zwischen Altkatholiken und Anglikanern der heillos
getrennten Christenheit statt der immer neuen Aufsplitterung erst-
mals die im Wesen der Kirche begriindete Schliessung einer schmerz-
lichen Wunde am Leibe Christi bescherte, dann muss auch das im
Sinne eines Tatbekenntnisses anerkannt und gewertet werden.

Von da her gesehen wird wohl kaum noch jemand ernsthaft
bestreiten wollen, es gebe eine legitime altkatholische Sicht vom
Wesen der Kirche. Bevor wir uns aber dem Thema im eigentlichen
Sinne zuwenden konnen, miissen wir uns zuvor Klarheit zu ver-
schaffen suchen dariiber, was es denn um das Wesen der Kirche im
Lichte der neutestamentlichen Botschaft sei.

I.
Begriff und Wesen der ekklesta’ im Neuwen Testament

Es kann sich selbstverstindlich hier jetzt keineswegs darum
handeln, den sehr kontroversen Werdegang der Diskussion des
.ekklesia’-Problems im einzelnen aufzuzeigen. Es sollen lediglich
einige Hauptpunkte namhaft gemacht werden. Insbesondere ist mir
aber daran gelegen, in grossen Ziigen den neuen Consensus® in dieser
Frage—sonenntderriomisch-katholische Neutestamentler I'. M. Braun
O.P. in seinem Buch «Neues Licht auf die Kirche» 1946 1) den neue-
sten Stand der protestantischen Forschung in dieser Sache - wenn
auch nur andeutungsweise zur Darstellung zu bringen.

Welches ist nun hinsichtlich der Frage nach Begriff und Wesen
der ,ekklesia’ im Neuen Testament dieser .neue Consensus® !

Das vielleicht Wichtigste scheint mir darin zu liegen, dass heute
die Auffassung der sogenannten konsequenten Eschatologie als end-
giiltig iiberwunden betrachtet werden darf, deren Wortfithrer A. Loisy
einst das bekannte Wort gepriigt hat: «Jésus annongait le royaume
et ¢’est 'Eglise qui est venue.» Die Kirche wird nicht mehr als das
grosse Missverstindnis, als der armselige Ausweg derer betrachtet,
die in ihrer gliihenden Naherwartung des Gottesreiches bitter ent-
téiuscht worden wiiren und sich darum einen irdischen Ersatz schaffen
mussten, sondern als ein Gebilde, das im Neuen Testament in seiner

1) Dieses Buch ist die deutsche Ubertragung des 1942 erschienenen
Werkes « Aspects nouveaux du problome de I'Eglise». Abgeschen von diesem
Werk dienten dem Verfasser als Grundlagen der Artikel «ekklesia» von

K. L.Schmidt im Theol. Worterbuch, Band 3, 5.502 ff. sowie ein 1937 ge-
druckter Vortrag «Die Kirche in biblischer Sicht» von Prof. Dr. E. Gaugler.



— 106 —

Eigenstindigkeit bezeugt wird und als im Willen Jesu Christi be-
griindet erscheint. Aus diesem Grunde wird heute in der neutesta-
mentlichen Forschung auch nirgends mehr die Echtheit der beiden
einzigen Stellen innerhalb der evangelischen Uberlieferung in Zweifel
gezogen, an denen sich der Begrift ,ekklesia‘ findet, namlich Matth. 16,
18 und 18, 17. Das bedeutet aber, dass die frither weitverbreitete
These endgiiltig aufgegeben ist, nach welcher der ,ekklesia‘-Begriff
eine paulinische beziehungsweise heidenchristliche Schépfung und
die beiden Matthius-Stellen nachtrigliche Interpolationen spéterer
Gemeindetheologie sein sollten. Vielmehr werden gerade diese beiden
Worte mit dem Hinweis auf die ausgesprochen semitische Farbung
ihrer Ausdrucksweise als im Munde Jesu véllig glaubwiirdig an-
erkannt. Unbestritten ist ferner auch die allgemeine Einsicht, dass
zwar gerade in den vier Evangelien der Begriff ,ekklesia‘ sonst nir-
gends sich findet, dass aber von der Kirche als solcher sehr oft, vor
allem gerade bei Johannes, die Rede sei, namlich iiberall dort, wo
Jesus von den Seinen, von der Herde und ihrem Hirten, vom Wein-
stock und den Schossen u.d. spricht. \

Ein unzweifelhaftes Zeichen dafiir, dass Jesus Christus die
Kirche tatsichlich gewollt und gestiftet hat, und einen schliissigen
Beweis fiir den heilsgeschichtlichen Sinn dieser gottlichen Stiftung
erblicken die Forscher vor allem auch darin, dass der Herr eine Zwolf-
zahl von Jiingern auserwihlt und diese dann mit ganz bestimmten
Aufgaben betraut und zu deren Erfiillung ausdriicklich bevoll-
maéchtigt hat.

Aber auch der Apostel Paulus hitte in seinen Briefen nicht derart
aus der lebendigen Fiille eines urchristlichen Kirchenbewusstseins
heraus reden und schreiben kénnen, wenn ihm nicht ein entsprechen-
des, im Willen Jesu Christi gegriindetes Selbstverstindnis der Ur-
kirche hierfiir die innere Legitimation gegeben hitte. Wie ganz anders
hitte er sich ausdriicken miissen, wenn ,die Heiligen® in Jerusalem,
Antiochia, Kleinasien, Achaia und Rom damals gerade erst im Be-
griffe gewesen wéren, statt des ausbleibenden Reiches Gottes das
,Zwischenhineingekommene‘, eben die christliche Kirche, zu organi-
sieren!

Schon diese wenigen Hinweise moégen geniigen, um die Berech-
tigung dessen darzutun, was der schwedische Theologe A. Fridrichsen
in einem vor bald 20 Jahren erschienenen Aufsatz 1) in die Worte

1) « Kyrkan i fjirde evangeliet» (Schwedische Theolégische Quartals-
schrift 1940), zit. in «Christus und seine Kirche» 1956 von A.Nygren.



— 107 —

gefasst hat: «. .. die Entdeckung der Rolle der Kirche im Urchristen-
tum ist das grisste Ereignis innerhalb der Exegetik unserer Genera-
tion.» Und doch war es bekanntlich mit dieser Entdeckung an sich
noch nicht getan. Denn es dauerte noch geraume Zeit, bis man allent-
halben begriffen hatte, dass man unvoreingenommen an die neutesta-
mentlichen Texte herantreten miisse und nicht sein eigenes konfes-
sionelles Kirchenverstindnis in dieselben eintragen diirfe — eine Ver-
suchung, gegen die wohl niemand vollig gefeit ist.

Wenden wir uns also jetzt dem Begriff ,ekklesia‘ zu. Das Nachst-
liegende zum Verstéindnis dieses Begriffes, namlich eine etymologische
Ableitung von einem ihm zugrunde liegenden griechischen Wort
.ekkalein = JHerausrufen‘ kann diesmal gerade nicht zum Ziele
fiihren und vermag der gemeinten Sache nicht gerecht zu werden.
Denn im neutestamentlichen ,ekklesia‘ haben wir ein ausgesprochenes
Ubersetzungswort vor uns, dessen Inhalt und Bedeutung bereits von
der griechischen Ubersetzung des Alten Testaments, der Septuaginta,
entscheidend geprigt ist, wo ,ekklesia‘ in der iiberwiegenden Mehr-
zahl der rund 100 Fille seines Vorkommens das hebriische ,qahal’
wiedergibt, welches nach E. Gaugler 1), der sich seinerseits auf den
Alttestamentler Leonhard Rost beruft, «vorerst als neutraler Begriff
so viel wie ,das Aufgebot‘ des am, der ,Mannschaft’ zu Beratung oder
Kriegszug bedeutet (so etwa Gen. 49, 6; Num. 16, 33; 22, 4). Durch
die Verbindung mit dem Gottesnamen erhilt der Ausdruck dann
seine sakrale Bedeutung ,q¢hal Jahweh‘, ,die Volksgesamtheit Jah-
wehs® (Micha 2, 5), in der Septuaginta mit ,ekklesia kyriu‘ wieder-
gegeben». Dass die Ubernahme und neutestamentliche Verwendung
dieses vom Alten Testament her bereits gepriagten terminus technicus
in der Sache selber begriindet war und eine ganz bestimmte Vorstel-
lung vom Wesen der ,ekklesia‘ implizierte, diirfte auch daraus ersicht-
lich sein, dass spiiter die lateinische Ubersetzung des Neuen Testa-
ments den griechischen Ausdruck ,ekklesia‘ nicht iibersetzte, sondern
einfach in latinisierter Transkription als ,ecclesia‘ iibernommen hat.

Neuerdings gewinnt noch eine andere Moglichkeit der Erklarung
des ,ekklesia‘-Begriffes aus dem Hebréisch-Aramiischen an Wahr-
scheinlichkeit. Wie K. L..Schmidt in seinem. eingehenden Worterbuch-
Artikel 2) iiberzeugend nachweist, ist es nicht ausgeschlossen, dass
gerade in Matth. 16, 18 und 18, 17 das mit ,ekklesia‘ wiedergegebene
Wort im Munde Jesu vielleicht nicht ,qahal‘, sondern vielmehr

1) ¢« Die Kirche in biblischer Sicht» 1937.
) A.a.0., S.529f.



— 108 —

Jkenischtha® gelautet haben konnte, sofern ein aramdisches Korrelat
fiir ,ekklesia® vorauszusetzen ist. Die Wahrscheinlichkeit dafiir ist
nach K.L.Schmidt um so grosser, als «es in syrischen, also dem
palistinischen Aramiisch Jesu nahe verwandten Versionen fiir ,ek-
klesia® bzw. ;synagoge’ gebraucht wird». Entsprechend dem griechi-
schen ,synagogé¢® meint kenischtha‘ die lokal, personhaft oder rich-
tungsmissig begrenzte Synagogengemeinschaft. Wire demnach das
alteste kirchliche Selbstverstindnis der urchristlichen Gemeinde
schon zur Zeit Jesu dasjenige einer Sondergemeinschaft, einer Sekte
mnerhalb des Judentums? Wenn wir in Betracht ziehen, welche
Haltung einerseits das damalige Judentum der jungen Christus-
gemeinde gegeniiber eingenommen hat und wie stark auf der anderen
Seite deren exklusives Bewusstsein gewesen sein muss, das wahre
Israel zu sein, dann ist jedenfalls diese Deutungsmaoglichkeit nicht
ganz von der Hand zu weisen. — Auch jener (edanke, den
K. L.Schmidt im Anschluss an diese Erorterungen tiber das innere
Verhiltnis zwischen kenischtha® und ,q¢hal Jahweh* dussert, ist zu-
mindest iiberlegenswert, wenn er wortlich sagt: « Der Gedanke des
,q¢hal Jahweh' wird (gemeint ist ,im Begriff der keénischtha‘, d.V.)
nicht nur nicht preisgegeben, sondern erfihrt sogar noch eine beson-
dere Zuspitzung. Denn in einer solchen Sondergruppe stellt sich der
,Rest Israels’ dar, von dem der Bestand des ganzen Israels als des
Volkes Gottes abhangt. So war in der Messias-Jesus-Synagoge die
Gemeinde Gottes verkorpert. In diesem paradox erscheinenden pars-
prototo-Vorgang liegt das Wesen der echten Synagoge wie nun auch
der echten Gemeinde Jesu Christi beschlossen. Jesu vielberufene
Stiftung der ,ekklesia® Matth. 16, 18 erschopft sich in einem solchen
Vorgang der Aussonderung und Zusammenfassung seiner Jiinger-
schar. Alles, was wir von Jesu Stellung zum ,q¢hal Jahweh* wissen,
gewinnt an Breite und Tiefe und dabei Farbe, wenn wir seine Be-
mithung um die ,k®nischtha‘ erkennen.»

Diese Feststellung deckt sich weitgehend mit dem, was E. Gaug-
ler in anderem Zusammenhang so formuliert: « Es verhalt sich nicht
so, wie gemeinhin behauptet wird, dass der Kirchengedanke dem
historischen Jesu vollig oder wenigstens fast ganz fremd gewesen
wiire. Im Gegenteil : von Anfang an geht Jesus aus aut die Sammlung
und Zubereitung seiner Gemeinde, eben des wahren Israels, dem die
Verheissung gehort 1).»

) «Die Kirche in biblischer Sicht» 1937.



— 109 —

Und eben diese Idee des wahren I[sraels ist es, die den Herrn die
Zwoltzahl der Apostel erwithlen lisst. Sie sollen die Stammviiter des
neuen ,qthal Jahweh® sein. Auch die Stiftung des heiligen Abend-
mahles zusammen mit dem Kreuzestode Jesu Christi lisst im zeit-
lichen wie sinngemiissen Zusammentreffen mit dem Passah-Opfer
und -Mahl den unverkennbaren Zusammenhang zwischen altem und
neuem Gottesvolk sichtbar werden im Sinne von Verheissung und
Erfiilllung. Wenn wir im weiteren daran denken, dass die Glieder der
jungen Christengemeinde vorerst auch weiterhin am Sabbath in
Synagoge und Tempel sich einfinden und dann spiter den synagogalen
Lehrgottesdienst mit Psalmengesang, Gebet und biblischen Lek-
tionen in den christlichen Raum heriibernehmen, wo er sich schliess-
lich in der Liturgie zusammen mit der urchristlichen Mahlfeier zu
einem neuen (ianzen verbindet, miissen wir darin einen weiteren
Hinweis daraufsehen, wie stark und bewusst die ersten Judenchristen
in diesem heilsgeschichtlichen Zusammenhang lebten und deshalb
auch verharren wollten. Hier gilt wirklich, was E. Gaugler sagt: « Die
christliche Gemeinde ist zwar das wahre Israel, sie ist auch insofern
der echte gthal Jahweh, als sie wie die alttestamentliche Gemeinde
weiter die Gemeinde bleibt, die auf das Kommen des Messias und des
Reiches wartet. Und doch ist sie nicht einfach die Fortsetzung des
israelitischen qahal. Sie ist hinfort die Heilsgemeinde in einem neuen,
gewissermassen verdichteten Sinne. Dadurch, dass ihr Herr der Er-
hohte ist, médchtig, wenn auch verborgen, dadurch dass sie den Geist
hat, der sie besonders stellt, wenn auch fiir die Welt nicht sichtbar,
ist sie ein Neues, und ist auch ihre Parusie-Erwartung verdichtet.
Die neue Gemeinde hofft als die Schar, die schon im neuen Aon steht,
die schon die Erstlingsgabe der neuen Welt, den Geist empfangen hat.
Diese Geschichtswende darf nicht {ibersehen werden. wenn man das
kerygma der Apostel verstehen will.

In der Grundauffassung von dem, was die Gemeinde ist, nicht
das Reich Gottes, aber auf es bezogen. ist nichts verindert. Aber in
dem, wie sie es ist, ist alles anders geworden. Das paulinische Wort von
der neuen Kreatur: ,Ist einer in Christus, so ist er ein neues Ge-
schopf (I1. Kor. 5, 17), ist ein Wort, das von der neuen Kirchlichkeit,
nicht nur vom isolierten Individuum spricht. Von der neuen (ie-
meinde gilt: ,Das Alte ist vergangen, siehe, Neues ist entstanden 1)

Dieses Neue sieht E.Gaugler darin, dass fiir die Kirche der

1) Ebenda.



— 110 —

Christus da ist in verborgener Michtigkeit, und dass darum ihre Exi-
stenz in dem Sinne christologisch ist, dass sie vom Messias her lebt
und nicht — wie das alte Israel — auf den Messias und seine Erlésung
ausgerichtet ist. — Wie wir bereits betonten, ist es nun gerade der
Apostel Paulus, der aus der ganzen Fiille des «In Christus Sein» von
der Kirche redet, ohne weithin den Begriff der ,ekklesia‘ iiberhaupt
zu gebrauchen, so dass man wirklich — um mit E. Gaugler zu reden —
das ,en Christo einai‘ geradezu mit ,In-der-Kirche-Sein‘ wiedergeben
konnte. Es wird aber auch sofort deutlich, dass sozusagen die Dimen-
sion der Kirche bei Paulus sich von derjenigen der jerusalemitischen
Gemeinde in bestimmter Hinsicht unterscheidet. Einem ausgespro-
chen dynamischen Moment bei Paulus steht in der paldstinensischen
Urgemeinde etwas Statisches gegeniiber, ohne dass man aber das
Recht hitte, aus dieser Verschiedenheit einen uniiberbriickbaren
Gegensatz konstruieren zu wollen, wie dies dann und wann geschehen
ist. Wahrscheinlich kommt Jean-Louis Leuba dieser merkwiirdigen
Tatsache am nichsten, wenn er in seiner 1950 erschienenen Schrift
«Institution et Evénement 1)» sie auf zwei verschiedene Wirkweisen
Gottes zuriickfiihrt, indem er schon bei Jesus Christus selber, dann
aber auch bei den Aposteln und schliesslich in der Gemeinde des
Herrn ein institutionell-juridisches und ein pneumatisch-charisma-
tisches Element wirksam sieht, so dass er von einem christologischen,
apostolischen und ekklesiologischen ,Dualismus‘ glaubt sprechen zu
missen, wobei er aber stets auch die gegenseitige Bezogenheit auf-
zuzeigen sich bemiiht. Wenn auch J.-L. Leuba seine Studie streng
nur auf das Neue Testament beschrinkt, so ist doch unschwer zu
erkennen, dass das Ausziehen der aufgezeigten Linien in die weitere
kirchen- und dogmengeschichtliche Entwicklung ihn zu einem andern
Ergebnis fithren wiirde als seinerzeit Karl Holl. Dieser hatte einst
ebenfalls den Gegensatz zwischen der institutionell-juridisch geleite-
ten Kirche von Jerusalem und den pneumatisch-charismatischen
Gemeinden eines Paulus diagnostiziert, aber daraus dann den Schluss
gezogen, der institutionelle Kirchenbegriff habe in der Folge den
charismatischen mehr und mehr dominiert und schliesslich in der
frithkatholischen Kirche ginzlich verdringt.

Nun kann natiirlich nicht bestritten werden, dass in der Anfangs-
zeit der paulinischen Gemeinden sich sehr auffillige charismatische
Erscheinungen bemerkbar machten, spater aber allméhlich zuriick-

1) 1957 in_deutscher Ubersetzung erschienen als Band 3 der Reihe
, Theologie der Okumene* unter dem Titel ,Institution und Ereignis‘.



— 111 —

traten und statt dessen das institutionelle Amt der Episkopen, Pres-
byter und Diakonen zusehends an Einfluss und Bedeutung gewann.
Eine derartige Entwicklung lag aber sicher in der Sache begriindet
und war nicht einfach das unerwiinschte Ergebnis einer langen Rivali-
tat zweier gegensitzlicher Prinzipien, die schliesslich mit dem Siege
des einen iiber das andere geendet héitte. Denn auf der andern Seite
muss doch mit allem Nachdruck darauf hingewiesen werden, dass
gerade Paulus kraft seiner ihm zwar anders als den Zwolfen verliehe-
nen apostolischen Autoritit jederzeit iiber die echten wie falschen
Charismatiker seiner Gemeinden das letzte Wort hat und als eine
nicht bloss persénliche, sondern sozusagen ,amtliche® Instanz auf-
tritt, so dass es auch nicht verwundert, wenn dann allmihlich das
charismatische Element zuriicktritt und das institutionelle Amt der
Episkopen und Presbyter an Bedeutung gewinnt. Nicht zuletzt will
in dieser an sich sicher heikeln Frage auch beachtet sein, wie Paulus
selber die Verbindung mit der Urgemeinde zu Jerusalem und den
Zwolfen immer wieder sucht und aufrechterhilt, ja wie er durch die
Geldsammlung fiir die Muttergemeinde in seinen eigenen Gemeinden
das Bewusstsein des inneren Zusammengehorens im einen Leibe
Christi und wohl auch eine gewisse Hinordnung nach der Urgemeinde
hin weckt und fordert. In Beriicksichtigung solcher Tatsachen ver-
steht man es, wenn K. L. Schmidt zum Schluss kommt, dies beweise,
«dass Paulus und die ersten Apostel die gleiche Auffassung von Kirche
und Amtern hatten 1)».

Diese Ubereinstimmung muss meines Erachtens auch dort voraus-
gesetzt und im Auge behalten werden, wo wir bei Paulus bereits in
I.Kor. 12, dann aber ganz besonders im Epheserbrief das Bild von
der Kirche als dem Leibe, dessen Haupt Christus ist, vorfinden. In
seiner Studie ,Christus und die Kirche im Epheserbrief 2)* weist
Heinrich Schlier nach, dass es sich bei diesem Bild um die Ubernahme
einer in gnostischen Kreisen geliufigen Vorstellung handelt, nimlich
der Vorstellung vom himmlischen Anthropos, der der Erloser seiner
Glieder, seines ,soma‘ auf Erden ist. Nach E. Gaugler 3) kénnen von
diesem Mythos her alle jene Briefstellen verdeutlicht und erklirt
werden, «die die Einkeit der Kirche durch die Leibvorstellung aus-
driicken (Eph. 2, 15; 4, 3 f.)», wogegen jene Stellen, in denen Christus

1) Le Ministére et les ministéres dans le Nouveau Testament, zit. bei
F.M. Braun, op. cit., S.46.

?) Beitriige zur histor. Theologie 6, Tiibingen 1930.
%) Die Kirche in biblischer Sicht.



— 112 —

als das Haupt des Leibes (1, 22; 4, 15 f.) bezeichnet wird und die von
einem Heranwachsen des Leibes zum Haupte (4. 15) reden, nicht
mehr von da her zu erkliren sind, «ebensowenig die Stelle 5, 23, wo
der Christus als der Retter dieses Leibes erscheint».

Im Sinne einer Verschirfung der Realitit des Kirchengedankens
hilt deshalb E. Gaugler dafiir, dass wir es hier bei Paulus nicht mehr
nur mit einem bildlichen Vergleich zu tun haben, sondern mit einer
Identifizierung in dem Sinne, dass Paulus tatséichlich sagen wolle:
Der ,anthropos® ist Christus, und die Kirche ist sein Leib. Und wenn
E. Gaugler einerseits vor einer «ausschweifenden Spekulation iiber
das ,soma tou Christou», andererseits aber auch vor einer « Entleerung
des Wortes vom ,corpus Christi mysticum’» warnt, kann man dem
nur beipflichten, geschieht es doch immer wieder, dass man das Wort
nach beiden Seiten hin oft nicht so nimmt, wie es wirklich gemeint ist.
Gerade darum ist es in unserem Zusammenhang besonders aufschluss-
reich, was E.Gaugler als altkatholischer Neutestamentler anhand
dieser zentralen paulinischen Aussage iiber die enge Verbundenheit,
das lebensinnige Verhiltnis von Christus und seiner Kirche aus tiefe-
rer Schau heraus zum Gegensatz zwischen Katholizismus und Pro-
testantismus zu bemerken hat. Nach ihm geht es bei diesem tiefen
Antagonismus, der sich ja bis heute innerhalb der 6kumenischen Be-
wegung als scheinbar uniiberbriickbare Kluft immer wieder bemerk-
bar macht und schon in Amsterdam als das Problem der Okumene
namhaft gemacht wurde, um verschiedene Auffassungen vom Ver-
hiltnis zwischen Christus und der Kirche. Wihrend im rémischen
Katholizismus dieses Verhiltnis im tiefsten ganz eindeutig dasjenige
der Identitat ist, «hilt der Protestantismus dagegen an dem strengen
,Gegeniiber* von Christus und Kirche fest». Uberzeugend weist
E. Gaugler dann auch nach, dass selbst im Epheserbrief mit seinen
plerophoren Aussagen iiber das Wesen der Kirche, an denen nach
seiner Meinung vollumfinglich festzuhalten sei, dieses Gegeniiber
tatsichlich bestehen bleibe, besonders deutlich dort, «wo die Kirche
als die Ehefrau des Herrn dargestellt ist». Hier kann kein Zweifel
aufkommen: auch jetzt ist Christus der Handelnde an seiner Kirche.
E. Gaugler beschliesst denn seine Erérterungen dieses Punktes auch
mit der Feststellung: « s ist hier wesentlich, dass man die Kontinui-
tit der neutestamentlichen Kirche mit dem alttestamentlichen Volk
Gottes sieht und festhilt. Die Kirche ist das .soma tou Christou’, sie
steht in engster Gemeinschaft mit Christus, und sie ist zugleich der
qthal Jahweh, dessen Herr ihr Herr bleibt.»



— 113 —

Man kann von der ,ekklesia’ im Neuen Testament nicht reden,
ohne zum Schluss noch kurz auf die Apokalypse hingewiesen zu
haben, wo sich der Blick in die eschatologische Situation der Kirche
offnet. Es war seinerzeit Erik Peterson, der in seiner Studie iiber
dieses letzte Buch der Bibel den tiefen Zusammenhang zwischen den
ekklesiologischen Aussagen bei Paulus und denjenigen der Offen-
barung des heiligen Johannes aufdeckte und besonders betonte, dass
in den apokalyptischen Ereignissen der Endzeit die Kirche in aller
Offentlichkeit sichtbar wird im Leiden. Im Sinne Petersons nennt
denn auch E. Gaugler die Apokalypse «eine grosse Kxegese der pau-
linischen Aussagen vom Mitgekreuzigt- und Mitbegrabenwerden mit
Christus», «aufgezeigt an der Kirche der Endzeit», indem er darauf
hinweist, dass erst in dieser eschatologischen Situation das Problem
der Sichtbarkeit der Kirche gelost werde, weil es da «keine Ilucht
in christliche .Bekenntnisse’ mehr gibt, sondern nur noch das Be-
kennen, das entscheidet».

Gerade von da her wird aber auch ersichtlich, wie es sich im
Sinne des neutestamentlichen Zeugnisses mit der Zuordnung von
Kirche und Reich Gottes verhilt. Auf keinen Fall handelt es sich um
eine teilweise oder etwa gar vollige [dentifikation der beiden, wie sie
nach meinem Dafiirhalten gerade in der romisch-katholischen Kirche
vorausgesetzt werden muss. Jeder Versuch einer Identifizierung ver-
dunkelt die im Neuen Testament deutlich bezeugte Spannung zwi-
schen Verheissung und Erfiillung.

Andererseits kann nicht bestritten werden, dass mit dem Pfingst-
ereignis ein entscheidender eschatologischer Einbruch in diesen Aon
erfolgt ist. Im Heiligen Geiste werden tatsichlich die Krifte des
Gottesreiches auf Erden — wenn auch noch wesentlich im Verborge-
nen — wirksam. Die Pfingstgabe ist nicht nur Unterpfand dafiir, dass
Gott die in seinem Sohne gegebenen Verheissungen im Reiche erfiil-
len werde, sondern sie ist selber Angeld, Erstlingsgabe dessen, was
im ,eschaton® in seiner ganzen Fiille hereinbrechen und Wirklichkeit
werden soll. In diesem Sinne verkorpert die Kirche der Welt gegen-
iiber zwar in nur vorliufiger und verhiillter Weise die ,basileia tou
Theou', ist sie ein wesentliches Stiick neue Schopfung in Jesu Christo,
doch zugleich hat sie den fortwihrenden Auftrag, der Welt die kom-
mende ,basileia tou Theou* zu proklamieren und sie zur Empfangs-
bereitschaft aufzurufen. Nur wer diese beiden Wesenselemente kirch-
licher Existenz in diesem Aon gleichermassen ernstnimmt, hat das
neutestamentliche Zeugnis von der .ekklesia’ in seiner Ganzheit ver-



— 114 —

nommen. Dass es in diesem Zusammenhang fiir das Neue Testament
das Problem ,sichtbare und unsichtbare Kirche’ — wie es erst von
Martin Luther dann zur Diskussion gestellt worden ist — noch gar
nicht gibt, sei nur beildufig erwahnt.

Ich mochte diesen ersten Teil mit dem Hinweis auf eine Frage
beschliessen, die vor wenigen Jahrzehnten noch unbedingt an die
Spitze solcher neutestamentlicher Erérterungen gehort héitte, heute
aber auf protestantischer wie katholischer Seite im gleichen Sinne
als gelost betrachtet werden darf. Ich meine die Frage, ob ,ekklesia‘
im neutestamentlichen Zeugnis im Sinne von ,Einzelgemeinde‘ oder
,Gesamtkirche® zu verstehen sei. Die iibereinstimmende Meinung
geht heute dahin, dass ,ekklesia‘ analog dem alttestamentlichen Be-
griff von der Gesamtheit der israelitischen Volksgemeinde als die
Gesamtheit der neutestamentlichen Heilsgemeinde zu verstehen sei
und infolgedessen die Kirche Jesu Christi in ihrer ékumenischen
Weite meine. Wo der Begriff auf eine Einzelgemeinde angewendet
wird wie vor allem in der Apostelgeschichte und bei Paulus, da
geschehe es in dem Sinn, dass an diesem bestimmten Ort diese Ge-
samtheit der Heilsgemeinde «in lokaler Begrenzung sich darstellt»,
wie die von K.L.Schmidt zitierte vorsichtige Formulierung des
griechischen Worterbuches Cremer-Kogel sicher sinngeméss lautet.

Abschliessend sei alles bisher Gesagte gleichsam mit einem Vor-
zeichen versehen, indem wir uns ein iiberdenkenswertes Wort gesagt
sein lassen wollen, das seinerzeit die vorbereitende Kommission fiir
die dritte Weltkonferenz fiir Glaube und Verfassung in Lund (1952)
ihrem Bericht iiber « Die Kirche» mitgegeben hat: « Die neuere histo-
rische Forschung hat eine grissere Differenzierung innerhalb des
friithchristlichen Kerygmas enthiillt, als unsere Viter sahen. Diese
Mannigfaltigkeit findet sich bei den christologischen Aussagen und
bei dem, was iiber die Apostel, die Amter und die Gaben des Geistes
gesagt wird. Wir haben gelernt, wie die im Neuen Testament bezeugte
Botschaft von dem Kommen Christi in wechselnden geschichtlichen
Situationen angesichts der jiidischen, hellenistischen und gnostischen
Umwelt verschieden gedeutet wurde. Wir miissen zu einem neuen
Verstandnis der Einheit der Kirche im Rahmen der verschiedenen
Gestalt des Kerygmas kommen» (S.54 des Berichtes).



— 115 —

1I1.
Das altkatholische Kirchenverstindnis

Wenn es nun gilt, im folgenden speziell die altkatholische Sicht
in dieser wichtigen Frage nach dem Wesen der Kirche in ihren Grund-
ziigen darzulegen, dann sollen diese Erorterungen an die bereits
erwihnte Feststellung von Prof. Dr. E. Gaugler angeschlossen wer-
den, wonach es in der altkatholischen Bewegung, wie sie schon auf
dem Vatikanum selber als Opposition in Erscheinung trat, wesent-
lich um den Begriff der Kirche geht. Er belegt diese Tatsache mit dem
Hinweis darauf, dass es ja letzterdings bei diesem Konzil iiberhaupt
als Ganzem um den Kirchenbegriff ging. Wenn auch die sich wegen
des ausbrechenden deutsch-franzisischen Krieges vertagende Ver-
sammlung iiber diesen wichtigen Punkt nicht mehr befinden konnte,
so liegen doch die Sitze der vorbereitenden Theologenkommission
vor. Welches war das Schema, das diese Kommission ausgearbeitet
hatte, um es den Konzilsvitern vorzulegen ? Es sei hier im Wortlaut
wiedergegeben :

«Der eingeborene Sohn Gottes, der jeden Menschen erleuchtet,
der in diese Welt kommt und zu keiner Zeit den armen Kindern
Adams seine Hilfe verweigert hat, wurde in der Fiille der Zeiten, die
nach ewigem Plane gesetzt war, dem Menschen éhnlich und erschien
sichtbar, indem er unsere Leibesgestalt annahm, damit die irdischen
und fleischlichen Menschen den neuen Menschen anzigen, der nach
Gott geschaffen ist in wahrer Gerechtigkeit und Heiligkeit und so
den einen mystischen Leib bildeten, deren Haupt er selbst sein soll.»

Dazu betont nun E. Gaugler sicher mit Recht, es miisse beachtet
werden, dass hier als erstes Kennzeichen der wahren Kirche Jesu
Christi «nicht rein dusserliche Merkmale angefiihrt werden, sondern
dass sie ,das eine corpus Christi mysticum’, das heisst: der geistliche
Leib des Christus sei. Dass die Kirche so als sein Leib zu Jesus Chri-
stus als dem Haupt gehore, wie es der Apostel Paulus im Kolosser-
und Epheserbriefe lehrt, wird geradezu als ,das innerste und vor-
ziiglichste Wesen der Kirche, als ihre gottliche Gestalt und Kraft
hingestellt. Ja, es wird ausdriicklich dagegen polemisiert, dass alte
und neue Gegner der katholischen Kirche diese nur nach ihrer dussern
Verfassung und Form verstehen wollen !)».

Ich erlaube mir, diese Ausfiihrungen hier deshalb im Wortlaut
wiederzugeben, weil sie zusammen mit der Schlussfolgerung, die

1) IKZ 1946, Heft 1, S.10 ff.



— 116 —

E. Gaugler daraus zieht, uns von allem Anfang an den Blick fiir die
altkatholische Sicht in diesen nicht leichten Fragen zu schirfen ver-
mogen. Diese Schlussfolgerung lautet namlich: « Hatte die hohe Ver-
sammlung nur iiber diese Satze verhandeln miissen, so wire sicher
auch die altkatholische Opposition mit ihr einig gewesen. Denn eben
dies war die Auffassung dieser Gruppe, dass die Verheissungen, die
der Heiland der Kirche gab, ihr als ganzer gilten, dass also so, wie
in den Schriften der Apostel, die Kirche in erster Linie als Gemeinde,
als Leib des Christus, zu betrachten sei, wenn man ihr Wesen ver-
stehen wolle 1).»

Mit anderen Worten heisst dies aber, dass die altkatholische Be-
wegung am wesentlichen alten katholischen Kirchenverstéandnis fest-
zuhalten entschlossen war. Und diesen Standpunkt haben die alt-
katholischen Kirchen bis heute nicht aufgegeben, einen Standpunkt,
der im vorbereitenden Bericht fiir Lund 1952 sinngemiiss, aber sehr
lakonisch dahin umschrieben wird: «Die altkatholische Kirche hilt
dafiir, dass die Kirche auf Erden alle umfasst, die den apostolischen
Glauben, die Sakramente und die Amtsweihe teilen 2).» Diese Hal-
tung setzt selbstverstindlich voraus, dass die Kirche auch nach alt-
katholischem Verstindnis eine gottliche Stiftung ist, geschaffen
durch Gottes Heilstat in Jesus Christus, dass sie als der mystische
Leib des Christus fort und fort durch die Gegenwart und Kraft des
Heiligen Geistes in diesem Aon erhalten wird und lebt als die
,Jkoinonia‘, die Heilsgemeinschaft derer, die schon jetzt in vorldufiger
Weise an den Segnungen des verheissenen Reiches (iottes Anteil
haben, dessen endgiiltigen Hereinbruch sie mit der glorreichen Wie-
derkunft Jesu Christi erwarten, wenn seine jetzt noch verborgene,
aber deshalb nicht wenigerreale Herrschaft iiber die ganze Welt sicht-
bar in Erscheinung treten und wirksam werden wird.

Ehe ich hier diese Sicht des Wesens der Kirche des niaheren noch
in bezug auf Lehre, Verfassung und Kultus verdeutliche, méchte ich
einen aufschlussreichen Abschnitt zitieren, in welchem seinerzeit der
altkatholische Erzbischof von Utrecht, Dr. Andreas Rinkel, in seinem
Beitrag fur den Sammelband der Konferenz in Lund iiber die alt-
katholische Lehre von der Kirche ) auf knappstem Raume den alt-
katholischen Standpunkt hinsichtlich des Problems ,Schrift und
Tradition® erschopfend zur Darstellung bringt. Denn da nach meiner

1) Ebenda.
2} « Die Kirche», S.10.
8y IKZ 1949, Heft 1, S.1-15.



— 117 —

personlichen Meinung dieses Problem nicht nur auf die Frage ,Bibel
und kirchliches Dogma‘ beschrinkt werden darf, sondern sich im
Grunde genommen auch in bezug auf das Amt und das kultische
und sakramentale Leben der Kirche ergibt, konnen die diesbeziig-
lichen Ausfiihrungen A. Rinkels entscheidend dazu helfen, eine tiefere
Einsicht in das grundsatzliche Denken der altkatholischen Kirche
zu gewinnen. — So lesen wir im genannten Aufsatz u.a.: «Gott hat
sich mit seiner Offenbarung an Menschen gewandt, und diejenigen,
die sie gehort, ihr gehorcht und sie weitergegeben haben, waren ,die
Seinigen‘ in dem Sinne, in welchem die Theologie auch vor der Offen-
barung, die in Jesus Christus geschah, von ,der Kirche‘ zu sprechen
beabsichtigt.

Die Bibel ist die Urkunde dieser Offenbarung und kam durch
diese und infolge dieser Offenbarung, also historisch nach ihr, zu-
stande. Deshalb ist diese Bibel, wie auch die Offenbarung selber, der
Besitz der Kirche‘, dasin ihre Héande gelegte schriftliche Zeugnis von
allem, was Gott in Worten sprach und in Taten verrichtete. Und
indem sie die Offenbarung verkiindigt und weitertrigt, lisst die
Kirche sich leiten, richten und unterweisen durch diese Bibel als das
von Glott gewollte, deshalb autoritative Zeugnis seiner Offenbarung.
Damit kommt die Frage in Wegfall, ob die Kirche dlter sei als die
Heilige Schrift ; denn es ist die Offenbarung, welche sowohl die Kirche
stiftet als auch die Bibel formt, und chronologische Berechnungen
konnen hier keine Priarogative schaffen. Gleicherweise wird auch die
andere Frage iiberfliissig, ob die Kirche iiber der Bibel stehe oder um-
gekehrt; denn beide sind ,in origine‘ in ihrem Ursprung nicht das
Werk von Menschen, sondern des sich offenbarenden Gottes. Aber
die Kirche, die die Offenbarung in der ihr geschenkten Bibel weiter-
trigt, ist dadurch die Kirche der Tradition, die Kirche, deren Auf-
gabe und Mission das ,tradere’ ist. Die Tradition ist das Glaubens-
denken der Kirche, ist die Tat, in welcher die Kirche von Geschlecht
zu Geschlecht, von Jahrhundert zu Jahrhundert die Offenbarung
Gottes gemiiss dem Zeugnis der in ihre Hinde gelegten, durch Gottes
Geist inspirierten Heiligen Schrift bewahrt, verkiindigt, erklart,
weitertragt und weitergibt. Selbstverstindlich findet diese Aktion,
dieses ,tradere‘, dieses Denken des Glaubens auch seinen Nieder-
schlag, seinen eigenen Niederschlag, neben der Bibel. Aber es ist klar,
dass dieser Niederschlag kein anderer sein kann oder darf als der,
welchen die Kirche selbst aus der in der Heiligen Schrift bezeugten
Offenbarung Gottes schopft.» Ferner schreibt A. Rinkel etwas spiter

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1959. 8



— 118 —

in diesem Zusammenhang, «dass die Kirche nicht ein nachtrigliches
Ergebnis der Bibel ist, noch weniger, dass sie eine auf dem Weg
historischer Tradition gewachsene Selbstéindigkeit hitte, welche
mehr oder weniger mit der Bibel im Widerspruch stiinde; sondern
sie ist Gottes Schopfung, die die Heilige Schrift als Quelle ihrer Ver-
kiindigung und die Tradition als Form ihrer Wirksamkeit in einem
Atem nennt und beide als von Gott ihr gegebene FFaktoren im rechten
Zusammenhang halt 1)».

Diese Ausfithrungen erachte ich deshalb als wichtig und fir
unsern Zusammenhang geradezu als grundlegend, nicht nur, weil sie
sowohl dem rémisch-katholischen Traditionsbegrift als auch dem
reformatorischen Schriftprinzip gegeniiber deutlich den altkatho-
lischen Standpunkt herausstellen, sondern vor allem deshalb, weil
mit dem altkatholischen Verstindnis der Tradition als Glaubens-
denken, also einer lebendigen Funktion der Kirche, unmissverstiand-
lich zum Ausdruck gebracht wird, dass diese Kirche bei allem be-
wussten Festhalten an der Uberlieferung doch fort und fort dem
souverianen Wirken Giottes im Heiligen Geiste sich zu 6ffnen gewillt
ist. Wenn in den Anfangszeiten der christkatholischen Kirche der
Schweiz das Pauluswort aus 11. Kor. 3, 17: « Wo der Geist des Herrn
ist, da ist Freiheit», welches sich unser erster Bischof Dr. Ed. Herzog
zum Siegelspruch wihlte, zu einem kirchlichen Losungswort erhoben
wurde, dann wissen wir lingst, dass gerade in den Kreisen der damals
sogenannten «freisinnigen Katholiken» vor allem politischer Obser-
vanz der Akzent sehr einseitig auf den Begriftf der Freiheit gesetzt
wurde, und zwar einer Freiheit, welche nicht einfach diejenige von
Joh. 8, 36 war: « Wenn der Sohn euch freimacht, werdet ihr wirklich
frei sein!» Aber je mehr unsere Bewegung sich seither aus allerlei
zeitbedingten geistigen Umklammerungen und Zwangszustéinden zu
losen vermochte, desto tiefer erfasste sie den umfassenden Sinn jenes
Wortes und desto mehr vermag sie nun auch zu jener wahren inneren
Freiheit aufzuleben, die dort herrscht, wo der Herr der Kirche im
Heiligen Geiste seine Souverinitiat geltend machen will und kann.
Denn dies wird in allen altkatholischen Kirchen lingst anerkannt:
ein bloss mechanisch-magisches Verstiandnis der Tradition, der Sa-
kramente und vor allem auch der sogenannten apostolischen Suk-
zession als kirchlicher Amtsnachfolge ist nur dadurch zu vermeiden,
dass — um es einmal so auszudriicken — die horizontale Linie der Uber-

1y Ebenda S.9.



— 119 —

lieferung immer wieder von der strengen Vertikalen des Pneumati-
schen getroffen und durchkreuzt wird. In diesem Sinne hat die alt-
katholische Bewegung wie seinerzeit diejenige der Reformation im
Verhiltnis von Christus und seiner Kirche das strenge Gegeniiber
von Herrn und Gemeinde, von Haupt und Leib wieder hergestellt.
Umgekehrt hinwiederum blieb sie durch das Verharren im gereinigten
Strome der Uberlieferung bewahrt vor ungeziigeltem Spiritualismus.
Hier sieht sic die Dinge wirklich so, wie A.Rinkel sie im genannten
Aufsatz darstellt, wenn er schreibt: «Kine Kirche, welche glaubt,
ohne Amt auskommen zu konnen, oder die das Wirken des Heils-
werkes in einer Art von Glaubensiibermut dem Heiligen Geist iiber-
lisst, der weht, wo immer er will, verkennt die gittliche Barmherzig-
keit ihres Herrn und Hauptes, der sich einen Leib, d. h. einen Organis-
mus in der Kirche withlte, und schneidet sich selbst vom Leben der
Gnade ab 1).»

Leider kommt es nun aber immer wieder vor, dass man aus einem
Missverstiindnis heraus der altkatholischen Bewegung das Festhalten
an den Wesenselementen kirchlicher Uberlieferung in der Weise zum
Vorwurf macht, dass man sagt, sie habe nicht alle falschen Bindungen
losen und abschiitteln konnen. Und doch hat der altkatholische
Standpunkt, festzuhalten am Glauben und den Konzilsentscheidun-
gen der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends, seine tief in der
Sache wurzelnde Begriindung. Denn er wird getragen von der Uber-
zeugung, dass «die Verheissung der Wahrheit niemals einer Teil-
kirche, sondern nur der einen und ganzen Kirche gegeben ist. Diese
aber hat — in konkret-geschichtlicher Gestalt — ihre Stimme bis jetzt
nur in der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends und in ihren
konziliaren Glaubensentscheidungen vernehmbar zu machen ver-
mocht 2)». Aus diesem Grunde anerkennt die altkatholische Kirche
auch Glaubensentscheidungen und kirchliche Lehrmeinungen nach
dem grossen Schisma von 1054 nur insoweit, als diese mit dem Zeug-
nis der Heiligen Schrift und den Glaubenslehren der ungeteilten
Kirche iibereinstimmen.

Eine solche Haltung birgt natiirlich die grosse Gefahr des blossen
« Historismus» in sich, und tatsiichlich wird im Bericht iiber die erste
Weltkonferenz fiir Glaube und Verfassung in Lausanne des Jahres
1927 zwar zugegeben, dass das Ideal der anzustrebenden okumeni-
schen Einheit, welche katholische wie protestantische Wesensele-

1y Ebenda S.11. _
2) «Dice christkatholische Kirche» 1958, S.7.



— 120 —

mente harmonisch umfassen miisste, sich mit dem Ideal des Alt-
katholizismus beriihre, doch wird kritisch dazu bemerkt, der Alt-
katholizismus sei viel zu viel historisch gerichtet. Wortlich heisst es
dann: «Es ist ein echt katholisches Ideal im besten Sinne des Wortes,
insofern ihm der Gedanke zugrunde liegt, dass nur die universale
Kirche die Fiille der Wahrheit besitzt 1).»

Nun hat aber gerade die im Laufe der Jahrzehnte zunehmende
okumenische Offenheit der altkatholischen Bewegung dieselbe vor
der Versteinerung im blossen Historismus bewahrt. Denn mehr und
mehr brach sich die gesunde Einsicht Bahn, dass man die «Eine,
Heilige, Katholische und Apostolische Kirche» — wie sie im nicéno-
konstantinopolitanischen Credo genannt wird — als Gegenstand des
Glaubens nicht nur in der unwiederbringlichen Vergangenheit, son-
dern ebensosehr in der Gegenwart und Zukunft suchen und finden
miisse. Und was lag darum néher als das Aufnehmen von Verbin-
dungen zunéchst mit denjenigen Kirchen, die, wenn auch nicht histo-
risch, so doch glaubens- und lehrmaéssig auf demselben Boden stehen
wie der Altkatholizismus? So kam es zu den bereits erwiihnten
Unionsgesprichen mit Orthodoxen und Anglikanern, alsderen Frucht
die ebenfalls schon genannte volle ,communio in sacris‘ zwischen
anglikanischer und altkatholischer Kirchengemeinschaft zu. gelten
hat, die dadurch méglich wurde, dass beide Kirchen sich gegenseitig
die volle Katholizitat im Sinne der alten Kirche zuerkennen und so
ihre Einheit im einen Herrn Jesus Christus als Tatsache feststellen,
ohne jedoch irgendein Stiick ihres selbstdndigen Seins und ihrer iiber-
lieferten Eigenart aufzugeben oder gar ein solches Aufgeben vom
Partner zu verlangen.

Hier wire der Ort, in diesem Zusammenhang auch auf das Wesen
der Kirche in anglikanischer wie orthodoxer Sicht einzugehen, was
aber den Rahmen dieser Ausfiihrungen sprengen wiirde, da wir uns
Zeit nehmen miissten, um in bezug auf die anglikanische Kirche
einerseits diejenigen der 39 Artikel, die sich mit dem Wesen der
Kirche befassen (XIX: Von der Kirche. XX : Von der Autoritit der
Kirche. XX1I: Von der Autoritit der allgemeinen Konzilien), anderer-
seits auch das sogenannte ,Lambeth Quadrilateral‘, vom Jahre 1888
genauer zu betrachten. Das letztere stellt die leicht abgeédnderte Fas-
sung eines von der Generalkonvention der Protestantisch-Bischof-

1) Bericht {iber die Weltkonferenz fiir Glaube und Verfassung, Lau-
sanne 1927, deutscher amtlicher Bericht, herausgegeben von Hermann Sasse,

S.16, Anm.29.



— 121 —

lichen Kirche in den Vereinigten Staaten in Chicago 1886 genehmig-
ten Vierpunkte-Programms dar, welches die wesentlichen Voraus-
setzungen fiir die Schaffung einer wiedervereinigten Kirche um-
schreibt. Diese vier Punkte sind:

a) Die Heilige Schrift des Alten und Neuen Testamentes, welche
alles Heilsnotwendige enthilt und als hochste Richtschnur fiir
den Glauben gilt.

b) Das Apostolicum als das bei der Taufe verwendete Symbolum,
und das Nicenum als ausreichende Erklirung des christlichen
Glaubens.

c¢) Die beiden von Christus selbst eingesetzten Sakramente, Taufe
und heiliges Abendmahl, gespendet unter gewissenhafter Ver-
wendung von Christi Einsetzungsworten und den von ihm an-
geordneten Elementen.

d) Der historische Episkopat, ortlich angepasst in den Methoden
seiner Ausiibung an die unterschiedlichen Bediirfnisse der Na-
tionen und Vélker, die von Gott in die Einheit seiner Kirche
gerufen sind 1).

Welches im iibrigen der Kirchenbegriff der anglikanischen Kir-
chengemeinschaft ist, zeigt sich neuerdings auch in den verschiedenen
ernsthaften Verhandlungen, in welche diese Kirchen mit Methodisten
und Presbyterianern in England und Schottland eingetreten sind und
worin in erster Linie das kirchliche Amt als Diakon, Priester und
Bischof der ,Stein des Anstosses‘ fiir die nicht-katholischen Ge-
sprachspartner ist.

Dass auch die altkatholischen Kirchen diese Wiedervereini-
gungsbestrebungen mit Aufmerksamkeit und Interesse verfolgen,
beweist ein vor wenigen Monaten stattgefundener personlicher Brief-
wechsel 2) zwischen dem altkatholischen Erzbischof von Utrecht,
Dr. A.Rinkel, und dem anglikanischen Erzbischof von Canterbury,
Dr. G.Fisher, hinsichtlich gewisser Entwicklungen im Raume der
Kirche von Siidindien. Im wesentlichen ging es auf altkatholischer
Seite darum, ernsthafte Bedenken zu dussern gegen eine Moglichkeit,
in dieser zwar bischéflich geleiteten Kirche wihrend lingerer Zeit
neben rechtmissig geweihten Amtstrigern auch solche, welche die
bischofliche Ordination nicht empfangen hatten, als gleichberechtigt

1) «The Oxford Dictionary of the Christian Church»y, S.781.
%) IKZ 1959, Heft 1, S. 1 ff.



— 122 —

in dieser Kirche wirken und die Sakramente spenden zu lassen. Auch
wenn es sich um eine Ubergangszeit handelt, wirft dies doch schwere
Fragen auf, auf die ndher einzutreten ich mir hier ebenfalls versagen
muss.

Was die orthodoxen Kirchen des Ostens betrifft, so wollen wir
uns darauf beschriinken, zu betonen, dass diese jeweils auch im 6ku-
menischen Gesprich geltend machen, dass es bei ihnen keine dog-
matisch formulierte Lehre von der Kirche gibt. Das hat seinen Grund
einerseits darin, dass die Ostkirche seit dem Jahre 1054 den Anspruch,
die allein wahre, rechtgliubige, katholische Kirche zu sein, nie auf-
gegeben hat, andererseits darin, dass das Schwergewicht des kirch-
lichen Lebens und Seins eindeutig in der Liturgie, im religios-gottes-
dienstlichen Handeln liegt. Man darf vielleicht sagen, der Begriff des
Katholischen sei im Westen hauptséchlich horizontal im Sinne einer
riumlichen und zeitlichen Umfassendheit, also extensiv verstanden
worden. Im Osten dagegen versteht man ihn bis heute vor allem
intensiv im Sinne des inneren Lebens in der Gemeinschaft mit dem
Auferstandenen und verklirten Herrn und den durch Ihn Miterlosten,
und das Bewusstsein, dass irdisch-streitende und himmlisch-trium-
phierende Kirche eine lebendige Kinheit bilden, verleiht dem Christen-
stand im Osten eine mystische Tiefe, die wir bei uns wohl in keiner
Kirche kennen. Fiir den Orthodoxen ist darum das ékumenische
Problem nicht, wie es dies doch fiir die meisten westlichen Theologen
ist, ein ,organisches’, namlich wie man die getrennten Glieder des
Leibes Christi wieder zusammenbringe, sondern es ist ein ,pneuma-
tisches®, namlich wie alle wieder zur Teilhabe an dem vom Heiligen
Geiste bewirkten inneren Leben des Leibes Christi gelangen mochten.
Vorliaufig kann auf diese Frage nach orthodoxer Auffassung nur eine
Antwort gegeben werden, die analog ist derjenigen der Kirche von
Rom: Riickkehr in die sobornost, in die (Gemeinschaft der wahren
(= orthodoxen) Kirche.

Von diesem kurzen Exkurs kehren wir abschliessend in die alt-
katholische Kirche zuriick, indem ich darauf hinweisen mochte, dass
diese an einem ganz bestimmten Punkt ihres kirchlichen Seins der
Orthodoxie etwas sehr Wichtiges verdankt. Als namlich seinerzeit
in den Anfangsjahren der altkatholischen Bewegung die lateinische
abendldndisch-katholische Liturgie in die Muttersprache iibertragen
wurde, fiigte man im sogenannten Kanon der Messe vor die Segnung
der Abendmahlsgaben, die der Priester bisher kraft seines Amtes und
der ihm verlichenen priesterlichen Vollmacht allein vollzog, eine



— 123 —

sogenannte ,Epiklese’, d.h. eine Anrufung des Heiligen Geistes als
des ,Herrn und Lebendigmachers® ein. Es mag dies damals in gewisser
Hinsicht auch ein bisschen eine ,kirchenpolitische Reverenz™ in ost-
licher Richtung gewesen sein, stand man doch mit den Ostkirchen
bereits in niherem Kontakt. Heute aber diirfen wir es sozusagen als
den Schliissel zum rechten Verstindnis altkatholischen GGemeinde-
gottesdienstes betrachten, den wir als denjenigen Ort fassen, wo die
(iemeinde als der Leib Christi in diesem Aon am sichtbarsten ihre
Wirklichkeit findet. Denn nach altkatholischer Auffassung ist die
Eucharistiefeier eine reale Vergegenwirtigung des ein fiir allemal auf
Golgatha zur Erlosung der Welt dargebrachten Kreuzesopfers Jesu
Christi. I'm Vollzug der heiligen sakramentalen Handlung wird der
erhohte Herr, der vor dem Throne Gottes fiir seine Gemeinde auf
Erdensein Opfer geltend macht, selber in seiner Giemeinde unsichtbar
gegenwiirtig und gibt den Seinen im heiligen Mahle unter den geseg-
neten Gaben von Brot und Wein Anteil am Segen seines Versohnungs-
opfers. Im Heiligen Geiste fallen damit die Schranken von Raum und
Zeit, die uns seit dem ersten Karfreitag von jenem Geschehen irdisch
trennen. Zugleich darf die als der Leib Christi in der Eucharistie
geeinte Christusgemeinde, die nach altkatholischem Verstindnis
kraft des allgemeinen Priestertums die heilige Handlung mitvoll-
zieht, aber auch den immer wieder neuen Durchbruch in das erst
noch Kommende hin sich schenken lassen, indem in der realen Ver-
gegenwiirtigung des einmaligen Opfers Jesu Christi immer auch der
osterliche Sieg und damit die Wirklichkeit der in Christo neugeschaf-
fenen Schopfung dem Glauben erkennbar wird. So wird die Gemeinde
Christi gerade in der Feier der heiligen Eucharistie stets aufs neue
hineingestellt in die grosse Spannung dessen, was bereits zum Heile
der Welt geschehen ist und was in seiner ganzen Fiille am Ende der
Zeiten erst noch kommen wird. Als eine Schar, die das ihr zugespro-
chene Erbe des ewigen Heiles schon hier in verhiillter Weise kosten
darf, schreitet die Kirche unerschiitterlich im Glauben an die una
sancta catholica et apostolica ecclesia jenem grossen Tage entgegen,
da alle Verheissungen sich erfiillen werden, oder — wie es einmal
Bischof Dr. Urs Kiiry formuliert hat - da «aus der wesentlichen
Kirche, d.h. derjenigen, die in Sakrament, Amt und Bekenntnis als
Christus-Clemeinschaft lebt, erfiillte Kirche, d.h. eine solche, die im
Vollbesitz der charismatischen Gaben sich befindet, geworden ist».

Ich mochte schliessen mit einigen Gedanken aus dem bereits
mehrfach zitierten Aufsatz von Prof. Dr. Ernst Gaugler ,Das wesent-



— 124 —

liche Anliegen der altkatholischen Bewegung’, die auch hier voll und
ganz am Platze sind: «Die altkatholische Kirche ist keine Gross-
kirche geworden. Es wire unaufrichtig, zu behaupten, dass dieser
Umstand nicht auch viel Schmerzliches, ja zeitweise Qualvolles mit
sich briachte. Wir verstehen es menschlich, wenn auch auf kirchlichem
Gebiet oft die Vertreter der grossen Kirchen geneigt sind, die Stim-
men der kleinen zu iiberhéren. Es liegt uns auch fern, uns eine ,kir-
chenpolitische’ Bedeutung zuzumessen, die wir numerisch nicht
besitzen. Aber es darf wohl doch in aller Selbstbescheidung gefragt
werden, ob die Stimme einer Kirche, deren Zentralanliegen so das
Wesen der Kirche und die Wahrheit der Einen, allgemeinen Kirche
war und ist, nicht doch den Anspruch erheben darf, mitgehort zu
werden, wo, wie dies heute mehr und mehr aus der Not heraus der
Fall ist, gefragt wird nach dem wirklichen Wesen der Gemeinde Jesu
Christi. Jedenfalls, und das ist unsere Hoffnung, gibt es auch unter
uns Menschen, die gewillt sind, diese angefochtene Sache auch in
dieser Zeit bekennend zu vertreten, komme, was da wolle. Das wissen
wir allerdings mit unsern Briidern in allen Lagern, dass es jetzt tiber-
haupt nicht mehr um die eigene Grosse gehen kann, sondern allein
um die Kirche Jesu Christt. Wenn das deutsche Wort ,Kirche* be-
deutet ,das Haus des Herrn, so wissen wir, dass es nicht um ,unser’
Haus geht, sondern wirklich um die ,kyriaké‘, die Eine Gemeinde
des Einen Herrn 1).» '

Rheinfelden Hans Frex

1) IKZ 1946, Heft 1, S.16.



	Das Wesen der Kirche in altkatholischer Sicht

