
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 49 (1959)

Heft: 2

Artikel: Das Wesen der Kirche in altkatholischer Sicht

Autor: Frei, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404364

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404364
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 103 —

Das Wesen der Kirche in altkatholischer Sicht1)

Wer es heute unternimmt, die Frage nach dem Wesen der Kirche
zu stellen oder gar - wie wir es hier tun wollen - zu erörtern, begibt
sich damit unweigerlich in den Brennpunkt der ökumenischen
Diskussion. Von der denkwürdigen ersten Weltmissionskonferenz vom
Jahre 1910 in Edinburgh an über die Weltkonferenzen für Glauben
und Verfassung von Lausanne 1927, Edinburgh 1937 und Lund 1952

und weiter über die beiden Weltkirchenversammlungen in Amsterdam

1948 und Evanston 1954 ruft diese Frage, einem deutlichen
Crescendo gleich, immer gebieterischer nach einer Antwort. Und dieser

Ruf wird sich jetzt und in den nächsten paar Jahren noch erheblich

verstärken, nachdem kürzlich der neuerkorene Papst Johannes

XXIII. der erwartungsvoll aufhorchenden Welt die Absicht
Roms kundgetan hat, sich für ein in absehbarer Zeit abzuhaltendes
.ökumenisches' Konzil rüsten zu wollen, das seinerseits sich mit der
Wiedervereinigung der getrennten Christenheit zu befassen haben
und damit auf seine Weise die Frage nach dem Wesen der Kirche
stellen - und wohl auch beantworten - wird.

Wenn es sich hier jetzt darum handelt, vom Wesen der Kirche
in altkatholischer Sicht zu sprechen, dann könnte wohl die Frage
berechtigt sein, ob es denn eine solche spezifisch altkatholische Sicht
überhaupt gebe. Wer die altkatholische Bewegung gerade in ihren
Anfängen ein wenig kennt, weiss doch, dass man in den siebziger
Jahren des vorigen Jahrhunderts in ihren Reihen bewusst darauf
verzichtet hat, den altkatholischen Standpunkt in wichtigen
Glaubensfragen neu zu formulieren. Schon damals herrschte jene Haltung
vor, welche dann im Jahre 1889 in der sogenannten Utrechter
Erklärung, der knappen offiziellen Umschreibung des lehrmässigen
Standortes der in der Utrechter Union zusammengeschlossenen
altkatholischen Kirchen, ihren bleibenden Niederschlag gefunden hat.
Da heisst es nämlich im ersten Artikel dieses Dokumentes, die
altkatholischen Kirchen der Utrechter Union «halten fest an dem Glauben

der alten Kirche, wie er in den ökumenischen Symbolen und in
den allgemein anerkannten dogmatischen Entscheidungen der
ökumenischen Synoden der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends
ausgesprochen ist». - Nun wäre es aber doch etwas verfehlt, im Be-

') Vortrag, gehalten in der theologischen Arbeitsgemeinschaft der
reformierten und christkatholischen Geistlichen von Zürich, am 4. Mai 1959.



— 104 — '

mühen um die altkatholische Sicht in unserer wichtigen Frage sich
einfach auf die - übrigens gerade in bezug auf die Lehre von der
Kirche äusserst spärlichen - Lehrentscheidungen der ungeteilten
Kirche zurückverweisen zu lassen. Denn gerade was die Frage nach
dem wahren Wesen der Kirche anbelangt, hat die altkatholische
Bewegung im Anschluss an das Vatikanische Konzil ihre Glaubensüber-

zeugung unmissverständlich bekannt, wenn nicht mit theologischen
Sätzen, so doch durch die seither nie aufgegebene Opposition gegen
den neuen Glaubenssatz von der bischöflichen Allgewalt und der lehr-
mässigen Unfehlbarkeit des Patriarchen von Rom. In einem 1946

gehaltenen Vortrag über «Das wesentliche Anliegen der altkatholischen

Bewegung x)» konnte darum Professor Dr. Ernst Gaugier
(Bern) auf die Frage, was denn eigentlich die Väter der altkatholischen

Kirchen bekennen wollten, mit Recht antworten: «Es ist dies

nicht, wie oft behauptet wurde, in blossen ,Reformen' zu suchen. Es
beruht vor allem nicht auf blossen zeitgeschichtlichen Anpassungen
an weltanschaulich und politisch vergängliche Systeme. Das
Entscheidende kann nur an dem Punkt aufgezeigt werden, um den es

beim Konzilsthema von 1870 wirklich ging, den aber die Versammlung

wegen der ausbrechenden Kriegswirren nicht mehr zu Ende
besprechen konnte. Es ging der Konzilsminderheit im wesentlichen

um den Begriff der Kirche. »

Dies hatte gerade auch der berühmte Münchner Gelehrte
Professor Dr. Ignaz von Döllinger mit der Schärfe seines überragenden
Geistes erkannt und der altkatholischen Bewegung von der ersten
Stunde an in ihrem Ringen um den Kirchenbegriff den Weg in die
ökumenische Weite gewiesen, indem er ihre geschichtliche Sendung
in die 3 Punkte zusammenfasste :

1. Zeugnis zu geben für die kirchliche Wahrheit und gegen die

neuen Irrlehren;

2. eine der alten, noch ungeteilten mehr konforme Kirche
darzustellen ;

3. als Werkzeug und Vermittlungsglied einer künftigen grossen
Wiedervereinigung der getrennten Christen und Kirchen zu
dienen.

Wenn in Befolgung gerade dieses letztgenannten Auftrags die
altkatholischen Kirchen dann schon bald die Initiative zu Unions-

') IKZ 1946, Heft 1, S. 9 f.



— 105 —

Verhandlungen mit Orthodoxen und Anglikanern ergriffen, als deren
Frucht der im Jahre 1931 in Bonn erfolgte Abschluss der sogenannten
Interkommunion zwischen Altkatholiken undAnglikanern der heillos

getrennten Christenheit statt der immer neuen Aufsplitterung
erstmals die im Wesen der Kirche begründete Schliessung einer schmerzlichen

Wunde am Leibe Christi bescherte, dann muss auch das im
Sinne eines Tatbekenntnisses anerkannt und gewertet werden.

Von da her gesehen wird wohl kaum noch jemand ernsthaft
bestreiten wollen, es gebe eine legitime altkatholische Sicht vom
Wesen der Kirche. Bevor wir uns aber dem Thema im eigentlichen
Sinne zuwenden können, müssen wir uns zuvor Klarheit zu
verschaffen suchen darüber, was es denn um das Wesen der Kirche im
Lichte lier neutestamentlichen Botschaft sei.

I.

Begriff und Wesen der ,ekklesial im Neuen Testament

Es kann sich selbstverständlich hier jetzt keineswegs darum
handeln, den sehr kontroversen Werdegang der Diskussion des

,ekklesia'-Problems im einzelnen aufzuzeigen. Es sollen lediglich
einige Hauptpunkte namhaft gemacht werden. Insbesondere ist mir
aber daran gelegen, in grossen Zügen den ,neuen Consensus' in dieser

Frage- so nennt der röm isch-katholische Neutestamentier F. M. Braun
0. P. in seinem Buch «Neues Licht auf die Kirche» 1946 l) den neuesten

Stand der protestantischen Forschung in dieser Sache - wenn
auch nur andeutungsweise zur Darstellung zu bringen.

Welches ist nun hinsichtlich der Frage nach Begriff und Wesen
der ,ekklesia' im Neuen Testament dieser ,neue Consensus'

Das vielleicht Wichtigste scheint mir darin zu liegen, dass heute
die Auffassung der sogenannten konsequenten Eschatologie als

endgültig überwunden betrachtet werden darf, deren Wortführer A. Loisy
einst das bekannte Wort geprägt hat: «Jésus annonçait le royaume
et c'est l'tdglise qui est venue.» Die Kirche wird nicht mehr als das

grosse Missverständnis, als der armselige Ausweg derer betrachtet,
die in ihrer glühenden Naherwartung des Gottesreiches bitter
enttäuscht worden wären und sich darum einen irdischen Ersatz schaffen

mussten, sondern als ein Gebilde, das im Neuen Testament in seiner

') Dieses Buch ist die deutsehe Übertragung des 1942 erschienenen
Werkes «Aspects nouveaux du problème de l'Eglise». Abgesehen von diesem
Werk dienten dem Verfasser als Grundlagen der Artikel «ekklesia» von
K.L.Schmidt im Theol. Wörterbuch, Band 3, S. 502 ff. sowie ein 1937
gedruckter Vortrag «Die Kirche in biblischer Sicht» von Prof. Dr. E. Gaugier.



— 106 —

Eigenständigkeit bezeugt wird und als im Willen Jesu Christi
begründet erscheint. Aus diesem Grunde wird heute in der
neutestamentlichen Forschung auch nirgends mehr die Echtheit der beiden
einzigen Stellen innerhalb der evangelischen Überlieferung in Zweifel
gezogen, an denen sich der Begriff,ekklesia' findet, nämlich Matth. 16,
18 und 18, 17. Das bedeutet aber, dass die früher weitverbreitete
These endgültig aufgegeben ist, nach welcher der .ekklesia'-Begriff
eine paulinische beziehungsweise heidenchristliche Schöpfung und
die beiden Matthäus-Stellen nachträgliche Interpolationen späterer
Gemeindetheologie sein sollten. Vielmehr werden gerade diese beiden
Worte mit dem Hinweis auf die ausgesprochen semitische Färbung
ihrer Ausdrucksweise als im Munde Jesu völlig glaubwürdig
anerkannt. Unbestritten ist ferner auch die allgemeine Einsicht, dass

zwar gerade in den vier Evangelien der Begriff ,ekklesia' sonst
nirgends sich findet, dass aber von der Kirche als solcher sehr oft, vor
allem gerade bei Johannes, die Rede sei, nämlich überall dort, wo
Jesus von den Seinen, von der Herde und ihrem Hirten, vom Weinstock

und den Schossen u.a. spricht.
Ein unzweifelhaftes Zeichen dafür, dass Jesus Christus die

Kirche tatsächlich gewollt und gestiftet hat, und einen schlüssigen
Beweis für den heilsgeschichtlichen Sinn dieser göttlichen Stiftung
erblicken die Forscher vor allem auch darin, dass der Herr eine Zwölfzahl

von Jüngern auserwählt und diese dann mit ganz bestimmten
Aufgaben betraut und zu deren Erfüllung ausdrücklich
bevollmächtigt hat.

Aber auch der Apostel Paulus hätte in seinen Briefen nicht derart
aus der lebendigen Fülle eines urchristlichen Kirchenbewusstseins
heraus reden und schreiben können, wenn ihm nicht ein entsprechendes,

im Willen Jesu Christi gegründetes Selbstverständnis der
Urkirche hierfür die innere Legitimation gegeben hätte. Wie ganz anders
hätte er sich ausdrücken müssen, wenn ,die Heiligen' in Jerusalem,
Antiochia, Kleinasien, Achaia und Rom damals gerade erst im
Begriffe gewesen wären, statt des ausbleibenden Reiches Gottes das

,Zwischenhineingekommene', eben die christliche Kirche, zu organisieren

Schon diese wenigen Hinweise mögen genügen, um die Berechtigung

dessen darzutun, was der schwedische Theologe A. Fridrichsen
in einem vor bald 20 Jahren erschienenen Aufsatz 1) in die Worte

*) «Kyrkan i fjärde evangeliet» (Schwedische Theologische Quartalsschrift

1940), zit. in «Christus und seine Kirche» 1956 von A.Nygren.



— 107 —

gefasst hat : «... die Entdeckung der Rolle der Kirche im Urchristentum

ist das grösste Ereignis innerhalb der Exegetik unserer Generation.

» Und doch war es bekanntlich mit dieser Entdeckung an sich
noch nicht getan. Denn es dauerte noch geraume Zeit, bis man
allenthalben begriffen hatte, dass man unvoreingenommen an die
neutestamentlichen Texte herantreten müsse und nicht sein eigenes
konfessionelles Kirchenverständnis in dieselben eintragen dürfe - eine
Versuchung, gegen die wohl niemand völlig gefeit ist.

Wenden wir uns also jetzt dem Begriff,ekklesia' zu. Das
Nächstliegende zum Verständnis dieses Begriffes, nämlich eine etymologische
Ableitung von einem ihm zugrunde liegenden griechischen Wort
,ekkalein' .Herausrufen' kann diesmal gerade nicht zum Ziele
führen und vermag der gemeinten Sache nicht gerecht zu werden.
Denn im neutestamentlichen,ekklesia' haben wir ein ausgesprochenes
Übersetzungswort vor uns, dessen Inhalt und Bedeutung bereits von
der griechischen Übersetzung des Alten Testaments, der Septuaginta,
entscheidend geprägt ist, wo ,ekklesia' in der überwiegenden Mehrzahl

der rund 100 Fälle seines Vorkommens das hebräische ,qahal'
wiedergibt, welches nach E. Gaugier *), der sich seinerseits auf den
Alttestamentier Leonhard Rost beruft, «vorerst als neutraler Begriff
so viel wie ,das Aufgebot' des am, der .Mannschaft' zu Beratung oder

Kriegszug bedeutet (so etwa Gen. 49, 6; Num. 16, 33; 22, 4). Durch
die Verbindung mit dem Gottesnamen erhält der Ausdruck dann
seine sakrale Bedeutung ,qehal Jahweh', ,die Volksgesamtheit Jah-
wehs' (Micha 2, 5), in der Septuaginta mit ,ekklesia kyriu'
wiedergegeben». Dass die Übernahme und neutestamentliche Verwendung
dieses vom Alten Testament her bereits geprägten terminus technicus
in der Sache selber begründet war und eine ganz bestimmte Vorstellung

vom Wesen der,ekklesia' implizierte, dürfte auch daraus ersichtlich

sein, dass später die lateinische Übersetzung des Neuen Testaments

den griechischen Ausdruck ,ekklesia' nicht übersetzte, sondern
einfach in latinisierter Transkription als .ecclesia' übernommen hat.

Neuerdings gewinnt noch eine andere Möglichkeit der Erklärung
des .ekklesia'-Begriffes aus dem Hebräisch-Aramäischen an
Wahrscheinlichkeit. Wie K. L. Schmidt in seinemeingehenden WTörterbuch-

Artikel 2) überzeugend nachweist, ist es nicht ausgeschlossen, dass

gerade in Matth. 16, 18 und 18, 17 das mit .ekklesia' wiedergegebene
Wort im Munde Jesu vielleicht nicht ,qahal', sondern vielmehr

*) «Die Kirche in biblischer Sicht» 1937.
2) A.a.O., S.529f.



— 108 —

,kenischtha' gelautet haben könnte, sofern ein aramäisches Korrelat
für .ekklesia' vorauszusetzen ist. Die Wahrscheinlichkeit dafür ist
nach K.L.Schmidt um so grösser, als «es in syrischen, also dem

palästinischen Aramäisch Jesu nahe verwandten Versionen für .ek¬

klesia' bzw. .synagoge' gebraucht wird». Entsprechend dem griechischen

,Synagoge' meint ,kenischtha' die lokal, personhaft oder rich-
tungsmässig begrenzte Synagogengemeinschaft. Wäre demnach das
älteste kirchliche Selbstverständnis der lirchristlichen Gemeinde
schon zur Zeit Jesu dasjenige einer Sondergemeinschaft, einer Sekte
innerhalb des Judentums Wenn wir in Betracht ziehen, welche

Haltung einerseits das damalige Judentum der jungen
Christusgemeinde gegenüber eingenommen hat und wie stark auf der anderen
Seite deren exklusives Bewusstsein gewesen sein muss, das wahre
Israel zu sein, dann ist jedenfalls diese Deutungsmöglichkeit nicht
ganz von der Hand zu weisen. - Auch jener Gedanke, den
K.L.Schmidt im Anschluss an diese Erörterungen über das innere
Verhältnis zwischen ,kenischtha' und ,qehal Jahweh' äussert, ist
zumindest überlegenswert, wenn er wörtlich sagt: «Der Gedanke des

,qehal Jahweh' wird (gemeint ist ,im Begriff der kenischtha', d. V.)
nicht nur nicht preisgegeben, sondern erfährt sogar noch eine besondere

Zuspitzung. Denn in einer solchen Sondergruppe stellt sich der
.Rest Israels' dar, von dem der Bestand des ganzen Israels als des

Volkes Gottes abhängt. So war in der Messias-Jesus-Synagoge die
Gemeinde Gottes verkörpert. In diesem paradox erscheinenden pars-
prototo-Vorgang liegt das Wesen der echten Synagoge wie nun auch
der echten Gemeinde Jesu Christi beschlossen. Jesu vielberufene
Stiftung der ,ekklesia' Matth. 16, 18 erschöpft sich in einem solchen

Vorgang der Aussonderung und Zusammenfassung seiner Jüngerschar.

Alles, was wir von Jesu Stellung zum ,qehal Jahweh' wissen,

gewinnt an Breite und Tiefe und dabei Farbe, wenn wir seine

Bemühung um die ,kenischtha' erkennen.»

Diese Feststellung deckt sich weitgehend mit dem, was E. Gaugier

in anderem Zusammenhang so formuliert : « Es verhält sich nicht
so, wie gemeinhin behauptet wird, dass der Kirchengedanke dem
historischen Jesu völlig oder wenigstens fast ganz fremd gewesen
wäre. Im Gegenteil : von Anfang an geht Jesus aus auf die Sammlung
und Zubereitung seiner Gemeinde, eben des wahren Israels, dem die

Verheissung gehört 1).»

l) «Die Kirche in biblischer Sicht» 1937.



— 109 —

Und eben diese Idee des wahren Israels ist es, die den Herrn die
Zwölfzahl der Apostel erwählen lässt. Sie sollen die Stammväter des

neuen ,qehal Jahweh' sein. Auch die Stiftung des heiligen Abendmahles

zusammen mit dem Kreuzestode Jesu Christi lässt im
zeitlichen wie sinngemässen Zusammentreffen mit dem Passah-Opfer
und -Mahl den unverkennbaren Zusammenhang zwischen altem und
neuem Gottesvolk sichtbar werden im Sinne von Verheissung und
Erfüllung. Wenn wir im weiteren daran denken, dass die Glieder der

jungen Christengemeinde vorerst auch weiterhin am Sabbath in
Synagoge und Tempel sich einfinden und dann später den synagogalen
Lehrgottesdienst mit Psalmengesang, Gebet und biblischen
Lektionen in den christlichen Raum herübernehmen, wo er sich schliesslich

in der Liturgie zusammen mit der urchristlichen Mahlfeier zu
einem neuen Ganzen verbindet, müssen -wir darin einen weiteren
Hinweis daraufsehen, wie stark und bewusst die ersten Judenchristen
in diesem heilsgeschichtlichen Zusammenhang lebten und deshalb
auch verharren wollten. Hier gilt wirklich, was E. Gaugier sagt : « Die
christliche Gemeinde ist zwar das wahre Israel, sie ist auch insofern
der echte qehal Jahweh, als sie wie die alttestamentliche Gemeinde
weiter die Gemeinde bleibt, die auf das Kommen des Messias und des

Reiches wartet. Und doch ist sie nicht einfach die Fortsetzung des

israelitischen qahal. Sie ist hinfort tlie Heilsgemeinde in einem neuen,
gewissermassen verdichteten Sinne. Dadurch, dass ihr Herr der
Erhöhte ist, mächtig, wenn auch verborgen, dadurch dass sie den Geist

hat, der sie besonders stellt, wenn auch für die Welt nicht sichtbar,
ist sie ein Neues, und ist auch ihre Parusie-Erwartung verdichtet.
Die neue Gemeinde hofft als die Schar, die schon im neuen Aon steht,
die schon die Erstlingsgabe der neuen Welt, den Geist empfangen hat.
Diese Geschiehtswende darf nicht übersehen werden, wenn man das

kerygma der Apostel verstehen will.
In der Grundauffassung von dem, was die Gemeinde ist, nicht

das Reich Gottes, aber auf es bezogen, ist nichts verändert. Aber in
dem, wie sie es ist, ist alles anders geworden. Das paulinische Wort von
der neuen Kreatur: ,Ist einer in Christus, so ist er ein neues

Geschöpf (IL Kor. 5, 17). ist ein Wort, das von der neuen Kirchlichkeit,
nicht nur vom isolierten Individuum spricht. Von der neuen
Gemeinde gilt: ,Das Alte ist vergangen, siehe, Neues ist entstanden ') !'

Dieses Neue sieht E. Gaugier darin, dass für die Kirche der

l) Ebenda.



— 110 —

Christus da ist in verborgener Mächtigkeit, und dass darum ihre
Existenz in dem Sinne christologisch ist, dass sie vom Messias her lebt
und nicht - wie das alte Israel - auf den Messias und seine Erlösung
ausgerichtet ist. - Wie wir bereits betonten, ist es nun gerade der
Apostel Paulus, der aus der ganzen Fülle des «In Christus Sein» von
der Kirche redet, ohne weithin den Begriff der .ekklesia' überhaupt
zu gebrauchen, so dass man wirklich - um mit E. Gaugier zu reden -
das ,en Christo einai' geradezu mit ,In-der-Kirche-Sein' wiedergeben
könnte. Es wird aber auch sofort deutlich, dass sozusagen die Dimension

der Kirche bei Paulus sich von derjenigen der jerusalemitischen
Gemeinde in bestimmter Hinsicht unterscheidet. Einem ausgesprochen

dynamischen Moment bei Paulus steht in der palästinensischen
Urgemeinde etwas Statisches gegenüber, ohne dass man aber das

Recht hätte, aus dieser Verschiedenheit einen unüberbrückbaren
Gegensatz konstruieren zu wollen, wie dies dann und wann geschehen
ist. Wahrscheinlich kommt Jean-Louis Leuba dieser merkwürdigen
Tatsache am nächsten, wenn er in seiner 1950 erschienenen Schrift
«Institution et Evénement1)» sie auf zwei verschiedene Wirkweisen
Gottes zurückführt, indem er schon bei Jesus Christus selber, dann
aber auch bei den Aposteln und schliesslich in der Gemeinde des

Herrn ein institutionell-juridisches und ein pneumatisch-charismatisches

Element wirksam sieht, so dass er von einem christologischen,
apostolischen und ekklesiologischen .Dualismus' glaubt sprechen zu

müssen, wobei er aber stets auch die gegenseitige Bezogenheit
aufzuzeigen sich bemüht. Wenn auch J.-L. Leuba seine Studie streng
nur auf das Neue Testament beschränkt, so ist doch unschwer zu
erkennen, dass das Ausziehen der aufgezeigten Linien in die weitere
kirchen- und dogmengeschichtliche Entwicklung ihn zu einem andern
Ergebnis führen würde als seinerzeit Karl Holl. Dieser hatte einst
ebenfalls den Gegensatz zwischen der institutionell-juridisch geleiteten

Kirche von Jerusalem und den pneumatisch-charismatischen
Gemeinden eines Paulus diagnostiziert, aber daraus dann den Schluss

gezogen, der institutionelle Kirchenbegriff habe in der Folge den
charismatischen mehr und mehr dominiert und schliesslich in der
frühkatholischen Kirche gänzlich verdrängt.

Nun kann natürlich nicht bestritten werden, dass in der Anfangszeit

der paulinischen Gemeinden sich sehr auffällige charismatische
Erscheinungen bemerkbar machten, später aber allmählich zurück-

x) 1957 in deutscher Übersetzung erschienen als Band 3 der Reihe
.Theologie der Ökumene' unter dem Titel .Institution und Ereignis'.



— Ill —

traten und statt dessen das institutionelle Amt der Episkopen,
Presbyter und Diakonen zusehends an Einfluss und Bedeutung gewann.
Eine derartige Entwicklung lag aber sicher in der Sache begründet
und war nicht einfach das unerwünschte Ergebnis einer langen Rivalität

zweier gegensätzlicher Prinzipien, die schliesslich mit dem Siege
des einen über das andere geendet hätte. Denn auf der andern Seite
muss doch mit allem Nachdruck darauf hingewiesen werden, dass

gerade Paulus kraft seiner ihm zwar anders als den Zwölfen verliehenen

apostolischen Autorität jederzeit über die echten wie falschen
Charismatiker seiner Gemeinden das letzte Wort hat und als eine
nicht bloss persönliche, sondern sozusagen .amtliche' Instanz
auftritt, so dass es auch nicht verwundert, wenn dann allmählich das
charismatische Element zurücktritt und das institutionelle Amt der
Episkopen und Presbyter an Bedeutung gewinnt. Nicht zuletzt will
in dieser an sich sicher heikein Frage auch beachtet sein, wie Paulus
selber die Verbindung mit der Urgemeinde zu Jerusalem und den
Zwölfen immer wieder sucht und aufrechterhält, ja wie er durch die
Geldsammlung für die Muttergemeinde in seinen eigenen Gemeinden
das Bewusstsein des inneren Zusammengehörens im einen Leibe
Christi und wohl auch eine gewisse Hinordnung nach der Urgemeinde
hin weckt und fördert. In Berücksichtigung solcher Tatsachen
versteht man es, wenn K.L. Schmidt zum Schluss kommt, dies beweise,
« dass Paulus und die ersten Apostel die gleiche Auffassung von Kirche
und Ämtern hatten l)».
Diese Übereinstimmung muss meines Erachtens auch dort vorausgesetzt

und im Auge behalten werden, wo wir bei Paulus bereits in
l.Kor. 12, dann aber ganz besonders im Epheserbrief das Bild von
der Kirche als dem Leibe, dessen Haupt Christus ist, vorfinden. In
seiner Studie ,Christus und die Kirche im Epheserbrief2)' weist
Heinrich Schlier nach, dass es sich bei diesem Bild um die Übernahme
einer in gnostischen Kreisen geläufigen Vorstellung handelt, nämlich
der Vorstellung vom himmlischen Anthropos, der der Erlöser seiner

Glieder, seines .soma' auf Erden ist. Nach E. Gaugier 3) können von
diesem Mythos her alle jene Briefstellen verdeutlicht und erklärt
werden, «die die Einheit der Kirche durch die Leibvorstellung
ausdrücken (Eph. 2, 15 ; 4, 3 f.)», wogegen jene Stellen, in denen Christus

1) Le Ministère et les ministères dans le Nouveau Testamont, zit. bei
F.M.Braun, op. cit., S.46.

2) Beiträge zur histor. Theologie 6, Tübingen 1930.

s) Die Kirche in biblischer Sicht.



— 112 —

als das Haupt des Leibes 1, 22 ; 4, 15 f.) bezeichnet wird und die von
einem Heranwachsen des Leibes zum Haupte (4. 15) reden, nicht
mehr von da her zu erklären sind, «ebensowenig die Stelle 5, 23, wo
der Christus als der Retter dieses Leibes erscheint».

Im Sinne einer Verschärfung der Realität des Kirchengedankens
hält deshalb E. Gaugier dafür, dass wir es hier bei Paulus nicht mehr

nur mit einem bildlichen Vergleich zu tun haben, sondern mit einer

Identifizierung in dem Sinne, dass Paulus tatsächlich sagen wolle:
Der .anthropos' ist Christus, und die Kirche ist sein Leib. Und wenn
E. Gaugier einerseits vor einer «ausschweifenden Spekulation über
das .soma tou Christou », andererseits aber auch vor einer « Entleerung
des Wortes vom .corpus Christi mysticum'» warnt, kann man dem

nur beipflichten, geschieht es doch immer wieder, dass man das Wort
nach beiden Seiten hin oft nicht so nimmt, wie es wirklich gemeint ist.
Gerade darum ist es in unserem Zusammenhang besonders aufschluss-

reich, was E. Gaugler als altkatholischer Neutestamentier anhand
dieser zentralen paulinischen Aussage über die enge Verbundenheit,
das lebensinnige Verhältnis von Christus und seiner Kirche aus tieferer

Schau heraus zum Gegensatz zwischen Katholizismus und
Protestantismus zu bemerken hat. Nach ihm geht es bei diesem tiefen
Antagonismus, der sich ja bis heute innerhalb der ökumenischen

Bewegung als scheinbar unüberbrückbare Kluft immer wieder bemerkbar

macht und schon in Amsterdam als das Problem der Ökumene

namhaft gemacht wurde, um verschiedene Auffassungen vom
Verhältnis zwischen Christus und der Kirche. Während im römischen
Katholizismus dieses Verhältnis im tiefsten ganz eindeutig dasjenige
der Identität ist, «hält der Protestantismus dagegen an dem strengen
.Gegenüber' von Christus und Kirche fest». Überzeugend weist
E. Gaugler dann auch nach, dass selbst im Epheserbrief mit seinen

plerophoren Aussagen über das Wesen der Kirche, an denen nach
seiner Meinung vollumfänglich festzuhalten sei, dieses Gegenüber
tatsächlich bestehen bleibe, besonders deutlich dort, «wo die Kirche
als die Ehefrau des Herrn dargestellt ist». Hier kann kein Zweifel
aufkommen : auch jetzt ist Christus der Handelnde an seiner Kirche.
E. Gaugler beschliesst denn seine Erörterungen dieses Punktes auch
mit der Feststellung : «Es ist hier wesentlich, dass man die Kontinuität

der neutestamentlichen Kirche mit dem alttestamentlichen Volk
Gottes sieht und festhält. Die Kirche ist das .soma tou Christou', sie

steht in engster Gemeinschaft mit Christus, und sie ist zugleich der

qehal Jahweh, dessen Herr ihr Herr bleibt.»



— 113 —

Man kann von der .ekklesia' im Neuen Testament nicht reden,
ohne zum Schluss noch kurz auf die Apokalypse hingewiesen zu
haben, wo sich der Blick in die eschatologische Situation der Kirche
öffnet. Es war seinerzeit Erik Peterson, der in seiner Studie über
dieses letzte Buch der Bibel den tiefen Zusammenhang zwischen den

ekklesiologischen Aussagen bei Paulus und denjenigen der
Offenbarung des heiligen Johannes aufdeckte und besonders betonte, dass

in den apokalyptischen Ereignissen der Endzeit die Kirche in aller
Öffentlichkeit sichtbar wird im Leiden. Im Sinne Petersons nennt
denn auch E. Gaugler die Apokalypse «eine grosse Exegese der
paulinischen Aussagen vom Mitgekreuzigt- und Mitbegrabenwerden mit
Christus», «aufgezeigt an der Kirche der Endzeit», indem er darauf
hinweist, dass erst in dieser eschatologischen Situation das Problem
der Sichtbarkeit der Kirche gelöst werde, weil es da «keine Flucht
in christliche .Bekenntnisse' mehr gibt, sondern nur noch das

Bekennen, das entscheidet».
Gerade von da her wird aber auch ersichtlich, wie es sich im

Sinne des neutestamentlichen Zeugnisses mit der Zuordnung von
Kirche und Reich Gottes verhält. Auf keinen Fall handelt es sich um
eine teilweise oder etwa gar völlige Identifikation der beiden, wie sie

nach meinem Dafürhalten gerade in der römisch-katholischen Kirche
vorausgesetzt werden muss. Jeder Versuch einer Identifizierung
verdunkelt die im Neuen Testament deutlich bezeugte Spannung
zwischen Verheissung und Erfüllung.

Andererseits kann nicht bestritten werden, dass mit dem Pfingst-
ereignis ein entscheidender eschatologischer Einbruch in diesen Äon

erfolgt ist. Im Heiligen («eiste werden tatsächlich die Kräfte des

Gottesreiches auf Knien - wenn auch noch wesentlich im Verborgenen

- wirksam. Die Pfingstgabe ist nicht nur Unterpfand dafür, dass

Gott die in seinem Sohne gegebenen Verheissungen im Reiche erfüllen

werde, sondern sie ist selber Angeld, Erstlingsgabe dessen, was
im ,eschaton' in seiner ganzen Fülle hereinbrechen und Wirklichkeit
werden soll. In diesem Sinne verkörpert die Kirche der Welt gegenüber

zwar in nur vorläufiger und verhüllter Weise die ,basileia tou
Theou', ist sie ein wesentliches Stück neue Schöpfung in Jesu Christo,
doch zugleich hat sie den fortwährenden Auftrag, der Welt die
kommende ,basileia tou Theou' zu proklamieren und sie zur
Empfangsbereitschaft aufzurufen. Nur wer diese beiden Wesenselemente kirchlicher

Kxistenz in diesem Äon gleichermassen ernstnimmt, hat das

neutestamentliche Zeugnis von der ,ekklesia' in seiner Ganzheit ver-



— 114 —

nommen. Dass es in diesem Zusammenhang für das Neue Testament
das Problem .sichtbare und unsichtbare Kirche' - wie es erst von
Martin Luther dann zur Diskussion gestellt worden ist - noch gar
nicht gibt, sei nur beiläufig erwähnt.

Ich möchte diesen ersten Teil mit dem Hinweis auf eine Frage
beschliessen, die vor wenigen Jahrzehnten noch unbedingt an die

Spitze solcher neutestamentlicher Erörterungen gehört hätte, heute
aber auf protestantischer wie katholischer Seite im gleichen Sinne
als gelöst betrachtet werden darf. Ich meine die Frage, ob .ekklesia'
im neutestamentlichen Zeugnis im Sinne von .Einzelgemeinde' oder

.Gesamtkirche' zu verstehen sei. Die übereinstimmende Meinung
geht heute dahin, dass .ekklesia' analog dem alttestamentlichen
Begriff von der Gesamtheit der israelitischen Volksgemeinde als die
Gesamtheit der neutestamentlichen Heilsgemeinde zu verstehen sei

und infolgedessen die Kirche Jesu Christi in ihrer ökumenischen
Weite meine. Wo der Begriff auf eine Einzelgemeinde angewendet
wird wie vor allem in der Apostelgeschichte und bei Paulus, da

geschehe es in dem Sinn, dass an diesem bestimmten Ort diese
Gesamtheit der Heilsgemeinde «in lokaler Begrenzung sich darstellt»,
wie die von K.L.Schmidt zitierte vorsichtige Formulierung des

griechischen Wörterbuches Cremer-Kögel sicher sinngemäss lautet.
Abschliessend sei alles bisher Gesagte gleichsam mit einem

Vorzeichen versehen, indem wir uns ein Überdenkenswertes Wort gesagt
sein lassen wollen, das seinerzeit die vorbereitende Kommission für
die dritte Weltkonferenz für Glaube und Verfassung in Lund 1952)
ihrem Bericht über «DieKirche» mitgegeben hat: «Die neuere
historische Forschung hat eine grössere Differenzierung innerhalb des

frühchristlichen Kerygmas enthüllt, als unsere Väter sahen. Diese

Mannigfaltigkeit findet sich bei den christologischen Aussagen und
bei dem, was über die Apostel, die Ämter und die Gaben des Geistes

gesagt wird. Wir haben gelernt, wie die im Neuen Testament bezeugte
Botschaft von dem Kommen Christi in wechselnden geschichtlichen
Situationen angesichts der jüdischen, hellenistischen und gnostischen
Umwelt verschieden gedeutet wurde. Wir müssen zu einem neuen
Verständnis der Einheit der Kirche im Rahmen der verschiedenen
Gestalt des Kerygmas kommen» (S.54 des Berichtes).



— 115 —

IL
Das altkatholische Kirchenverständnis

Wenn es nun gilt, im folgenden speziell die altkatholische Sicht
in dieser wichtigen Frage nach dem Wesen der Kirche in ihren Grundzügen

darzulegen, dann sollen diese Erörterungen an die bereits
erwähnte Feststellung von Prof. Dr. E. Gaugler angeschlossen werden,

wonach es in der altkatholischen Bewegung, wie sie schon auf
dem Vatikanum selber als Opposition in Erscheinung trat, wesentlich

um den Begriff der Kirche geht. Er belegt diese Tatsache mit dem
Hinweis darauf, dass es ja letzterdings bei diesem Konzil überhaupt
als Ganzem um den Kirchenbegriff ging. Wenn auch die sich wegen
des ausbrechenden deutsch-französischen Krieges vertagende
Versammlung über diesen wichtigen Punkt nicht mehr befinden konnte,
so liegen doch die Sätze der vorbereitenden Theologenkommission
vor. Welches war das Schema, das diese Kommission ausgearbeitet
hatte, um es den Konzilsvätern vorzulegen Es sei hier im Wortlaut
wiedergegeben :

«Der eingeborene Sohn Gottes, der jeden Menschen erleuchtet,
der in diese Welt kommt und zu keiner Zeit den armen Kindern
Adams seine Hilfe verweigert hat, wurde in der Fülle der Zeiten, die
nach ewigem Plane gesetzt war, dem Menschen ähnlich und erschien
sichtbar, indem er unsere Leibesgestalt annahm, damit die irdischen
und fleischlichen Menschen den neuen Menschen anzögen, der nach
Gott geschaffen ist in wahrer Gerechtigkeit und Heiligkeit und so

den einen mystischen Leib bildeten, deren Haupt er selbst sein soll. »

Dazu betont nun E. Gaugler sicher mit Recht, es müsse beachtet
werden, dass hier als erstes Kennzeichen der wahren Kirche Jesu
Christi «nicht rein äusserliche Merkmale angeführt werden, sondern
dass sie .das eine corpus Christi mysticum', das heisst: der geistliche
Leib des Christus sei. Dass die Kirche so als sein Leib zu Jesus Christus

als dem Haupt gehöre, wie es der Apostel Paulus im Kolosserund

Epheserbriefe lehrt, wird geradezu als ,das innerste und
vorzüglichste Wesen der Kirche, als ihre göttliche Gestalt und Kraft'
hingestellt. Ja, es wird ausdrücklich dagegen polemisiert, dass alte
und neue Gegner der katholischen Kirche diese nur nach ihrer äussern

Verfassung und Form verstehen wollen J)».

Ich erlaube mir, diese Ausführungen hier deshalb im Wortlaut
wiederzugeben, weil sie zusammen mit der Schlussfolgerung, die

») IKZ 1946, Heft 1, S. 10 ff.



— 116 —

E. Gaugler daraus zieht, uns von allem Anfang an den Blick für die
altkatholische Sicht in diesen nicht leichten Fragen zu schärfen
vermögen. Diese Schlussfolgerung lautet nämlich : «Hätte die hohe
Versammlung nur über diese Sätze verhandeln müssen, so wäre sicher
auch die altkatholische Opposition mit ihr einig gewesen. Denn eben
dies war die Auffassung dieser Gruppe, dass die Verheissungen, die
der Heiland der Kirche gab, ihr als ganzer gälten, dass also so, wie
in den Schriften der Apostel, die Kirche in erster Linie als Gemeinde,
als Leib des Christus, zu betrachten sei, wenn man ihr Wesen
verstehen wolle 1).»

Mit anderen Worten heisst dies aber, dass die altkatholische
Bewegung am wesentlichen alten katholischen Kirchenverständnis
festzuhalten entschlossen war. Und diesen Standpunkt haben die
altkatholischen Kirchen bis heute nicht aufgegeben, einen Standpunkt,
der im vorbereitenden Bericht für Lund 1952 sinngemäss, aber sehr
lakonisch dahin umschrieben wird: «Die altkatholische Kirche hält
dafür, dass die Kirche auf Erden alle umfasst, die den apostolischen
Glauben, die Sakramente und die Amtsweihe teilen 2).» Diese

Haltung setzt selbstverständlich voraus, dass die Kirche auch nach
altkatholischem Verständnis eine göttliche Stiftung ist, geschaffen
durch Gottes Heilstat in Jesus Christus, dass sie als der mystische
Leib des Christus fort und fort durch die Gegenwart und Kraft des

Heiligen Geistes in diesem Äon erhalten wird und lebt als die
.koinonia', die Heilsgemeinschaft derer, die schon jetzt in vorläufiger
Weise an den Segnungen des verheissenen Reiches Gottes Anteil
haben, dessen endgültigen Hereinbruch sie mit der glorreichen
Wiederkunft Jesu Christi erwarten, wenn seine jetzt noch verborgene,
aber deshalb nicht weniger reale Herrschaft über die ganze Welt sichtbar

in Erscheinung treten und wirksam werden wird.
Ehe ich hier diese Sicht des Wesens der Kirche des näheren noch

in bezug auf Lehre, Verfassung und Kultus verdeutliche, möchte ich
einen aufschlussreichen Abschnitt zitieren, in welchem seinerzeit der
altkatholische Erzbischofvon Utrecht, Dr. Andreas Rinkel, in seinem

Beitrag für den Sammelband der Konferenz in Lund über die
altkatholische Lehre von der Kirche 3) auf knappstem Räume den
altkatholischen Standpunkt hinsichtlich des Problems .Schrift und
Tradition' erschöpfend zur Darstellung bringt. Denn da nach meiner

1) Ebenda.
2) «Die Kirche», S. 10.
3) IKZ 1949, Heft 1, S. 1-15.



— 117 —

persönlichen Meinung dieses Problem nicht nur auf die Frage .Bibel
und kirchliches Dogma' beschränkt werden darf, sondern sich im
Grunde genommen auch in bezug auf das Amt und das kultische
und sakramentale Leben der Kirche ergibt, können die diesbezüglichen

Ausführungen A. Rinkels entscheidend dazu helfen, eine tiefere
Einsicht in das grundsätzliche Denken der altkatholischen Kirche
zu gewinnen. - So lesen wir im genannten Aufsatz u.a. : «Gott hat
sich mit seiner Offenbarung an Menschen gewandt, und diejenigen,
die sie gehört, ihr gehorcht und sie weitergegeben haben, waren .die

Seinigen' in dem Sinne, in welchem die Theologie auch vor der
Offenbarung, die in Jesus Christus geschah, von ,der Kirche' zu sprechen
beabsichtigt.

Die Bibel ist die Urkunde dieser Offenbarung und kam durch
diese und infolge dieser Offenbarung, also historisch nach ihr,
zustande. Deshalb ist diese Bibel, wie auch die Offenbarung selber, der
Besitz der .Kirche', das in ihre Hände gelegte schriftliche Zeugnis von
allem, was Gott in Worten sprach und in Taten verrichtete. Und
indem sie die Offenbarung verkündigt und weiterträgt, lässt die
Kirche sich leiten, richten und unterweisen durch diese Bibel als das

von Gott gewollte, deshalb autoritative Zeugnis seiner Offenbarung.
Damit kommt die Frage in Wegfall, ob die Kirche älter sei als die

Heilige Schrift ; denn es ist die Offenbarung, welche sowohl die Kirche
stiftet als auch die Bibel formt, und chronologische Berechnungen
können hier keine Prärogative schaffen. Gleicherweise wird auch die
andere Frage überflüssig, ob die Kirche über der Bibel stehe oder

umgekehrt; denn beide sind ,in origine' in ihrem Ursprung nicht das

Werk von Menschen, sondern des sich offenbarenden Gottes. Aber
die Kirche, die die Offenbarung in der ihr geschenkten Bibel weiterträgt,

ist dadurch die Kirche der Tradition, die Kirche, deren
Aufgabe und Mission das .tradere' ist. Die Tradition ist das Glaubensdenken

der Kirche, ist die Tat, in welcher die Kirche von Geschlecht

zu Geschlecht, von Jahrhundert zu Jahrhundert die Offenbarung
Gottes gemäss dem Zeugnis der in ihre Hände gelegten, durch Gottes
Geist inspirierten Heiligen Schrift bewahrt, verkündigt, erklärt,
weiterträgt und weitergibt. Selbstverständlich findet diese Aktion,
dieses .tradere', dieses Denken des Glaubens auch seinen Niederschlag,

seinen eigenen Niederschlag, neben der Bibel. Aber es ist klar,
dass dieser Niederschlag kein anderer sein kann oder darf als der,
welchen die Kirche selbst aus der in der Heiligen Schrift bezeugten

Offenbarung Gottes schöpft. » Ferner schreibt A. Rinkel etwas später
Internat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 2, 1959. 8



— 118 —

in diesem Zusammenhang, «dass die Kirche nicht ein nachträgliches
Ergebnis der Bibel ist, noch weniger, class sie eine auf dem Weg
historischer Tradition gewachsene Selbständigkeit hätte, welche
mehr oder weniger mit der Bibel im Widerspruch stünde; sondern
sie ist Gottes Schöpfung, die die Heilige Schrift als Quelle ihrer
Verkündigung und die Tradition als Form ihrer Wirksamkeit in einem
Atem nennt und beide als von Gott ihr gegebene Faktoren im rechten
Zusammenhang hält J)».

Diese Ausführungen erachte ich deshalb als wichtig und für
unsern Zusammenhang geradezu als grundlegend, nicht nur, weil sie

sowohl dem römisch-katholischen Traditionsbegriff als auch dem
reformatorischen Schriftprinzip gegenüber deutlich den altkatholischen

Standpunkt herausstellen, sondern vor allem deshalb, weil
mit dem altkatholischen Verständnis der Tradition als Glaubens-
denken, also einer lebendigen Funktion der Kirche, unmissverständ-
lich zum Ausdruck gebracht wird, class diese Kirche bei allem
bewussten Festhalten an der Überlieferung doch fort und fort dem
souveränen Wirken Gottes im Heiligen Geiste sich zu öffnen gewillt
ist. Wenn in den Anfangszeiten der christkatholischen Kirche der
Schweiz das Pauluswort aus IL Kor. 3, 17 : « Wo der Geist des Herrn
ist, da ist Freiheit», welches sich unser erster Bischof Dr. Ed. tierzog
zum Siegelspruch wählte, zu einem kirchlichen Losungswort erhoben
wurde, dann wissen wir längst, dass gerade in den Kreisen der damals

sogenannten «freisinnigen Katholiken» vor allem politischer Observanz

der Akzent sehr einseitig auf den Begriff der Freiheit gesetzt
wurde, und zwar einer Freiheit, welche nicht einfach diejenige von
Joh. 8, 36 war: «Wenn der Sohn euch freimacht, Averdet ihr wirklich
frei sein!» Aber je mehr unsere Bewegung sich seither aus allerlei
zeitbedingten geistigen Umklammerungen und Zwangszuständen zu
lösen vermochte, desto tiefer erfasste sie den umfassenden Sinn jenes
Wortes und desto mehr vermag sie nun auch zu jener wahren inneren
Freiheit aufzuleben, die dort herrscht, wo der Herr der Kirche im
Heiligen Geiste seine Souveränität geltend machen will und kann.
Denn dies wird in allen altkatholischen Kirchen längst anerkannt:
ein bloss mechanisch-magisches Verständnis der Tradition, der
Sakramente und vor allem auch der sogenannten apostolischen
Sukzession als kirchlicher Amtsnachfolge ist nur dadurch zu vermeiden,
dass - um es einmal so auszudrücken - die horizontale Linie der Über-

') Ebenda S.9.



— 119 —

lieferung immer wieder von der strengen Vertikalen des Pneumatischen

getroffen und durchkreuzt wird. In diesem Sinne hat die
altkatholische Bewegung wie seinerzeit diejenige der Reformation im
Verhältnis von Christus und seiner Kirche das strenge Gegenüber
von Herrn und Gemeinde, von Haupt und Leib wieder hergestellt.
Umgekehrt hinwiederum blieb sie durch das Verharren im gereinigten
Strome der Überlieferung bewahrt vor ungezügeltem Spiritualismus.
Hier sieht sie die Dinge wirklich so. wie A. Rinkel sie im genannten
Aufsatz darstellt, wenn er schreibt: «Eine Kirche, welche glaubt,
ohne Amt auskommen zu können, oder die das Wirken des
Heilswerkes in einer Art von Glaubensübermut dem Heiligen Geist überlässt,

der weht, wo immer er will, verkennt die göttliche Barmherzigkeit

ihres Herrn und Hauptes, der sich einen Leib, d. h. einen Organismus

in der Kirche wählte, und schneidet sich selbst vom Leben der
Gnade ab ').»

Leider kommt es nun aber immer wieder vor, dass man aus einem
Missverständnis heraus der altkatholischen Bewegung das Festhalten
an den Wesenselementen kirchlicher Überlieferung in der Weise zum
Vorwurf macht, dass man sagt, sie habe nicht alle falschen Bindungen
lösen und abschütteln können. Und doch hat der altkatholische
Standpunkt, festzuhalten am Glauben und den Konzilsentscheidun-

gen der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends, seine tief in der
Sache wurzelnde Begründung. Denn er wird getragen von der

Überzeugung, dass «die Verheissung der Wahrheit niemals einer
Teilkirche, sondern nur der einen und ganzen Kirche gegeben ist. Diese

aber hat - in konkret-geschichtlicher Gestalt - ihre Stimme bis jetzt
nur in der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends und in ihren
konziliaren Glaiibensentscheidungen vernehmbar zu machen
vermocht 2)». Aus diesem Grunde anerkennt die altkatholische Kirche
auch Glaubensentscheidimgen und kirchliche Lehrmeinungen nach
dem grossen Schisma von 1054 nur insoweit, als diese mit dem Zeugnis

der Heiligen Schrift und den Glaubenslehren der ungeteilten
Kirche übereinstimmen.

Eine solche Haltung birgt natürlich die grosse Gefahr des blossen
« Historismus» in sich, und tatsächlich wird im Bericht über die erste
Weltkonferenz für Glaube und Verfassung in Lausanne des Jahres
1927 zwar zugegeben, dass das Ideal der anzustrebenden ökumenischen

Einheit, welche katholische wie protestantische Wesensele-

') Ebenda S. II.
2) «Die christkatholische Kirche» 1958, S.7.



— 120 —

mente harmonisch umfassen musste, sich mit dem Ideal des

Altkatholizismus berühre, doch wird kritisch dazu bemerkt, der
Altkatholizismus sei viel zu viel historisch gerichtet. Wörtlich heisst es

dann : «Es ist ein echt katholisches Ideal im besten Sinne des Wortes,
insofern ihm der Gedanke zugrunde liegt, dass nur die universale
Kirche die Fülle der Wahrheit besitzt x).»

Nun hat aber gerade die im Laufe der Jahrzehnte zunehmende
ökumenische Offenheit der altkatholischen Bewegung dieselbe vor
der Versteinerung im blossen Historismus bewahrt. Denn mehr und
mehr brach sich die gesunde Einsicht Bahn, dass man die «Eine,
Heilige, Katholische und Apostolische Kirche» - wie sie im nicäno-
konstantinopolitanischen Credo genannt wird - als Gegenstand des

Glaubens nicht nur in der unwiederbringlichen Vergangenheit,
sondern ebensosehr in der Gegenwart und Zukunft suchen und finden
müsse. Und was lag darum näher als das Aufnehmen von Verbindungen

zunächst mit denjenigen Kirchen, die, wenn auch nicht historisch,

so doch glaubens- und lehrmässig auf demselben Boden stehen
wie der Altkatholizismus 1 So kam es zu den bereits erwähnten
Unionsgesprächen mit Orthodoxen undAnglikanern, als derenFrucht
die ebenfalls schon genannte volle .communio in sacris' zwischen

anglikanischer und altkatholischer Kirchengemeinschaft zu gelten
hat, die dadurch möglich wurde, dass beide Kirchen sich gegenseitig
die volle Katholizität im Sinne der alten Kirche zuerkennen und so
ihre Einheit im einen Herrn Jesus Christus als Tatsache feststellen,
ohne jedoch irgendein Stück ihres selbständigen Seins und ihrer
überlieferten Eigenart aufzugeben oder gar ein solches Aufgeben vom
Partner zu verlangen.

Hier wäre der Ort, in diesem Zusammenhang auch aufdas Wesen
der Kirche in anglikanischer wie orthodoxer Sicht einzugehen, was
aber den Rahmen dieser Ausführungen sprengen würde, da wir uns
Zeit nehmen mussten, um in bezug auf die anglikanische Kirche
einerseits diejenigen der 39 Artikel, die sich mit dem Wesen der
Kirche befassen (XIX : Von der Kirche. XX : Von der Autorität der
Kirche. XXI : Von der Autorität der allgemeinen Konzilien), andererseits

auch das sogenannte ,Lambeth Quadrilateral', vom Jahre .1888

genauer zu betrachten. Das letztere stellt die leicht abgeänderte
Fassung eines von der Generalkonvention der Protestantisch-Bischöf-

1) Bericht über die Weltkonferenz für Glaube und Verfassung,
Lausanne 1927, deutscher amtlicher Bericht, herausgegeben von Hermann Sasse,
S.16, Anm. 29.



— 121 —

liehen Kirche in den Vereinigten Staaten in Chicago 1886 genehmigten

Vierpunkte-Programms dar, welches die wesentlichen
Voraussetzungen für die Schaffung einer wiedervereinigten Kirche
umschreibt. Diese vier Punkte sind:

a) Die Heilige Schrift des Alten und Neuen Testamentes, welche
alles Heilsnotwendige enthält und als höchste Richtschnur für
den Glauben gilt.

b) Das Apostolicum als das bei der Taufe verwendete Symbolum,
und das Nicenum als ausreichende Erklärung des christlichen
Glaubens.

c) Die beiden von Christus selbst eingesetzten Sakramente, Taufe
und heiliges Abendmahl, gespendet unter gewissenhafter
Verwendung von Christi Einsetzungsworten und den von ihm
angeordneten Elementen.

d) Der historische Episkopat, örtlich angepasst in den Methoden
seiner Ausübung an die unterschiedlichen Bedürfnisse der
Nationen und Völker, die von Gott in die Einheit seiner Kirche
gerufen sind 1).

Welches im übrigen der Kirchenbegriff der anglikanischen
Kirchengemeinschaft ist, zeigt sich neuerdings auch in den verschiedenen
ernsthaften Verhandlungen, in welche diese Kirchen mit Methodisten
und Presbyterianern in England und Schottland eingetreten sind und
worin in erster Linie das kirchliche Amt als Diakon, Priester und
Bischof der .Stein des Anstosses' für die nicht-katholischen
Gesprächspartner ist.

Dass auch die altkatholischen Kirchen diese
Wiedervereinigungsbestrebungen mit Aufmerksamkeit und Interesse verfolgen,
beweist ein vor wenigen Monaten stattgefundener persönlicher
Briefwechsel 2) zwischen dem altkatholischen Erzbischof von Utrecht,
Dr. A. Rinkel, und dem anglikanischen Erzbischof von Canterbury,
Dr. G. Fisher, hinsichtlich gewisser Entwicklungen im Räume der
Kirche von Südindien. Im wesentlichen ging es auf altkatholischer
Seite darum, ernsthafte Bedenken zu äussern gegen eine Möglichkeit,
in dieser zwar bischöflich geleiteten Kirche während längerer Zeit
neben rechtmässig geweihten Amtsträgern auch solche, welche die
bischöfliche Ordination nicht empfangen hatten, als gleichberechtigt

') «The Oxford Dictionary of the Christian Church», S.781.
2) IKZ 1959, Heft 1, S. 1 ff.



— 122 —

in dieser Kirche wirken und die Sakramente spenden zu lassen. Auch
wenn es sich um eine Übergangszeit handelt, wirft dies doch schwere

Fragen auf, auf die näher einzutreten ich mir hier ebenfalls versagen
muss.

Was die orthodoxen Kirchen des Ostens betrifft, so wollen wir
uns darauf beschränken, zu betonen, dass diese jeweils auch im
ökumenischen Gespräch geltend machen, dass es bei ihnen keine
dogmatisch formulierte Lehre von der Kirche gibt. Das hat seinen Grund
einerseits darin, dass die Ostkirche seit dem Jahre 1054 den Anspruch,
die allein wahre, rechtgläubige, katholische Kirche zu sein, nie
aufgegeben hat, andererseits darin, dass das Schwergewicht des
kirchlichen Lebens und Seins eindeutig in der Liturgie, im religiös-gottesdienstlichen

Handeln liegt. Man darf vielleicht sagen, der Begriff des

Katholischen sei im Westen hauptsächlich horizontal im Sinne einer
räumlichen und zeitlichen Umfassendheit, also extensiv verstanden
worden. Im Osten dagegen versteht man ihn bis heute vor allem
intensiv im Sinne des inneren Lebens in der Gemeinschaft mit dem
Auferstandenen und verklärten Herrn und den durch Ihn Miterlösten,
und das Bewusstsein, dass irdisch-streitende und himmlisch-trium-
phierende Kirche eine lebendige Einheit bilden, verleiht dem Christenstand

im Osten eine mystische Tiefe, die wir bei uns wohl in keiner
Kirche kennen. Für den Orthodoxen ist darum das ökumenische
Problem nicht, wie es dies doch für die meisten westlichen Theologen
ist, ein .organisches', nämlich wie man die getrennten Glieder des

Leibes Christi wieder zusammenbringe, sondern es ist ein .pneuma¬
tisches', nämlich wie alle wieder zur Teilhabe an dem vom Heiligen
Geiste bewirkten inneren Lebendes Leibes Christi gelangen möchten.

Vorläufig kann auf diese Frage nach orthodoxer Auffassung nur eine

Antwort gegeben werden, die analog ist derjenigen der Kirche von
Rom: Rückkehr in die sobornost, in die Gemeinschaft der wahren

orthodoxen) Kirche.
Von diesem kurzen Exkurs kehren wir abschliessend in die

altkatholische Kirche zurück, indem ich darauf hinweisen möchte, dass

diese an einem ganz bestimmten Punkt ihres kirchlichen Seins der
Orthodoxie etwas sehr Wichtiges verdankt. Als nämlich seinerzeit
in den Anfangsjahren der altkatholischen Bewegung die lateinische
abendländisch-katholische Liturgie in die Muttersprache übertragen
wurde, fügte man im sogenannten Kanon der Messe vor die Segnung
der Abendmahlsgaben, die der Priester bisher kraft seines Amtes und
der ihm verliehenen priesterlichen Vollmacht allein vollzog, eine



— 123 —

sogenannte ,Epiklese', d.h. eine Anrufung des Heiligen Geistes als
des .Herrn und Lebendigmachers' ein. Es mag dies damals in gewisser
Hinsicht auch ein bisschen eine .kirchenpolitische Reverenz' in
östlicher Richtung gewesen sein, stand man doch mit den Ostkirchen
bereits in näherem Kontakt. Heute aber dürfen wir es sozusagen als

den Schlüssel zum rechten Verständnis altkatholischen
Gemeindegottesdienstes betrachten, den wir als denjenigen Ort fassen, wo die
Gemeinde als der Leib Christi in diesem Aon am sichtbarsten ihre
Wirklichkeit findet. Denn nach altkatholischer Auffassung ist die
Eucharistiefeier eine reale Vergegenwärtigung des ein für allemal auf
Golgatha zur Erlösung der Welt dargebrachten Kreuzesopfers Jesu
Christi. Im Vollzug der heiligen sakramentalen Handlung wird der
erhöhte Herr, der vor dem Throne Gottes für seine Gemeinde auf
Erden sein Opfer geltend macht, selber in seiner Gemeinde unsichtbar
gegenwärtig und gibt den Seinen im heiligen Mahle unter den gesegneten

Gaben von Brot und Wein Anteil am Segen seines Versöhnungsopfers.

Im Heiligen Geiste fallen damit die Schranken von Raum und
Zeit, die uns seit dem ersten Karfreitag von jenem Geschehen irdisch
trennen. Zugleich darf die als der Leib Christi in der Eucharistie
geeinte Christusgemeinde, die nach altkatholischem Verständnis
kraft des allgemeinen Priestertums die heilige Handlung mitvollzieht,

aber auch den immer wieder neuen Durchbruch in das erst
noch Kommende hin sich schenken lassen, indem in der realen Ver-

gegenwärtigung des einmaligen Opfers Jesu Christi immer auch der
österliche Sieg und damit die Wirklichkeit der in Christo neugeschaffenen

Schöpfung dem Glauben erkennbar wird. So wird die Gemeinde
Christi gerade in der Feier der heiligen Eucharistie stets aufs neue

hineingestellt in die grosse Spannung dessen, was bereits zum Heile
der Welt geschehen ist und was in seiner ganzen Fülle am Ende der
Zeiten erst noch kommen wird. Als eine Schar, die das ihr zugesprochene

Erbe des ewigen Heiles schon hier in verhüllter Weise kosten
darf, schreitet die Kirche unerschütterlich im Glauben an die una
sancta catholica et apostolica ecclesia jenem grossen Tage entgegen,
da alle Verheissungen sich erfüllen werden, oder - wie es einmal
Bischof Dr. Urs Küry formuliert hat - da «aus der wesentlichen
Kirche, d. h. derjenigen, die in Sakrament, Amt und Bekenntnis als

Christus-Gemeinschaft lebt, erfüllte Kirche, d.h. eine solche, die im
Vollbesitz der charismatischen Gaben sich befindet, geworden ist».

Ich möchte schliessen mit einigen Gedanken aus dem bereits
mehrfach zitierten Aufsatz von Prof. Dr. Ernst Gaugler ,Das wesent-



— 124 —

liehe Anliegen der altkatholischen Bewegung', die auch hier voll und

ganz am Platze sind: «Die altkatholische Kirche ist keine
Grosskirche geworden. Es wäre unaufrichtig, zu behaupten, dass dieser
Umstand nicht auch viel Schmerzliches, ja zeitweise Qualvolles mit
sich brächte. Wir verstehen es menschlich, wenn auch aufkirchlichem
Gebiet oft die Vertreter der grossen Kirchen geneigt sind, die Stimmen

der kleinen zu überhören. Es liegt uns auch fern, uns eine .kir¬
chenpolitische' Bedeutung zuzumessen, die wir numerisch nicht
besitzen. Aber es darf wohl doch in aller Selbstbescheidung gefragt
werden, ob die Stimme einer Kirche, deren Zentralanliegen so das
Wesen der Kirche und die Wahrheit der Einen, allgemeinen Kirche
war und ist, nicht doch den Anspruch erheben darf, m^gehört zu
werden, wo, wie dies heute mehr und mehr aus der Not heraus der
Fall ist, gefragt wird nach dem wirklichen Wesen der Gemeinde Jesu
Christi. Jedenfalls, und das ist unsere Hoffnung, gibt es auch unter
uns Menschen, die gewillt sind, diese angefochtene Sache auch in
dieser Zeit bekennend zu vertreten, komme, was da wolle. Das wissen
wir allerdings mit unsern Brüdern in allen Lagern, dass es jetzt
überhaupt nicht mehr um die eigene Grösse gehen kann, sondern allein
um die Kirche Jesu Christi. Wenn das deutsche Wort .Kirche'
bedeutet ,das Haus des Herrn', so wissen wir, dass es nicht um ,unser'
Haus geht, sondern wirklich um die .kyriaké', die Eine Gemeinde
des Einen Herrn x).»

Rheinfelden Hans Frei

IKZ 1946, Heft 1, S.16.


	Das Wesen der Kirche in altkatholischer Sicht

