Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 48 (1958)
Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

59

Bibliographie

Ott, Heinrich: Verkiindigung und Exi-
stenz, Gedanken zur Lehre von der
Predigt. Gotthelf-Verlag. Zirich-
Frankfurt. 1956. 48 S. Fr. 3.60.

Der Verfasser hat es sich zur Auf-
gabe gemacht, an der kirchlichen Ver-
kiindigung, «die Bedeutung des in der
Existenzphilosophie aufgekommenen
Denktypus» aufzuzeigen. Er sieht
diese Bedeutung darin, dass «christ-
liche Verkundigung streng bezogen
sein muss auf die Wirklichkeit mensch-
licher Existenzy». Sie darf nicht doktri-
nir sein, sie muss «Anrede» sein und
zur «Begegnung» fithren. Dazu ist er-
forderlich, dass die Predigt konkreti-
siert und sich zugleich der Grenze aller
Konkretisierung bewusst ist, sie muss
immanent- und transzendentbezogen
sein.

So einleuchtend und ansprechend
der ganze Gedankengang ist, so bleibt
der Verfasser doch die Antwort schul-
dig auf die Frage, warum es zur Er-
fassung der Predigtaufgabe, fiir deren
Erliuterung er sich auf Jeremias Gott-
helf beruft, der Existenzphilosophie be-
darf ? U.K.

Kleine Philokalie. Belehrungen der
Monchsviiter der Ostkirche iiber das
Gebet. Ausgewithlt und tbersetzt
von Matthias Dietz S.J ., Einsiedeln/
Zirich/Kéln (1956). Benziger Ver-
lag. 192 8.

Angesichts des steigenden Inter-
esses fur die Orthodoxie ist es sehr zu
begriissen, dass immer mehr Quellen-
veroffentlichungen an die Seite der
Darstellungen treten. Zu diesen Quellen
gohort die Philokalia als einer der be-
liebtesten Wegweiser zu einem ver-
innerlichten, z.T. mystisch gefiirbten
Gebete. Sie ist als Sammlung ein-
schldgiger Schriften und Zitate aus
(fast nur griechischen) Kirchenvitern
und anerkannten kirchlichen Schrift-
stellern im Jahre 1782 von dem Athos-
monch Nikodemos herausgegeben wor-
den und hat alsbald in ihrem grie-
chischen Gewande und in kirchen-
slawischer Ubersetzung eine weite Ver-
breitung gefunden. So rechtfertigt sich
die vorliegende, sprachlich adiquate
Auswahliubersetzung durch sich selbst.
Sie vermag auch dem abendlindischen
Christen tiiber das wissenschaftliche

Interesse hinaus geistige Nahrung zu
bieten, die iiber die Unruhe des Tages
hinausfihrt. Igor Smolitsch, ein be-
kannter Ostkirchenforscher, hat eine
klare, knappe Einfithrung beige-
steuert, der Verlag dem Biindchen ein
geschmackvolles Ausseres gegeben: es
wird gewiss auch bei uns viele Freunde
finden. Bertold Spuler

Russiseche Ikonen aus der Ikonen-
Sammlung Zeiner-Henriksen (Nor-
wegen). Mit einem Vorwort von
W. P. Riabuschinsky, Miinchen
(1957 ?). Verlag F.Bruckmann. 8 S.,
drei Mappen mit je 12 Tafeln 4°.
DM 48.—

Das Interesse an Ikonen hat in den
letzten Jahrzehnten nicht nur aus és-
thetischen, sondern auch - und be-
sonders — aus religidsen Griinden stetig
zugenommen und zur Veroffentlichung
einer grosseren Anzahl einschligiger
Bildwerke gefiihrt. Eines der schon-
sten stellen die vorliegenden drei Map-
pen dar (auch in einer Leinenmappe
erhiltlich), die Wiedergabe einer
Sammlung fast ausschliesslich russi-
scher Bilder des 15. bis frithen 17.
Jahrhunderts. Hier findet sich eine
Anzahl der eindrucksvollsten Ikonen
in einer, von der Druckerei Gréndahl
und Sohn in Oslo besorgten, hervor-
ragenden technischen Ausfiihrung, ein
Werk, das zu besitzen jeden ITkonen-
freund reizen wird, an dem aber auch
der theologisch oder historisch an der
orthodoxen Kirche, vor allem Russ-
lands, Interessierte nicht vorbeigehen
sollte. Die knappe Einleitung enthilt
leider Druckfehler (Prokov statt Po-
krov), und die Beschriftung der Bilder
ist so einseitig auf das Russische ab-
gestellt, dass auch der Kirchenvater
Basileios von Kaisereia als «Vasilij
Kesariskij» (so umschrieben!) und der
HIl. Nikolaus von Myra in Lydien als
«N. von Mirliki» erscheint. Ich glaube,
man sollte die Kenntnis dieser Glei-
chungen dem deutschen Beschauer,
der doch nicht immer Slawist sein
kann, nicht zumuten! Auch «Moskwa-
Schule» statt «Moskauer Schule» hért
sich merkwiirdig an. Doch kann das
den Wert dieser faszinierenden Ver-
6ffentlichung nicht mindern !

Bertold Spuler



Le probléme religieux en URSS, qua-
triéme partie: Lasituation de I'église
arménienne, Paris 1956. Direction
de la Documentation. 31 S. (La Do-
cumentation Francaise: Série Poli-
tique CXXXII = Série Sociale
LXXIIT = n° 2239: 8 décembre
1956). — ffr. 75.—

Nach einer Ubersicht iiber die po-
litischen Organisationen der Armenier
ausserhalb der UdSSR und der Glie-
derung der armenischen Hierarchie
liefert die vorliegende Schrift eine ein-
gehende Darstellung der Neubesetzung
der beiden armenischen Katholikate
Eémiadzin im September 1955 und
Sis in Kilikien (Sitz jetzt: Antelias im
Libanon) im Februar 1856. Man findet
hier das gesamte Material, um diese
mehr von politischen als von rein
kirchlichen Erwigungen beherrschten
Wahlen richtig verstehen zu koénnen.
Beim Kampf um die Besetzung des
Katholikats Sis kam es vor allem dar-
auf an, ob dieser Sitz einem Freunde
der Kommunisten oder — wie es ge-
schah — einem nationalen Armenier
zufallen werde. — Die Entwicklung ist
inzwischen tliber den Abschluss der
Arbeit schon hinausgegangen. Vgl. zur
Sache auch TKZ 1954, S.150; 1955,
S.157 f.; 1956, S.92/94, 249 f.; 1957,
S.157 f.; 1958, S. 33 f.

Bertold Spuler

Leslie W. Brown (jetzt anglikanischer
Bischof von Uganda): The Indian
Christians of St-Thomas. An ac-
countofthe ancient Syrian Church of
Malabar, Cambridge 1956, Univer-
sity Press. XII, 315 S.

Metropolit Maximos von Sardes: ‘H
év Malaumap Tov “Ivdiwy ~Zvotavy
> Exxlnoia (Die syrische Malabarkir-
che in Indien), Konstantinopel 1953
(Aussenumschlag : 1955). Patriarchi-
kon Typographeion. 93 S.

P. Placid T.0.C.D.: Les Syriens du
Malabar, in «L’orient Chrétien» 1/4
(Paris 1956), S.375-424.

Das Verhalten jeder einzelnen der
vielen Konfessionen in Siid-Indien ist
nur verstindlich, wenn man sie als
einen Stein im christlichen Mosaik die-
ses Cebietes sieht. Denn jede von
ihnen richtet sich, so sicher sie sich
auch nach aussen hin geben mag, an
der tatsiichlich vorhandenen «anderen
Moéglichkeit» aus, jener Moglichkeit

60

des Ubergangs zu einer anderen Kon-
fession, die stots denkbar ist. Nachdem
das Eindringen des réomischen Unions-
Drangens die bis dahin gewahrte Ein-
heit im 17.Jahrhundert gesprengt
hatte und seither mehrere Bekenntnis-
so nebeneinander stehen, die sich nicht
ohne eigene Schuld in immer neue
Gruppen spalteten, ist keine der dor-
tigen kirchlichen Gemeinschaften von
Absplitterungen verschont geblieben:
auch die kastenférmig zwiegespaltene
unierte Kirche war 1653 ff. und 1863/
1874 empfindlich davon betroffen.
Unter diesen Umstéinden verliert
die historische Schilderung der beiden
zuerst genannten Darstellungen an
plastischer Durchsichtigkeit, indem
sie sich auf ezne Konfession beschrankt :
Brown auf die seit 1665 monophysi-
tische «syrische Malabar-Kirche» mit
ihren Gruppen um den jakobitischen
Patriarchen oder den indischen ¢«Ka-
tholikos» (seit 1909) und in ihrem
Kastengegensatz zwischen den «Nord-
lichen» und den «Sidlichen» Maxi-
mos unter Ilinschluss auch der in ihrem
Glaubensstande jetzt anglikanischen
«Mar-Thomas-Kirche». So erscheint
viel zu sehr als einfache Entwicklung,
was in der Tat eine komplexe Grosse
ist. Auch trigt die Aufnahme der Schil-
derung im 16. Jahrhundert bei Brown,
der von da an zuerst riickwirts, dann
vorwiirts schreitet, und die mehr re-
ferierende als analysierende und ab-
wiigende Darstellung nicht eben zur
Verstindlichkeit der inneren Entwick-
lung bei. Auch Maximos gibt fir die
beiden letzten Jahrhunderte mehr eine
Skizze als eine wirkliche Darstellung.
Demgegeniiber ist Placids Aufsatz,
der alle Bekenntnisse und alle Epochen
gleichmiissig, wenn auch entsprechend
ihrer kirchlichen Bedeutung verschie-
den ausfiihrlich schildert, wesentlich
aufschlussreicher. Dabei liegt bei ihm
als Uniertem der Akzent auf der unier-
ten «syrisch-malabarischen» und der
(seit 1930 von der jakobitischen ab-
goespaltenen) unierten «syrisch-malan-
karischen» Kirche; als Karmeliter
steht er librigens der jesuitischen Mis-
sionstiitigkeit im 16./17.Jahrhundert
auffallend kritisch gegeniiber. Placid
stellt iibrigens in «L’Orient Syrien»
IT/2 (1957), 8.211-220, die Neuglie-
derung der malabarischen Kirche von

(11957 (vgl. IKZ 1958, S. 32) zusiitzlich
ar.



Auf diese Weise verlagert sich das
eigentliche Schwergewicht von Browns
Buch auf die Darstellung des liturgi-
schen Lebens und der sozialen Glie-
derung der stidindischen jakobitischen
Kirche, die der Verfasser ausfiihrlich
in ihrer bunten Vielfalt darlegt, ge-
stitzt auf eine langjihrige Wirksam-
keit in diesern Gebiete. (Placid geht
hierauf nur kursorisch, aber doch recht
anschaulich ein.) Hier wird das Leben
einer  morgenlindischen  National-
kirche in der Gegenwart mit einer Auf-
geschlossenheit und Anteilnahme ge-
schildert, die zum Besten gehort, was
es auf diesem Gebiete gibt. Gerade
dieso Abschnitte des Buches werden
auf lange hinaus richtungweisend
bleiben. Bertold Spuler

DelMedicoH . E. :«L’énigme des manus=-
crits de la Mer Morte.» (in-8°, VI-
592 p., Paris, Plon, 1957). Del Me-
dico s’oppose (p. 251) a 'opinion de
W.F.Albrigt qui veut voir & Qum-
ran «la trouvaille incontestablement
la plus grande des temps modernes».
L’ouvrage parait en un moment ot
le groupe essentiel des documents
est publié et traduit en diverses
langues et de diverses fagons.

Contrairement aux témoignages de
Philon (p. 79/80), de Pline I’Ancien
de Dion Chrysostome, de Joséphe (p.
84), Del Medico nie jusqu’a toute exis-
tence des Esséniens. Pourtant les
auteurs contemporains de ces kEssé-
niens s’en donnent comme les témoins:
Ils se mettaient en situation d’étre
contrélés sur un fait religieux considé-
rable; et si ce fait n’avait pas été cons-
taté, on les aurait tenus pour des im-
posteurs. D’autre part, A.Dupont-
Sommer, dans son excellente communi-
cation & I’Académie des Inscriptions et
Belles-Lettres du 8 juin 1951: «Obser-
vations sur le Manuel de Discipline dé-
couvert pres de la Mer Morte» (in-16°,
32 p., Paris, Maisonneuve) a montré
que le Manuel de Discipline décrit dans
ses moindres détails les mémes as-
cétes que certaines versions de Jo-
séphe, ou attribuées & Joséphe déeri-
vent sous le nom d’Esséniens. Par ail-
leurs, Pline indique avec exactitude le
site-méme de Qumran comme le centre
principal de ces Esséniens.

Del Medico (p. 101) estime Qum-
ran impropre & toute habitation; et

61

prétend contredire Pline qui y signale
des palmiers. Mais, dans ses comptes-
rendus des fouilles, le R.P. de Vaux
signale les vestiges de l'ancienne pal-
meraie.

Le professeur Sukenik avait déja
émis I’hypothése que la grotte de Qum-
ran aux quatre documents principaux
non-bibliques était un cimetiére de
livres religieux défectucux et mis au
rebut, une «ghenizah», comme les
Juifs en eurent dans les siecles sui-
vants pres de leurs synagogues. Del
Medico reprend cette conjecture, pré-
tendant deviner (p. 53-56) comment
et pourquoi tel ou tel manuserit aurait
été bralé partiellement avant d’étre
rejeté. Il qualifie de «ghenizoth» (p. 34)
toutes les autres grottes, ou l'on a
trouvé dans le désert de Judde quel-
que trace de manuscrit. Mais pourquoi
tant de «ghenizothy», et si loin des lieux
de culte ?

Selon Del Medico (p. 105), les restes
d’habitat trouvés & Qumran ne ser-
vaient que pour les fossoyeurs du
proche cimetiére. Mais onze cents
tombes creusées au cours de plusieurs
décades ne représentent pas 'emploi
permanent d’un groupe de fossoyeurs.
Comme il existe de la poterie en débris
dans le cimetiére, Del Medico pense
(p. 111/112) qu’il s’agit du champ du
potier dont il est question dans I’Evan-
gile & propos de la trahison de Judas.
I1 oublie qu’il a assuré dix pages plus
haut (p. 101/102) qu’on n’a jamais pu
fabriquer de pots & Qumran sans argile
et sans combustible.

Del Medico a I'honnéteté de re-
connaitre lui méme (p. 154) que J. Van
der Ploeg lui a déja reproché son pro-
cédé d’exégese. Celui-ci consiste & dé-
couper des textes en segments qu’il
considére ensuite comme constitutant
chacun une entité distincte sansrapport
avee les autres fragments en quoti il a
ainsi réduit chaque texte. Naguére en-
core, une telle pulvérisation a été un
défaut de nombreux biblistes.

L’erreur interprétative de Del Me-
dico consiste & ne pas se mettre au
centre du bloc formé par les quatre
textes principaux (Manuel de Disei-
pline, Commentaire d’Habacue, Guerre
des Fils de Lumieére . .., Hymnes d’ac-
tions de graces). Il y aurait trouvé une
constante ambiance spirituelle mani-
festée par une doctrine unique et cohé-
rente jusqu’en tous ses développe-



ments. Avec l'incidence d’une in-
vasion de Kittim & laquelle les Juifs
résistent par la force, un salut messia-
nique est d’abord espéré (Manuel de
Discipline); puis il est déclaré (trois
autres documents) que ce Messie s’est
manifesté et que le salut a été apporté
quoique le peuple juif lait rejeté. La
doctrine salvatrice de Qumran est une
«connaissance» religieuse qui con-
giste & admirer I’ceuvre de Dieu et &
vouloir ce que Dieu veut.

Tel passage du Manuel de Disci-
pline (X, 17/18): «Je ne rendrai & per-
sonne la rétribution du mal .. .» s’ap-
parente & l'esprit du Sermon sur la
Montagne. Del Medico (p. 321/322) en
conclut, sans plus, que ce morceau est
chrétien. Voire. Il est tant d’autres
formes possibles de ’apparentement
de deux textes ... Ailleurs, un passage
des Hymnes d’actions de graces rap-
pelle le «Pasteur d’Hermas». Or, cet
opuscule est réputé italien et du II®
siécle de notre ére. D’emblée Del Me-
dico décide que ce morceau des Hymnes
d’actions de gréices est aussi italien et
du ITe siécle (p. 217-219).

Del Medico (p. 145) caractérise
Jean-Baptiste comme appartenant &
la classe riche et me croyant pas au
royaume des cieux. Sa référence est
Matt. X1, 8, et II. A ces deux versets,
on trouve: « Qui étes-vous allés voir ?
Un homme vétu d’habits précieux ?
Voiei, ceux qui portent des habits pré-
cieux sont dans les maisons des rois.»
et: «Je vous le dis en vérité, parmi
ceux qui sont nés de femmes, il n’en
est point de plus grand que Jean-Bap-
tiste. Cependant, le plus petit dans le
royaume des cieux est plus grand que
lui.» Ces deux points de I’Evangile
n’ont donc rien de commun avec ce que
prétend en tirer Del Medico. Le pire
est que s’attachant & ’expression «né
de la femme», notre auteur en fait le
propre de lasecte des Baptistes. Chaque
fois que dans I'un des quatre manus-
crits cette expression revient, il attri-
bue le contexte immédiat aux Bap-
tistes.

Del Medico a été spécialement mal
inspiré quand il a voulu attribuer un
assez grand nombre des fragments aux
Saducéens qui ne croyaient pas & I'im-
mortalité de 'dAme. Pour attribuer &
ces Saducéens un hymne qui se termine
par une espérance magnifique en la vie
future, il est obligé de couper cette

62

finale (p. 447). Il n’hésite pas non plus
a8 dépecer en quatre fragments un
hymne d’actions de gréces quasi-
chrétien (VIII, 4-IX, 36) qu’il attribue
successivement aux zélotes, aux Juifs
orthodoxes, aux Chrétiens et aux
Saducéens (p. 487/488).

Par contre, Del Medico a le grand
mérite de nous obliger & constater 1'ab-
sence de toute documentation sur les
Esséniens avant le siécle de Jésus-
Christ. Les conjectures qui faisaient
du «Maitre de Justice» de Qumran un
personnage du I¢rou du 1I® siécle avant
Jesus-Christ sont purement gratuites.
Elles sont démentics par les poteries
d’ensemble gris et rouge de transition
hellénistique -romaine et nullement
gris rose, qui indiquerait 1’époque
purement hellénistique.

Del Medico maintient avec perti-
nence que le Manuel de Discipline fait
allusion (IV, 19/20) au recensement de
Quirinus qui eut lieu & I’époque de la
naissance de Jésus (p. 289), selon Luec.
1T, T-4. 11 faut aussi savoir gré & Del
Medico d’avoir noté le caractére quasi-
chrétien de certains Hymnes d’actions
de graces (111, I-19; VI, I-36; VII, 26
a37;IX, 2-31; X, 14-X1I, 2; XI, 3-14).
Il y a 1a une notion nette de la rédemp-
tion universelle et de l'apostolat &
toutes les nations.

Del Medico suggére pour le Com-
mentaire d’Habacue (p. 179) la voca-
lisation de I’hébreu « Ktym» en «Katy-
aim» au lieu de «Kittim», ce qui ameé-
nerait & la traduction assez plausible:
«les légions romaines». Il a raison de
gituer les événements guerriers, aux-
quels il est fait allusion, & la période
68/69 de l'ére chrétienne. C’est de
cette période aussi qu’il est question
dans «La guerre des Fils de Lumiére
... (p. 366) (I, 12).

Malheureusement Del Medico sup-
pose que cortains fragments des textes
sont du II® siécle. Il se trouve amené &
croire que les compilations ont été por-
tées & la grotte, séparément, & la fin du
II¢ siecle. Il a donc post-daté. Il n’a pas
voulu tenir compte (p. 98/99) du cri-
tére fourni par les monnaies trouvées
au site de Qumran. Elles indiquent un
abandon massif de ’habitat en 69/70,
comme l’'ont vu Dupont-Sommer et le
Pére de Vaux. Le commencement de
I'habitat massif est & situer, d’aprés
les monnaies, vers les années 20-25 de
I’ére chrétienne.



Des monnaies moins nombreuses
supposent un premier habitat au Ier
siocle avant Jésus-Christ. Del Medico
suggére ici une solution plausible: la
frontiére passait alors par la; et déja
Clermont-Ganneau signalait que les
citernes et un premier établissement
supposent un poste-frontiére de sol-
dats romains.

Del Medico remarque qu’il est
vain (p. 99 et 104) de faire de Qumran
un atelier de copistes professionnels
parce qu'on y a trouvé trois encriers.

Il est si vrai qu’on a affaire & Qum-
ran & une organisation religieuse &
doctrine trés déterminée que Del Me-
dico lui-méme (p. 215/216) est amené
a signaler des apparentements entre
les divers manuscrits: «Les passages
(des Hymnes d’actions de graces) qui
ont pu étre qualifiés de ,Chrétiens’
émanent souvent d’une secte qui s’in-
titulerait ,les Fils de la vérité (ou du
véridique).» Or, une secte du méme
nom a déja été rencontrée dans le «Ma-
nuel de Discipline ; elle estnommée dans
deux fragments (IV, 2-6; 6-8) ot une
partie de sa doctrine est exposée.» C’est,
en fait, la doctrine constante de Qum-
ran. Sa sagesse stoicienne retient plu-
sieurs fois le mot «stoique» (par
exemple Hymnes XIV). La source
serait essénienne, le développement
semble chrétien ou quasi-chrétien. Le
zoroastrime et le gnosticisme sont
cotoyés; on ne s’y confond jamais.

Les Qumraniens sont d’abord des
ésotéristes. Del Medico devine assez
bien chez eux plus qu'une communauté,
une franc-maconnerie (p. 155 et 188).
Cest aussi l’avis d’érudits francs-
magons qui s’appuient sur le livre de
Molin, Die Kinder des Lichts, Vienne,
1954.

Le pardon des péchés est congu
comme faisant partie d'une vaste
«metanoia» (Manuel de Discipline, I1I,
8): «C’est par l'esprit de droiture et
d’humilité que les péchés sont ex-
piés.» Ce qui est admirable dans la cré-
a.tior} doit rassurer I’dme; mais cette
admiration et la consolation qu’elle
produit requierent la présence et 'ac-
tion d’un esprit divin qui dépasse les
instabilités humaines, et donc une
révélation intérieure. Il fallait aussi
un Messie pour confirmer par son
exemple et par sa force I’Eglise hiérar-
chique qui enseignera & tous cette vé-
rité de salut.

63

Qumran décrit cet embryon d’Eg-
lise que le Messie est venu ensuite visiter.
Les documents font maintes allusions &
co Maitre de justice et de tous les jus-
tes, vénérés, véridiques, visite de Dieu
sur la terre, juge dernier, prophéte et
Messie d'Israél. Il a été tué par la mé-
chanceté d’un grand-prétre et il est
apparu aprés sa mort dans une féte
qui n’est pas celle de Paques.

Del Medico pense (p. 346-357)
qu’il s’agit de Ménahem qui dans la
guerre de 66/70 fut tenu pour le Mes-
sie par certains exaltés, et qui a méme
encore trouvé des partisans au cours
des siécles. Mais Qumran est une doc-
trine d’infinie douceur et internatio-
nale. Or, Ménahem était un natio-
naliste furieux, d’'une violence san-
guinaire.

Ce Messie de Qumran se situe entre
25 et 70 de I’ére chrétienne. La doc-
trine ressemble assez & un judéo-
christianisme héritant des idées qu’on
pourrait préter a Jean-Baptiste dans
le Manuel de Discipline. Dans son
livre «Jean Baptiste et la spiritualité
du désert», Jean Steinmann a su de-
meurer sur ces questions du «baptisme»
de Qumran dans une sage réserve.
Quant & préciser davantage la per-
sonnalité du Messie de Qumran: Le
Baptiste ? Jésus? Un disciple? Un
plagiaire ?, etc., cela n’est pas possible
dans I’état actuel de la science.

Il reste peut-6tre & trouver quel-
que complément d’information dans
des textes de diverses époques dé-
couverts dans d’autres grottes; ou
encore, comme l'espére Del Medico
(p. 45), lorsque sera publié le «Deuté-
ronome Shapira» qu’on a cru étre un
faux lors de sa découverte en 1878. Les
photos qui en subsistent le montre-
raient apparenté & Qumran, avec des
adjonctions nettement évangdéliques.

Maxvme Goree

Rossler, Roman: Das Welthild Nikolai
Berdjajews. Existenz und Objek-
tivation. — Vandenhoeck & Ruprecht
Gottingen, 1956. Preis: Fr. 19.45.

Die Philosophie Berdjajews beruht
auf einem pessimistischen Gefiihl ge-
geniiber der historischen Welt. Sie
sucht eine bessere Welt und wendet
sich Idealen zu, die er als héchste meta-
physische Prinzipien bestimmt. Das
muss als Dualismus eine Spannung er-



zeugen. Er unternimmt es, diese Span-
nung zu iiberwinden, aufzulésen, Seine
zentrale philosophische Idee, durch
die das geschehen soll, nennt er die
Objektivationsidee. Das zuerst. Berd-
jajews Denken — «Ich gehe von der
Wahrheit aus» — ist weniger syste-
matisch als aphoristisch, das zeigt
deutlich secine Autobiographie. Er ist
in der Jugend Marxist, aber 1901 voll-
zieht sich sein endgiiltiger Ubergang
vom Marxismus zum Idealismus und
beginnt sein Suchen nach dem Sinn
des Lebens, nach der Wahrheit im
Gegensatz zur «Alltéiglichkeit und
sinnlosen Wirklichkeit», alles unter
dem Einfluss Tolstois, Nietzsches,
Ibsens, spiter Dostojewskis. Seine
antinomische Denkweise, die vor allem
die Normen der Sittlichkeit als primér
erkennt, stellt ein ideales Christentum
dem historischen Christentum ent-
gegen. Seine Hauptanliegen, stets stark
betont, sind Personlichkeit und Frei-
heit, die ihm das «wneue religitse Be-
wusstsein» inspiriert. Ist die Welt auch
tragisch, so ist sie doch nicht ganz ab-
zulehnen, denn die menschliche Per-
sonlichkeit hat die Mission der Be-
freiung. Das Personlichkeitsprinzip
steht auch im Zentrum seiner Kirchen-
kritik. Gott ist nicht Autoritéit, son-
dern Sinn, Freiheit, Liebe und Christus
sieht Berdjajew als Erretter im Sinn
eines Unterscheiders von Wahrheit
und Falschheit und Schaffers der in-
nern Freiheit. In Christus ist nicht nur
Offenbarung des Gottmenschen, son-
dern der Gottmenschheit. Weil die
Gattung gegen die Personlichkeit steht,
will Christus nicht nur den Tod, son-
dern auch die Geburt {iberwinden, er
will den Menschen wieder in der Ewig-
keit griinden. Aber — wieder ja und
nein! — das Leibliche ist da und soll
geheiligt werden («Vergeistigung und
Transfiguration des Fleisches»). Das
Eschatologische tritt in den Mittel-
punkt von Berdjajews christlichem
Denken. «Ausser der Ewigkeit kann
man nichts lieben, und lieben kann man
iiberhaupt nur mit ewiger Liebe; wenn
es die Ewigkeit nicht gibt, dann ist
iberhaupt nichts.» — Als «Ausdrucks-

64

form fiir die Hauptidee seines Lebens»,
seiner gesamton Philosophie, gibt Berd -
jajew die Objektivationsidee an, deren
Vollzieher der Geist ist. Freilich ist,
nach Ludolf Miiller, fiir das christliche
Bewusstsein der tiefste Einwand gegen
Berdjajews Philosophieren der, «dass
es nicht deutlich werde, in welchem
Verhiltnis der ,,freie Goist* ... zum
,» Heiligen Geiste‘* stehe». Der ver-
dienstvolle Verfasser des Werkes zi-
tiert zum Schluss Worte Berdjajews
iiber seine Objektivationsidee: «Ob-
wohl eine Entstellung des Geistigen,
ist die Vergegenstindlichung ein Pro-
zess, der zur Verwirklichung des Schick-
sals der Menschen und der Welt, fiir
den Fortschritt zum Reich dos Ceistes
notwendig ist ... Der Geist dringt un-
vermeidlich in die objektivierte Welt
ein und wirft ihre Notwendigkeit und
ihre Sklaverei um. Dies war immer eine
Bewegung nach der Vertikalen, die
sich erst spiter nach der Horizontalen
objektivierte und symbolisierte. In den
Bedingungen unserer Welt, in Raum
und Zeit, ldsst sich kein endgiltiger
Sieg des Geistes iiber den Ciisar den-
ken. Bestindig vollzieht sich die
Selbstentfremdung des Geistes in die
Objektwelt, und bestindig muss der
Geist in seine eigene Tiefe zuriickkeh-
ren ... Aber der endgiltige Sieg des
Geistes tiber den Ciisar ist nur in escha-
tologischer Perspektive moglich.»
H.@G.

Neu eingegangen:

Eichrodt, W. Theologie des Alten Testa-
mentes, Teil I (2. Auflage), Vanden-
hoeck & Ruprecht, Goéttingen, 1937.

Locher,G.W. Im Geist und in der Wahr-
heit. Die reformatorische Wendung
im Gottesdienst zu Ziiricl.. Verlag
der Buchhandlung des Erziehungs-
vereins Neukirchen, 1957.

Nicolas, Metropolit Sermons, Edition
de l'église orthodoxe patriarcale
russe. Paris 1956,

Kalogirou, J., Maria, die jungfriuliche

Gottesmutter (griechisch). Thessa-
lonich 1957,

Druck Stimpfli & Cie., Bern



	Bibliographie

