
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 48 (1958)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 59

Bibliographie
Ott, Heinrich: Verkündigung und

Existenz, Gedanken zur Lehre von der
Predigt. Gotthelf-Verlag. Zürich-
Frankfurt. 195C. 48 S. Er. 3.60.
Der Verfasser hat es sich zur

Aufgabe gemacht, an der kirchlichen
Verkündigimg, «die Bedeutung des in der
Existenzphilosophie aufgekommenen
Denktypus » aufzuzeigen. Er sieht
diese Bedeutung darin, dass «christliche

Verkündigung streng bezogen
sein muss auf die Wirklichkoit menschlicher

Existenz». Sie darf nicht doktrinär
soin, sie muss «Anrede» sein und

zur «Begegnung» führen. Dazu ist
erforderlich, dass die Predigt konkretisiert

und sich zugleich dor Gronze aller
Konkretisierung bewusst ist, sio muss
immanent- und transzendentbezogen
sein.

So einleuchtend und ansprechend
dor ganze Gedankengang ist, so bleibt
der Verfasser doch die Antwort schuldig

auf die Frage, warum es zur
Erfassung der Predigtaufgabe, für deren
Erläuterung er sich auf Jeremias Gotthelf

beruft, der Fjxistenzphilosophie
bedarf? U.K.
Kleine Philokalie. Belehrungen der

Mönchsväter der Ostkirche über das
Gebet. Ausgewählt und übersetzt
von Matthias Dietz S.J., Einsiedeln/
Zürich/Köln (1956). Benziger Verlag.

192 S.

Angesichts des steigenden Interesses

für die Orthodoxie ist es sehr zu
begrüssen, dass immer mehr
Quellenveröffentlichungen an die Seite der
Darstellungen treten. Zu diesen Quellon
gehört die Philokalia als einer der
beliebtesten Wegweiser zu einem ver-
innerlichten, z.T. mystisch gefärbten
Gebete. Sie ist als Sammlung
einschlägiger Schriften und Zitate aus
(fast nur griechischen) Kirchenvätern
und anerkannten kirchlichen Schriftstellern

im Jahre 1782 von dom Athos-
mönch Nikodemos herausgegebon worden

und hat alsbald in ihrem
griechischen Gewände und in
kirchenslawischer Übersetzung eine weite
Verbreitung gefunden. So rechtfertigt sich
die vorliegende, sprachlich adäquate
Auswahlübersetzung durch sich selbst.
Sie vermag auch dem abendländischen
Christen über das wissenschaftliche

Interesse hinaus geistige Nahrung zu
bieten, die über die Unruhe des Tages
hinausführt. Igor Smolliseli, oin
bekannter Ostkirchenforseher, hat eine
klare, knappe Einführung
beigesteuert, der Verlag dom Bändchen ein
geschmackvolles Äusseres gegeben : es
wird gewiss auch bei uns viele Freunde
finden. Bertold Spuler

Russische Ikonen aus der Ikonen-
Sammlung Zciner-Hcnrikscn
(Norwegen). Mit einem Vorwort von
W. P. Riabuschinsky, München
(1957 Verlag F.Bruckmann. 8 S.,
drei Mappen mit je 12 Tafeln 4°.
DM48.—

Das Interesse an Ikonen hat in den
letzton Jahrzehnten nicht nur aus
ästhetischen, sondern auch - und
besonders - aus religiöson Gründen stetig
zugenommen und zur Veröffentlichung
einer grösseren Anzahl einschlägiger
Bildwerko geführt. Eines dor schönsten

stellen die vorliegenden droi Mappen

dar (auch in einer Loinonmappe
erhältlich), dio Wiedergabo einer
Sammlung fast ausschliesslich russischer

Bildor dos 15. bis frühen 17.
Jahrhunderts. Hier findet sich eine
Anzahl der eindrucksvollsten Ikonen
in einer, von der Druckoroi Gröndahl
und Sohn in Oslo bosorgten,
hervorragenden technischen Ausführung, ein
Werk, das zu bositzen joden Ikonenfreund

reizen wird, an dem aber auch
der theologisch oder historisch an der
orthodoxen Kirche, vor allem
Russlands, Interessierte nicht vorbeigehen
sollte. Die knappe Einleitung enthält
leider Druckfehler (Prokov statt Po-
krov), und die Beschriftung der Bilder
ist so einsoitig auf das Russische
abgestellt, dass auch der Kirchenvator
Basileios von Kaisoreia als «Vasilij
Kesariskij» (so umschrieben!) und der
Hl. Nikolaus von Myra in Lydion als
«N. von Mirliki» orscheint. Ich glaube,
man sollte die Kenntnis dieser
Gleichungen dem doutschen Beschauer,
der doch nicht immer Slawist sein
kann, nicht zumuten Auch « Moskwa-
Schule» statt «Moskauer Schule» hört
sich merkwürdig an. Doch kann das
den Wert dieser faszinierenden
Veröffentlichung nicht mindern

Bertold, Spuler



60

Le problème religieux en URSS,
quatrième partie : La situation de l'église
arménienne, Paris 1956. Direction
de la Documentation. 31 S. (La
Documentation Françaiso: Série
Politique CXXXII Série Socialo
LXXIII n° 2239: 8 décombre
1956). -ffr. 75.—
Nach einer Übersicht über die

politischen Organisationen der Armenier
ausserhalb der UdSSR und der
Gliederung der armenischen Hierarchio
liefert die vorliegende Schrift eine
eingehende Darstellung der Neubesotzung
der beiden armenischen Katholikate
Ecmiadzin im September 1955 und
Sis in Kilikien (Sitz jetzt: Antelias im
Libanon) im Februar 1956. Man findet
hier das gesamte Material, um diese
mehr von politischen als von rein
kirchlichen Erwägungen beherrschten
Wahlen richtig vorstohen zu können.
Beim Kampf um die Bosetzung des
Katholikats Sis kam es vor allem darauf

an, ob dieser Sitz einem Froundo
der Kommunisten oder — wie es
geschah - einem nationalen Armenier
zufallen werde. — Die Entwicklung ist
inzwischen übor den Abschluss der
Arbeit schon hinausgegangen. Vgl. zur
Sache auch IKZ 1954, S.150; 1955,
S.157f.; 1956, S. 92/94, 249 f. ; 1957,
S.157f.; 1958, S. 33 f.

Bertold Spuler

Leslie W. Brown (jetzt anglikanischer
Bischof von Uganda) : The Indian
Christians of St-Thomas. An ac-
countoftho ancient Syrian Church of
Malabar, Cambridge 1956, University

Press. XII, 315 S.

Metropolit Maximos von Sardes: 'H
èv Makannào rû>v 'Ivôiiov 'EvQiavf)
'Exy.krjoia (Die syrische Malabarkir-
che in Indien), Konstantinopel 1953
(Aussenumschlag: 1955). Patriarchi-
kòn Typographeîon. 93 S.

P. Placid T.O.C.D.: Les Syriens du
Malabar, in «L'orient Chrétien» 1/4
(Paris 1956), S. 375-424.
Das Verhalten joder einzelnen der

vielen Konfessionen in Süd-Indien ist
nur verständlich, wenn man sie als
einen Stein im christlichen Mosaik dieses

Gebietes sieht. Denn jede von
ihnen richtet sich, so sichor sie sich
auch nach aussen hin geben mag, an
der tatsächlich vorhandenen «anderen
Möglichkeit» aus, jener Möglichkeit

dos Übergangs zu einer andoron
Konfession, die stots denkbar ist. Nachdom
das Eindringen dos römischen Unions-
Drängens die bis dahin gewährte Einheit

im 17. Jahrhundort gesprongt
hatte und seither mehrore Bekenntnis-
So nebeneinander stehen, die sich nicht
ohne eigene Schuld in immer neue
Gruppen spalteten, ist keino der
dortigen kirchlichen Gemeinschaften von
Absplitterungen verschont gobliobon:
auch die kastenförmig zwiegospaltone
unierte Kircho war 1653 ff. und 1863/
1874 empfindlich davon betroffen.

Unter diosen Umständen verliert
die historische Schilderung dor beiden
zuerst genannton Darstellungen an
plastischer Durchsichtigkeit, indem
sie sicli aufeine Konfession beschränkt :

Brown auf die soit 1665 monophysitische
«syrische Malabar-Kirche» mit

ihren Gruppen um den jakobitischen
Patriarchen oder den indischen
«Kathohkos» (seit 1909) und in ihrem
Kastengegensatz zwischen don
«Nördlichen» und don «Südlichen» Maximos

unter Einschluss auch der in ihrem
Glaubensstando jetzt anglikanischen
«Mar-Thomas-Kirche». So erschoint
viel zu sehr als einfache Entwicklung,
was in der Tat oino komplexe Grösse
ist. Auch trägt die Aufnahme der
Schilderung im 16. Jahrhundort boi Brown,
dor von da an zuerst rückwärts, dann
vorwärts schreitet, und die mehr
referierende als analysierende und
abwägende Darstellung nicht eben zur
Verständlichkeit dor innoren Entwicklung

bei. Auch Maximos gibt für die
beiden letzten Jahrhunderte mohr eine
Skizze als eino wirkliche Darstellung.
Demgegenüber ist Placids Aufsatz,
der alle Bekenntnisse und allo Epochen
gleichmässig, wenn auch entsprechend
ihrer kirchlichen Bedeutung verschieden

ausführlich schildert, wosentlich
aufschlussreichor. Dabei liegt bei ihm
als Uniertem der Akzent auf der uniorten

«syrisch-malabarischen» und der
(soit 1930 von dor jakobitischen
abgespaltenen) unierten «syrisch-malan-
karischen» Kirche; als Karmeliter
steht er übrigens der josuitischen Mis-
sionstätigkoit im 16./17. Jahrhundert
auffallend kritisch gegenübor. Placid
stellt übrigens in «L'Orient Syrien»
II/2 (1957), S.211-220, die Neugliederung

der malabarischen Kirche von
1957 (vgl. IKZ 1958, S. 32) zusätzlich
dar.



61

Auf diese Weise verlagert sich das
eigentliche Schwergewicht von Browns
Buch auf die Darstellung dos liturgi-
schon Lebens und der sozialen
Gliederung der slidindischen jakobitischen
Kircho, die der Verfasser ausführlich
in ihrer bunten Vielfalt darlegt,
gestützt auf oine langjährige Wirksamkeit

in diesem Gebiete. (Placid geht
hierauf nur kursorisch, abor doch recht
anschaulich ein.) Hier wird das Lobon
einer morgenländischen National-
kircho in der Gegenwart mit oiner
Aufgeschlossenheit und Anteilnahme
geschildert, die zum Besten gehört, was
es auf diesem Gebiete gibt. Gerade
diese Abschnitte des Buches werden
auf lange hinaus richtungweisend
bloibon. Bertold Spuler

DelMedicoH. E. .-«L'énigme des manuscrits
de la Mer Morte.» (in-8°, VI-

592 p., Paris, Pion, 1957). Del
Medico s'oppose (p. 251) à l'opinion de
W.E.Albrigt qui veut voir à Qumran

«la trouvaille incontestablement
la plus grande des temps modernes».
L'ouvrage paraît en un moment où
lo groupe ossentiol des documents
est publié ot traduit on diverses
langues et de diversos façons.

Contrairement aux témoignages do
Phiion (p. 79/80), do Pline l'Ancien
de Dion Chrysostome, do Josephe (p.
84), Del Modico nie jusqu'à toute
existence dos Esséniens. Pourtant les
autours contemporains de ces
Esséniens s'en donnent comme les témoins.
Us so mettaient on situation d'être
contrôlés sur un fait religieux considérable

; et si ce fait n'avait pas été constaté,

on los aurait tenus pour des
imposteurs. D'antro part, A.Dupont-
Sommer, dans son oxeellente communication

à l'Académio des Inscriptions ot
Belles-Lettres du 8 juin 1951 : «Observations

sur le Manuel de Discipline
découvert près do la Mor Morte» (in-16°,
32 p., Paris, Maisonneuve) a montré
que le Manuel do Disciplino décrit dans
ses moindres détails les mêmes
ascètes que certaines vorsions de Jo-
sèpho, ou attribuéos à Josephe décrivent

sous lo nom d'Esséniens. Par
ailleurs, Pline indique avoc exactitude lo
site-mèmo de Qumran comme le centre
principal de ces Esséniens.

Del Modico (p. 101) ostimo Qumran

impropre à toute habitation; et

prétond controdiro Plino qui y signalo
des palmiers. Mais, dans ses comptas-
rendus des fouilles, le R.P. do Vaux
signale les vestiges do l'ancienne
palmeraie.

Le professeur Sukenik avait déjà
émis l'hypothèse que la grotte de Qumran

aux quatre documents principaux
non-bibliques était un cimetière de
livres religieux défectueux et mis au
rebut, une «ghenizah», comme los
Juifs en eurent dans les siècles
suivants près do leurs synagogues. Del
Modico reprend cette conjecture,
prétendant deviner (p. 53-56) comment
ot pourquoi tel ou tel manuscrit aurait
été brûlé partiellement avant d'être
rejeté. U qualifie de «ghenizoth» (p. 34)
toutes les autres grottes, où l'on a
trouvé dans le désert de Judée quoique

trace de manuscrit. Mais pourquoi
tant de «ghenizoth», et si loin dos lieux
do culte î

Selon Del Modico (p. 105), los restes
d'habitat trouvés à Qumran no
servaient quo pour los fossoyeurs du
procho cimetière. Mais onze cents
tombes crousées au cours do plusieurs
décades no représentent pas l'emploi
permanent d'un groupe do fossoyeurs.
Comme il existe de la poterie en débris
dans le cimetière, Del Medico pense
(p. 111/112) qu'il s'agit du champ du
potier dont il est question dans l'Evangile

à propos de la trahison do Judas.
Il oublio qu'il a assuré dix pages plus
haut (j). 101/102) qu'on n'a jamais pu
fabriquor do pots à Qumran sans argile
et sans combustible.

Del Medico a l'honnêteté de
reconnaître lui même (p. 154) quo J. Van
dor Ploeg lui a déjà reproché son
procédé d'exégèse. Celui-ci consiste à dé-
coupor des textes on segments qu'il
considère ensuite comme constitutant
chacun une entité distincte sans rapport
avoc les autres fragments en quoi il a
ainsi réduit chaque texte. Naguère
encore, uno telle pulvérisation a été un
défaut do nombreux biblistos.

L'errour interprétative do Del
Medico consiste à no pas se mettre au
contre du bloc formé par les quatro
textes principaux (Manuel do Disciplino,

Commentaire d'Habacuc, Guerre
dos Fils do Lumière Hymnes
d'actions de grâces). U y aurait trouvé une
constante ambiance spirituelle
manifestée par une doctrino unique et
cohérente jusqu'en tous ses développo-



62

ments. Avec l'incidence d'une
invasion de Kittim à laquelle les Juifs
résistent par la force, un salut messianique

est d'abord espéré (Manuel de
Discipline); puis il est déclaré (trois
autres documents) que ce Messie s'est
manifesté et que le salut a été apporté
quoique le peuple juif l'ait rejeté. La
doctrine salvatrice de Qumran est une
«connaissance» religieuse qui
consiste à admiror l'œuvre do Dieu et à
vouloir ce que Dieu veut.

Tel passage du Manuel de Discipline

(X, 17/18) : «Je ne rendrai à
personne la rétribution du mal ...»
s'apparente à l'esprit du Sermon sur la
Montagne. Del Medico (p. 321/322) en
conclut, sans plus, que ee morceau est
chrétien. Voire. U est tant d'autres
formes possibles de l'apparentement
de deux textes Ailleurs, un passage
des Hymnes d'actions de grâces
rappelle le «Pasteur d'Hermas». Or, cot
opuscule est réputé italien et du IIe
siècle de notre ère. D'emblée Del
Medico décide que ce morceau des Hymnes
d'actions de grâces est aussi italien et
du 11° siècle (p. 217-219).

Del Medico (p. 145) caractérise
Jean-Baptiste comme appartenant à
la classe riche et ne croyant pas au
royaume des cieux. Sa référence est
Matt. XI, 8, et IL A ces deux versets,
on trouve : « Qui êtes-vous allés voir î
Un homme vêtu d'habits précieux
Voici, ceux qui portent des habits
précieux sont dans les maisons des rois.»
et: «Je vous le dis en vérité, parmi
ceux qui sont nés de femmes, il n'en
est point de plus grand que Jean-Baptiste.

Copendant, le plus petit dans le
royaume des cieux est plus grand que
lui.» Ces deux points de l'Evangile
n'ont donc rien de commun avec ce que
prétend en tirer Del Medico. Le pire
est que s'attachant à l'expression «né
de la femme», notro auteur en fait le

propre de la secte des Baptistes. Chaque
fois que dans l'un des quatre manuscrits

cette expression revient, il attribue

le contexte immédiat aux
Baptistes.

Del Medico a été spécialement mal
inspiré quand il a voulu attribuer un
assez grand nombre des fragments aux
Saducéens qui ne croyaient pas à
l'immortalité de l'âme. Pour attribuer à
ces Saducéens un hymne qui se termine
par une espérance magnifique en la vie
future, il est obligé de couper cette

finale (p. 447). Il n'hésite pas non plus
à dépecer en quatre fragments un
hymne d'actions de grâces quasi-
chrétien (VIII, 4-IX, 36) qu'il attribue
successivement aux zélotes, aux Juifs
orthodoxes, aux Chrétiens et aux
Saducéens (p. 487/488).

Par contre, Del Medico a le grand
mérite de nous obliger à constater
l'absence de toute documentation sur les
Esséniens avant le siècle de Jésus-
Christ. Les conjectures qui faisaient
du «Maître do Justice» de Qumran un
personnage du Ie rou du IIe siècle avant
Jesus-Christ sont purement gratuites.
Elles sont démentios par les poteries
d'ensemble gris et rouge de transition
hellénistiquo-romaine et nullement
gris rose, qui indiquerait l'époque
puroment hellénistique.

Del Medico maintient avec
pertinence que le Manuol de Discipline fait
allusion (IV, 19/20) au recensement do
Quirinus qui eut lieu à l'époque de la
naissance de Jésus (p. 289), selon Luc.
II, 1-4. Il faut aussi savoir gré à Del
Medico d'avoir noté le caractère quasi-
chrétien de certains Hymnes d'actions
de grâces (III, 1-19; VI, 1-36; VII, 26
à 37 ; IX, 2-31 ; X, 14-XI, 2 ; XI, 3-14).
Il y a là une notion netto de la rédemption

universelle et de l'apostolat à
toutes les nations.

Del Medico suggère pour le
Commentaire d'Habacuc (p. 179) la
vocalisation do l'hébreu «Ktym» en «Katy-
aim» au lieu de «Kittim», ce qui
amènerait à la traduction assez plausible:
«les légions romaines». Il a raison de
situor les événements guerriers,
auxquels il est fait allusion, à la période
68/69 de l'ère chrétienne. C'est de
cette période aussi qu'il est question
dans «La guerre des Fils de Lumière
...» (p. 366) (I, 12).

Malhoureusement Del Medico
suppose que certains fragments des textes
sont du IIe siècle. Il se trouve amené à
croire que les compilations ont été portées

à la grotte, séparément, à la fin du
IIe siècle. Il a donc post-date. Il n'a pasvoulu tenir compte (p. 98/99) du
critère fourni par les monnaies trouvées
au site de Qumran. Elles indiquent un
abandon massif de l'habitat en 69/70,
comme l'ont vu Dupont-Sommer et le
Père de Vaux. Le commencement de
l'habitat massif est à situer, d'après
les monnaies, vers les années 20-25 de
l'ère chrétienne.



63 —

Dos monnaies moins nombreuses
supposent un premior habitat au Ier
siècle avant Jésus-Christ. Del Medico
suggère ici une solution plausible: la
frontière passait alors par là; et déjà
Clermont-Ganneau signalait que les
citernes et un premier établissement
supposent un poste-frontière de
soldats romains.

Del Modico remarque qu'il est
vain (p. 99 et 104) do fairo de Qumran
un atelier de copistes professionnels
parce qu'on y a trouvé trois encriors.

Il ost si vrai qu'on a affaire à Qumran
à une organisation religieuse à

doctrine très déterminée que Del
Medico lui-même (p. 215/216) est amené
à signalor dos apparentements entre
les divers manuscrits: «Les passages
(dos Hymnes d'actions de grâces) qui
ont pu être qualifiés de .Chrétiens'
émanent souvent d'une secte qui
s'intitulerait ,les Fils de la vérité (ou du
véridique).'» Or, une socto du même
nom a déjà été rencontrée dans le «Manuel

de Discipline ; elio estnommée dans
deux fragments (IV, 2-6; 6-8) où une
partie do sa doctrine est exposée.» C'est,
en fait, la doctrine constante do Qumran.

Sa sagesse stoïcienno retient
plusieurs fois le mot «stoïque» (par
exemple Hymnes XIV). La source
sorait ossénienno, le développement
semblo chrétien ou quasi-chrétien. Le
zoroastrime et le gnosticisme sont
côtoyés; on ne s'y confond jamais.

Les Qumraniens sont d'abord dos
ésotéristes. Del Medico devine assez
bien chez eux plus qu'une communauté,
une franc-maçonnerie (p. 155 et 188).
C'est aussi l'avis d'erudita francs-
maçons qui s'appuient sur le livre de
Molin, Die Kinder dos Lichts, Vienne,
1954.

Le pardon des péchés est conçu
comme faisant partie d'une vaste
«metanoïa» (Manuel de Discipline, III,
8): «C'est par l'esprit do droiture et
d'humilité que les péchés sont
expiés. » Ce qui est admirablo dans la
création doit rassurer l'âme; mais cette
admiration et la consolation qu'elle
produit requièrent la présence et l'action

d'un esprit divin qui dépasse les
instabilités humaines, et donc une
révélation intérieure. Il fallait aussi
un Messie pour confirmer par son
exemple et par sa force l'Egliso hiérarchique

qui enseignera à tous cetto
vérité de salut.

Qumran décrit cet embryon d'Eglise

que le Messie est vonu ensuite visiter.
Les documents font maintes allusions à
co Maître de justice et de tous les justes,

vénérés, véridiques, visite de Dieu
sur la terre, juge dernier, prophète et
Messie d'Israël. Il a été tué par la mé-
chancoté d'un grand-prêtro et il est
apparu après sa mort dans une fête
qui n'est pas celle de Pâques.

Del Medico pense (p. 346-357)
qu'il s'agit de Ménahem qui dans la
guerre de 66/70 fut tenu pour le Messie

par certains exaltés, ot qui a même
encore trouvé des partisans au cours
des siècles. Mais Qumran ost une
doctrine d'infinio douceur et internationale.

Or, Ménahem était un
nationaliste furieux, d'une violence
sanguinaire.

Ce Messie de Qumran so situo entre
25 et 70 de l'ère chrétienne. La
doctrine ressemble assez à un judéo-
christianisme héritant des idées qu'on
pourrait prêter à Jean-Baptiste dans
lo Manuel de Discipline. Dans son
livre «Jean Baptiste et la spiritualité
du désert», Jean Steinmann a su
demeurer sur ces quostions du « baptisme »

de Qumran dans une sage réserve.
Quant à préciser davantage la
personnalité du Messie de Qumran: Le
Baptiste Jésus Un disciple Un
plagiaire î, etc., cela n'est pas possible
dans l'état actuol de la science.

Il reste peut-être à trouver quelque

complément d'information dans
des textes do diverses époques
découverts dans d'autres grottes; ou
encore, comme l'espère Del Medico
(p. 45), lorsque sora publié le «Deutéronome

Shapira» qu'on a cru être un
faux lors de sa découverte en 1878. Les
photos qui en subsistent lo montreraient

apparenté à Qumran, avec des
adjonctions nettement évangéliques.

Maxime Gorce

Rösslcr, Roman: Das Weltbild Nikolai
Bcrdjajcws. Existenz und Objek-
tivation. - Vandenhoeck & Ruprecht
Göttingen, 1956. Preis: Fr. 19.45.

Die Philosophie Berdjajews beruht
auf einem pessimistischen Gefühl
gegenüber der historischen Welt. Sie
sucht eine bessere Wolt und wendet
sich Idealen zu, die er als höchste
metaphysische Prinzipion bestimmt. Das
muss als Dualismus eine Spannung er-



— 64 —

zeugen. Er unternimmt os, dieso Spannung

zu überwinden, aufzulösen. Seine
zentrale philosophische Idee, durch
die das geschehen soll, nennt er die
Objektivationsidee. Das zuerst. Bord-
jajows Denken - «Ich gehe von der
Wahrheit aus» - ist weniger
systematisch als aphoristisch, das zeigt
deutlich seine Autobiographie. Er ist
in der Jugend Marxist, aber 1901
vollzieht sich sein endgültigor Übergang
vom Marxismus zum Idealismus und
beginnt sein Suchen nach dem Sinn
des Lebens, nach der Wahrheit im
Gegensatz zur «Alltäglichkeit und
sinnlosen Wirklichkeit», alles unter
dem Einfluss Tolstois, Nietzsches,
Ibsens, später Dostojewskis. Seine
antinomischo Donkweise.die vor allem
die Normen der Sittlichkeit als primär
erkennt, stellt ein ideales Christentum
dem historischen Christentum
entgegen. Seine Hauptanliegen, stets stark
betont, sind Persönlichkeit und Freiheit,

die ihm das ««noue religiöse
Bewusstsein» inspiriert. Ist die Welt auch
tragisch, so ist sio doch nicht ganz
abzulehnen, denn dio menschliche
Persönlichkeit hat dio Mission der
Befreiung. Das Persönlichkeitsprinzip
steht auch im Zentrum seiner Kirchenkritik.

Gott ist nicht Autorität,
sondern Sinn, Freihoit, Liobo und Christus
sieht Berdjajew als Erretter im Sinn
eines Unterscheiders von Wahrheit
und Falschheit und Schaffers der
innern Freihoit. In Christus ist nicht nur
Offenbarung des Gottmenschen,
sondern der Gottmenschheit. Weil die
Gattung gegen die Persönlichkeit steht,
will Christus nicht nur den Tod,
sondern auch dio Geburt überwinden, er
will den Menschen wieder in der Ewigkeit

gründen. Aber - wieder ja und
nein - das Leibliche ist da und soll
gohoiligt worden («Vergeistigung und
Transfiguration des Fleisches»). Das
Eschatologischo tritt in den Mittelpunkt

von Berdjajews christlichem
Denken. «Ausser der Ewigkeit kann
man nichts lieben, imd lieben kann man
überhaupt nur mit ewiger Liebe ; wenn
es die Ewigkeit nicht gibt, dann ist
überhaupt nichts.» - Als «Ausdrucks¬

form für die Hauptideo seines Lebens»,
seiner gesamten Philosophie, gibt Berdjajew

die Objektivationsidee an, deren
Vollzieher der Geist ist. Freilich ist,
nach Ludolf Müller, für das christliche
Bewusstsein dor tiefste Einwand gegen
Berdjajows Philosophieren dor, «dass
es nicht doutlich werdo, in welchom
Verhältnis der „freie Goist" zum
„Heiligen Geiste" stehe». Der
verdienstvolle Verfasser dos Werkes
zitiert zum Schluss Worte Bordjajows
über seino Objektivationsidoo:
«Obwohl eino Entstellung des Geistigen,
ist dio Vergegonständlichung oin
Prozess, der zur Verwirklichung des Schicksals

der Menschen und dor Welt, für
don Fortschritt zum Reich dos Goistos
notwendig ist Der Geist dringt
unvermeidlich in dio objektivierte Welt
ein und wirft ihre Notwendigkeit und
ihro Sklavoroi um. Dies war immer eine
Bewegung nach der Vertikalen, die
sich erst später nach dor Horizontalon
objektivierte und symbolisierte. In don
Bedingungen unserer Welt, in Raum
und Zeit, lässt sich kein endgültiger
Siog des Goistos über den Cäsar don-
ken. Beständig vollzioht sich die
Selbstentfromdung dos Goistos in die
Objektwolt, und beständig muss der
Geist in seine oigono Tiofe zurückkehren

Aber der endgültige Sieg des
Geistes übor den Cäsar ist nur in escha-
tologischer Perspektive möglich. »

H.G.

Neu eingegangen:
Eichrodt, W. Theologie dos Alten

Testamentes, Teil I (2. Auflage), Vanden-
hooek & Ruprecht, Göttingen, 1937.

Locher,G.W. Im Geist und in dor Wahrheit.

Die reformatorische Wendung
im Gottesdienst zu Zürich. Verlag
der Buchhandlung des Erziehungsvereins

Neukirchen, 1957.
Nicolas, Motropolit Sermons, Edition

de l'église orthodoxe patriarcale
russe. Paris 1956.

Kalogirou, J., Maria, dio jungfräuliche
Gottesmutter (griechisch). Thessalonich

1957.

Druck Stämpfli & Cie., Bern


	Bibliographie

