
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 48 (1958)

Heft: 1

Artikel: Zusammenfassungen der Referate der Anglikanisch-Altkatholischen
Theologenkonferenz

Autor: Sansbury, C. K. / Rüthy, A. E. / Jenkins, D. E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404351

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404351
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 47 —

langer Zeit wieder eine grössere Zahl repräsentativer Theologen aus

anglikanischen und altkatholischen Kirchen zusammengebracht zu
haben. Für die Zukunft ist zu hoffen, dass der Kontakt nicht nur
fortgesetzt, sondern auch vertieft wird und immer mehr bedeutende

theologische Fragen von altkatholischen und anglikanischen Theologen

in gegenseitiger Aussprache gründlich erörtert werden.

Herwig Aldenhoven

Zusammenfassungen der Referate
der Anglikanisch-Altkatholischen

Theologenkonferenz

The Sacrifice of Christ and the Meaning of Sacrifice

Summary of Paper by Canon C. K. Sansbury, St. Augustine's College, Canterbury

1. We must start by noting the ideas in the late medieval period
against which the Reformers reacted. The Atonement was concerned
with the cancelling of past debt ; the sacrifice of Calvary was thought
of as annulling original sin, the sacrifice of the Mass actual sin; each
Mass was regarded as having a quantitative value in itself.

The Reformers reacted against any idea of the Eucharist as

supplementary to Calvary, but they shared the medieval understanding

of sacrifice as equivalent to death. Hence the Catholic looked
for the element of immolation in the Mass, the Protestant denied

that it was a sacrifice at all.
2. We need to realise that both sides were at fault in their

narrow understanding of the meaning of sacrifice. In the O.T. sacrifices

are a gift to God, a means of communion with God, a way of
being reconciled to God. In the full ritual pattern the death is only
one element, though an important element, and its purpose is the
release of life, that the life may be offered to God.

3. The N.T. sees in Christ's life, death and resurrection, the

fulfilment of the O.T. sacrificial system. It is not Christ's death

taken in bare isolation that is the means of atonement, but Christ's
death seen as the climax of his life of obedience. Moreover, it is

repeatedly emphasized that what Christ did He did once and for all.



— 48 —

4. All Christians are agreed on this, but they differ in their
emphasis when relating the completed work of Christ to the work of
Christ continuing. The Protestant is so anxious to safeguard the
former against the danger of revival of medieval errors that he
refuses to recognize any doctrine of Eucharistie sacrifice other than
that here Christians united to Christ in communion offer themselves
to God. The Catholic, while stressing the once-for-all character of
Christ's sacrifice, yet also stresses its eternal quality. In the Eucharist

we "plead" or "represent" or "offer" Christ's sacrifice.
5. Both these traditions exist within the Anglican Communion

and it must be recognized that both have a place. One tradition
derives from the first generation of Anglican Reformers who were
in strong reaction from medieval teaching ; the other from the Caroline

divines of the 17th century. They find expression in the two
types of consecration prayer that exist in the Anglican Communion-
the shorter one of the 1662 English Prayer Book and the longer one
of the Scottish Episcopal Church and other churches. While to-day
the differences have not been bridged in the Anglican Communion,
there is perhaps a greater readiness among many to recognize that
they may be rather differences of emphasis due to the crippling
limitations of our finite minds.

Opfer Christi und Eucharistie
Zusammenfassung!|des Referates von Prof. Dr. A. E. Rüthy

Wenn über Opfer Christi und Eucharistie nach altkatholischer
Auffassung referiert werden soll, so stellen wir am besten die Sätze

an den Anfang, welche bereits an der Bonner Unionskonferenz vom
Jahre 1874 aufgestellt und 1889 in die Utrechter Erklärung der
altkatholischen Bischöfe übernommen worden sind (s. den Text zuletzt
in IKZ 1950 278). Der erste Punkt, der daraus hervorzuheben ist,
betrifft die Einmaligkeit des Sühnopfers Christi. Jede Messopferlehre

muss in erster Linie darnach beurteilt werden, ob sie dieser
unverbrüchlichen biblischen Aussage keinen Abbruch tue. Wo das
ephapax des Hebräerbriefes (10, 10) nicht in seinem vollen Gewicht
genommen wird, stellt sich sogleich menschlich priesterliches Tun
konkurrierend neben die eine Opfertat des Gottessohnes.

Die Aussage über die Unwiederholbarkeit des Opfers auf
Golgatha hängt aufs engste zusammen mit der geschichthehen Ein-



— 49 —

maligkeit der Erlösungstat. Das Credo redet eindeutig davon, dass

an einem bestimmten und einzigen Ort der Gottessohn in unsere
Weltzeit gekommen ist und auf Erden unser Heil gewirkt hat. Im
Christentum ist nicht ein Durchbruch der Welt zur Ewigkeit hin
geschehen, sondern unser Glaube beruht auf dem Einbruch des Ewigen
in diese Welt. Er wird nicht getragen von Einsichten in eine
überirdische Welt, zu denen wir kraft eigener Fähigkeit gelangt wären,
sondern er hält sich ganz an die Selbstoffenbarung Gottes in der
Geschichte.

Damit distanziert sich die evangelische Botschaft von jedem
Mythos. Der Mythos geht aus der Welt hervor, das Evangelium tritt
in sie hinein. Die Heilsgestalten des Mythos sind Verkörperungen
innerweltlicher Kräfte und Vorgänge. So gibt es in ihm Götter, die

gleich der irdischen Vegetation immer wieder sterben und
auferstehen. Im heidnischen Mysterium wird der Eingeweihte in dieses

ständig sich wiederholende Sterben und Auferstehen hineingezogen.
Im christlichen Mysterium geht es aber nicht um die Wiederholung
naturhafter Vorgänge, sondern darum, dass das, was in Christo einfür

allemal geschehen ist, für die Gläubigen wirksame Gegenwart
wird. Dieser Unterschied muss festgehalten werden, wenn das Reden

von einem christlichen Kultmysterium nicht in bedenkliche Nähe
des Heidentums führen soll. Mit Recht sagt G.Söhngen (Der We-
sensaufbau des Mysteriums, 1938, 14) : «Ein immer wieder aufs neue
sterbender und auferstehender Christus wäre kein Christusmysterium,

sondern ein Christusmythos. Ein immer wieder aufs neue
gekreuzigter und sich opfernder Christus wäre nicht das Mysterium,
sondern der Mythos des Herrenmahls.»

Ebenso müssen wir alle religionsgeschichtlichen Erklärungsversuche

ablehnen, die die Eucharistiefeier der alten Kirche von den

heidnischen Mysterienfeiern herleiten wollen. Die Abendmahlsfeier
als Gedächtnis des in dieser Zeit einmal geschehenen Todes des

Gottesmenschen ist wesentlich etwas anderes.

Die Abgrenzung gegenüber der religionsgeschichtlichen
Erscheinungswelt ist für unser Thema besonders wichtig, weil gerade
auch der Begriff des Opfers die Gefahr in sich trägt, dass mit ihm
allerhand Vorchristliches und Ausserbiblisches in das christliche
Denken einströmt. Die Tendenz, die logikê thysia der Eucharistiefeier

den Opferdarbringungen anderer Kulte gleichzusetzen, was nur
auf Kosten der alleinigen Geltung des Opfers Christi geschehen kann,
und das Bestreben, wie in jenen Kulten ein eigentliches Opferprie-

Intcrnat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 19B8. 4



— 50 —

stertum auszubilden, was nur um den Preis einer Schmälerung des

Hohepriestertums Christi möglich ist, hat sich in der Kirche schon
recht früh geltend gemacht.

Die Bonner Erklärung spricht aber doch positiv von einem
Opfercharakter der Eucharistie und distanziert sich so von jedem
Verständnis des Abendmahles als eines blossen Gedächtnismahles.

Abgelehnt werden muss von da her auch die These Lietzmanns, dass

das Brotbrechen der Urgemeinde nichts anderes gewesen sei als eine

Fortsetzung der Tischgemeinschaft der Jünger mit dem nun unsichtbar

gegenwärtigen auferstandenen Herrn. Wir halten dafür, dass die

Verbindung der Eucharistiefeier mit dem Gedächtnis des Opfertodes
Christi kraft der Willenserklärung ihres göttlichen Stifters von
Anfang an bestand. Er selbst hat sie eingesetzt als eine bleibende anamnesis

seines Opfers unter den Zeichen von Brot und Wein. Diesen
Satz wird niemand bestreiten, der irgendwie auf dem Boden einer
katholischen Abendmahlslehre steht. Die drei Begriffe Opfer, Anamnesis

und Zeichen müssen aber in ihrem vollen Sinn erfasst werden.

a) Das Opfer. Die Opfertat Jesu ist nicht auf seinen Tod am
Kreuz beschränkt. Der Sühnewert seines Opfers erschöpft sich auch
nicht darin, dass er an Stelle der tierischen Opfer des Alten Bundes
seinen menschlichen Leib hinschlachten liess. Das Opfer Christi
besteht in seiner Gehorsamsleistung, die schon mit seiner Erniedrigung
bei der Menschwerdung beginnt (Phil. 2, 8). Gewiss erreicht sie im
Kreuzestode ihren Höhepimkt, weshalb auch die Stiftung des

hl. Abendmahles am Vorabend vor seinem Tode erfolgt ist.
Der Blick der die Eucharistie feiernden Gemeinde darf aber

nicht auf den Tod Jesu beschränkt bleiben. Das Opfer Christi
gelangt erst durch seine Auferstehung und Himmelfahrt zur
Vollendung. Durch die Auferstehung - denn nicht dadurch werden wir
erlöst, dass einer in den Tod hinein ging, sondern dass er sieghaft
durch den Tod hindurch gegangen ist. Durch die Himmelfahrt -
denn mit seinem vom Tode gezeichneten und auferstandenen Leibe
musste der Sohn zum Vater eingehen, um sein Sühnopfer ständig
vor ihm darzustellen (Hebr. 9, 24).

Wohl verkünden wir in der Eucharistiefeier den Tod des Herrn.
Aber das «zu meinem Gedächtnis» darf doch nicht auf das
Todesgedächtnis beschränkt bleiben. In der Liturgie kommt das ganze
Erlösungsmysterium zur Darstellung. Dadurch, dass man dieses nicht
mehr in seiner Ganzheit vor Augen hatte, sondern allein den Mo-



— 51 —

ment des Todes Christi, konnte jene Einengung des Blickes auf die
in der Eucharistiefeier vorliegenden Elemente Platz greifen, die für
die nachtridentinischen Messeopfertheorien so bezeichnend ist. Man
hat sich immer wieder auf die Frage beschränkt : Was geschieht mit
dem auf dem Altare liegenden Leib und Blut des Herrn In welcher
Weise wird an ihnen die Nachbildung des Todes Christi vollzogen :

durch die Brechung des Brotes oder durch die getrennte Konsekration

von Leib und Blut oder auf sonst eine Weise Alle derartigen
Theorien werden jedoch hinfällig, sobald uns klar ist, dass das

Opfergedächtnis der Eucharistie das ganze Erlösungswerk Christi
umfasst.

b) Die Anamnesis. Man hat das Wort anamnesis weitgehend nur
noch im Sinne von «Erinnerung» verstanden als eine bloss gedankliche

Vergegenwärtigung eines vergangenen Tatsachenverlaufs.
Solange wir auf die natürlichen Fähigkeiten des menschlichen Geistes

angewiesen sind, kann es auch nur bei dem bleiben. Durch den
Heihgen Geist aber wird eine reale, pneumatische Gegenwart des Opfers
Christi bewirkt. Gegenwärtig gesetzt wird nicht nur das Opfer
Christi am Kreuz als ein historisches Faktum. Da der zum Vater
heimgekehrte Gottessohn sein Opfer vor dessen Thron ständig für
uns darstellt, bezieht sich das eucharistische Opfergedächtnis auf
etwas im himmlischen Heiligtum ständig Gegenwärtiges. Der in den
Himmel aufgefahrene Christus ist zugleich durch den Geist in seiner
Kirche gegenwärtig, und diese Gegenwart ist uns in besonderer Weise
im eucharistischen Mahle geschenkt.

c) Das Zeichen. Ein Zeichen ist eine Sache, die etwas bedeutet
und damit über sich selber hinausweist. Bei einem von Menschen
gesetzten Zeichen wird diese Bedeutung durch einen Akt des Verstandes

erfasst und so das Zeichen mit dem Bezeichneten in Beziehung
gesetzt. Eine wesenhafto Verbindung zwischen beiden aber besteht
nicht. Ein von Gott gesetztes Zeichen, wie es das sakramentale
Zeichen ist, weist dagegen nicht bloss auf eine Wirklichkeit hin; es
enthält sie auch und ist so ein erfülltes Zeichen. Das sakramentale
Zeichen ist nicht bloss ein gegenständliches als Brot und Wein, sondern
es besteht vor allem in der eucharistischen Handlung. Wie das Opfer
Christi nicht nur aus einer gegenständlichen Gabe besteht, sondern

aus seiner ganzen tätigen und leidenden Hingabe im Gehorsam, so

geschieht auch dessen Vergegenwärtigung nicht bloss in substantieller,

sondern in aktueller Weise. Nicht allein der Opferleib Christi



— 52 —

als das Dahingegebene ist sakramental gegenwärtig, sondern der
Opfernde selbst als der sich Dahingehende. Damit rücken wir ab von
einer rein dinglichen Auffassung der sakramentalen Gegenwart
Christi, wie sie in der Transsubstantiationslehre ihren Ausdruck
gefunden hat.

Christus selbst ist also der Hohepriester, der sein am Kreuz
dargebrachtes Opfer vor dem Vater im Himmel darstellt und uns in der
Eucharistie daran teilnehmen lässt. Gibt es aber auch von unserer
Seite eine Darbringung von Opfergaben Ist der christliche Priester
in dem Sinne Opferpriester, dass er selbst den eucharistischen Leib
und das Blut Christi Gott als Opfergaben darbringt, wie das in
verschiedenen Gebeten der römischen Messe ausgesprochen ist Die
Liturgie der christkatholischen Kirche der Schweiz vermeidet
demgegenüber alle Aussagen, in welchen der Priester oder wir als Subjekt

der Opferdarbringung erscheinen. Die eucharistischen Gaben
werden hier Opfergaben genannt, insofern in ihnen das Opfer Christi
gegenwärtig gesetzt ist, aber nicht als Gaben, die wir darbringen. Es

war ein besonderes Anliegen Bischof Eduard Herzogs, dass diese

Auffassung in der Liturgie konsequent durchgeführt wurde. In den
Schriften Franz Wielands «Mensa und Confessio. Der Altar der vor-
konstantinischen Kirche» (1906) und «Der vorirenäische
Opferbegriff» (1909) fand er dann eine ausgezeichnete Bestätigung seiner
Gedanken. Wieland bestreitet, dass die älteste Kirche eine materielle
Darbringung der Eucharistie im Sinne einer Gabe an Gott gekannt
habe. Die einzigen Opfergaben, von denen in der Eucharistiefeier die
Rede sein kann, sind die unserer Gebete und Danksagungen
(Hebr. 13, 15). Erst seit Irenäus habe man begonnen, Ausdrücke wie
oblatio und sacrificium auf die eucharistischen Elemente anzuwenden.

Weder Herzog noch Wielancl wollen dabei den Opfercharakter
der Eucharistie leugnen. Während aber Wieland das Opfermoment
in der Transsubstantion sieht, erklärt Herzog, dass wir in der Eucharistie

das Opfer Christi vor Gott geltend machen und für uns in
Anspruch nehmen (s. IKZ 1911, 358). Von hier aus ist es klar, dass in
der Kirche nur unter der Voraussetzung von einem Priesteramt
geredet werden kann, dass Christus der einzige wahre Hohepriester ist.
Die Funktion des Priesters der Kirche in bezug auf das Opfer Christi
besteht darin, dass er dieses in der Eucharistie gegenwärtig gesetzte
Opfer vor Gott hinstellt und es für die Gläubigen vor ihm geltend
macht. Sein Priesteramt ist kein selbständiges, sondern nur ein vom
Hohepriestertum Christi abgeleitetes.



— 53 —

Am Schluss der Bonner Erklärung wird auf den Zusammenhang
zwischen eucharistischem Opfer und Kommunion hingewiesen,
indem die Eucharistie ein «geheiligtes Opfermahl» genannt wird. In
der nachtridentinischen Theologie wird vom eucharistischen Opfer
und vom Sakrament des Abendmahles weithin so geredet, als ob
dies zwei verschiedene Dinge wären. Es ist das besondere Anliegen
Erzbischof Rinkels in seiner Artikelserie über die heilige Eucharistie

(IKZ 1947, 1950/51), den notwendigen Zusammenhang
zwischen Opfer und Kommunion herauszustellen. Wir verweisen
insbesondere auf seine Ausführungen in IKZ 1951, 69 f. und 78.

The Eucharist and the Body of Christ
Summary of Paper by D. E. Jenkins, The Queen's College, Oxford

What is the relation between the Church as the Body of Christ
and the Eucharist as the activity of the Church in which there is a
"communion" of the body and blood of Christ (Cf. I Cor. 10, 16 ff.)
Prima facie the phrase "the Body of Christ" would seem to have

an identical meaning when it refers to the Church and when it refers
to the consecrated element in the Eucharist (cf. the Church "really"
the Body of Christ and the Real Presence). But in fact members of
the Body of Christ receive the body of Christ to "become what they
are" (cf. I Cor. cit. sup. and St. Augustine e. g. Sermo 57, 7). Is this
a case of the "eschatological tension"? (Christians are to
become what they are.) Certainly there is an eschatological note in
the Eucharist (cf. e.g. I Cor. 11, 26). Individuals require to become

what they are but does the Church require to become what it is viz.
the Body of Christ Ì Are the members built up into the Body
because the Body unambiguously exists without the eschatological
tension placing any radical query over its existence and status or is

the building up of the members also the building up, the establishing
of the Body

An examination of Cranmer's liturgy in the Book of Common

Prayer suggests that he (whatever present-day Anglicans may hold
in belief and practice) did not distinguish an act of the Body of
Christ in the Eucharist different from the acts of the individual
members of the congregation, and that the primary fact is the
existence and activity of faithful men, not the existence and activity
of the Body of Christ i.e. no special eschatological problem about
the Church as distinct from the status of the members. This view



— 54 —

is probably a combination of medieval devotional individualism
and a protestant emphasis on "sola fide" i. e. a reaction between
two types of over-individualism both of which miss the full
appreciation of the Church as corporate to which we are being returned
today not least by movements in liturgical practice and theology.

For example the late Gregory Dix says (in his "Shape of the

Liturgy", p. 246): "They (sci. the Primitive Church) said that
because the Eucharist is essentially an action and the Church in doing
that action is simply Christ's Body performing his will, the eucharistie

action is necessarily his action of sacrifice... It is obvious that
such a view requires us to take the phrase ' the Body of Christ ' as

applied both to the Church and to the Sacrament not merely as a

metaphor, however vivid, but as a reality, as the truth of things
in God's sight."

But this suggest, as Dix himself says, that we have to take the
phrase "Body of Christ" "in both its senses as expressing an absolute

truth and not merely a metaphor", and thus we are obliged
to return to the question of the relation between the two senses of
the phrase which returns us to the question of the eschatological
status of the members and of the Church as such.

Perhaps we should maintain that the Eucharist plays the part
it does in building up the members of the Body into what they are
precisely because the Church is unambiguously and independently
of them the Body of Christ. Any particular celebration of the Eucharist

is to be seen as Christ in his Body making his presence real in
such a way that the particular members of his Body there present
may receive him in a particular way appropriate to them and so

be built up individually and particularly into what they are.
Some such approach as this in terms of what Christ does in the

Eucharist may help to overcome the difficulties which arise out of
a logicaUy rigorous examination of the two statements "the Church
is the Body of Christ" and "the Bread is the Body of Christ" both
taken as "absolute truth". Such an examination (which must be

done in detail and so cannot be summarised for an extract) faces

us once again with the difficulty that the presence of Christ in his

Body the Church seems different from his presence in his body and
blood in the sacrament. Does this imply that the meaning of "Body
of Christ" is different in each case Surely not, for we believe in
both cases in the real presence of Christ in his body. Therefore we
seem to have to say there are two ways of being "really present"-



— 55 —

compare for example "mystically present" in his Body, the Church
and "sacramentally present" in his Body in the Eucharist. But
this really solves nothing for the point of reaching so obvious a
conclusion by means of analysis of words, and logic is to show that what
seems to be an assertion of substantial identity between the Body of
Christ, the Church and the body and blood of Christ in the Eucharist
is in fact only a verbal device which conceals the impossibility of
consistently maintaining such an assertion.

We are therefore faced with the necessity of restating the
nature of Christ's presence in the Church and in the Eucharist and
their inter-relation in terms other than those of substance.

Certainly the Eucharist is the act of the Church, and if we
ground reality in the presence and activity of Christ then we can say
without confusion of logic or words that both the Church and the
Sacrament really are the Body of Christ, for Christ is as really
present and active in the one as in the other. (Description in terms of
activity may seem to us to open up abysses of subjectivity because

we are wrongly tied to an objectivity which can be conceived in
substantial terms only.) Indeed since we cannot eliminate eschatological

ambivalence either from the New Testament or from the life
of the Church to attempt to describe this life in substance language
only, is to ensure contradiction and confusion, logical and actual.

It is therefore suggested that the Eucharist is so much at the
heart of the life of the Church and so intimately connected with the
status of the Church as the Body of Christ precisely because of its
eschatological nature. It may well be therefore that it is from what
we can understand of the Eucharist from the New Testament and
from the tradition and life of the Church that we must understand
and describe the reality of the Body of Christ in the world, i. e.

instead of defining the Eucharist by the Church (validating the
Sacrament by the credentials of the Church), we should see what fresh

light we can get by understanding the Church in the light of the
Eucharist. In any case both Scripture and a reasoned examination
of traditional language seem to require us to proceed from what the
Church does at her Lord's command in the Eucharist to understand
what the Church, in fact, is.

Die Zusammenfassungen über dio Referate von ErzbischofDr. A. Rinkel
(Die Eucharistie und das Amt der Kirche), Rev. J. F. Taylor (The Eucharist
and tho Order of Creation), Prof. Dr. W. Küppers (Eucharistie und
Eschatologie) erscheinen im nächsten Heft.


	Zusammenfassungen der Referate der Anglikanisch-Altkatholischen Theologenkonferenz

