
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 48 (1958)

Heft: 1

Artikel: Bericht über die Anglikanisch-Altkatholische Theologenkonferenz in
Rheinfelden (Schweiz) vom 15.-18. September 1957

Autor: Aldenhoven, Herwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404350

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404350
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 40 —

Bericht
über

die Anglikanisch-Altkatholische Theologenkonferenz
in Rheinfelden (Schweiz) vom 15.-18. September 1957

Das Hauptthema der Konferenz war die heilige Eucharistie,
die in mehreren Referaten behandelt wurde, während ein kürzerer
Bericht einen Überblick über die Geschichte und den Stand der
altkatholisch-anglikanischen theologischen Beziehungen gab und ein
zweiter Bericht die Frage der Südindischen Kirche zum Gegenstand
hatte. Die Konferenz konnte eine Anzahl repräsentativer Theologen
aus beiden Kirchengemeinschaften versammeln. Unter ihren
Teilnehmern befanden sich u. a. von anglikanischer Seite der Bischof
von Lincoln, Rt. Rev. Kenneth Riches, D.D., und der Bischof von
Fulham, Rt. Rev. Roderic N.Coote, und von altkatholischer Seite

Herr Erzbischof von Utrecht, Dr. Andreas Rinkel, und die Herren
Bischöfe J. J.Demmel (Bonn) und Dr.U.Küry (Bern). Insgesamt
waren aus der Kirche von England 9, aus der Bischöflichen Kirche
Amerikas 2, aus der Altkatholischen Kirche Hollands 8, Deutschlands

5, der Schweiz 11, Österreichs 4 und Jugoslawiens 1

Teilnehmer gekommen.
Das geistliche Rückgrat der Tagung bildeten die täglichen

Gottesdienste, Heiliges Amt am Morgen (nach den Riten der
verschiedenen Kirchen), Sext zu Mittag und Vesper am Abend. Nach
der Eröffnung und Begrüssung durch den Bischof des Gastlandes,
Dr. U. Küry, und der Bestellung der Tagungsleitung hielt Rev. Canon

CK.Sansbury (Canterbury) ein Referat über «The Sacrifice of
Christ and the meaning of Sacrifice» (s. Seite 47 dieses Heftes). Die
Diskussion über dieses Referat fand zusammen mit der über das
Referat von Prof.Dr.A.E.Rüthy (Bern) über «Opfer Christi und
Eucharistie» (s. S. 48 dieses Heftes) statt.

In der Aussprache wies zunächst Canon Sansbury auf die
bemerkenswerte Ähnlichkeit der in den beiden Referaten ausgesprochenen

Ansichten hin. Prof. Rüthys Feststellung, dass das Opfer
Christi sein Gehorsam bis zum Tode sei und nicht einfach sein isoliert
gesehener Tod allein, sei genau das, was auch er betonte. Ferner
meinte Canon Sansbury, dass es für die Anglikaner interessant
gewesen sei, zu sehen, wie sehr sich die altkathohsche Kirche von ver-



— 41 —

schiedenen römischen Anschauungen losgelöst habe, die die meisten
Anglikaner kaum annehmen könnten. Als Beispiel hiefür nannte
Canon Sansbury insbesondere die starke Betonung der Einmaligkeit
des Opfers Christi in der Utrechter Erklärung.

Der Erzbischof von Utrecht betonte, dass Gott das Subjekt der
Versöhnung sei nach 2. Kor. 5, 19: «Denn Gott versöhnte in Christus
die Welt mit sich selbst.» Der Erzbischof vermisste dies in Canon

Sansburys Referat. Canon Sansbury stimmt grundsätzlich mit dem
Erzbischof vollkommen überein, meint jedoch, dass das vom
Erzbischof Gemeinte auch in seinem Referat in der Hervorhebung der
Gottessohnschaft Christi zum Ausdruck gekommen wäre.

Prof. Dr. W. Küppers (Bonn) fragte, wie die anamnetischen
Zeichen, von denen im Referat Prof.Rüthys die Rede war, zu
verstehen seien. Er befürchtet, dass durch solche Vergleiche die

Bedeutung der Wandlung und der Realpräsenz im Abendmahl gefährdet

werde. Aber er erklärt sich einverstanden mit der Antwort
Prof.Rüthys, dass der erwähnte Vergleich nur einen Aspekt zum
Ausdruck bringe, nämlich den, dass sowohl das prophetische als

auch das sakramentale Zeichen mehr als ein blosser Hinweis sind,
dass sie beide schon eine Wirklichkeit in sich enthalten, weil das

Zeichen von Gott gesetzt ist.
Dr.C.B.Moss (Winchester) erinnert daran, dass bei den

altkatholisch-anglikanischen Interkommunionsverhandlungen in Bonn
(1931) die Frage der Bezeichnung der Eucharistie als «propitiatory
sacrifice» aufgetaucht sei. Canon Sansbury stellt dazu fest, dass im
anglikanischen Prayer Book «propitiation» für die neutestamentlichen

Begriffe Ikaopa und ilaaxr\Qiov steht. Im gewöhnlichen Englisch

bedeutet «to propitiate» «jemand umstimmen». Dagegen
erklärte Prof. Dodd in seinem Römerbriefkommentar, dass nach dem
Neuen Testament Christus Gott nicht umstimmt, sondern Gott
selbst will die Welt mit sich versöhnen. Gemeint ist also nicht ein

«Umstimmen», sondern ein Beseitigen aller Hindernisse, die die volle
Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch unmöglich machen.

Pfarrer M.Heinz (Zürich) nimmt auf das von Prof.P. J. Jans

(Amersfoort) ausgesprochene Bedenken Bezug, dass die in der dritten

These von Prof.Rüthy genannte «pneumatische Gegenwart»
in einem falschen spiritualistischen Sinn verstanden werden könnte.

Demgegenüber stellt Pfarrer Heinz den biblischen Pneumabegriff
heraus, der viel gefüllter, geradezu fleischlicher sei als dervon späterer
Philosophie geprägte. Man müsse die in Frage stehende These im



— 42 —

Lichte des biblischen Begriffes betrachten. Prof. Rüthy bestätigt,
dass dies das richtige Verständnis seiner These ist.

Canon E.W.Kemp (Oxford) fragt Prof. Rüthy nach seiner

Meinung über die Bedeutung des Offertoriums. In England ist die
eucharistische Theologie in den letzten 100 Jahren vielfach auf dem
Offertorium aufgebaut worden. Man sagt dann, dass die geopferten
Elemente von Brot und Wein sowohl die Schöpfung als auch, weil es

ja nicht Korn und Trauben, sondern Brot und Wein sind, das Werk
des Menschen symbolisch darstellen. Canon Kemp findet es schwer,
diese Auffassung mit den von Prof. Rüthy zitierten Stellen von Wieland

zu vereinen. Nach ihnen bleibt kein Platz für eine Opferung der
materiellen Elemente, und die oben dargestellte Auffassungwäre nicht
christlich. Prof. Rüthy erklärt, dass die altkatholischen Theologen sich
bei ihren Studienwochen in den letzten Jahren sehr eingehend mit
dem Problem des Offertoriums beschäftigt hätten. Die Geschichte
der Liturgie zeigt, dass das Offertorium mit Gedanken aus dem
Kanon angefüllt wurde, als ob die Konsekration bereits stattgefunden
hätte, wie auch Jungmann in «Missarum Sollemnia» zugibt. Bei den
oben erwähnten Studientagungen altkatholischer Theologen wurde
gesagt, das Offertorium bedeute eine Ausscheidung der natürlichen
Gaben Gottes an den Menschen und eine Bereitstellung derselben
für die folgende Konsekration. Prof. Rüthy meint, das Offertorium
mag grosse symbolische Bedeutung haben, aber er sehe doch eine
gewisse Gefahr in einer zu starken Betonung dieses Punktes. Man
könne nämlich wohl sagen, Brot und Wein, die wir zum Altare bringen,

seien ein Bild für unsere Selbsthingäbe, aber sie sind nicht selbst
wirklich diese Hingabe, wie das Opfer Christi in den konsekrierten
Elementen wirkliche Gegenwart ist.

Erzbischof Dr. A. Rinkel betrachtet als wichtigste Frage die,
inwieweit die Kirche bei der Eucharistiefeier opfert, nicht im
Offertorium, sondern im Kanon nach der Konsekration. Bei Prof. Rüthy
scheint jede menschliche Mitwirkung ganz ausgeschlossen zu sein,
und auch in der Liturgie der Schweizer Kirche wurden offenbar alle
Ausdrücke ausgeschieden, die zum Ausdruck bringen könnten, dass
wir in der Eucharistie ein Opfer darbringen. Zwar vertrat Erzbischof
Rinkel früher auch diese Ansicht, doch die Alte Kirche spricht
anders. Immer wieder heisst es dort: «Wir bringen dar.» Wir müssen
beachten, dass Christus in den Einsetzungsworten gesagt hat : « Tut
dies.. » Wir haben etwas zu tun, und was wir tun, ist die Feier der
Anamnese. Man sollte demnach sagen, dass die Anamnese das Opfer



— 43 —

der Kirche ist. Christus opfert, aber er gebraucht dabei ministeria-
liter seine Kirche.

Bischof Dr. U. Küry bemerkt zu These 3 von Prof. Rüthy, dass

«pneumatisch» das Wie der Gegenwart des Opfers Christi ausdrückt.
Wenn man hinzufügt, dass die Gegenwart Christi in der Eucharistie
leibliche Gegenwart ist, so sei die Abgrenzung gegen den Kalvinismus

vollzogen. Christus ist eben deshalb leiblich gegenwärtig, weil
er in seinem Opfer gegenwärtig ist. Mit dem Referat von Canon

Sansbury erklärt sich Bischof Küry einverstanden, aber er meint,
dass bei der Darstellung der katholischen Auffassung des Mittelalters

doch mehr der Abusus als der Usus erwähnt wurde. Die
altkatholischen Theologen hätten sich wohl von der späteren römischen

Entwicklung distanziert, aber sie hätten doch weithin die im 19.

Jahrhundert sehr verbreitete Interpretation des Tridentinums geteilt,
nämlich dass Christus im Abendmahle mit seiner Opfergesinnung
gegenwärtig sei, wie der damalige Ausdruck lautete. Damit betonten
sie gerade das, was Canon Sansbury den «Gehorsam bis zum Tode»

nennt. Schliesslich unterstreicht Bischof Küry, dass die Kirche, wie
Erzbischof Rinkel gesagt hat, in der Befolgung des Befehles Jesu:
«Tuet dies zu meinem Andenken», ein Opfer darbringt. Das sei ein

Gedanke, den gerade Bischof Herzog, der sich von der Darbringung
von Leib und Blut und Brot und Wein so sehr distanzierte, besonders

stark betont hat. Der Ausdruck «Opferfeier» in der Schweizer

Liturgie will eben dieses Opfern der Kirche in Christus zum
Ausdruck bringen. Canon Sansbury meint, dass die heute vielfach auch

von römisch-katholischen Theologen abgelehnten Tendenzen der
nachtridentinischen Theologie doch wohl schon früher begannen,
und zitiert hiefür eine Stelle aus Dr.Mascalls Werk «Corpus Christi»
(s. IKZ 1953, 2. Heft, S.104f.).

In der Diskussion zum Referat von Rev.D.E. Jenkins (Oxford)
über «The Eucharist and the Body of Christ» weist der Bischof von
Lincoln auf die grosse Bedeutung der Frage der Terminologie für
eine Auflockerung der erstarrten konfessionellen Fronten hin. Es sei

notwendig, dass sich die Erkenntnisse der biblischen und patristischen

Forschung auch auf die kirchlich-theologischen Formulierungen

auswirken, die weithin von späteren Denkformen beeinflusst
sind. Nicht ganz einverstanden ist der Bischof von Lincoln mit der

Beurteilung der englischen Reformation in dem Referate.
Individualismus sei ein damals noch unbekannter Begriff, und im
englischen Prayer Book komme insbesondere im Danksagungsgebet nach



— 44 —

der Kommunion zum Ausdruck, dass alle, die das Abendmahl
empfangen haben, nicht als blosse Individuen nach Hause gehen,
sondern in der Gemeinschaft verharren, die ihnen in der Kommunion
geschenkt wurde.

Prof. Küppers liegt die von Rev. Jenkins aufgeworfene Frage
der Ontologie sehr am Herzen, besonders da wir uns als altkatholische

und anglikanische Katholiken einerseits der protestantischen
Theologie, die in der Ontologie den Abfall vom Evangelium sieht,
und anderseits der römisch-katholischen Kirche gegenübersehen, die

uns in der Enzyklika «Humani Generis» versichert, dass die
scholastische Theologie und Philosophie unantastbar oder zumindest
«aere perennius» sei. Wir sollten beachten, dass die ontologischen
Aussagen der mittelalterlichen scholastischen katholischen Theologie

sehr weitgehend ein Bewahren der altkirchlichen Überlieferung,
manchmal unter sehr schweren Bedingungen, bedeuten. Prof. Küppers

möchte Begriffe wie «Charakter» bei den Sakramenten,
«substantialiter» bei der Realpräsenz und die kausative Bedeutung der
Sakramente als nicht leicht aufgebbar bezeichnen. Anderseits sollen
wir für eine neue Fassung und Auslegung solcher überlieferter
klassischer theologischer Begriffe auf Grund der Ergebnisse der
neutestamentlichen und patristischen Studien, des eschatologischen
Verständnisses und des dynamisch-aktuellen Denkens gerade auch im
Alten Testament offenbleiben.

Der Referent, Rev. Jenkins, ist der Ansicht, dass Individualismus

zwar ein moderner Ausdruck ist, dass aber bei den Reformatoren

doch schon ein Zug zu der damit gemeinten Sache dagewesen
sei. Aber gewiss mussten auch die Katholiken die Idee des Korporativen

wieder viel ernster nehmen. Die eigentliche Frage sei jedoch
das ontologische Problem. Hier ist der Referent ganz mit Prof.Küp¬
pers einverstanden, und er glaubt, dass das neue Durchdenken dieses

Problems gerade von katholischer Seite her kommen könne, weil
katholische Denker nicht fürchten müssen, dabei alles zu verlieren,
welche Gefahr bei Niehtkatholiken besteht. Rev.V.Butler (USA/
Bonn) legt den thomistischen Substanzbegriff dar. Er meint, dass
die scholastische Philosophie und Theologie zumindest in ihren
besten Vertretern nicht rein statisch sei. Er weist in diesem
Zusammenhang darauf hin, dass Gott bei Thomas von Aquin «actus

purus» ist.
In der Diskussion zum Referat von Erzbischof Dr. A. Rinkel

über «Die Eucharistie und das Amt der Kirche» fragt Prebendary



— 45 —

CL. Gage-Brown, ob nach der Meinung des Erzbischofs auch einerseits

getaufte Protestanten und anderseits römische Katholiken zur
katholischen Kirche gehören. ErzbischofRinkel erwidert, man könne
nicht sagen, dass eine Kirche, die Christus bekennt, nicht zur Kirche
Christi gehört. Vor Gottes Richterstuhl müssen wir sehr vorsichtig
sein mit dem Urteil, wer zur Kirche gehört. Es ist die Aufgabe einer
jeden Kirche, in allem danach zu streben, eins, heilig, katholisch und
apostolisch zu sein.

Prof. M. Kok meint, es habe beim Abschluss der Interkommunion

zwischen Anglikanern und Altkatholiken im Jahre 1931 keine
Einheit im katholischen Glauben gegeben. Erzbischof Rinkel betont
dagegen, dass es keine Einheit in den theologischen Meinungen
gegeben habe, dass dies aber auch nicht nötig und nicht einmal
wünschenswert ist. Man hat 1931 deutlich gesagt, dass Interkommunion
nicht bedeutet, dass man alle Auffassungen der anderen Seite
annehme.

Dr. Moss weist auf den Umstand hin, dass die Anglikaner durch
die Reformation hindurchgegangen sind und die Altkatholiken nicht.
Die Evangelikalen in der Kirche von England verstehen dies nicht
und wissen vielfach nicht, dass die Altkatholiken die römisch-katholischen

Dogmen verwerfen. Ihre Einwände gegen die Altkatholiken
richten sich aber ebensosehr gegen andere Glieder der anglikanischen
Kirchengemeinschaft. Der Bischof von Lincoln meint, was Dr. Moss

sagte, habe zwar im Jahr 1931 gestimmt, doch heute treffe es nicht
mehr zu. Es gibt Gruppen in der Kirche von England, doch haben
sie keine scharfen Grenzen. Durch die Wiederbelebung der
Konvokationen im 19. Jahrhundert kann sich die Kirche wieder aussprechen,

was viel zur allmählichen Besserung der Situation beigetragen
hat. Die Katholizität der Kirche von England ist in der Heiligen
Schrift, den Glaubensbekenntnissen und dem historischen Amt der

Kirche begründet. Bischof Küry weist noch auf Bischof Herzog hin,
der ebenfalls die vier Punkte des Lambeth-Quadrilaterals, nämlich
Bibel, Glaubensbekenntnis, Hauptsakramente und das dreifache

Amt als die Kriterien der katholischen Kirche bezeichnete.

Im Anschluss an das Referat von Prof.Küppers über «Eucharistie

und Eschatologie» fragt bischöflicher Vikar Pfr.Lic.theol.
L. Gauthier (Genf), ob bei diesem eschatologischen Denken nicht die

Gefahr bestehe, die ganze dogmatische Problematik einfach beiseite

zu schieben. Würde Prof. Küppers einem protestantischen Christen,
der seine eschatologische Auffassung teilt und auch die Eucharistie



— 46 —

so sieht, das Abendmahl reichen Die Basis der Interkommunion ist
die Katholizität, doch scheint es nicht immer ganz klar zu sein,

was damit gemeint ist. Man sollte sich vielleicht auch bei weiteren
altkatholisch-anglikanischen theologischen Begegnungen um solche

Klarheit bemühen. Prof. Küppers erwidert, dass es sich natürlich
nicht um eine Interkommunion ohne Grenzen handeln könne. Vor
allem musste sich erst einmal in unserer eigenen Kirche die Erstarrung

von der Eschatologie her lösen, erst dann könnte man nach
aussen gehen. Pfr. Heinz (Zürich) wünscht auch keine offene
Kommunion, aber in gewissen Einzelfällen, meint er, hätten wir kein
Recht, das Sakrament zu verweigern, weil gerade die eschatologische
Sicht zeige, dass wir nur die Verwalter, und Christus allein der Herr
des Sakramentes ist. Prebendary Gage-Brown weist hier auf den
orthodoxen Begriff der olxovouia hin, den man eventuell bei einer
weiteren Theologenkonferenz genauer studieren musste.

Zum Referat von Rev. J.F.Taylor, das das Thema «The Eucharist

and the Order of Creation» behandelte und nur verlesen werden
konnte, da es dem Referenten unmöglich war, zur Konferenz zu
kommen, fand aus diesem Grunde keine Diskussion statt.

Zum Abschluss der Tagung machte der Bischof von Lincoln
noch einige Anregungen für künftige Konferenzen, die er als sehr
wünschenswert erklärte. Diesmal hatte man das in den Referaten
Gehörte in den Diskussionen leider nicht immer so ausführlich
besprechen können, wie man dies gerne gesehen hätte. Den Grund dafür

sieht der Bischof von Lincoln nicht in einer zu grossen
Teilnehmerzahl, wie von anderer Seite geäussert worden war, sondern
in der zu grossen Zahl der Referate, die zu wenig Zeit zur Diskussion
liessen. Im allgemeinen zeigte die Konferenz, dass es kaum eigentlich

altkatholisch-anglikanische Meinungsverschiedenheiten gibt,
sondern dass die Vertreter der verschiedenen Auffassungen sich
vielmehr in ihren eigenen Kirchen gegenüberstehen. Da es seit 1931 die
erste altkatholisch-anglikanische Theologentagung war, konnte es

nicht verwundern, dass sie vielfach noch den Eindruck eines
vorsichtigen Abtastens der beiderseitigen Standpunkte machte.
Einstimmig war man der Ansicht, dass die theologische Aussprache
fortgesetzt werden soll, und der Bischof von Lincoln schlug vor,
zukünftige Konferenzen nicht nur auf dem Kontinent, sondern auch
in England abzuhalten. Als aktuelle Themen für weitere Tagungen
wurden der Begriff der Katholizität, die Frage von Amt und Kirche
u. a. genannt. Die Konferenz hatte das grosse Verdienst, nach sehr



— 47 —

langer Zeit wieder eine grössere Zahl repräsentativer Theologen aus

anglikanischen und altkatholischen Kirchen zusammengebracht zu
haben. Für die Zukunft ist zu hoffen, dass der Kontakt nicht nur
fortgesetzt, sondern auch vertieft wird und immer mehr bedeutende

theologische Fragen von altkatholischen und anglikanischen Theologen

in gegenseitiger Aussprache gründlich erörtert werden.

Herwig Aldenhoven

Zusammenfassungen der Referate
der Anglikanisch-Altkatholischen

Theologenkonferenz

The Sacrifice of Christ and the Meaning of Sacrifice

Summary of Paper by Canon C. K. Sansbury, St. Augustine's College, Canterbury

1. We must start by noting the ideas in the late medieval period
against which the Reformers reacted. The Atonement was concerned
with the cancelling of past debt ; the sacrifice of Calvary was thought
of as annulling original sin, the sacrifice of the Mass actual sin; each
Mass was regarded as having a quantitative value in itself.

The Reformers reacted against any idea of the Eucharist as

supplementary to Calvary, but they shared the medieval understanding

of sacrifice as equivalent to death. Hence the Catholic looked
for the element of immolation in the Mass, the Protestant denied

that it was a sacrifice at all.
2. We need to realise that both sides were at fault in their

narrow understanding of the meaning of sacrifice. In the O.T. sacrifices

are a gift to God, a means of communion with God, a way of
being reconciled to God. In the full ritual pattern the death is only
one element, though an important element, and its purpose is the
release of life, that the life may be offered to God.

3. The N.T. sees in Christ's life, death and resurrection, the

fulfilment of the O.T. sacrificial system. It is not Christ's death

taken in bare isolation that is the means of atonement, but Christ's
death seen as the climax of his life of obedience. Moreover, it is

repeatedly emphasized that what Christ did He did once and for all.


	Bericht über die Anglikanisch-Altkatholische Theologenkonferenz in Rheinfelden (Schweiz) vom 15.-18. September 1957

