Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 48 (1958)

Heft: 1

Artikel: Bericht Uber die Anglikanisch-Altkatholische Theologenkonferenz in
Rheinfelden (Schweiz) vom 15.-18. September 1957

Autor: Aldenhoven, Herwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404350

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404350
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bericht

iiber

die Anglikanisch-Altkatholische Theologenkonferenz
in Rheinfelden (Schweiz) vom 15.—-18. September 1957

Das Hauptthema der Konferenz war die heilige Eucharistie,
die in mehreren Referaten behandelt wurde, wihrend ein kiirzerer
Bericht einen Uberblick iiber die Geschichte und den Stand der alt-
katholisch-anglikanischen theologischen Beziehungen gab und ein
zweiter Bericht die Frage der Siidindischen Kirche zum Gegenstand
hatte. Die Konferenz konnte eine Anzahl reprisentativer Theologen
aus beiden Kirchengemeinschaften versammeln. Unter ihren Teil-
nehmern befanden sich u. a. von anglikanischer Seite der Bischof
von Lincoln, Rt. Rev. Kenneth Riches, D.D., und der Bischof von
Fulham, Rt. Rev. Roderic N.Coote, und von altkatholischer Seite
Herr Erzbischof von Utrecht, Dr. Andreas Rinkel, und die Herren
Bischofe J.J.Demmel (Bonn) und Dr.U.Kiiry (Bern). Insgesamt
waren aus der Kirche von England 9, aus der Bischéflichen Kirche
Amerikas 2, aus der Altkatholischen Kirche Hollands 8, Deutsch-
lands 5, der Schweiz 11, Osterreichs 4 und Jugoslawiens 1 Teil-
nehmer gekommen.

Das geistliche Riickgrat der Tagung bildeten die téglichen
Gottesdienste, Heiliges Amt am Morgen (nach den Riten der ver-
schiedenen Kirchen), Sext zu Mittag und Vesper am Abend. Nach
der Eroffnung und Begriissung durch den Bischof des Gastlandes,
Dr.U.Kiiry, und der Bestellung der Tagungsleitung hielt Rev. Canon
C.K.Sansbury (Canterbury) ein Referat iiber «The Sacrifice of
Christ and the meaning of Sacrifice» (s. Seite 47 dieses Heftes). Die
Diskussion iiber dieses Referat fand zusammen mit der iiber das Re-
ferat von Prof. Dr. A.E.Riithy (Bern) iiber «Opfer Christi und Eu-
charistie» (s. S. 48 dieses Heftes) statt.

In der Aussprache wies zundchst Canon Sansbury auf die be-
merkenswerte Ahnlichkeit der in den beiden Referaten ausgespro-
chenen Ansichten hin. Prof. Riithys Feststellung, dass das Opfer
Christi sein Gehorsam bis zum Tode sei und nicht einfach sein ¢soliert
gesehener Tod allein, sei genau das, was auch er betonte. Ferner
meinte Canon Sansbury, dass es fiir die Anglikaner interessant ge-
wesen sei, zu sehen, wie sehr sich die altkatholische Kirche von ver-



— 4] —

schiedenen romischen Anschauungen losgelost habe, die die meisten
Anglikaner kaum annehmen koénnten. Als Beispiel hiefiir nannte
Canon Sansbury insbesondere die starke Betonung der Einmaligkeit
des Opfers Christi in der Utrechter Erkliarung.

Der Erzbischof von Utrecht betonte, dass Gott das Subjekt der
Versohnung sei nach 2. Kor. 5, 19: «Denn Gott versohnte in Christus
die Welt mit sich selbst.» Der Erzbischof vermisste dies in Canon
Sansburys Referat. Canon Sansbury stimmt grundséitzlich mit dem
Erzbischof vollkommen iiberein, meint jedoch, dass das vom Erz-
bischof Gemeinte auch in seinem Referat in der Hervorhebung der
Gottessohnschaft Christi zum Ausdruck gekommen wire.

Prof. Dr. W.Kiippers (Bonn) fragte, wie die anamnetischen Zei-
chen, von denen im Referat Prof.Riithys die Rede war, zu ver-
stehen seien. Er befiirchtet, dass durch solche Vergleiche die Be-
deutung der Wandlung und der Realprisenz im Abendmahl gefihr-
det werde. Aber er erklirt sich einverstanden mit der Antwort
Prof. Riithys, dass der erwihnte Vergleich nur einen Aspekt zum
Ausdruck bringe, nimlich den, dass sowohl das prophetische als
auch das sakramentale Zeichen mehr als ein blosser Hinweis sind,
dass sie beide schon eine Wirklichkeit in sich enthalten, weil das
Zeichen von Gott gesetzt ist.

Dr.C.B.Moss (Winchester) erinnert daran, dass bei den alt-
katholisch-anglikanischen Interkommunionsverhandlungen in Bonn
(1931) die Frage der Bezeichnung der Eucharistie als «propitiatory
sacrifice» aufgetaucht sei. Canon Sansbury stellt dazu fest, dass im
anglikanischen Prayer Book «propitiation» fiir die neutestament-
lichen Begriffe {Aagua und ilactijowov steht. Im gewohnlichen Eng-
lisch bedeutet «to propitiate» «jemand umstimmen». Dagegen er-
klarte Prof. Dodd in seinem Rémerbrief kommentar, dass nach dem
Neuen Testament Christus Gott nicht umstimmt, sondern Gott
selbst will die Welt mit sich versohnen. Gemeint ist also nicht ein
«Umstimmen», sondern ein Beseitigen aller Hindernisse, die die volle
Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch unmdoglich machen.

Pfarrer M.Heinz (Ziirich) nimmt auf das von Prof.P.J.Jans
(Amersfoort) ausgesprochene Bedenken Bezug, dass die in der drit-
ten These von Prof. Riithy genannte «pneumatische Gegenwart»
in einem falschen spiritualistischen Sinn verstanden werden konnte.
Demgegeniiber stellt Pfarrer Heinz den biblischen Pneumabegriff
heraus, der viel gefiillter, geradezu fleischlicher sei als der von spiterer
Philosophie gepriigte. Man miisse die in Frage stehende These im



s 42

Lichte des biblischen Begriffes betrachten. Prof. Riithy bestétigt,
dass dies das richtige Verstiandnis seiner These ist.

Canon E. W.Kemp (Oxford) fragt Prof. Riithy nach seiner Mei-
nung iiber die Bedeutung des Offertoriums. In England ist die eucha-
ristische Theologie in den letzten 100 Jahren vielfach auf dem Offer-
torium aufgebaut worden. Man sagt dann, dass die geopferten Ele-
mente von Brot und Wein sowohl die Schopfung als auch, weil es
ja nicht Korn und Trauben, sondern Brot und Wein sind, das Werk
des Menschen symbolisch darstellen. Canon Kemp findet es schwer,
diese Auffassung mit den von Prof. Riithy zitierten Stellen von Wie-
land zu vereinen. Nach ihnen bleibt kein Platz fiir eine Opferung der
materiellen Elemente, und die oben dargestellte Auffassung wire nicht
christlich. Prof. Ruthy erklirt, dass die altkatholischen Theologen sich
bei ihren Studienwochen in den letzten Jahren sehr eingehend mit
dem Problem des Offertoriums beschéftigt hatten. Die Geschichte
der Liturgie zeigt, dass das Offertorium mit Gedanken aus dem Ka-
non angefiillt wurde, als ob die Konsekration bereits stattgefunden
hiitte, wie auch Jungmann in «Missarum Sollemnia» zugibt. Bei den
oben erwihnten Studientagungen altkatholischer Theologen wurde
gesagt, das Offertorium bedeute eine Ausscheidung der natiirlichen
Gaben Gottes an den Menschen und eine Bereitstellung derselben
fiir die folgende Konsekration. Prof. Riithy meint, das Offertorium
mag grosse symbolische Bedeutung haben, aber er sehe doch eine
gewisse Gefahr in einer zu starken Betonung dieses Punktes. Man
konne nidmlich wohl sagen, Brot und Wein, die wir zum Altare brin-
gen, seien ein Bild fiir unsere Selbsthingabe, aber sie sind nicht selbst
wirklich diese Hingabe, wie das Opfer Christi in den konsekrierten
Elementen wirkliche Gegenwart ist.

Erzbischof Dr. A. Rinkel betrachtet als wichtigste Frage die, in-
wieweit die Kirche bei der Eucharistiefeier opfert, nicht im Offer-
torium, sondern im Kanon nach der Konsekration. Bei Prof. Riithy
scheint jede menschliche Mitwirkung ganz ausgeschlossen zu sein,
und auch in der Liturgie der Schweizer Kirche wurden offenbar alle
Ausdriicke ausgeschieden, die zum Ausdruck bringen kénnten, dass
wir in der Eucharistie ein Opfer darbringen. Zwar vertrat Erzbischof
Rinkel frither auch diese Ansicht, doch die Alte Kirche spricht an-
ders. Immer wieder heisst es dort: « Wir bringen dar.» Wir miissen
beachten, dass Christus in den Einsetzungsworten gesagt hat: « Tut
dies. . .» Wir haben etwas zu tun, und was wir tun, ist die Feier der
Anamnese. Man sollte demnach sagen, dass die Anamnese das Opfer



— 43 i

der Kirche ist. Christus opfert, aber er gebraucht dabei ministeria-
liter seine Kirche.

Bischof Dr.U. Kiiry bemerkt zu These 3 von Prof. Riithy, dass
«pneumatisch» das Wie der Gegenwart des Opfers Christi ausdriickt.
Wenn man hinzufiigt, dass die Gegenwart Christi in der Kucharistie
leibliche Gegenwart ist, so sei die Abgrenzung gegen den Kalvinis-
mus vollzogen. Christus ist eben deshalb leiblich gegenwiirtig, weil
er in seinem Opfer gegenwiirtig ist. Mit dem Referat von Canon
Sansbury erklirt sich Bischof Kiiry einverstanden, aber er meint,
dass bei der Darstellung der katholischen Auffassung des Mittel-
alters doch mehr der Abusus als der Usus erwihnt wurde. Die alt-
katholischen Theologen hitten sich wohl von der spiateren romischen
Entwicklung distanziert, aber sie hitten doch weithin dieim 19. Jahr-
hundert sehr verbreitete Interpretation des Tridentinums geteilt,
nimlich dass Christus im Abendmahle mit seiner Opfergesinnung
gegenwiirtig sei, wie der damalige Ausdruck lautete. Damit betonten
sie gerade das, was Canon Sansbury den « Gehorsam bis zum Tode»
nennt. Schliesslich unterstreicht Bischot Kiiry, dass die Kirche, wie
Erzbischof Rinkel gesagt hat, in der Befolgung des Befehles Jesu:
«Tuet dies zu meinem Andenken», ein Opfer darbringt. Das sei ein
Gedanke, den gerade Bischof Herzog, der sich von der Darbringung
von Leib und Blut und Brot und Wein so sehr distanzierte, beson-
ders stark betont hat. Der Ausdruck «Opferfeier» in der Schweizer
Liturgie will eben dieses Opfern der Kirche in Christus zum Aus-
druck bringen. Canon Sansbury meint, dass die heute vielfach auch
von romisch-katholischen Theologen abgelehnten Tendenzen der
nachtridentinischen Theologie doch wohl schon friither begannen,
und zitiert hiefiir eine Stelle aus Dr. Mascalls Werk «Corpus Christi»
(s. TKZ 1953, 2. Heft, S.104 f.).

In der Diskussion zum Referat von Rev.D. E. Jenkins (Oxford)
iiber «The Fucharist and the Body of Christ» weist der Bischof von
Lincoln auf die grosse Bedeutung der Frage der Terminologie fiir
eine Auflockerung der erstarrten konfessionellen Fronten hin. Es sei
notwendig, dass sich die Erkenntnisse der biblischen und patristi-
schen Forschung auch auf die kirchlich-theologischen Formulierun-
gen auswirken, die weithin von spiiteren Denkformen beeinflusst
sind. Nicht ganz einverstanden ist der Bischof von Lincoln mit der
Beurteilung der englischen Reformation in dem Referate. Indivi-
dualismus sei ein damals noch unbekannter Begriff, und im eng-
lischen Prayer Book komme insbesondere im Danksagungsgebet nach



PR ¥ (-

der Kommunion zum Ausdruck, dass alle, die das Abendmahl emp-
fangen haben, nicht als blosse Individuen nach Hause gehen, son-
dern in der Gemeinschaft verharren, die ihnen in der Kommunion
geschenkt wurde.

Prof. Kiippers liegt die von Rev.Jenkins aufgeworfene Frage
der Ontologie sehr am Herzen, besonders da wir uns als altkatho-
lische und anglikanische Katholiken einerseits der protestantischen
Theologie, die in der Ontologie den Abfall vom Evangelium sieht,
und anderseits der rémisch-katholischen Kirche gegeniibersehen, die
uns in der Enzyklika « Humani Generis» versichert, dass die scho-
lastische Theologie und Philosophie unantastbar oder zumindest
«aere perennius» sei. Wir sollten beachten, dass die ontologischen
Aussagen der mittelalterlichen scholastischen katholischen Theo-
logie sehr weitgehend ein Bewahren der altkirchlichen Uberlieferunyg,
manchmal unter sehr schweren Bedingungen, bedeuten. Prof. Kiip-
pers mochte Begriffe wie «Charakter» bei den Sakramenten, «sub-
stantialiter» bei der Realprisenz und die kausative Bedeutung der
Sakramente als nicht leicht aufgebbar bezeichnen. Anderseits sollen
wir fiir eine neue Fassung und Auslegung solcher iiberlieferter klas-
sischer theologischer Begriffe auf Grund der Ergebnisse der neu-
testamentlichen und patristischen Studien, des eschatologischen Ver-
stindnisses und des dynamisch-aktuellen Denkens gerade auch im
Alten Testament offenbleiben.

Der Referent, Rev. Jenkins, ist der Ansicht, dass Individualis-
mus zwar ein moderner Ausdruck ist, dass aber bei den Reforma-
toren doch schon ein Zug zu der damit gemeinten Sache dagewesen
sei. Aber gewiss miissten auch die Katholiken die Idee des Korpora-
tiven wieder viel ernster nehmen. Die eigentliche Frage sei jedoch
das ontologische Problem. Hier ist der Referent ganz mit Prof. Kiip-
pers einverstanden, und er glaubt, dass das neue Durchdenken dieses
Problems gerade von katholischer Seite her kommen koénne, weil
katholische Denker nicht fiirchten miissen, dabei alles zu verlieren,
welche Gefahr bei Nichtkatholiken besteht. Rev.V.Butler (USA/
Bonn) legt den thomistischen Substanzbegriff dar. Er meint, dass
die scholastische Philosophie und Theologie zumindest in ihren
besten Vertretern nicht rein statisch sei. Er weist in diesem Zu-
sammenhang darauf hin, dass Gott bei Thomas von Aquin «actus
purus» ist.

In der Diskussion zum Referat von Erzbischof Dr.A.Rinkel
tiber «Die Eucharistie und das Amt der Kirche» fragt Prebendary



C.L. Gage-Brown, ob nach der Meinung des Erzbischofs auch einer-
seits getaufte Protestanten und anderseits romische Katholiken zur
katholischen Kirche gehoren. Erzbischof Rinkel erwidert, man kiénne
nicht sagen, dass eine Kirche, die Christus bekennt, nicht zur Kirche
Christi gehort. Vor Gottes Richterstuhl miissen wir sehr vorsichtig
sein mit dem Urteil, wer zur Kirche gehort. Es ist die Aufgabe einer
jeden Kirche, in allem danach zu streben, eins, heilig, katholisch und
apostolisch zu sein.

Prof. M. Kok meint, es habe beim Abschluss der Interkommu-
nion zwischen Anglikanern und Altkatholiken im Jahre 1931 keine
Einheit im katholischen Glauben gegeben. Erzbischof Rinkel betont
dagegen, dass es keine Einheit in den theologischen Meinungen ge-
geben habe, dass dies aber auch nicht notig und nicht einmal wiin-
schenswert ist. Man hat 1931 deutlich gesagt, dass Interkommunion
nicht bedeutet, dass man alle Auffassungen der anderen Seite an-
nehme.

Dr.Moss weist auf den Umstand hin, dass die Anglikaner durch
die Reformation hindurchgegangen sind und die Altkatholiken nicht.
Die Evangelikalen in der Kirche von England verstehen dies nicht
und wissen vielfach nicht, dass die Altkatholiken die rémisch-katho-
lischen Dogmen verwerfen. Thre Einwinde gegen die Altkatholiken
~ richten sich aber ebensosehr gegen andere Glieder der anglikanischen
Kirchengemeinschaft. Der Bischof von Lincoln meint, was Dr. Moss
sagte, habe zwar im Jahr 1931 gestimmt, doch heute treffe es nicht
mehr zu. Es gibt Gruppen in der Kirche von England, doch haben
sie keine scharfen Grenzen. Durch die Wiederbelebung der Konvo-
kationen im 19.Jahrhundert kann sich die Kirche wieder ausspre-
chen, was viel zur allmiihlichen Besserung der Situation beigetragen
hat. Die Katholizitit der Kirche von England ist in der Heiligen
Schrift, den Glaubensbekenntnissen und dem historischen Amt der
Kirche begriindet. Bischof Kiiry weist noch auf Bischof Herzog hin,
der ebenfalls die vier Punkte des Lambeth- Quadrilaterals, nidmlich
Bibel, Glaubensbekenntnis, Hauptsakramente und das dreifache
Amt als die Kriterien der katholischen Kirche bezeichnete.

Im Anschluss an das Referat von Prof. Kiippers iiber « Eucha-
ristie und Eschatologie» fragt bischoflicher Vikar Pfr.Lic.theol.
L. Gauthier (Genf), ob bei diesem eschatologischen Denken nicht die
Gefahr bestehe, die ganze dogmatische Problematik einfach beiseite
zu schieben. Wiirde Prof. Kiippers einem protestantischen Christen,
der seine eschatologische Auffassung teilt und auch die Eucharistie



s B s

so sieht, das Abendmahl reichen ? Die Basis der Interkommunion ist
die Katholizitit, doch scheint es nicht immer ganz klar zu sein,
was damit gemeint ist. Man sollte sich vielleicht auch bei weiteren
altkatholisch-anglikanischen theologischen Begegnungen um solche
Klarheit bemiihen. Prof. Kiippers erwidert, dass es sich natiirlich
nicht um eine Interkommunion ohne Grenzen handeln konne. Vor
allem miisste sich erst einmal in unserer eigenen Kirche die Erstar-
rung von der Eschatologie her losen, erst dann kénnte man nach
aussen gehen. Pfr. Heinz (Ziirich) wiinscht auch keine offene Kom-
munion, aber in gewissen Einzelfillen, meint er, hatten wir kein
Recht, das Sakrament zu verweigern, weil gerade die eschatologische
Sicht zeige, dass wir nur die Verwalter, und Christus allein der Herr
des Sakramentes ist. Prebendary Gage-Brown weist hier auf den
orthodoxen Begriff der oixovouia hin, den man eventuell bei einer
weiteren Theologenkonferenz genauer studieren miisste.

Zum Referat von Rev. J.F.Taylor, das das Thema «The Eucha-
rist and the Order of Creation» behandelte und nur verlesen werden
konnte, da es dem Referenten unmdaglich war, zur Konferenz zu
kommen, fand aus diesem Grunde keine Diskussion statt.

Zum Abschluss der Tagung machte der Bischof von Lincoln
noch einige Anregungen fiir kiinftige Konferenzen, die er als sehr
wiinschenswert erklirte. Diesmal hatte man das in den Referaten
Gehorte in den Diskussionen leider nicht immer so ausfiihrlich be-
sprechen kénnen, wie man dies gerne gesehen hitte. Den Grund da-
fiir sieht der Bischof von Lincoln nicht in einer zu grossen Teil-
nehmerzahl, wie von anderer Seite geiussert worden war, sondern
in der zu grossen Zahl der Referate, die zu wenig Zeit zur Diskussion
liessen. Im allgemeinen zeigte die Konferenz, dass es kaum eigent-
lich altkatholisch-anglikanische Meinungsverschiedenheiten gibt,
sondern dass die Vertreter der verschiedenen Auffassungen sich viel-
mehr in ihren eigenen Kirchen gegeniiberstehen. Da es seit 1931 die
erste altkatholisch-anglikanische Theologentagung war, konnte es
nicht verwundern, dass sie vielfach noch den Eindruck eines vor-
sichtigen Abtastens der beiderseitigen Standpunkte machte. Ein-
stimmig war man der Ansicht, dass die theologische Aussprache
fortgesetzt werden soll, und der Bischof von Lincoln schlug vor, zu-
kiinftige Konferenzen nicht nur auf dem Kontinent, sondern auch
in England abzuhalten. Als aktuelle Themen fiir weitere Tagungen
wurden der Begriff der Katholizitat, die Frage von Amt und Kirche
u. a. genannt. Die Konferenz hatte das grosse Verdienst, nach sehr



— 47 —

langer Zeit wieder eine grossere Zahl reprisentativer Theologen aus
anglikanischen und altkatholischen Kirchen zusammengebracht zu
haben. Fiir die Zukunft ist zu hoffen, dass der Kontakt nicht nur
fortgesetzt, sondern auch vertieft wird und immer mehr bedeutende
theologische Fragen von altkatholischen und anglikanischen Theo-
logen in gegenseitiger Aussprache griindlich erértert werden.

Herwrg Aldenhoven

Zusammenfassungen der Referate
der Anglikanisch-Altkatholischen
Theologenkonferenz

The Sacrifice of Christ and the Meaning of Sacrifice

Summary of Paper by Canon C. K. Sansbury, St. Augustine’s College, Canterbury

1. We must start by noting the ideas in the late medieval period
against which the Reformers reacted. The Atonement was concerned
with the cancelling of past debt; the sacrifice of Calvary was thought
of as annulling original sin, the sacrifice of the Mass actual sin; each
Mass was regarded as having a quantitative value in itself.

The Reformers reacted against any idea of the Kucharist as
supplementary to Calvary, but they shared the medieval understand-
ing of sacrifice as equivalent to death. Hence the Catholic looked
for the element of immolation in the Mass, the Protestant denied
that it was a sacrifice at all.

2. We need to realise that both sides were at fault in their
narrow understanding of the meaning of sacrifice. In the O.T. sacri-
fices are a gift to God, a means of communion with God, a way of
being reconciled to God. In the full ritual pattern the death is only
one element, though an important element, and its purpose is the
release of life, that the life may be offered to God.

3. The N.T. sees in Christ’s life, death and resurrection, the
fulfilment of the O.T. sacrificial system. It is not Christ’s death
taken in bare isolation that is the means of atonement, but Christ’s
death seen as the climax of his life of obedience. Moreover, it is
repeatedly emphasized that what Christ did He did once and for all.



	Bericht über die Anglikanisch-Altkatholische Theologenkonferenz in Rheinfelden (Schweiz) vom 15.-18. September 1957

