Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 48 (1958)

Heft: 4

Artikel: Franciscus Dominicus Meganck (1684-1775)
Autor: Kleef, B.A. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404358

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 209 —

Franciscus Dominicus Meganck
(1684-1775)

Wer sich mit der Geschichte der Utrechter Kirche befasst, und
namentlich wer sich in die «Verhandlungen und Beschliisse» 1) des
Provinzialkonzils vom Jahre 1763 vertieft, begegnet auf fast jeder
Seite einem Manne, der bei den Konzilsberatungen eine iiberragende
Rolle gespielt hat. Es ist der damals fast achtzigjihrige Dekan des
Utrechter Metropolitankapitels, Franciscus Dominicus Meganck, der
energische Gegenspieler des radikalen franzosischen Jansenisten
Pierre le Clerc 2). Dieser — 1748/49 — nach Holland gekommene Sub-
diakon der Diozese von Rouen und magister artium an der Univer-
versitit von Paris hatte durch seine verwegenen Theorien in bezug
auf das Papsttum und die romische Kurie sich die Ungnade der in
Rijnwijk bei Utrecht wohnenden Franzosen zugezogen und die Ut-
rechter Kirche dermassen in den Augen Roms diskreditiert, dass
man sich endlich dazu genotigt sah, kirchenrechtlich gegen ihn ein-
zuschreiten. Von den 17 Sitzungen, die das Konzil zihlt, befassen
sich acht mit le Clerc 3).

Bekanntlich muss das Utrechter Konzil vor allem gedeutet wer-
den als ein grossangelegter Versuch, den Frieden mit Rom wieder-
herzustellen und das nun schon iiber 60 Jahre dauernde Schisma
zu beenden. Dieser alles beherrschende Friedenswille notigte die
Konzilsviter dazu, alles, was fiir rémische Ohren anstidssig sein
konnte, sorgfiltig zu vermeiden und alles, was wohlgefillig klingen
konnte, iiberlaut und nachdriicklich hervorzuheben. Dazu mussten
die seit der Suspension des Erzbischofs und apostolischen Vikars
Petrus Codde (1703) bestehenden Kontroversen soviel wie moglich
verwischt oder verschwiegen werden. Die in der Kirchenpolitik be-
sonders bewanderten Rijnwijkschen Herren hatten die Hollinder
davon zu iiberzeugen gewusst, «qu’il n’était pas sage d’en parler.

1) Acta et Decreta secundi Synodi Provinciae Ultrajectensis, in sacello
Ecclesiae Parochialis Sanctae Gertrudis, Ultrajecti, celebratae. Die XIII Sep-
tembris MDCCLXIIL. Ultrajecti, Sumptibus Societatis MDCCLXIV. Im
selben Jahr auch franzésisch und niederlindisch erschienen.

2) Fiir le Clerc, siehe: le Clerc und Pinel im Urteil der Utrechter Kirche.
Internationale Kirchliche Zeitschrift 1949, S.69-95.

3) Das Konzil zihlt: 8 Sitzungen iiber le Clerc, 4 tiber die Morallehre der
Jesuiten Hardouin, Berruyer und Pichon, 3 iiber Disziplinarfragen in bezug
auf die Sakramentsverwaltung, 1 Eréffnungssitzung und 1 SchluBsitzung mit
Verlesung der « Beschliisse».



— 210 —

Dadurch wiirde das Ziel, das man sich fiir das Konzil gesteckt hatte,
verfehlt werden. Das Ziel war, vor den Augen des Papstes und der
ganzen katholischen Welt ein ewiges Denkmal zu setzen der treuen
Anhinglichkeit der Utrechter Kirche an die «sancta Romana Ec-
clesia», den Mittelpunkt der kirchlichen Einheit, den Heiligen Stuhl.
Die radikalen, richeristischen *) und laizistischen Theorien le Clercs
konnten dazu als besonders geeigneter und deshalb gerne benutzter
Hintergrund dienen.

Dem hochbetagten Kapiteldekan Meganck fiel die heikle Auf-
gabe zu, als Untersuchungsrichter gegen le Clerc aufzutreten. Er
hatte tiber dessen Schriften Bericht zu erstatten, eine Anzahl seiner
Thesen vor dem Konzil anzuklagen und als unvereinbar mit der Lehre
der Utrechter zur Verurteilung vorzutragen. Meganck hat sich dieses
wenig beneidenswerten Auftrags entledigt, wie man es von ihm er-
wartete und wie es dem Ziel des Konzils entsprach. Freilich wurde
er dadurch in eine sonderbare Lage versetzt. Denn eine sonderbare
Lage war es doch, dass ein Mann wie Meganck, der ein rechter Galli-
kaner und ein iiberzeugter «discipulus Sancti Augustini» war, die
Péapste Innocenz X. und Alexander VII. wegen ihrer anti-jansenisti-
schen Massnahmen in Schutz nehmen und sogar den Jurisdiktions-
primat des Bischofs von Rom iure divino verteidigen musste! Damit
wurde mit einem Schlag die ganze Vergangenheit der Utrechter
«Klerisei» beiseite geschoben und verleugnet. So steht Meganck auf
dem Konzil da als unerschrockener Verteidiger der korrekt-romischen
Lehre und treuer Schildtrager des Papsttums, dem tiefste Ehrfurcht
und kindlicher Gehorsam gebiihre.

Wer nun aber Meganck nur nach seinem Verhalten auf dem
Konzil beurteilen wollte, wiirde sich von ihm ein grundfalsches Bild
machen. Die «Verhandlungen und Beschliisse» kénnen nicht als
Grundlage fiir eine richtige Urteilsbildung herangezogen werden. Sie
sind ein kirchenpolitisches Dokument, mit dem man den Frieden
zu erreichen hoffte. Darum geben sie von der damaligen Utrechter
Kirche ein einseitiges und verzerrtes Bild. Sie sind ein Meisterstiick
franzosisch-jansenistischer Diplomatie, nicht aber eine wahrheits-
getreue Widerspiegelung der dogmatischen und kirchlichen Wirk-
lichkeit. Trotz seines Verhaltens auf dem Konzil war Meganck ein
iiberzeugter Gallikaner, ein treuer Anhinger der augustinischen

) Fiir den Richerismus, siehe: E. Préclin, Les Jansénistes du X VIIIesiécle
et la Constitution civile du clergé. Le développement du richérisme. Paris
1929,



— 211 —

Gnadenlehre und ein tiichtiger Verteidiger der «alt-bischoflichen
Klerisei».

Franciscus Dominicus Meganck wurde am 27. Mai 1684 in Mee-
nen (M¢énin), einem kleinen Stidtchen in West-Flandern, zwischen
Kortrijk (Courtrai) und Ypern, geboren. Seiner Nationalitiit nach
war er Franzose, denn seine Geburtsstadt war beim Frieden von Nym-
wegen (1678) an Frankreich abgetreten worden. Seiner Art und gei-
stigen Einstellung nach war er aber Siid-Niederlinder und ist dies
immer geblieben. Er war der Sohn eines wohlhabenden Bierbrauers,
Petrus Meganck, und dessen Ehefrau, Claire Cardinal. Die Familie
zithlte zwolf Kinder, mit deren Erziehung die Eltern sich viele Miihe
gegeben haben. Und mit Krfolg, denn der dlteste Sohn, Petrus, wurde
Rechtsgelehrter, der zweite, Johannes Baptista, Magistrat in Doornik
(Tournai), der dritte, Jacobus, Doktor der beiden Rechte und Schoffe
in Kortrijk.

Franciscus besuchte zuniichst die lateinische Schule in seiner Vater-
stadt und ging dann, 16 Jahre alt (1700), nach Lowen, wo er im Pida-
gogikum «de Lelie» ®) Philosophie studierte und den (irad eines ma-
gister artium erwarb. Dann trat er in das «flamische Kollegium» ein,
wo er sich der Theologie widmete. Hier kam er in freundschaftliche
Verbindung mit den letzten Vertretern der Lowener Richtung, mit
Minnern wie Opstraet, Huygens und Verschuren $).

Als der junge Meganck nach Léwen kam, war die Bliitezeit der
dortigen theologischen Fakultit schon voriiber. Mit dem Tod des Erz-
bischofs von Mecheln, Alphonse de Berghes (1689) — er war der Kon-
sekrator von Petrus Codde — starb die alte Richtung im belgischen
Episkopat aus. Sein Nachfolger, Precipiano 7), war ein grosser Je-
suitenfreund und ein grimmiger Feind alles dessen, was an Port-Royal
erinnerte, und begann eine regelrechte Verfolgung der «discipuli

5) Ks gab damals in Lowen 4 Pidagogika: het Castrum, de Valk, de
Lelie und het Varken. Sie unterstanden einem Regenten mit einem Subregen-
ten, wiithrend der Unterricht von noch vier Professoren erteilt wurde.

8) Johannes Opstraet, von Beringhem bei Liittich, Lizentiat der Theo-
logie und Regens von «de Valk»,  1720. — Gummarus Huygens, von Lier,
Professor der Theologie und Regens des « Papstkollegiums» (Hadrianus VI),
t 1702. - Franciscus Verschuren, von Geel, Professor der Theologie und Regens
im «Alticollense» des Erzbistums Utrecht. T 1723.

) Fir Precipiano siche: Reusch, Index der verbotenen Biicher II.

S, 644,



— 212 —

Sancti Augustini». Martinus Steyaert 8), einst eine Sdule der alten
Lowener Tradition, trat 1679 zur romischen Partei iiber und be-
herrschte seither, unter hohem erzbischéflichem Schutz, die ganze
Universitiat. Auf seine Anregung hin wurde fiir Belgien ein viel schér-
feres Formular beziiglich der «Fiinf Thesen» ?) aufgestellt, als Rom
es je verlangt hatte. Das Bibellesen wurde verboten, Ultramontanis-
mus und Laxismus erhielten freie Bahn.

Unter diesen Umsténden eilte es Meganck nicht, in den Kirchen-
dienst einzutreten. Am 20. Marz 1709 erhielt er im Priesterseminar
in Doornik aus den Handen des Bischofs dieser Di6zese und spiteren
Erzbischofs von Narbonne, de Beauveau, die Priesterweihe. Dann
kehrte er nach Meenen zuriick, ohne ein kirchliches Amt zu bekleiden.
Wir wissen nur, dass er im Jahre 1710 als bezahlter Chorsénger in der
Kirche seiner Vaterstadt titig war und in Notféllen in Stadt und
Umgebung in der Seelsorge aushalf.

Von den Lowener Professoren Opstraet und Verschuren wurde
er auf die Utrechter Kirche aufmerksam gemacht, und so beschloss
er, vier Jahre nach seiner Priesterweihe, sich ihr anzuschliessen. Am
17.Februar 1713 verliess er sein Vaterland und ist nie mehr dorthin
zurlickgekehrt. Das will nicht heissen, dass er sich mit seinen Ver-
wandten entzweite. Er blieb mit ihnen in Verbindung; sie besuchten
ihn 6fters, wobei er aber die Bedingung stellte, dass sie ihm nicht
den Affront antun sollten, seinem Gottesdienst fernzubleiben. Er ging
nach Delft, wo er beim Dekan des Kapitels, Johannes Christianus van
Erckel 1), ein offenes Haus fand und als Hilfsgeistlicher in der Ge-
meinde am Beginenhof titig war. Eine bessere Schule hiitte Meganck
sich nicht wiinschen kénnen, denn van Erckel war in dieser bischofs-
losen Zeit die allgemein anerkannte Autoritit und der tiichtigste Ver-
teidiger der Utrechter Selbstandigkeit. Von seinen Freunden aufs
hochste verehrt, galt er bei seinen Gegnern als «das Delfter Orakel».
In der Schule van Erckels entwickelte Meganck sich zu einem hin-
gebenden und tatkriftigen Diener seiner neuen kirchlichen Heimat.

* *
E 3

8) Fur Steyaert siehe: Reusch, Index der verbotenen Biicher passim.
Und: L.J.Rogier, Geschiedenis van het katholicisme in Noord-Nederland in
de 16¢ en 17¢ eeuw. Amsterdam 1945.

%) Die «finf Thesen», Denzinger, Enchiridion Nrn. 1092-1096.

1) van Erckel, Lizentiat beider Rechte, 1697 Pfarrer in Delft, t 21. April
1734. Begraben im «heiligen Grab» zu Warmond. Verfasser vieler Verteidi-
gungsschriften zugunsten der Utrechter « Klerisei».



— 213 —

Alsbald wurde ihm die Gelegenheit geboten, eine Probe seiner
Gesinnung und Fiahigkeit abzulegen. Ein halbes Jahr nach seiner An-
kunft in Holland erschien die aufsehenerregende Konstitution « Uni-
genitus 1)» (8. September 1713) mit der Verurteilung der « Réflexions
morales» des Oratorianers Paschasius Quesnel. Diese papstliche Ent-
scheidung gab, wie bekannt, Anlass zu einem heftigen, jahrzehnte-
langen Streit zwischen den Befiirwortern und den Gegnern der Bulle.
Der Jansenismus tritt in seine zweite Phase ein. Weil die meisten
Streitschriften in franzosischer Sprache erschienen — die Bulle war
zunichst nur eine rein franzosische Angelegenheit, von der Holland
kaum beriihrt wurde - bat man Meganck, eine lateinische Schrift zu
verfassen. Im Jahre 1716 erschien seine «Collectio Propositionum 12)»,
Die Schrift ist in zwei Spalten gedruckt und bringt in der ersten die 101
verdammten Quesnelschen Thesen!®) und daneben die entsprechen-
den Aussagen der Hl. Schrift und der Kirchenviiter, iiber Gnade,
Stinde, Erlosung, Liebe Gottes, Kirche und Bibellesen. Diese Gegen-
iiberstellung — so fithrt Meganck aus — Lisst nur eine Schlussfolgerung
zu: in der Bulle Unigenitus wird die Lehre der HI. Schrift und der
altkirchlichen Tradition verurteilt.

Eine mit Genehmigung des Erzbischofs von Mecheln versffent-
lichte Schrift des Paters Longueval —Traité du schisme — zwang Me-
ganck, wiederum in die Arena herabzusteigen. Longueval hattedie Ap-
pellanten schméhlich angegriffen und behauptet, dass schon der
Appell an ein allgemeines Konzil an und fiir sich ein schismatischer
Akt darstelle, denn der Papst sei der Mittelpunkt der Einheit, und
wer sich ihm widersetze, zerbreche diese Einheit. Und wenn der Ap-
pell sich gegen eine dogmatische Entscheidung des Papstes richte,
sei das Schisma zu gleicher Zeit auch eine Ketzerei. Solche Schisma-
tiker sollten mit allen Mitteln durch die weltliche und geistige Obrig-
keit unschidlich gemacht und aus der Kirche ausgestossen werden.
Zur Illustrierung und Erhirtung seiner Beweisfiihrung hatte Lon-
gueval die Kontroverse zwischen Cyprian von Karthago und Papst
Stephanus von Rom beziiglich der Giiltigkeit der Ketzertaufe an-

1) Fiir die Bulle, siehe Reusch. Index der verbotenen Biicher II. S.724.

Und: Dsllinger-Reusch, Moralstreitigkeiten I. 8.327 ff.
12) Propositionum in Constitutione Clementis Papae XI ab exordio dicta
Unigenitus, damnatarum Collectio, cum quibus Sacrae Scripturae locis ac

Sanctorum Patrum testimoniis. Lille 1716.
13) Die 101 Thesen, siehe Mirbt, Quellen zur Geschichte des Papsttums,

8.305, und Denzinger, Enchiridion Nrn. 1351-1451.



— 214 —

gefiihrt. Er glaubte mit diesem altkirchlichen Beispiel die Appellan-
ten ins Unrecht setzen und verdammen zu kénnen.

Meganck antwortete zunéchst miteiner«<Kurzen Widerlegung!4)»,
in der er sich vorldufig auf eine nahere Erérterung der zwischen Cy-
prianus und Stephanus entstandenen Kontroverse beschrankte. Es
war ihm selbstverstdandlich ein Leichtes, nachzuweisen, dass Cypria-
nus trotz seines Konflikts mit dem Papst niemals von der Kirche
als Schismatiker, sondern immer als zur katholischen Einheit gehérig
betrachtet worden ist und, anstatt ausgestossen und exkommuniziert
zu sein, als Heiliger verehrt wird, eine Ehre, die Stephanus nicht zu-
teil geworden ist. Die wegen der Unigenitusbulle appellierenden Bi-
schofe seien in genau derselben Lage, wie damals Cyprianus, und es
sei darum ungerecht, sie aus der katholischen Einheit ausschliessen
zu wollen. Das flott und lebhaft geschriebene Biichlein schliesst mit
einer eingehenden Darstellung der Bedeutung, der Tragweite und des
geschichtlichen Zusammenhangs des oft missbrauchten Schlag-
wortes: Roma locuta, causa finita.

Sechs Jahre hatte Meganck in Delft zugebracht, als er (1719)
zum Pfarrer in Schoonhoven, siidwestlich von Utrecht, ernannt
wurde. Im selben Jahr fasste die Utrechter Kirche einen weitreichen-
den Entschluss. Obwohl ihr Streit auf einer ganz andern Ebene lag
als der der franzosischen Jansenisten —in Utrecht war es eine kirchen-
rechtliche Frage, in Frankreich eine dogmatische—, entschloss sie sich
auf Dringen derin Holland weilenden franzosischen Jansenisten, ihre
Sache mit der der Appellanten zu verbinden. Am 19. Mai 1719 appel-
lierte auch Utrecht an ein allgemeines Konzil. Die Appellations-
urkunde trigt 74 Unterschriften, darunter auch diejenige Megancks.

Im kleinen, stillen Schoonhoven gab Meganck wiederum zwei
Schriften heraus. Die erste ist eine « Predigt 1%)» iiber den dem Papst
schuldigen Gehorsam. Die Schrift ist wichtig, weil sie uns einen Ein-
blick gewiihrt in die Auffassung der Utrechter Kirche in bezug auf
die auch damals schon heiss umstrittene Frage der pipstlichen Un-
fehlbarkeit. Sie ist tiberdies eine willkommene Erginzung dessen,
was Meganck 40 Jahre spiter auf dem Konzil vorgetragen hat. Aus-
gehend von dem Wort Lukas 2/51 : « Jesus war ihnen untertan», fithrte
er aus : Christus ist unser aller Vorbild des wahren Gehorsams. Auch

14) Réfutation abrégée du livre qui a pour titre: «Traité du schisme.»

13) Preekreden over de gehoorzaemheid ten opzigte van den paus,
gedaen op den eersten Zondag na het feest van d’Openbaring des Heeren in
't jaer 1721, door F.M. R.P.



1

!
[ 8]
[
14

wir sind jeder weltlichen und geistlichen Obrigkeit Giehorsam schul-
dig: «die Gliubigen den Pfarrern, die Pfarrer den Bischofen, und alle
dem Bischof von Rom, weil er von der allgemeinen Kirche als Nach-
folger des hl. Petrus anerkannt wird, dessen Vorrechte besitzt und
deshalb aus diesem Grunde eine gewisse Macht {iber alle Mitglieder
der Kirche innehat». Der Papst aber seinerseits ist der allgemeinen
Kirche Gehorsam schuldig, denn «wer auf die Kirche nicht hort, der
sei dir wie ein Heide und Zollner». Man konne die Grenzen des Gehor-
sams auch iiberschreiten, denn es gebe auch einen falschen Gehorsam.
Daraus ergibt sich die Frage: inwieweit ist man dem Papst Gehorsam
schuldig ? Der Papst kinne (GGehorsam fordern in Sachen, die an und
fiir sich bose und falsch sind. Solche Pépste habe es tatsichlich ge-
geben, wie Liberius, Honorius, Johannes XXII., Bonifaz VIII. Hier
solle man den Gehorsam verweigern, denn «man muss Gott mehr ge-
horchen als den Menschen». Der Papst konne auch Gehorsam fordern
in Sachen, die an und fiir sich nicht bose oder falsch sind, aber auch
dann ist man nicht immer zum Gehorchen verpflichtet. Denn der
Papst steche unter der allgemeinen Kirche und unter den Konzilien,
Er sei kein allgemeiner Bischof, sondern nur Bischof von Rom ; nicht
aber von Paris oder Utrecht. Er diirfe nicht in andere Bistiimer ein-
greifen, dort Weihen erteilen oder die Kirchenzucht regeln. Dazu
seien die Bischife da. Sie seien die Nachfolger der Apostel und die
natiirlichen Richter iiber den Glauben in ihrem Bistum. Der Papst
habe iiber sie keine unmittelbare Gewalt. Er habe nur die Aufgabe,
iiber die Kirche zu wachen, aber er sei dabei selber an Grenzen ge-
bunden. Er habe das Recht, ein allgemeines Konzil zusammenzurufen,
als erster sein Votum abzugeben, aber seine Gewalt reiche nicht weiter
als auf: Uberwachung und Aufsicht. Die Utrechter Kirche wolle diese
Macht des Papstes nicht verkleinern, sondern vollauf anerkennen.
Aber «wir wollen keine Unfehlbarkeit und nicht die Grenzen des wah-
ren evangelischen Gehorsams iiberschreiten».

In derselben Zeit fand er Gelegenheit, noch einmal den Hand-
schuh gegen Pater Longueval aufzunehmen. In 1724 erschien seine
«Genaue Widerlegung '%)», in der er eingehend die Motive und Hinter-
griinde darstellt, von denen her die Unigenitusbulle zu erkliren sei.
Die pipstliche Entscheidung sei ein personlicher Akt gewesen, bei
dem die Kirche nicht gehort worden sei und der auch von der Kirche

18) Nauwkeurige en uit de kerkelijke gedenkschriften opgehelderde
Wederlegging van zeker bockje, genaamd ¢het Tiende Hoofdstuk» 1724.



— 216 —

keineswegs angenommen sei. Die Bulle sei die Mache einer bestimmten
kirchlichen Partei innerhalb der Kirche. Nach altkirchlicher Tradi-
tion haben die Bischéfe das Recht, die Entscheidung der allgemeinen
Kirche zu verlangen. Solange die Kirche nicht entschieden hat, sei es
unzuléssig, die Appellanten als Neuerer, Schismatiker und Ketzer
hinzustellen. Es werden in Rom viele Irrtiimer gelehrt und viele Un-
gerechtigkeiten veriibt, unter der Maske «des Hl. Stuhles». Wer wegen
des Appells die Gemeinschaft mit den Appellanten abbricht, mache
sich selbst des Schismas schuldig.

Aus der Schoonhovenschen Zeit ist uns ein kurzer Briefwechsel
mit seinem Landsmann Tilman Backhusius 1) bewahrt geblieben, aus
dem wir die Ansichten Megancks beziiglich der Rechtmissigkeit des
Utrechter Standpunktes kennenlernen. Dieser ehemalige Geist-
verwandte und spitere Bekdampfer der Klerisei war ebenfalls Schiiler
der Léwener Professoren Opstraet, Hennebel und Willemaers gewesen
und hatte im «hollindischen Kollegium» oder « Pulcheria 18)» des Bis-
tums Haarlem unter dessen Priasidenten P. Melis Theologie studiert.
Im Jahre 1717 schloss er sich der Utrechter Kirche an und machte
sich verdient durch seine Vermittlung bei dem Bischof von Senez,
Jean Soanen, der sich dann bereit erklirte, Priester fiir die hollin-
dische Kirche zu weihen. Im Jahre 1718 empfing er selber mit noch
drei anderen Kandidaten 1?) von diesem Bischof die Priesterweihe. In
der Gemeinde Huisduinen, wo er als Hilfsgeistlicher angestellt wurde,
kamen Zweifel bei ihm auf iiber die Frage, ob der Erzbischof von
Utrecht wohl das Recht habe, im Haarlemschen Bistum die Jurisdik-
tion auszuiiben, weil das dortige Kapitel, das sich zwar jeder Amts-
handlung enthielt, dennoch noch immer fortbestand. Darum wurde
er — 1720 — nach der Insel Nordstrand ausgesandt, aber dort geriet
er in Konflikt mit den Hauptpartizipanten der Insel, so dass er 1723
nach Vianen versetzt wurde. Im néchsten Jahr schwor er die Ut-
rechter Kirche ab und unterstellte sich dem Erzbischof vori Mecheln.
Von dem Augenblick an suchte er mit iibergrossem Eifer die Geist-
lichen der Klerisei auf seine Seite zu bringen. Sein unbesonnenes Vor-
gehen rief auch bei der romtreuen Partei Widerstand wach, so dass

17) Fiir Tilman Backhusius siehe Nieuw Nederlandsch Biografisch Woor-
denboek I, S.211, und A. van Lommel: Bakhusius, een levensschets, 1879.

18) Fiir Pulcheria: Siehe Internationale Kirchliche Zeitschrift 1957,
S.76-1065.

19) Die anderen Kandidaten: Boede, J. de Haan und C. Verheul.



— 217 —

der Erzbischof von Mecheln — 1734/35 — ihn nach Belgien zuriickrief
(T 27.April 1779).

Es lag in der Natur der Sache begriindet, dass Backhusius sich
besondere Miihe geben wiirde, um jedenfalls seinen Kompatrioten
Meganck zu bewegen ¢ut Jansenianorum castris secessionem faceret ».
Dazu sandte er ihm seine « Kurze Geschichte der Utrechter Kirchey
mit der Bitte, er moge dariiber sein Urteil geben. Backhusius behaup-
tete in dieser Schrift, dass die Kirche Hollands in den Stiirmen der
Reformation radikal zugrunde gegangen sei, dass es also keine (e-
meinden, keine Pfarrer, Kapitel oder Bischéfe mehr gibe und die
Niederlande einfaches Missionsgebiet geworden wiren unter un-
mittelbarer Verwaltung der Propaganda de Fide. Als erste vorliufige
Antwort berichtete Meganck ihm, dass die « Romer unter der Maske
des Hl. Stuhles» viele Ungerechtigkeiten an der Utrechter Kirche ver-
iibt hiitten. Weder Papst noch Kardinalskollegium hiitten das Recht,
einen rechtméssigen Bischof daran zu verhindern, von seinem Bi-
schofssitz und Bistum Besitz zu nehmen oder ihn ohne Verhor und
ohne Gelegenheit zur Verteidigung zu suspendieren. Die Klerisei
nehme in allem den katholischen Glauben an, und es gebe keinen

slaubenssatz, den sie nicht annehme. Die hollindische Kirche sei

keineswegs zugrunde gegangen oder ihrer Rechte verlustig gewor-
den )y, Nach Lesung der Schrift schrieb er, noch «fester davon iiber-
zeugt zu sein, dass die Utrechter Kirche auch jetzt noch alle ihre
Rechte besitze, das Vikariat des Rovenius (1614-1651) ein wahres
Kapitel sei und die Bischofe seit Schenk von Toutenburg (1559-1580)
wahre Erzbischife von Utrecht gewesen seien, die daneben auch noch
apostolische Vikare waren (qui tamen una vicarii apostolici erant),
und die ,,ordinaria potestas‘ besissen 1),

Wiihrend seiner Amtstitigkeit in Schoonhoven fiithlte Meganck
sich veranlasst, ein ausfiihrliches Schreiben an den Bischof de Beau-
veau, der ihm die Priesterweihe erteilt hat, zu richten. Bei seinem
Priesterexamen wurde Meganck — wie das damals allgemein iiblich
war — besonders befragt iiber die « Fiinf Thesen». Auf die diesbeziig-
liche Frage hatte er erklirt «zu glauben, dass Jansenius in seinem
,,Augustinus‘ eine gewisse falsche Lehre vorgetragen habe, die zwi-
schen den ketzerischen Auffassungen Luthers und Calvins einerseits
und der ,,gratia per se efficax et ab intrinseco‘‘ andererseits liege, und

20) Meganck an Backhusius 14.Nov. 1724. Archiv Oud-Bisschoppelijke

Cleresie (weiter abzukiirzen AOBC).
21y Meganck an Backhusius 3.Dez. 1725 AOBC.



— 218 —

dass erin der Bekimpfung der Schule Molinas zu weit gegangen sei??) ».
Der Bischof hatte sich mit dieser miindlichen Erkldrung zufrieden
gegeben und auf eine formelle Unterzeichnung des « Formulars» Ale-
xanders VII. verzichtet. Meganck nahm nun am 14. November 1726
diese Erklirung zuriick und sandte eine Kopie seines Schreibens an
den Bischof Charles Joachim Colbert von Montpellier, das Haupt der
franzosischen Appellanten, mit der Bitte, seinen Widerruf den an-
deren ihm unterbreiteten Appellationen und Protesten beizufiigen®?).

* *

Nach einer achtjahrigen Amtszeit in Schoonhoven wurde Me-
ganck vom Erzbischof Barchman Wuytiers #) zum Pfarrer in Leyden
ernannt. Offenbar machte man in jenen Tagen mit solchen Ernen-
nungen nicht viel Umstéinde. Im Ernennungsbrief heisst es : « [ch bitte
Sie, nicht abzulehnen oder viele Schwierigkeiten zu machen, um in
Leyden Pfarrer zu werden. Ich bitte Sie sehr herzlich, darein ein-
zuwilligen. Es wird mir ein besonderer Trost sein, selber in Leyden
wohnhaft bleiben zu kénnen.» Und um die Sache nicht weiter in die
Lange zu ziehen, fiigt der Erzbischof lakonisch hinzu: « Am néichsten
Sonntag wird die Installation stattfinden #).» Meganck machte keine
«Schwierigkeiten» und ging nach Leyden. Diese Gemeinde war seit
ihrer Griindung durch Hugo Franciscus van Heussenimmer ein Brenn-
punkt kirchlichen Lebens gewesen, und Meganck setzte diese Tradi-
tion in noch weiterem Umfang fort. Sein Pfarrhaus blieb der Treff-
punkt fir viele Utrechter Geistliche, und auch mancher Auslinder
fand bei ihm stets Obdach und Gastfreundschaft. Fiir gewohnlich
wurden die Kapitelversammlungen in seinem Pfarrhaus gehalten,
und auch der Kapiteldekan van Erckel brachte seine letzten Lebens-
jahre dort zu. Der Iirzbischof versprach sich offenbar viel Gutes von
dieser Ernennung, wie aus seinen Worten hervorgeht: « Es wird mir
ein besonderer Trost sein, selber in Leyden wohnhaft bleiben zu kon-
nen.»

22) Que Jansénius enseignait dans son livre un certain mauvais sens
mitoyen entre le sens hérétique de Luther et de Calvin d’une part et celui de
" la grace efficace par elle-néme et ab intrinseco de 'autre et que voulant établir
contre 'école de Molina il était allé trop loin. Meganck an de Beauveau.
14.Nov. 1726 AOBC.

23) Meganck an Colbert 25.Nov. 1726 AOBC.

1) Fiir Barchman Wuytiers, siehe P.J.Maan, C.J. Barchman Wuytiers,

Erzbischof von Utrecht (1725-1733). Assen 1949,
%) Barchman an Meganck 24.Okt. 1727, AOBC.



— 219 —

Diese optimistische Erwartung des Erzbischofs hat sich leider
nicht erfiillt, denn das Feuer glimmte schon unter der Asche, und
bald entbrannte der langjihrige und verhingnisvolle Streit im Schoss
der Klerisei iiber die sogenannten «kiindbaren, zinstragenden Dar-
lehen». Wer von unseren Verhiltnissen aus an diese Kontroverse
herantritt, ist geneigt, sich an den Kopf zu greifen und zu fragen : wie
ist es moglich gewesen, dass diese Frage einen so unversohnlichen und
hartnickigen Kampf hat entfesseln konnen; ein Kampf, der eine Un-
masse Streitschriften hervorgerufen hat und der mehr als 25 Jahre
lang die Kirche bis in ihre Grundlagen verwirrt und erschiittert hat.
Denn worum handelte es sich in dieser Kontroverse ?

Schon seit der Reformation war es in der Republik der Vereinig-
ten Niederlande allgemein gebriuchlich, Handelsleuten kiindbare,
kurzfristige, zinstragende Darlehen zu gewihren behufs ihrer Ge-
schafte. Die Laufzeit war gewohnlich ein halbes Jahr; der Zinsfuss
3 oder 4 vom Hundert im Jahr ). Die in Holland wohnenden Fran-
zosen nahmen an dieser in Frankreich verbotenen Praxis schweren
Anstoss und betrachteten es als eine gottgewollte Aufgabe, sie mit
Stumpf und Stiel auszurotten. Sie behaupteten, diese Kredite seien
«Darlehen» und die Bibel verbiete kategorisch, aus Geliechenem
Profit, Zins oder Gewinn zu geniessen. Zinsen von nur zeitweilig ge-
liehenem Geld sei « Wucher», den die Bibel strengstens verurteile.
Nach biblischer Lehre sei es niemals erlaubt, «plus accipere quam
dare». Solche « Wucherer» sollten unbedingt von den Sakramenten
ausgeschlossen werden. Nach franzosischer Ansicht gab es zwei Mog-
lichkeiten : Entweder man verlange Zins, dann aber sei es unerlaubt,
eine Kiindigungsfrist zu stipulieren. In diesem Fall solle das Darlehen
unkiindbar - perpetuell — gegeben werden, und es bleibe dabei ganz
im Ermessen des Geldnehmers, ob und wann er es zuriickbezahlen
wolle. Oder, man konne fiir eine bestimmte Frist ein Darlehen geben,
dann aber sei Zinsnehmen verboten. Zins verlangen und eine Kiindi-
gungsfrist festzulegen sei eine Todsiinde, die unwiirdig macht, die

Sakramente zu empfangen ).

26) Das ilteste in Holland bekannte Dokument in dieser Frage ist ver-
mutlich das Patent des Philips I1. vom 23.Juli 1567. Es wird darin die Ge-
nehmigung erteilt, Vermogen von minderjihrigen Waisen zinstragend anzu-
legen mit Recht der Kiindigung, sobald die Waisen volljihrig geworden sind,
oder auch eher, falls die Vormiinder eine andere Anlegungsart vorzogen.

27) Rochefort, (Deckname fiir Boursier): le principe est qu’il n’est point
permis de tirer interest en vertu du prét, et ce principe est une maxime cons-



— 220 —

Der aufmerksame Leser wird sich vielleicht fragen, was denn
der Geldgeber, der ein unkiindbares, perpetuelles Darlehen gewéhrt
hatte, tun musste, wenn er einmal selber in Geldverlegenheit kéime.
In diesem Falle — so lehrten die Franzosen — kénnte er den Geld-
nehmer «in Giite» bitten, ganz freiwillig das Darlehen zuriickzube-
zahlen. Konnte oder wollte dieser das aber nicht, dann war der Geld-
geber machtlos. Thm blieb dann nichts anderes iibrig, als zu versuchen,
den Darlehensbrief zu verkaufen, so wie man Wertpapiere verkauft.

Es braucht wohl nicht gesagt zu werden, dass die Hollander das,
was die Bibel als « Wucher» bezeichnet, gleich wie ihre franzdsischen
Gegner verurteilten. Aber sie nahmen den Standpunkt ein, dass die
zinstragenden, kiindbaren Kredite nichts mit dem biblischen Wucher-
begriff zu tun hitten. Sie warfen den Franzosen vor, dass sie einem
viel zu weiten Wucherbegriff anhingen, den sie kritiklos von der
Scholastik und von der Jurisprudenz iibernommen hétten, ohne zu
fragen, ob der juristische Wucherbegriff sich mit dem biblischen
decke. Nach hollindischer Ansicht handelt es sich bei dem, was die
Bibel als Wucher bezeichnet, immer um die Notlage und die reelle
Bediirftigkeit des Geldnehmers. Davon sei aber bei diesen Handels-
krediten tiberhaupt nicht die Rede. Keiner erleidet daraus Schaden;
im Gegenteil, sie sind beiden Parteien niitzlich. Dem Geldnehmer
wird die Moglichkeit geboten, Handel zu treiben, Gewinne zu erzielen
und seinen Wohlstand zu vermehren. Der Geldgeber erhélt einen an-
gemessenen Zins als Bezahlung fiir den « Gebrauch» des Geldes.

Es handelt sich also bei dieser Kontroverse nicht um den « Wu-
cher» an und fiir sich, sondern um die Frage, ob die «Kontrakte» in
der Bibel verurteilt werden. Die Franzosen bejahten diese Frage
nachdriicklich ; die Hollinder verneinten sie mit derselben Entschie-
denheit. Die eifrigsten Vertreter der franzosischen Anschauung waren
in erster Linie Erzbischof Barchman Wuytiers, der schon vor seiner
Weihe den Franzosen versprochen hatte, gegen die holléndische Pra-
xis vorzugehen, und der sich iibrigens in seiner Amtsfithrung immer
gerne nach den Anweisungen der Franzosen richtete. Sodann der
franzosische, in Amsterdam wohnende Bischof Varlet, von dem die

tante dans la morale chrétienne (Ecriture, Conciles, SS. Péres, Théologiens).
On ne peut pas combattre une telle authorité sous prétexte de certaines excep-
tions incertaines et peu fondées qu’on croirait peut-dtre trouver dans cer-
taines passages pendant que toute la tradition dépose unanimement sur une
maxime, qui n’est pas particuliére & un temps, ni & une région, mais qui est
de toute 1’Eglise et de tous les siécles.

Boursier an Meganck, 14. Aug. 1728, AOBC.



— 221 —

Utrechter Kirche fiir ihre Bischofsweihen abhiingig war, und nament-
lich le Gros, der seit 1726 im neugegriindeten Seminar in Amersfoort
Theologie dozierte. Hinter diesen drei Minnern standen der Fiihrer
der franzosischen Appellanten, Bischof Colbert von Montpellier, der
Beichtvater des Krzbischofs, Boursier, und der Doktor der Sor bonne,
Nicolas Petitpied. Ihnen gegeniiber standen in geschlossener Kinheit,
alle Holliinder und die in Holland wohnenden Siid-Niederlinder,
unter denen der berithmte Kirchenrechtslehrer G.B. van Espen und
die Theologen Vivien, Cinck, Melis und andere.

Barchman Wuytiers hat sein Versprechen vollauf erfiillt, denn
schon bald nach seinem Amtsantritt nahm er die Waffen auf. Der
Anlass des Kriegsausbruches mutet etwas seltsam an, so dass man
sich kaum des Eindrucks erwehren kann, man habe es hier mit einem
abgekarteten Spiel zu tun. Denn was war geschehen ? Im Jahre 1727
erschien plitzlich eine Schrift des franzésischen Jansenisten Joseph
Duguet *8). Der Verfasser erzithlt darin, dass er eines Tages von einem
reichen Kaufmann in Paris ein Manuskript erhalten habe, welches
schon vor dreissig Jahren verfasst worden war und von den kiindbaren
Zinskontrakten handelte. Es heisst dann weiter, dass der Kaufmann
dieses — zweifellos vergilbte und zerkniillte — Manuskript Duguet
iibergeben habe mit der Bitte, dariiber sein Urteil auszusprechen. Du-
guet fand darin «gefiihrliche Theorien», und es hiitte natiirlich ge-
niigt, dies dem Kaufmann mitzuteilen. Duguet aber fand es offenbar
notig, dariiber ein Buch zu schreiben! Sei dem, wie ihm wolle, Tat-
sache ist, dass diese Schrift dem Krzbischof besonders willkommen
war und ihm eine gute Gelegenheit gab zu einem Versuch, dem fran-
zosischen Standpunkt in Holland zum Sieg zu verhelfen. Sofort liess
Barchman Wuytiers eine «Casus positio» abfassen und den Geist-
lichen zusenden. Darin heisst es: «Ist es erlaubt, ein zinstragendes
Darlehen abzuschliessen mit einer gegenseitigen Kiindigungsfrist ?
Ist dies erlaubt (licitum) oder wenigstens zulissig (tolerandum)?
Diirfen Personen, die solches tun, zu den heiligen Sakramenten zu-
gelassen werden 7»

Diese Casus positio bedeutete die Lunte am Pulverfass. Sie rief
in der ganzen Kirche eine ungeheure Erregung hervor, und sofort
kamen die Hollinder und Siid-Niederlinder ins Gefecht. Ein Ano-
nymus in Briissel machte sich zum Wortfithrer der Opposition mit

28) Duguet, Professor im Oratorium St-Magloire in Paris. Seine Schrift:
Réfutation d’un déerit ou on tache de justifier l'usure; par Auteur do la
Pricre publique. Paris 1727,

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1958.



— 222 —

einer kleinen Schrift ?), und sofort antwortete le Gros mit zwei
Schriften ), mit denen er sich an die Spitze der IFranzosen stellte.
Barchman Wuytiers liess darauf seine Casus positio gedruckt ver-
breiten 31).

Obwohl Meganck sich schon einige Jahre mit der Frage befasste,
blieb er vorliufig im Hintergrund. Im Gegensatz zu dem ungestiimen
und reizbaren Kanoniker Nicolaas Broedersen war er ein friedlieben-
der und ausgeglichener Mann, der nur im dussersten Fall in die Arena
herabsteigen wiirde, aber, einmal dazu genétigt, nichts mehr von
Zuriickweichen wissen wollte. Broedersen schrieb in tiefster Empd-
rung eine heftige Erwiderung 3%) auf die « Varia scripta», in der er sei-
nem Arger iiber die allesbeherrschende Stellung, die die Franzosen
in der Utrechter Kirche einnahmen, Luft machte und den Erz-
bischof scharf angriff, weil er sich kritiklos diesen Franzosen in die
Arme geworfen hatte. In seiner Schrift hatte Broedersen auch einen
Brief des franzosischen Doktors Launoy 3} angefiihrt, in dem der hol-
lindische Standpunkt approbiert wurde. Launoy genoss auch bei den
Franzosen unbestrittene Autoritit, so dass man es nicht wagte, ihn
geradeswegs anzugreifen. Statt dessen hatte le Gros die Taktlosigkeit,
die Echtheit des Briefes zu bezweifeln ). Darauf traten drei Theo-
logen fiir Broedersen in die Bresche: der Sekretiir des Kapitels, Val-
kenburg ), der frithere Professor und Regens des Liwener Kolle-
giums Craenendock, Cinck 2¢), und der in Delft wohnhafte Lowener
Kanoniker von St. Petrus, Vivien®). Auch in Paris fanden die Hol-
linder einen Verteidiger ).

) ('onsilium doctissimi Causidici circa Casus positionem, 1728.

1) lo Gros: Iterata diseussio, und Appendix ad Casus positionem 1728.

31) Varia scripta circa usuram in quibus potissimum expenditur quid de
reditibus, quosquos redimibiles vocant sit sentiendum, 1728.

32) Broedersen: Tractatus brevis de reditibus utrimque redimibilibus,
1729.

3) Launoy: Lettre sur ’'Usure. Er war doctor des Hauses von Navarre.

) le Gros: Clourtes observations sur une Lettre atiribuée & feu M. de
Launoy. au sujet de 'usure.

%) Valkenburg: Discussio responsionis ad difficultates quasdam propo-
sitas in materia do usuris, 1730.

3) Cinck: Examen pacificum scripti cui titulus: Casus positio; per Theo-
logum Brabantinum.

37) Vivien: Theologi et jurisperiti Brabantini judicium circa reditus
utrimque redimibiles.

%) Réponse aux difficultés proposées & un théologien sur les préts de
commerce en Hollande, 1730. Der Verfasser ist wahrscheinlich der radikale
Jansenist und Richerist Boidot.



— 223 —

Bei diesem unerwartet starken Widerstand rief Barchman Wuy-
tiers den Doktor der Sorbonne, Nicolas Petitpied, zu Hilfe. Er galt
in dieser Materie in Frankreich als die hochste Autoritit und war
schon ofters dariiber konsultiert worden. Zusammen mit le Gros er-
hielt er vom Erzbischof den Auftrag, ein grossangelegtes und aus-
fithrliches Buch iiber den « Wucher #)» abzufassen. Der Inhalt dieser
Schrift, die unter dem 'Titel «Dogma ecclesiae circa usuram» ver-
offentlicht wurde, kann in zwei Zitaten zusammengefasst werden :
«Es ist im Widerspruch mit dem gottlichen Gesetz, aus einem Dar-
lehen Gewinn zu ziehen. Dies ist nicht nur eine feststehende Wahrheit,
der Schulen, sondern auch der Geistlichen und Glaubigen. Es han-
delt sich also nicht um die Autoritéit der Theologen, sondern um den
Glauben der Kirche, die nicht irren kann 4°).» Und: «Es ist ein fest-
stehendes Dogma der Kirche, das zum katholischen GGlauben gehért
und unter Strafe von Todsiinde gehalten werden muss 4!).» Wie man
sicht, bringen die Franzosen hier ihr schwerstes Geschiitz in Stel-
lung, denn es ist eine grobe Ubertreibung, die Frage mit dem Namen
eines « Dogmas» zu bezeichnen. Dadurch schossen sie am Ziel vorbei
und erreichten nur, dass auch viele, die anfiinglich auf ihrer Seite
standen, sich nun von ihnen distanzierten 42).

Neben seiner Mitarbeit am «Dogma ecclesiae» fing Petitpied an,
eine Reihe Briefe zu schreiben, die in unregelméssigen Intervallen er-
schienen und spiter gesammelt und in Druck gegeben wurden. Der
erste dieser Briefe ging an den Dekan des Kapitels, van Erckel, ab.
Petitpied versuchte darin den Dekan davon zu iiberzeugen, dass die
Zins-Kontrakte mit Wucher infiziert seien, und appellierte darum
an ihn, diese zu bekimpfen. Damit wurde der Streit buchstiablich zu
Meganck ins Haus gebracht, denn der Dekan wohnte seit 1722 bei
ihm. Darum konnte er nicht linger beiseite bleiben.

) Le (iros/Petitpied: Dogma ecclesiae circa usuram occasione scripti
cui titulus: Tractatus brevis de reditibus utrimque redimibilibus. Lille 1730.
40) Nefas est ex mutuo lucrum captare, hoc non proprium scholarum
axioma sed communis Pastorum ac fidelium fuit. Non agitur ergo de aucto-
ritate theologorum sed de fide IScclesiae, quae errare non potest. Dogma

p. 46. ‘
a1y st certissimum Ecclesiae dogma, quod ad fidem Catholicam pertinet,

ot quod sub poena pececati mortalis servari debeat. Dogma p. 47:

42) Dr. Cathérinet beantragte in der Sorbonne, den hollindischen Stand-
punkt zu verurteilen. Viele Sorbonici weigerten a) weil die Streitfr&ge_kein
Dogma ist; b) weil sie sich nicht in die Zwistigkeiten der Utrechter Kirche

einmischen wollten.



Meganck erschien nicht unvorbereitet4?) auf den Kampfplatz.
Schon seit einigen Jahren hatte er sich mit der Wucherfrage befasst,
dariiber mit Franzosen und Siid-Niederlindern Briefe gewechselt
und umfangreiche Vorstudien gemacht. Offenbar wurde seinem Kin-
greifen mit einer gewissen Befiirchtung entgegengesehen, anders ist
der scharfe Verweis des Erzbischofs nicht zu erkliren. Dieser schrieb
ihm: «Es ist iiberall ruchbar geworden, dass Sie vorhaben, {iber den
Wucher zu schreiben. Ich warne Sie, dass, falls Sie in dieser Materie
der Kirchenlehre widersprechen, ich mich verpflichtet fiithlen werde,
dagegen solche Massnahmen zu ergreifen, die ich fiir notwendig be-
finden werde, um das mir in dieser Kirche anvertraute depositum
fidei zu bewahren #).» Meganck liess sich aber nicht mehr abschrecken
und verdiffentlichte seine «Verteidigung der kiindbaren Zinskon-
trakte 9)».

In dieser klar geschriebenen Arbeit anerkennt Meganck vollauf
die Autoritit des Petitpied, aber er findet seine Beweisfithrung nicht
iiberzeugend. Er habe die Tatsachen verdreht und wolle in selbst-
sicherem Ton den Anschein erwecken, als ob dagegen nichts ein-
zuwenden wiire. Petitpied habe mit keinem Wort die Griinde Broe-
dersens und Valkenburgs widerlegt. Ks sei eine grosse Einscitigkeit,
zu behaupten: «Nos, qui Sorbonici sumus, aliter sentire non possu-
mus, quam Archiepiscopus.»Die Sorbonne sei am allerwenigsten un-
fehlbar. Sie habe Irrtiimer gelehrt, wie z. B. die unbefleckte Kmpféing-
nis Mariens. Man habe die Mitglieder eidlich verpflichtet, diese Lehre
bis zum letzten Atemzug zu verteidigen. Unterwirft Petitpied sich
vielleicht auch ihrer letzten Entscheidung beziiglich der Unigenitus-
bulle ? Wenn auch der Wucher momentan in der Sorbonne keine
Streitfrage ist, so wolle das noch nicht heissen, dass alle Sorbonici
darin einig sind, denn viele der Thren stehen auf unserer Seite.

43) Schon 1726 bat Pfarrer de Haen (Utrecht) Meganck: «in der latei-
nischen Sprache die Griinde und Motive zusammenzustellen, mit denen die
kiindbaren und unkiindbaren Darlehen verteidigt werden kénnten. Eigent-
lich sollte van Erckel dies zur Hand nehmen, aber das wiirde dann noch wohl
einige Zeit nehmen.» (van Erckel arbeitete dann an sciner « Defensio ecclesiao
ultrajectinae») de Haen an Meganck, 4. Okt. 1726, AOBC.

4y Barchman Wuytiers an Meganck, 30.Okt. 1729, AOBC.

) Défense des contrats de rente rachetables des deux e¢otés, communé-
ment usités en Hollande; ou Réflexions sur la Lettre de Mr. ... (Petitpied),
docteur de Sorbonne du 25 Mars 1730 a M. van Irckel, doien du chapitre
catholique d’Utrecht, touchant la matiére do 'usure par rapport & ces con-
trats, 1730.



i
(S
[8]
St
l

Dem franzosischen Standpunkt «qu’il n’est point permis de tirer
intérét en vertu du préty stellt Meganck die Auffassung gegeniiber,
dass der Begriff « Leihen» auf verschiedene Weise interpretiert wer-
den kann. Leihen kann eine Tat der Nichstenliebe und Barmherzig-
keit sein, z. B. wenn ein Mitmensch sich in Not befindet oder Ungliick
in seinem Geschiift hat, und die Pflicht der Nichstenliebe von uns
fordert, dass wir ihm helfen. In diesem Fall wiire es verbrecherisch,
ja gottlos, Profit oder Zins zu verlangen. Leihen kann auch eine Tat
der Freundschaft oder des Wohlwollens sein, auch wenn es einem rei-
chen Mann gilt, der gelegentlich Geld braucht. Auch hier verbietet
die Nichstenliebe, Zins zu fordern. Man kann auch leihen, ohne dazu
verpilichtet zu sein, nur weil man daran eine persinliche I'reude hat.
Auch hier ist Zinsnehmen verboten.

Man kann aber auch leihen auf der Grundlage eines Vertrags
und dabei einen bestimmten Gewinn stipulieren iiber das gelichene
Kapital hinaus. Dieses ist aber nicht mehr leihen im biblischen Sinn,
wenn auch die juristische Terminologie von einer Geld-«Anleihes
spricht. Die Bibel versteht unter leithen immer die Hilfe an einen in
wirklicher und unmittelbarer Not sich befindenden Mitmenschen.
Sie setzt immer voraus, dass die Nichstenliebe von uns fordert, in
einer bestimmten Notsituation zu helfen. Ohne reelle Bediirftigkeit
auf Seite des Geldnehmers kann nicht von Leihen im biblischen Sinn
die Rede sein. Sobald man Bestimmungen und Bedingungen auf-
stellt, begreift ein jeder, dass hier von etwas ganz anderm die Rede
ist. s ist eine Art «Vermieten» des Kapitals. Es ist kein ¢«mutuumby,
sondern ein «locatumy.

Was ist nun «usura» oder «¢Wuchery ? Wenn ich jemandem etwas
leihe, damit er das Gelichene sofort konsumiert, z. B. Brot, Ge-
treide ete., dann verbietet die Nichstenliebe wiederum, mehr als das
Gielichene zuriickzufordern. Aber ich kann auch einem reichen Mann
Gelegenheit geben, damit Handel zu treiben und seinen Reichtum
zu vermehren. In solchen IFillen kénnen keine Bedenken bestehen,
einen angemessenen Gewinn zu vereinbaren. Dies ist nirgends ver-
boten : in der Bibel nicht, bei den Vitern nicht, durch das Naturgesetz
nicht. Das scholastische Prinzip, dass es nicht erlaubt sei, auf Grund
eines Darlehens mehr zu verlangen als das Kapital, ist zu allgemein
gefasst. Bs ist etwas Wahres und etwas Falsches darin. Das Wort
«usura» kann darum zwei Bedeutungen haben: Zins und Wucher.
So haben auch mehrere Sorbonisten, wie Launoy, Holden u. a., ge-

urteilt.



— 226 —

Die Sorbonne bestreitet unsere Zins-Kontrakte, weil sie sich beim
Aufbau ihres theologischen Systems auf scholastische Prinzipien
stiitzt. Vor diesem System muss die Bibel sich beugen. Darum wird
sie entstellt und verzerrt. In der Bibel und bei den Vitern kommen
tatsichlich Aussagen vor, die von dem, was tiber das Kapital hinaus
genommen wird, handeln. Aber man iibersieht, dass diese Aussagen
sich immer auf besondere Fille und bestimmte Situationen beziehen.
Der Irrtum der Scholastik ist, dass sie diesen Aussagen einen viel zu
weiten, ja absoluten Sinn gibt. Dazu muss die Hl. Schrift so ver-
stimmelt werden, dass sie in dieses scholastische Prinzip hineinpasst.
Bei den Franzosen muss die Bibel dem System angepasst werden.
Eine gesunde Theologie aber passt das System der Bibel an! Petit-
pied moge bedenken, dass er in Holland Zwietracht sit. Wer hier
versuchen will, dem franzosischen Standpunkt zum Sieg zu ver-
helfen, erklirt sich als Feind der souverinen Republik, denn hier
werden diese Kontrakte allgemein als niitzlich und erlaubt betrachtet.

Megancks Schrift wurde von den Holldndern beiféllig begriisst,
und von mehreren Seiten durfte er Gliickwiinsche in Empfang neh-
men. Sie war nicht in dem bittern Ton abgefasst, wie Broedersen
ihn gewohnlich gebrauchte, nicht in dem beissenden und herben Ton,
wie die Schriften le Gros’. Er blieb ruhig und sachlich. Van der Croon,
der spitere Nachfolger auf dem erzbischoflichen Sitz (1733-1739),
schrieb ihm: «Ich habe die ,,Défense‘ mit viel Freude gelesen. Sie
kommt mir und anderen gemissigt und biindig vor. Ich kann nicht
denken, dass Ihre Arbeit ohne Frucht bleiben wird®).» Emporter
war die Reaktion des Pfarrers Wytmans in Utrecht, der le Gros be-
schimpfte als «einen tollen FFranzosen, der sein System fiir ein Dogma
hilt und Priigel verdient 47)». Sogar der gutmiitige, immer zum Frie-
den mahnende Pfarrer W.Kemp in Utrecht erhob energischen Ein-
spruch gegen die I'ranzosen und erklirte, «lieber als Pfarrer zuriick-
treten zu wollen, als ihrem Standpunkt beizutreten, denn die fran-
zosische Leidenschaft wird dadurch zum Stehen gebracht werden?®)».

Le Gros aber war nicht der Mann, sich so bald besiegt zu er-
geben. Er antwortete sofort mit « Kurzen Bemerkungen»*),und auch

48) van der Croon an Meganck, 6. Dez. 1730, AOBC.

47) Wytmans an Meganck, 30. Dez. 1730, sagt «castigetur ut meretury,
AOBC.

18) Kemp an Meganck, Juni 1728, AOBC.

4) Remarques sommaires sur ’écrit intitulé: Défense des contrats de
rente, etc., 1730.



— 227 —

Petitpied setzte seine Briefreihe %) unbeirrt fort. Er warf Meganck
vor, von einem «esprit de chicane» besessen zu sein, und le (Gros
sprach von einer «hauteur la plus indécente et la plus déplacée» und
beschuldigte ihn der Methode der Socinianer zu folgen « qui ont ren-
versé toute la Religion en expliquant I'Ecriture sainte selon qu’ils
ont cru que les Dogmes qu’elles révélent s’accordent ou ne s’ac-
cordent pas avec la raison». Der Benediktiner Dom Thierry de
Viaixnes aber nahm die Verteidigung Megancks auf und schrieb ihm
«qu’il ¢tait bien maltraité», aber er sollte sich nicht zuriickhalten
lassen, trotz « des plus facheux traitements, ni des plus dures humi-
liations, en continuant de défendre la vérité et la justice avec douceur,
sagesse et prudence. it alors le bon Dieu change I’amertume en sou-
lagement, et les peines en consolation 51)».

Dieser Anregung Gehor gebend, antwortete Meganck mit einer
ausfiihrlichen «Fortsetzung der Verteidigung °2)», in der er die schon
frither angefiihrten Grinde niher ausarbeitet und mit neuen Be-
griindungen ergénzt. Er filhrt dabei aus, dass diese Kontrakte, bei
denen man Kaufleuten auf eine befristete Zeit gegen einen miissigen,
vom Staat gebilligten Zins Darlehen gewihrt, in Holland allgemein
tiblich sind. So wie man Miete bezahlt fiir Hiuser und Liegenschaften,
so ist es hier gebriuchlich, Miete zu zahlen fiir Geld. Es ist ein Unter-
schied zwischen Geld «anlegen» und Geld «leihen». Letzteres tut man
einem Armen oder einem I'reunde, dem man einen Gefallen tun will,
auch wenn er nicht in Geldnot ist. Hier darf keine Leistung iiber das
Geliehene hinaus verlangt werden. Ein kiindbarer Vertrag ist aber
kein ¢ Darlehen». Kein einziges Gesetz verbietet ihn. Keiner kann ge-
zwungen werden, auf ein niitzliches Ding zu verzichten, ohne dafiir
einen Preis zu verlangen. Wie die Giiterpreise durch Nachfrage und
Angebot zustande kommen, so kann man auch Geld mieten oder ver-
mieten auf einen allgemein anerkannten Zinsfuss. Der Staat billigt
diese Kontrakte, fordert sie und wacht gegen Missbrauch und Be-
trug. Sie bilden die Grundpfeiler des blithenden Welthandels. Nie-
mand in Holland sieht darin etwas Unerlaubtes oder durch das gétt-

liche Gesetz Verbotenes.

50) Lettres touchant la matiére de 'usure par rapport aux contracts
rachetables des deux cotés. Lille 1731.

51) Thierry de Viaixnes an Meganck, 29. Dez. 1730, AOBC.

52) Suite de la Défense des Contrats de rente rachetables des deux c6tés. ..
ou Réponse aux Remarques sommaires et & la seconde et & la troisiéme Lettre
de M. (Petitpied), Docteur de Sorbonne, touchant la matiére de 'usure, 1731.



— 228 —

Anders aber die Franzosen. Sie gehen von dem scholastischen
Prinzip aus, dass der Ertrag des Geldes, auch wenn es im Handel ge-
braucht wird, niemals mehr sein konne als die Hauptsumme. Sie be-
haupten, «Geld sei unfruchtbar und kénne keine Frucht (Zins) er-
zeugen®?)», und Profit von dem Geliehenen sei in der Bibel absolut
verboten. Wir aber glauben, dass die Aussagen der HI. Schrift keine
Anwendung finden diirfen auf Menschen, die nicht in Geldnot sind,
sondern nur Geld leihen, um davon Profit und Gewinn zu haben ).
Wir behaupten, dass das gottliche Gesetz nicht jeden Gewinn aus
einem Darvlehen verurteilt, sondern nur dann, wenn der Arme unter-
driickt und vergewaltigt wird. Wenn einer Geld entleiht, um damit
Handel zu treiben, ein Haus zu kaufen, haben wir das Recht, Gewinn
zu fordern ). So haben auch unsere apostolischen Vikare, wie Neer-
cassel, Theologen, wie Opstraet, Sorbonisten, wie Launoy und Hol-
den und viele andere geurteilt. Keiner wird zu behaupten wagen,
dass diese eminenten und berithmten Manner den Glauben der Kirche
nicht gekannt hiitten. Unsere Gegner wollen den Anschein erwecken,
als sei ihre Ansicht die Lehre der Kirche, wihrend es nur eine theo-
logische Meinung ist. Wenn ich einem Menschen Gelegenheit gebe,
Gewinn zu erzielen, so kann das Mittel dazu in Geld ausgedriickt
werden tiber das Kapital hinaus. Ich tibertrage ihm die Beniitzung,
und auf Grund dessen habe ich Anspruch auf Vergiitung. Diese Ver-
giitung kann in Geld ausgedriickt werden. Ich bin in diesem Fall
gar nicht verpflichtet, das Geld zinslos zu geben, denn es handelt sich
hier nicht um die Pflicht der Nichstenliebe. Der Geldnehmerist reich,
und es wiire ungerecht, wenn jemand mit meinen Mitteln grosse
Reichtiimer erwerben wiirde und ich ohne Profit bliebe. Man nenne
diesen Profit wie man will, es ist der Preis fiir die Benutzung des
Geldes: pretium usus,

«Man halte uns nicht entgegen, dass ein Laib Brot nicht mehr
wert ist als das Geld, das er kostet. Brot wird konsumiert, aber Geld,
das man einem Reichen leiht, nicht. Unsere Gegner bleiben in ihren
scholastischen Subtilititen beharren und sagen, dass jeder Gebrauch
des Geldes Konsum sei. Das ist eine lacherliche Haarspalterei, denn

) ¢pecunia sterilis est et naturaliter foetum non habet. »

1) «non, qui petunt non propter egostatem, sed sui commodi et lucriy.

%) «non omne ex mutuo lucrum a Deco reprobart, sed solam oppressionem
pauperum aut vielentiam, ita ut ex pecunia, seu mercatori seu homini alio-
quin non pauperi ad negotiationem, ad domum edendam, aliumve usum ad
tempus tradita, lucrum merito exigi potest.»



— 229 —

Geld, das im Handel gebraucht wird, wird in Kaufware umgesetzt
und kann zu jeder Zeit wieder zum Vorschein gebracht werden durch
den Verkauf der Waren. Der Konsum des Geldes ist in diesem Fall
nur imaginir. Dies ist so deutlich, wie 22 =4 ist. Wer in Holland
gleich wie die Franzosen denkt, wird fiir verriickt erklirt. Wir ver-
kaufen die Beniitzung des Geldes und siindigen nicht gegen die
Niéchstenliebe.»

«Wir verwerfen die scholastische Auffassung®) von der Un-
fruchtbarkeit des Geldes und glauben im Gegenteil, dass Geld ausser-
ordentlich fruchtbar ist fiir Handel und Industrie. Geriite sind auch
unfruchtbar, wenn man sie in der lKcke stehen und verrosten lisst.
Die Anstrengung der Menschen macht sie fruchtbar. Auch Acker
bringen ohne menschliche Anstrengung nur Dornen und Disteln,
Und weiter: wie verhilt es sich dann mit der Landpacht ? Man sagt :
Geld und Silber sind nicht wie Schafe, die Limmer werfen konnen,
oder wie der Boden, der Friichte trigt. Das ist eine ergitzliche Argu-
mentierung. Denn die Franzosen gestatten anstandslos, dass man
perpetuelle Darlehen gewiihrt und davon Zinsen empfingt. Ist das
etwa kein Geld, das anderes Geld erzeugt ¢ Quelle absurdité! Quelle
terreur panique! Unsere Darlehen sind keine Darlehen im strikten
biblischen Sinn. Sie sind ein ,,locatum*, nicht aber ein | mutuum®,
eine Art Mietvertrag. Darum werden sie von der biblischen Aussage
nicht betroffen.»

Nicht lange nach der Versffentlichung seiner « I'ortsetzung» be-
kam Meganck einen neuen Bundesgenossen in dem Siid-Niederlinder
Petrus Melis, dem letzten Prisidenten des hollindischen Kollegiums
in Lowen, «Pulcheria». Er gab eine Schrift heraus®7), in der er auf
eine Anzahl Widerspriiche in den Veriffentlichungen von le Gros
und Petitpied hinwies. Auch derschon genannte Thierry de Viaixnes?8)
machte einen eindringlichen Versuch, den Erzbischof zu bewegen, die
Streitaxt zu begraben und die Zukunft der Kirche nicht linger aufs
Spiel zu setzen. Der Erzbischof liess sich aber nicht {iberzeugen, um-
gekehrt aber gelang es auch ihm nicht, Meganck fiir seine Ansichten

56) Duns Scotus lehrte : pecunia mutuata non est de se germinativa, ergo
cum sors mancat salva, non licet aliquid ultra sortem exigere, quia esset
capere non de pecunia (quia non fructificat) sed de industria aliena.

57) Dissona quaedam excerpta ex scriptione cui titulus: Varia seripta
circa usuram, ot ex alia seriptione cui titulus: Dogma ecclesiae circa usuram.

58) Lettre de Dom Thierry de Viaixnes, Religieux Bénedictin de la Con-
grégation de St-Vanne & Mgr. Corneille Barchman Wuytiers, archevéque, au
sujet des Préts a rentes usités dans la République de Hollande selon les loix.



— 230 —

zu gewinnen. Freimiitig antwortete dieser: «Das einzige Mittel (ge-
statten Sie mir, dies geradeheraus zu sagen), von mir je eine Retrak-
tation zu bekommen, ist, dass die Theologen auf Seite Eurer Hoch-
wiirden meine Schriften ,,Défense‘* und ,,Suite de la Défense** wider-
legen, pied a pied, nach der Ordnung der Seiten, ohne eine einzige
Argumentierung oder angefiithrte Stelle ausser acht zu lassen %).»
Trotzdem kam der Kampf zu einem vorliufigen Ende, nicht weil
man zu einer Einigung gekommen war, sondern weil der Erzbischof
bald darauf verschied.

* *
*

Aus dem iiber den « Wucherstreit» Gesagten geht geniigend her-
vor, wie ungemein scharf die Gegensitze zwischen dem Erzbischof
und seinen franzosischen Ratgebern einerseits und Meganck und
seinen Mitkanonikern andererseits gewesen sind. Schon diese tief-
gehende Kontroverse hitte geniigt, die junge Kirche bis in ihre
Grundlagen zu erschiittern. Nicht weniger unverséhnlich standen
die Parteien einander gegentiber in der Haarlemschen Bischofsfrage.

Bei der Suspendierung Coddes nahm das Haarlemer Kapitel
eine andere Haltung ein als das Metropolitankapitel von Utrecht.
Wiéhrend die Utrechter Kanoniker sich der pépstlichen Entscheidung
widersetzten, beschlossen die Haarlemschen, sich weiter aller Amts-
handlungen zu enthalten und passiv zu bleiben. Zwar wihlte Haar-
lem noch einen Generalvikar, aber «ea conditione ut non exerceat
functiones vicarii generalis». Darauf machte Erzbischof Barchman
Wuytiers von dem «ius devolutionis» Gebrauch, nach dem die be-
nachbarte Kirche —in diesem Fall Utrecht— das Recht und die Pflicht
habe, in ein anderes Bistum einzugreifen, wenn man dort seine Pflich-
ten vernachlissigt. Auf Driangen einer Gruppe von Haarlemer Geist-
lichen beschloss das Utrechter Kapitel — 12. Dezember 1726, — das
dortige Kapitel aufzufordern, unverziiglich zur Bischofswahl zu
schreiten. Nach Ablauf des kanonischen Termins wurde dann —
16.Juli 1727 — der Amsterdamer Pfarrer Theodor Doncker durch
den Erzbischof im Einvernehmen mit dem Utrechter Kapitel zum
Bischof von Haarlem gewihlt. Zu der Konsekration ist es aber nicht
gekommen, weil der Electus sich weigerte, ein durch Duguet auf-
gestelltes Formular in bezug auf die Zinskontrakte zu unterzeichnen.
In diesem Formular, von dessen Unterzeichnung der Erzbischof die

59) Meganck an Barchman Wuytiers, 9. Miirz 1732, AOBC.



— 231 —

Konsekration abhiingig machte, heisst es: «Je reconnais et je con-
fesse que I'usure est condamnée par I’Ecriture et la Tradition, et
que I'usure consiste a stipuler ou a espérer quelque chose au deld du
capital en vertu du prét. Je le crois ainsi et je m’engage & enseigner
la méme doctrine, qui est celle de I'Eglise.» Es ist deutlich, dass eine
solche Erklirung von einem Geistlichen der Kaufmannstadt Amster-
dam nicht zu erwarten war. Noch verbitterter wurden die Gemiiter,
als der Electus Doncker — 15. Juli 1732 — verschied. Da erhob sich
die Frage, wem das Recht zukomme, den vakanten Sitz neu zu be-
setzen. Die Haarlemer Geistlichen nahmen dieses Recht fiir sich in
Anspruch und verwarfen die Ansicht des Erzbischofs, dass nun das
ius devolutionis wiederum in Kraft trite und ihm deshalb die Er-
nennung zukomme. Die Haarlemer spitzten schliesslich die Sache
so sehr zu, dass sie schon den Tag festgestellt hatten, an dem sie zur
Wahl schreiten wollten. Nun aber griff Barchman Wuytiers ener-
gisch ein, und die Zusammenkunft wurde kategorisch verboten. Die
Haarlemer lenkten ein, so dass die unmittelbar drohende Gefahr eines
Schismas beseitigt wurde. Solange der Erzbischof lebte, blieb die
Haarlemsche Bischofsfrage ungelost. Auch in diesem Streit hatte
Barchman Wuytiers nicht auf die Mitwirkung des Utrechter Kapitels
zu hoffen. Es stand einmiitig auf der Seite der verbitterten Haar-
lemer, und Meganck spielte dabei eine fithrende Rolle. Als Barch-
man Wuytiers — 1733 - starb, war eine achtjihrige bischifliche Lauf-
bahn zu Ende, die diesem Prilaten nur Streit, Dornen, Feindselig-
keiten und Kummer gebracht hat.

Fiinf Jahre nachdem Barchmans Nachfolger, Theodor van der
Croon (1733-1739), den Bischofssitz bestiegen hatte, loderten die
Zwistigkeiten iiber die Zinskontrakte mit neuer Heftigkeit auf. An-
lass dazu bot wiederum eine franzosisch abgefasste Schrift tiber die
«Handelsdarlehen ®)», in der die hollindische Ansicht kriftig ver-
teidigt wurde. Wer der Verfasserist, ist nicht deutlich. Er behauptete,
die Materie zwanzig Jahre lang untersucht zu haben, um damit den
reichen Kaufleuten von Lyon gefiillig zu sein. Le Gros zogerte nicht

80) Traité des préts de commerce, ou I'on compare la doctrine scho-
lastique sur ces préts avee celle de I’ Eceriture sainte et des Saints Péres. Lille
1738. Der Verfasser ist wohl der radikale Jansenist abbé Mignot oder viel-
leicht Aubret, curé de Chénes, diocése de Macon.



— 232 —

und gab sofort eine Widerlegung heraus, in 26 «Theologischen Brie-
fen #1)». Nun mischte sich auch ein Nichttheologe, der in Amsterdam
wohnhafte franzosische Kaufmann Brigode Dugois, in den Streit,
der in ¢ Drei Briefen eines Kaufmannes %%)» le Gros angriff. Zur selben
Zeit erschienen in Frankreich noch eine Anzahl kleinerer Schriften 63)
zugunsten der hollindischen Auffassung, worauf le Gros sein « Sup-
plément®)» veroffentlichte. Hierin brachte er auch einen Brief des
Bischofs Colbert von Montpellier, den dieser acht Jahre frither — am
7.Februar 1732 — an van KErckel geschrieben hatte anliisslich des Ir-
scheinens der Meganckschen «Suite de la Défenses. Solange Colbert
noch lebte, war dieser Brief vorsichtshalber ungedruckt geblieben;;
nach seinem Tode hatte le Gros gegen die Veroffentlichung keine Be-
denken mehr. In diesem Brief schrieb Colbert, das Erscheinen von
Megancks «Suite de la Défense» sei zu bedauern, und das « Dogma
Eeclesiae» von le Gros als ein ausgezeichnetes Buch zu erachten, mit
dessen Inhalt er in allen Teilen iibereinstimme.

Nachdem le Gros den Brief durch den Druck bekanntgemacht
hatte, konnte Meganck nicht schweigen. Er beschrinkte sich auf
einige « Bemerkungen» %) und erklirte darin, Colbert aufs héchste
zu verehren, aber ¢sogar die besten und heiligsten Menschen sind
nicht unfehlbar und kénnen nicht alles wissen». Satz fiiv Satz be-
streitet er den Brief Colberts, aber weil dieser grossenteils das « Dogma
Ecclesiae» gepriesen hatte, ist der Inhalt der Meganckschen Bemer-
kungen hauptsichlich eine Bekiimpfung jenes Buches und seines Ver-
fassers. Neue Beweisgriinde bringt Meganck hier nicht mehr, was
nicht verwunderlich ist, denn nach einem 15 Jahre langen Streit war
das Thema wohl allmihlich erschopft. Die Schrift schliesst mit einem

61) Lettres théologiques contre le Traité de commerce.

62) Trois Lettres d’un négociant d’Amterdam & M. avocat au sujet des
Lettres théologicques.

63) Andere Schriften: Lettre d’un avocat du Parlement de Bourgogne,
1739. Réponse d’un avoecat du Parlement de Bourgogne, 1740. Réponse &
Pauteur des Lettres théologiques, contre le Traité des préts de commerce,
1740.

81) Supplément aux Lettres théologiques en réponse & la Lettre d’un
négociant, suivi d'Un Supplément en réponse a la deuxiéme Lettre d’un
négociant. Suite du Supplément aux Lettres théologiques en réponse & la
troisiome Lettre d’un négociant, et & la deuxiéme Lettre d’un avocat du
Parlement de Bourgogne, 1740.

) Remarques sommaires sur la Lettre de Mgr. 'évéque de Montpellier
& M. van Erckel. .. au sujet d’un écrit qu’on a envoyé a ce Prélat, intituld:
Suite de la défense... par M. Fr.Meganck, chanoine de la méme dglise,
censeur de livres, ete., 1741.



scharfen Angriff auf le Gros, dem vorgeworfen wird, er bringe hart-
niickig die Kirche in Verwirrung, sabotiere die Bischofswahlen, wolle
die Gliubigen von den Sakramenten ausschliessen und sehe sie licher
zu der Romischen Partei iibertreten, als in bezug auf die Zins-
kontrakte nachgeben. Der Umstand, dass le Gros erst jetzt diesen
Brief veroffentlicht, ist fiir Meganck der Beweis, dass sein Gegner an
Boden verliert und nun Hilfe sucht bei einem Toten.

Wienicht anders zu erwarten war, musste Meganck gerade wegen
dieser Schrift - wie man ihm iibrigens vorausgesagt hatte — «les
foudres du vatican francaisy erfahren. Nachdem er dem Bischof
Varlet ein Exemplar seiner « Bemerkungen» zugesandt hatte, emp-
fing er darauf eine Antwort, die wir um des Einblicks willen, den sie
uns in die unsagbar traurigen Verhiltnisse gibt, unverkiirzt mit-
teilen wollen. «Le nouvel éerit que vous m’avez présenté, Monsieur,
(avec cette adresse: a Mgr. de Babylone, de la part de I'auteur) m’a
rempli d’amertume et de douleur, et m’a si fort révolté que je n’ai
pu soutenir toute la Lecture. Si fueris insipiens, nemo te coegit.
Est-ce done 1a le fruit de la reconnaissance que j’avais lieu d’attendre
pour les services que j’ai rendus & votre Eglise ? Est-ce 14 effet des
promesses, que vous, Monsieur, et Messieurs vos Confréres m’avaient
fait de vive voix et par éerit de concourir avee M. votre Archevéque
a extirper les contracts de rentes rachetables de deux cotés ? 11 m’a
méme dit, ce me semble, que vous le Lui avez éerit pour 'engager a
venir demeurer & Leyde, il comptait beaucoup sur votre promesse
et votre droiture pour soutenir ses bonnes et louables intentions.
Loin de remplir ces promesses, vous préchez hautement le contraire.
Vous prenez ces contracts sous votre protection; vous en prenez la
défense publiquement et par éerit & la face de toute la terre. Vous
traversez en toute occasion votre Archevéque, et vous vous élevez
aujourd’hui avec une espéce de mépris contre M. Colbert, un des plus
respectables Prélats, que Dieu a donné de nos jours pour le plus ferme
appuis de I'Appel, et qui a été uni si intimement & votre Iiglise. Dans
des meilleurs si¢cles ou dans d’autres contrées, votre Archevéque
se servirait de toute son autorité sur votre personne et titres, et con-
damnerait votre ¢erit avee les qualifications qu'il mérite. Mais si
vous ¢chappez aujourd’hui & la condamnation des hommes, craignez
de ne pas échapper & celle du Souverain Juge. Je souhaite de tout
mon cceur qu’il vous fasse revenir a des meilleurs sentiments et qu’il
vous fasse réparer le scandale que vous causez. C'est dans ces disposi-
tions que (vous priant de ne me plus faire voir de semblables produc-



— 234 —

tions, sur lesquelles vous vous applaudissez malheureusement dans
un mauvais parti, et de me laisser dans mes infirmités finir mes jours
en paix), je suis tres parfaitement votre affectionné serviteur 6).»
Drei Wochen spiter antwortete Meganck mit folgendem Brief:
«Monseigneur, Si j’avais prévu que les Remarques sur la Lettre
de feu Monseigneur de Montpellier vous dussent faire tant de peine,
je n’aurais jamais pris la liberté de vous les envoyer. C’est que j’ai
la douleur d’apprendre par la Lettre que vous m’avez fait ’honneur
de m’écrire & cette occasion. Mais qu’il est ficheux pour moi de me
voir obligé de dire & un prélat dont je respecte infiniment les vertus
et les travaux apostoliques, que bien loin de rien contenir qui puissent
convainere un esprit raisonnable, elle ne renferme que des reproches
auxquels il est aisé de satisfaire. Au reste, ce m’est une sorte de con-
solation de n’y pouvoir reconnaitre votre caractere particulier, qui
est celui de la douceur et de la modération. Tout y annonce au con-
traire une main étrangere qui aura st donner un mauvais tour aux
expressions qu’on reprend dans mon écrit, afin de couvrir la censure
qu’on en fait, d’'un nom aussi respectable que le votre. Je ne com-
prends pas comment on peut se dissimuler un seul moment les rai-
sons qui m’ont fait emprunter les paroles de I'’Apdtre: insipiens
sum ete. Il ne faudrait que relire avec attention le commencement
de mes Remarques pour se convaincre qu’ils convenaient parfaite-
ment a mon sujet. Oui, Monseigneur, ces paroles lui étaient d’autant
mieux assorties, que M. le Gros faisait sonner plus haut la Lettre
de Montpellier que je refutais, et dont il venait de régaler le public
dans la Suite du Supplément aux Lettres Théologiques, comme d’une
picce des plus accablantes pour nous. 1l faut cependant avouer, que
plus on 'examine, et plus on apercoit la vérité du jugement qu’en
porta dans le temps notre vénérable Doyen feu Mr. van Erckel. Ce
n’est pas sans doute ma faute, si elle ne se trouve pas plus solide.
Votre Grandeur parait choqué de ce qu'on a publié ces Re-
marques, qu’elle me demande si ¢’est donc 14 le fruit de la reconnais-
sance, qu’elle avait lieu d’attendre pour les services, qu’elle a rendu
a notre Eglise. Ma reconnaissance pour ces services, Monseigneur, ne
saurait étre plus vive. Mille fois, j’en ai béni le Seigneur, comme je
fais encore. Je n’ai jamais pu les regarder que comme une espéce
de miracle, et je ne doute pas que le Seigneur n’en soit bientot lui
méme votre récompense infiniment grande. Mais aprés tout, Mon-

88) Varlet an Meganck, 17. Miirz 1741, AOBC.



— 235 —

seigneur, la reconnaissance ne peut avoir lieu qu’a I'égard de ces ser-
vices, a 'exclusion de tout ce que le zéle outré de certaines personnes
y a su méler, au désavantage de notre KEglise. Je parle de ces condi-
tions, dont on vous a engagé de faire dépendre le sacre; je prends la
liberté de dire, qu'on vous y a engagé, Monseigneur, parce que ces
conditions sont diamétralement opposées a vos premiers sentiments.
Ils étaient si modérés, ces sentiments, que vous ne pouviez souffrir,
quun évéque s’arrogeit le droit d’exiger ni formules, ni promesses
par rapport & cette dispute, parce que I’Eglise, disait si bien votre
Grandeur, ne I'a pas décidée. Au reste, je n’ai connu ces conditions
que depuis le sacre, et il est visible, qu’elles n’ont rien de commun
avec la promesse, qu'avaient fait auparavant la plupart des Mes-
sieurs du chapitre et & laquelle on donne trop d’étendue. Voici pré-
cisément a quoi clle se réduit. Ces Messieurs compatissant aux peines
de conscience qu’avait votre Grandeur et d’autres amis de la vérité
touchant les contracts en question, ce qui était peut-étre aussi vrai
de I'Archevéque ¢lu, ils erurent pouvoir promettre, afin de calmer
ces peines de concourir avec M. notre Archevéque, & faire changer
ces contracts autant que cela se pourrait faire. J'avertis dans I’As-
semblée qu’on pourrait abuser de ces termes, et que pour moi, je ne
consentirais jamais qu’on refusit 'absolution & personne pour ce
sujet. Tous répondirent que non seulement ils étaient de mon avis,
mais encore qu’ils ne voudraient pas causer la moindre émotion pour
en venir a ce changement. Que la promesse ne regardait que certains
cas particuliers, ott la chose se put faire sans aucun tumulte, et qu’au
reste ¢’était & nous & nous expliquer en temps et lieu. Ce que j’al pu
¢écrire depuis a Monseigneur I’ Archevéque, avant qu’il vint demeurer
ici, n’a certainement point passé ces bornes. Je vois bien qu’il était
important de nous expliquer sur ce fait. (est pourquoi je saisis avec
joie cette occasion de le faire, que me présente la divine Providence;
d’autant plus qu’on pourrait aprés votre mort, Monseigneur, abuser
de la lettre que vous avez bien voulu m’écrire. Je puis méme assurer
que c’est la principale raison, qui m’oblige de me donner ’honneur
@’y répondre, quelque intérét que j’ai d’ailleurs de détruire ce qu’elle
contient de désobligeant contre moi. Mais & quoi peut servir main-
tenant cette complaisance de la plus grande partie du chapitre ? Ne
devient-elle pas inutile depuis qu’on a appris ce que I'on a demandé
préalablement au sacre ? Ces conditions qui nous étaient pour lors
inconnus, ne vont & rien qu’a exiger des ordinands et nouveaux pas-
teurs la promesse de refuser du moins apres un certain temps I’Ab-



— 236 —

solution & tous ceux qui croiraient avec raison de ne pas changer
cette pratique; et ce qui est encore pis, a ne pas sacrer un second
Evéque, & moins qu’il ne croie usuraires et illicites en elles-mémes,
les rentes rachetables des deux cotés, usitées dans ce pays. Que dire
de la peine qu’on s’est donné pendant trois mois de suite pour faire
promettre a 'Elu de n’ordonner aucun prétre et de n’établir aucun
pasteur qui ne fut dans la méme disposition, disant qu’il valait mieux
abandonner les paroisses au mauvais parti ? Une telle condition ne
pouvait étre du golt de Monseigneur 1I’Archevéque; aussi 'a-t-il
rejetée courageusement. Pour moi, j’avoue, que je ne puis y penser
sans horreur, parce qu’'elle est horrible en effet.

Encore un moment de cette liberté, s’il vous plait, Monseigneur,
qui convient d’autant mieux a des chrétiens et surtout aux pasteurs
de I'Eglise, qu’elle est plus ¢loignée de la flatterie. Je suppose tou-
jours, que V.Gr. a sauvé pour ainsi dire, notre Kglise en lui donnant
quatre Archevéques de suite; et je ne doute pas que tous ceux qui
aiment et cherchent le bien, et qui sont attentifs aux différentes
voies, dont Dieu se sert pour secourir son kglise, ne se réunissent &
nous, pour vous combler de bénédictions. Mais plit & Dieu qu’on nous
laissa recueillir en paix tout le fruit que nous avions lieu d’attendre
de si grands services! La postérité ne le regrettera pas moins que nous,
sans doute. Je prévois méme qu’elle s’étonnera de voir un prélat tel
que Mgr. Varlet, suivre les conseils de personnes dont le z¢le outré ne
se démasquait que trop par la demande de cette dernicre condition
dont je viens de parler. Pourquoi dira-t-on encore, ayant eu la géné-
rosité d’en venir au sacre, sans insister davantage la-dessus n’en
a-t-il pas agi de méme par rapport aux deux autres conditions ? Car
enfin, Monseigneur, depuis vos premiers sentiments si louds de tout
le monde, et si dignes de la modération et de la sagesse épiscopale,
I'Eglise n’a fait aucune décision contre les contracts. On a beau dire
que tout est éclairci, nous ne manquerons pas de revendiquer ce
langage. Ce qu’il vous plait, Monseigneur, d’appeler le mauvais parti,
est celul qu’a suivile St-Evéque de Castorie (van Neercassel), quoique
Mr Bossuet lui eut éerit que la tradition de tous les siccles était claire
et constante contre des maximes renfermées dans un ouvrage in-
titulé: Traité de la pratique des billets, etc. C’est celui de Mr Opstraet,
et van lspen, c’est-a-dire, de ce que les Pays-Bas ont eu depuis long-
temps de plus céléebres en fait de théologie et de Droit canon. (Vest
celui de M. Gillot, Maitre le Gros et d'un nombre de savants du pre-
mier ordre en France et ailleurs. En un mot, ’Eglise dans des Con-



— 237 —

ciles Généraux a vu cette pratique sans la condamner, ni exiger au-
cune promesse ou souscription de formule de ceux qui devailent rece-
voir les ordres. C’est donc une injustice a quelques théologiens
particuliers; de vouloir contraindre les autres & embrasser le senti-
ment opposé, et porter les Kvéques a ces sortes d’exactions, c¢’est
leur faire un tres grand tort.

Apres tout ce que je viens de dire, il serait inutile de m’arréter
démontrer I'injustice du reproche qu’on me fait de traverser toujours
mon Archevéque, et je ne crains pas d’avancer que ce prélat n’a aucun
sujet de se plaindre de moi. Si je réponds aujourd’hui a la lettre de
M. de Montpellier, je n’ai en cela d’autre vue que celle d’éclaircir la
matiere et de lever les scrupules que cette lettre pourrait faire naitre.
Mais je ne puis passer sous silence ce qu’ajoute votre Grandeur, que
je m’éleve avece une espeéce de mépris contre feu M. Colbert. Elle
m’aurait beaucoup obligé en me marquant quelque endroit ou je
perds le respect di & un si grand homme. S’ils se trouvent dans mon
écrit quelques expressions qui paraissent trop fortes, elles tombent
uniquement sur ceux qui ont engagé M. de Montpellier & écrire, ou
plutdt qui ont eux-mémes dressé la lettre. Siles défauts qu’elle con-
tient étaient capables de nuire a la réputation de ce respectable prélat,
il est visible que c’est & ceux qui 'ont rendue publique, qu’il faut
s’en prendre et non pas & moi, que I’on mettait par la dans la nécessité
de les faire sentir au doigt. Un peu moins de préventions, et je me
flatte qu’on se garderait bien de dire, que je m’éléve avec une espéce
de mépris contre M. Colbert. Quoique St-Jérdéme eut été choisi de
Dieu pour étre un des plus grands docteurs qui aient jamais passé dans
I’Eglise, ¢’est néanmoins & son occasion et & ’égard de sa personne
aussi bien que de tout autre, que St-Augustin dit: Alios (Scriptores
non canonicos) ita lego; ut quantalibet sanctitate doctrinaque prae-
polleant, non ideo verum putem, quia ipsi ita senserunt etc. Regle
équitable en faveur de laquelle le bons sens réclamera toujours de
quelque mérite que puisse étre 'adversaire qui nous combat.

Dans des meilleurs si¢cles, dit encore Votre Grandeur, ou dans
d’autres contrées, ma personne, mes titres et mon ¢erit ne seraient
épargnés et n’éviteraient pas la censure. Je ne pense pas, Monseigneur,
que du temps des Péres personne se flit avisé de porter une telle
censure. £t quant & celui des Scholastiques — souffrez que je dise —
Monseigneur, qu’il faudrait du moins excepter ces siecles, ou notre
sentiment et notre usage était le plus commun. Exceptons aussi ces
contrées en assez grand nombre ol le Souverain méme autorise ces

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1958. 16



— 238 —

sortes de contracts et ou ils se font avee 'approbation des pasteurs.
Vouloir les en bannir absolument, c’est attaquer les lois du pays.
(Cest y exciter des troubles et donner occasion & plusieurs autres
maux. Par conséquent c’est se rendre soi-méme digne de blame et
de censure De plus, les titres sur lesquels nos contracts sont fondés,
sont si clairs et si bien établis, qu’ils ne paraissent pas devoir craindre
en aucune maniere la censure. Ce qui est d’autant plus vrai, que tout
notre systéme se réduit enfin & I'usure compensatoire, permise selon
toutes les lois et selon le jugement de tout le monde.

Plat & Dieu que vous eussiez la bonté, Monseigneur, de soutenir
la lecture de mon écrit jusqu’a la fin. Vous auriez encore vu dans le
Posteriptum un objet digne de votre indignation, et qui aurait
achevé de vous faire voir de quel zele sont animés quelques-uns qui
combattent nos contracts. C’est le jugement téméraire et si peu
chrétien, que porte-nous le Réfutateur de Mr. de Charancy en con-
finant impitoyablement dans les enfers d’un seul trait de plume ceux
d’entre nous, qui sont pour les rentes rachetables des deux cotés.
Jugement qui fait horreur et que votre Grandeur aurait sans doute
détesté comme il le mérite. Quant au scandale qu'on prétend que
je cause, et aux suites qu’on en craint, je m’en tiens a ce que j’en ai
dit dans les deux derniers articles de mes Remarques. Au reste je
n’importuneral plus votre Grandeur par mes Lettres. Je dois res-
pecter un age avancé et ménager une santé qui nous sera d’autant
plus prétieuse, que si elle se trouve aujourd’hui altérée, ce n’est que
par une suite naturelle de tant de travaux apostoliques. Je me con-
tenterai donc dorénavant de pouvoir dire que je suis avec un respect
4 toute épreuve en celui qui est la Résurrection et la Vie de votre
Grandeur le trés humble et treés obdissant serviteur. 7)»

Dieser Briefwechsel spricht Biinde. Er zeigt uns mit aller Deut-
lichkeit, in welche tiefe Krise diese unheilvollen Zwistigkeiten iiber
den «Wucher» die Kirche gebracht haben. Es ist zweifellos die
schwerste Krise, die sie je erlebt hat und von der sie sich nie mehr
ganz erholt hat. Unberechenbar ist der Schaden gewesen, den sie ihr
zugefiigt haben. Die besten Krifte hat sie gelahmt, den personlichen
Verkehr durch Unversohnlichkeit vergiftet und die Gemiiter mit
tiefster Niedergeschlagenheit und dumpfer Resignation erfiillt. Man
glaubt nicht mehr an die Kxistenzberechtigung der Kirche; viele
verlassen ihre Reihen, und die Treugebliebenen geben sich dem Ge-

87) Meganck an Varlet, 6. April 1741.



— 239 —

danken hin des: «laisser faire, laissez aller, aprés nous le déluge», oder
sind bereit, jeden Widerstand aufzugeben und sich Rom in die Arme

zu werfen.

Von diesem stark verbreiteten I'riedensverlangen machte der
Augustiner Monch, Antonius Hochkirchen %), von Aachen, Gebrauch
— besser gesagt Missbrauch — seine Vermittlung zwischen Utrecht
und Rom anzubieten. Iir behauptete, die Zusage der Mitwirkung
seines Agenten in Rom und seines Pater-Generals zu haben und wusste
die Fiihrer der Klerisei davon zu iiberzeugen, dass auch der Papst
sehr friedliebend gesinnt sei und den Kardinal Valenti als Vermittler
ernannt hiitte. Unter dem Vorwand, dass er in bezug auf die Gnaden-
lehre und die Moral ganz wie die Utrechter dichte, wusste er das Ver-
trauen vieler zu gewinnen. Erriet der Klerisei, alle Verurteilungen von
Baius, Jansenius und Quesnel zu unterschreiben und inzwischen die
Verbreitung der verurteilten Lehren unentwegt fortzusetzen, denn
«Rom wiirde gewiss zum Frieden bereit sein, denn es verzeiht ge-
wohnlich die grossten Fehler, wenn nur die pépstliche Macht dar-
unter nicht leidet». Mit Geld sei in Rom alles zu erreichen, «denn
Geld ist in diesen Zeiten der goldene Schliissel, mit dem man die
Tiiren zum Heiligtum des Papstes éffnen kann. Alle Romer, Monche,
Kanoniker, Bischofe und Kardinéle tun nichts, wenn sie dadurch
nicht besser gestellt werden. Die Italiener tun nichts umsonst. Um
Erfolg zu haben, muss man den Untergebenen Geldsummen geben,
die den erwiesenen Diensten entsprechen, und kirchlichen hohen
Wiirdentrigern grosse Geschenke». Offenbar war Hochkirchen bei
diesen Italienern in die Schule gegangen, denn es ist auffallend, dass
er in allen Unterhandlungen niemals vergass, iiber (Geld zu sprechen.
Wiederholt hat er ansehnliche Summen erhalten. Ein angesehener
Laie im Haag, Mr. Cornelis Jan Wittert van Hoogland, versprach
ihm iiberdies 1000 Thaler, wenn seine Bemiithungen von Erfolg
gekront werden sollten.

(lerade Meganck sowie die genannte Familie Wittert von Hoog-
land, mit der er durch enge Freundschaftsbezichungen verbunden
war, haben dem Ménch ihr volles Vertrauen geschenkt und seine
Einigungsversuche mit besonderm Eifer unterstiitzt. Auf Megancks

88) Siehe: F.(.de Vries, Vredespogingen tusschen de Oud-Bisschoppe-
lijke Cleresie van Utrecht en Rome. Assen 1930.



— 240 —

Wunsch fasste der Kanoniker Broedersen ein Entwurfschreiben an
den Papst ab, in dem die Utrechter den Bedingungen Roms bis zum
Aussersten entgegenkamen. Es wurde sogar darin erkliirt, dass der
Erzbischof Meindaerts (1739-1767) bereit wiire, den Bischofssitz
preiszugeben und es dem Papst zu iiberlassen, einen ihm wohlgefél-
ligen Bischof zu ernennen, wenn dadurch der Frieden erreicht wer-
den konnte! Dies ging dann aber vielen doch zu weit. Vor allem
machten sich die Franzosen grosse Sorgen dariiber, was dann mit
ihnen geschehen wiirde, wenn ein romgefilliger Bischof eingesetzt
wiirde. Sie sahen sich schon aus Holland verjagt und den Vergeltungs-
massnahmen der franzosischen Bischife ausgeliefert! Aber auch die
Geistlichkeit war nicht geneigt, dem Kapitel zu folgen und einen auf
zweideutigen Formulierungen beruhenden Irieden zu schliessen.
Meganck und die FFamilie Wittert boten alles auf, diesen Widerstand
zu beseitigen und schenkten bis zum letzten Moment dem Monch ihr
volles Vertrauen. Hochkirchen wurde dann rechtzeitig als ein kirch-
licher Abenteurer entlarvt und nun war auch Meganck gezwungen,
seine Hinde von ihm zu lassen. Es muss aber fiir ihn eine bittere Ent-
tiuschung gewesen sein. Ist es vielleicht dieser Enttéuschung zu-
- zuschreiben, dass er bei den bald darauf folgenden neuen Friedens-
versuchen mit dem Kapuziner Norbert und dem Marquis Nicolini
kaum eine Rolle gespielt hat ?

* *
*

Am 5.0ktober 1751 wurde Meganck zum Dekan des Kapitels
gewihlt. Im selben Jahre starb sein grosster Gegner, le Gros, und
damit kam eine sehr bewegte Periode der Utrechter Kirche zum Ab-
schluss. Meganck selber war nicht mehr weit von Siebzig und, ohne
dass man sagen kann, dass er in den Hintergrund trat, begann je-
doch eine neue Generation die Entwicklung in die Hénde zu nehmen
und die Schicksale der Kirche zu bestimmen. Allméhlich war er der
Triger einer Vergangenheit geworden, fir die die jiingere Geistlich-
keit kein Interesse mehr aufbringen konnte. Er hatte die tumultuari-
schen Zeiten des bischoflichen Interregnums nach der Suspension
Coddes erlebt und die damaligen fithrenden Gestalten, van Erckel,
Dalenoord, Valkenburg und van Espen personlich gekannt, den
Untergang der alten Lowener Fakultit und den Verlust der hollin-
dischen Kollegien mitgemacht, drei Bischife von Urtecht kommen
und gehen sehen, und zwei Bischofe von Haarlem. Er hatte den Fiih-
rer des Jansenismus im 18. Jahrhundert, Quesnel, gekannt und die



beriithmtesten Doktoren der Sorbonne. Sie waren ihm alle im Tod
vorangegangen, und als einziger Uberlebender musste er nach und
nach auf den zweiten Plan geraten. Dann aber fand er eine neue Auf-
gabe, niamlich zu versuchen, Pierre le Clerc von seinen radikalen und
revolutioniiren Theorien abzubringen.

Meganck hat diesem Bilderstiirmer gegeniiber eine musterhafte
Geduld an den Tag gelegt. Ist er doch der einzige Hollinder, fiir den
le Clerc ein gutes Wort iibrig gehabt hat! Mit grosser Weisheit und
mit der reifen Erfahrung, die ihm das Alter geschenkt hatte, hat er
nichts unterlassen, le Clerc zu iiberzeugen. Nie war es ihm zuviel, ihn
zu empfangen, ihn geduldig anzuhéren und lange Gespriiche mit ihm
zu fiihren. Eigens fiir ihn schrieb er — 1762 — eine «Lettre sur la pri-
mauté» ),

Dieser Brief ist wichtig, zunichst weil daraus hervorgeht, dass
Megancks Ansichten sich seit seiner Predigt vom Jahre 1721 nicht
geiindert hatten, und sodann weil er ein Gegengewicht bildet gegen
seine einseitige Haltung auf dem Konzil. Bekanntlich vertrat le
Clerc die Ansicht, dass der Papst weder nach gottlichem noch nach
kirchlichem Recht irgendwelche Jurisdiktion in einem andern Bistum
besitze, die nicht auch jeder andere Bischof besitzt. Demgegeniiber
verteidigt Meganck den Jurisdiktionsprimat des Papstes iure divino.
In dieser Beziehung besteht zwischen den Ausfiihrungen seines
Briefes und dem auf dem Konzil Vorgetragenen kein Unterschied.
Aber in seinem Brief schrinkt er diesen Primat wesentlich ein, was
er auf dem Konzil unterliess, und sagt darin: « Obwohl der Primat
auf gottlicher Einsetzung beruht, so hat er jedoch seine Begrenzung
in der Autoritit der allgemeinen Kirche und den Kanones der Kon-
zilien. Die alte Kirche lehre konstant, dass die Kirche iiber dem Papst
steht. Dies soll man im Auge behalten, um die richtige Einsicht in
den Primat zu erwerben. Petrus empfing den Primat; seine Aufgabe
war: iiber die Kirche zu wachen. Er ist die Quelle der kirchlichen
Einheit, princeps apostolorum, centrum unitatis. Aber, nicht der
Papst, sondern der heilige Stuhl ist das centrum wunitatis. Die Einheit
mit dem heiligen Stuhl miisse zu jeder Zeit bewahrt bleiben, auch
wenn man mit einem bestimmten Papst in Konflikt geraten sollte.
Beispiel ist Hilarius versus Liberius. Denn: «aliud sedes, aliud prae-
sidentes» (Leo Magnus). Petrus ist mit der cura totius ecclesiae be-

%) Lettre sur la primauté de S.Pierre et de ses successeurs adressée &
M. Pierre le Clere, sousdiacre de Rouen et maitre és arts de I'université de
Paris, 1762. Seconde édition revue et corrigée 1772.



— 242 —

auftragt. Darum sagt die Declaratio Gallicana (1682) mit Recht:
«Primatum Beati Petri ejusque successorum Romanorum Ponti-
ficum a Christo institutum.»

Die ganze alte Kirche erklirt, dass der Primat des Petrus auf
den Bischof von Rom iibergegangen ist. Der Papst ist der Erbe dieser
Position, nicht aber als Bischof von Rom, sondern als Nachfolger des
Petrus. Wenn Rom durch ein Erdbeben verwiistet wiirde, wiirde die
allgemeine Kirche den Primat sonstwohin verlegen kénnen. Der
Papst hat die hochste Macht in, nicht iber der Kirche. Er kommt
immer nach der allgemeinen Kirche und den allgemeinen Konzilien.
Er ist nicht caput ecclesiae, sondern caput in ecclesia. Kr hat die Pflicht
der Uberwachung der Kirche, aber ist kein Ordinarius in anderen
Bistiimern, denn jeder Bischof ist ein Nachfolger der Apostel. Man
muss darum immer unterscheiden zwischen dem Primat an und fiir
sich und den ehrgeizigen Vorrechten und Prirogativen, die die Curie
fiir sich beansprucht. In diesem Zusammenhang erinnert Meganck
an ein Wort des Hieronymus: « Major est auctoritas orbis (der ganzen
Kirche) quam urbis» (Rom), und er fiigt an die Adresse le Clercs bei:
(C’est le grand zcle contre les abus de la Cour de Rome, qui vous a
entrainé au dela des bornes, mais quel que soit I’abus qu’on en fait de
l'autorité, il faut toujours la distinguer soigneusement de ’abus
méme» ),

Die Schrift wurde im franzosischen Theologenkreis in Rijn-
wijk, wo man schon emsig an der Vorbereitung des Konzils arbeitete,
iiberschwenglich gepriesen™), aber le Clerc liess sich dadurch nicht
iiberzeugen. Ihm waren die ausgekliigelten Unterscheidungen, mit
denen Meganck und seine Genossen die jeweiligen Pipste bekimpf-
ten und zu gleicher Zeit sich an einem schattenartigen «heiligen Stuhl»
festklammerten, zuwider und verwarf sie mit radikaler Geradlinig-
keit. Megancks Geduld war erschopft, eine gegenseitige Erntichterung
trat ein und schliesslich verkehrten sich die zuerst freundlichen Be-
ziehungen in ihr Gegenteil. So wurde Meganck auf dem Konzil der
Wortfithrer des Untersuchungsausschusses, der die Irrtiimer le

70) Lettre, p. 140.

1) «Il y a néeessité d’avertir, en soutenant la primauté de droit divin
que l'exercice et les bornes en sont subordonnées & I'autorité de 'église uni-
verselle. ("est un des points de votre crit qui m’a donné le plus de plaisir et
d’instruction, parcequ’avee une distinction si lumineuse on peut concilier des
vérités qui paraissent contraires, et résoudre une infinité d’objections et de
difficultés.» Blondel an Meganck 21. April 1762, AOBC.



— 243 —

Clercs beim Konzil zu denunzieren hatte ). Er fasste die Anklagen
in sieben Gruppen zusammen, tiber die er in eben so vielen Sitzungen
ausfiithrlich und mit grosser Schiirfe referierte. Es wiirde den Rahmen
dieses Aufsatzes sprengen, wenn wir iiber alle diese strittigen Punkte
berichten wollten, so dass wir uns auf die zwei im Anfang genannten
Fragen beschrinken miissen, nimlich die «Fiunf Thesen» und den
Primat des Petrus und seiner Nachfolger.

Beziiglich der ersten Frage warf Meganck seinem Gegner vor,
er behaupte mit unerhorter Verwegenheit, dass der eigentliche und
natiirliche Sinn der fiinf Thesen vollkommen katholisch sei und dass
er im Stande sei, dieses unwiderleglich zu beweisen. Meganck will
ihn in diesen Punkt nicht beschuldigen, «denn iiber die gratia per se
efficax und die praedestinatio gratuita» denkt er wie die katholi-
schen Theologen». Aber es sei falsch, zu behaupten, dass diese Thesen
an und fir sich nichts anderes als die reine Lehre enthalten, denn
dadurch setzt er sich in Widerspruch zu den Pipsten. Denn jeder-
mann wisse, dass die augustinische Lehre iiber die Gnade und die
Pridestination immer von Rom approbiert worden sei. Immer haben
die Pipste, wenn es sich um den Pelagianismus und Semipelagianis-
mus handelte, auf den heiligen Augustin verwiesen. Immer sei die
Lehre der tatkriftigen Gnade und der praedestinatio gratuita in der
Kirche gelehrt worden unter Zustimmung Roms. Innocenz X und
Alexander VII haben offentlich und deutlich erklirt, immer dafiir
Sorge getragen zu haben, dass die augustinische (Ginadenlehre nicht
angefochten wiirde. Le Clerc aber wage es zu erkliren, die Pipste
seien, hartniickig und ungerechterweise, so weit gegangen, dass sie
die gratia efficax und die praedestinatio gratuita formell verurteilt
hitten. « Wenn dieser verriickte Autor sich damit begniigt hitte zu
wiinschen, dass die von Augustin abweichende Lehre nicht in der
Kirche geduldet werden sollte, wiirden wir dies von Herzen begriisst
haben.» Aber es sei nicht angiingig, die Piipste vor der ganzen Welt
als Anhiinger des Trrtums hinzustellen. Meganck erklirt dann, die
Beweise der piipstlichen Orthodoxie gefunden zu haben in den Aus-
sagen von Benedictus XIII, Clemens XII und Benedictus XIV.
(Breve «Demissas preces» vom 6. November 1724; Bulle «Pretiosas»
vom 28. August 1727; Breve « Apostolicae Providentiae» vom 2. Ok-
tober 1733; Breve «Dum praeterito» vom 21.Juli 1748). Darauf er-

) Dem Untersuchungsausschuss gehorten weiter an: der Bischof von
Haarlem, Stiphout ; der Seminarpriisident, Brons, und der Enkhuizer Pfarrer

van Binlkum.



— 244 —

klarte das Konzil: « Detestatur sacer Conventus falsas criminationes
eorum qui dicunt hanc sanam et orthodoxam de gratia per se et ab
intrinseco efficaci, ac de gratuita praedestinatione ad gloriam sine
ulla praevisione meritorum doctrinam fuise a Summis Pontificibus
formaliter damnatam,» und stellte fest: Declarat sancta Synodus,
doctrinam de gratia per se et ab interinseco efficaci, ac de gratuita
praedestinatione ad gloriam sine ulla praevisione meritorum, a
Sanctis doctoribus Augustino et Thoma traditam, Verbo Dei, Sum-
morum Pontificum et Conciliorum Decretis, et Patrum dictis con-
sonam esse». Diese Erklarung hat die Synode buchstéblich der Breve
Benedikts XIII «Demissas preces» vom 6. November 1724 entnom-
men.

In bezug auf den Primat des Petrus und seiner Nachfolger er-
klarte Meganck, bei Le Clerc soviele Irrtiimer gefunden zu haben, dass
er sich genotigt sehe, sie in einige Gruppen einzuteilen. Er wirft sei-
nem Gegner vor, er erneuere die abscheulichsten Irrlehren der er-
bittertsten Feinde des heiligen Stuhls und speie die scheusslichsten
Beleidigungen gegen die Péapste aus. Er verwirre den Primat mit dem
Begriff des «allgemeinen Bischofs». Diesen Titel haben die Pipste
immer verworfen, aber das wolle noch nicht heissen, dass sie einen
Titel, der ihnen eine gewisse Autoritit iiber die anderen Bischofe
verleiht, verworfen hitten. Der Autor verwechsle weiter den Primat
mit dem Rechte, despotisch iiber die Bischofe zu befehlen, so wie ein
Fiirst iiber seine Untertanen befiehlt. Es sei tiberfliissig, im Papste
den Despotismus zu bekdmpfen. Der Autor glaube, mit seiner Be-
kimpfung des Despotismus den Primat iure divino vernichtet zu
haben. Er behaupte, die sieben allgemeinen Konzilien héitten dem
Papst nur ein Ehrenprimat zuerkannt, ohne jede Jurisdiktion und
mit nur menschlicher Einsetzung. Er berufe sich dafiir auf den 4. und
6. Kanon von Nicia, aber wenn dort nicht von der Jurisdiktion ge-
sprochen werde, so wolle das noch nicht heissen, dass der Papst keine
Jurisdiktion hitte. Denn es bestehe ein grosser Unterschied zwischen
einer «bestimmten» Jurisdiktion und einer «unbeschrinkten» Juris-
diktion. Das Konzil von Konstantinopel spreche mehr zu Gunsten
als zum Nachteil des Primats nach gottlichem Recht. Denn obwohl
Konstantinopel in politischer Beziehung tiber Rom gestellt wurde,
war dies in kirchlicher Hinsicht nicht der Fall. Auch das Chalce-
donense Caput 28 und die folgenden allgemeinen Konzilien bereiten
keine Schwierigkeiten. Nie habe es ein Konzil gegeben, an dem etwas
gegen den Primat jure divino definiert worden ist.



— 245 —

Der Autor bestreite auch den Primat des Apostels Petrus, und
zwar, weil die Aussagen der Viter iiber die beziiglichen Schriftstellen
nicht einstimmig seien und auch die Heilige Schrift nicht eindeutig
sei. Aber — so fithrt Meganck aus — man lege die betreffenden Schrift-
stellen aus wie man wolle, es kiime immer auf einen Primat des Petrus
hinaus. Er ist das Haupt der Apostel und darin bestehe sein Primat,
Alle Apostel empfingen von Christus Jurisdiktion, aber der Primat
wurde ausschliesslich dem Petrus gegeben. Darum sei er géttlicher
Einsetzung. Der Autor versuche auch zu beweisen, dass die Bischofe
von Rom nicht die Nachfolger Petri seien. Daran aber zweifle nie-
mand.

Hierauf trug Meganck die folgenden sieben Thesen le Clercs zur
Verurteilung vor:

1. Aus der Heiligen Schrift ist nicht zu beweisen, dass Christus
dem Petrus den Primat gegeben hat. Die Viter haben die Schrift-
stellen verschieden ausgelegt. Petrus hat nie besondere Vorrechte

erhalten.
2. Es ist viel wahrscheinlicher, dass die Bischéfe die Nachfolger

des Paulus, als die des Petrus sind.
3. Seit dem 3. Jahrhundert hat Rom durch allerhand Listen mit

Hilfe der Kaiser die Metropoliten unterjocht.

4. Der Bischof von Rom hat keinen Primat nach gottlichem
Recht. Seine einzige Prirogative ist ein Ehrenprimat, das heisst: er
empfingt die gleiche Ehre, die die anderen Bischife zusammen
empfangen.

5. Der Bischof von Rom ist ein gewohnlicher Bischof, wie die
anderen. Er hat keine Jurisdiktion, keine einzige Superioritit gott-
licher Herkunft; auch nach kirchlichem Recht steht er nicht iiber

den Bischofen.
6. Der Primat und die Jurisdiktion des Bischofs von Rom ist

eine Fabel.

7. Die Canones, die die Jurisdiktion der anderen Bischife be-
schrinken, beschrinken auch die Seinigen. Er darf innerhalb der
Grenzen des eigenen Bistums Bullen und Dekrete erlassen, aber
keine Jurisdiktion iiber seine Mitbriider in anderen Bistiimern aus-
iiben.

Demgegeniiber erklirte das Konzil:
1. Apostolum Petrum a Christo Domino Primatu supra caeteros

Apostolos donatum fuisse, ut una Christi Ecclesia et Cathedra una
demonstratur (S. Cypr. de Unit. eccl.).



— 246 —

2. Sanctum Petrum, in quo primatus Apostolorum tam excellenti
gratia praeeminet (S. Cypr. ibid), propter hunc Apostolatus sui pri-
matum, Hcclesiae gessisse, figurata generalitate, personam. (Aug.
Lib 2 de Bapt. et Tract 124 in Joan).

3. Episcopum Romanum, tamquam Petri Successorem (Conc.
Ephes, oecum. Act 3) jure divino eodem primatu frui supra caeteros
Kpiscopos.

4. Hunc Primatum Romani Pontificis, tamquam DPetri Suc-
cessoris, non esse tantum primatum honoris, sed etiam ecclesiasticae
potestatis et auctoritatis. (Con. Eph. Conc Milet. Epst. ad Innoe. I).

5. Romanum Pontificem, tamquam Petri Successorem, esse
jure divino Caput visibile et ministeriale (Cone Basil. oecum) Kce-
lesiae fundatae a Christo, qui est Caput ejus invisibile et vivificans:
ac proinde ejusdem Christi primum esse in terris Vicarium, cul totius
Ecclesiae cura commissa est (S. Greg. Lib 5 Epist. 20).

Man kann dem fast achtzigjihrigen Meganck das Lob nicht vor-
enthalten, dass er sich der ihm zugedachten Aufgabe verdienstlich
entledigt hat, wenn dabei auch nicht vergessen werden darf, dass die
Franzosen in Rijnwijk ihm das Material fiir seine Anklagen geliefert
haben. Aber das Konzil bleibt eine Einseitigkeit, weil man, wie es
seinem Ziel entsprach, geflissentlich die jansenistischen Bedenken
verschwieg und nur dasjenige erwithnte, was Rom erweichen kinnte.

Bei der Bischofskonsekration des Nachfolgers von Meindaerts,
Niuwenhuyzen, fungierte er neben dem Bischof von Deventer als
zweiter Assistent des Konsekrators van Stiphout. Dies brachte ihm
eine Verurteilung von Rom ein, das in der Breve vom 1.Juni 1768
den Konsekrator, den Konsekratus und die beiden Assistenten
exkommunierte.

£ k
Ed

Am 4. August 1771 trat Meganck nach einer 44jihrigen Amts-
titigkeit in Leyden vom Pfarramt zuriick. Sein Nachfolger war Mr.
Adrian van Wittert, aus dem adeligen Geschlecht der Witterts van
Hoogland, das zu verschiedenen Zeiten der Kirche wichtige Dienste
erwiesen hatte und bei dem Meganck in hoher Verehrung stand. Er
blieb im Pfarrhaus wohnen und stand seinem jungen Nachfolger
helfend zur Seite. Am 12.Oktober 1775 verschied er, 91 Jahre,
4 Monate und 15 Tage alt. Die Leiche wurde mit grossem Cepriinge
aufgebahrt und mit gleich grossem Prunk bestattet. Das Begribnis
geschah mit der grossen Stadtjacht der Leidener Magistraten mit



— 247 —

schwarzer Fahne und schwarzem Wimpel. Ihr folgte die kleine Stadt-
jacht mit der Leichenbegleitung. Er wurde nach Warmond iiber-
gefiihrt und in das ¢heilige Grab» beigesetzt, wo auch Quesnel, van
Heussen, Barchman Wuytiers und viele andere fithrende Miinner der
Utrechter Kirche ihre letzte Ruhestitte gefunden haben. Adrian
Wittert hielt die Leichenrede ™) in der er Meganck lobte als eine in
der Stadt Leyden allgemein bekannte und verehrte Personlichkeit,
gelehrt und fromm, barmherzig und mildtéitig, ein Vater der Armen.
Wir schliessen mit dem Text der Leichenrede: Daniel 12/3: « Die Ver-
stindigen werden leuchten wie der Glanz des Firmaments und die,
welche viele zur Gerechtigkeit gefiihrt haben wie die Sterne allzeit
und immerdar. »

Hilversum. B.A. van Kleef

Literatur
Fruytier im Nieuw Nederlands Biografisch Woordenboek IX (1933), 661 f.
LRembry-Barth: Histoire de Ménin. Bruges 1881, IV. 739-746.
Analectes hist. eccles. belges. X1T (1874), 425-426.
Goethals: Histoire des lettres, ote. 1. 378-387. Bruxelles 1840.
Nouwvelles ecelésiastiques, 1764, p.90; 1776, p. 161,
Wattert: Lijkroden op het zalig afsterven van. .. F.D.Meganck. Leyden 1775.

) Lijkreden op het zalig afsterven van den zeereerwaardigen en wyd-
luftigen Heere Franciscus Dominicus Meganck, Meester in de vrye konsten,
Roomsch Katholyk Priester, Kanonik, en Deken van het aartsbisschoppelijk
Kapittel van Utrecht, weleer Pastoor te Leyden en Aartspriester van Rhyn-
land, mitsgaders Goedkeurder der Boeken. Leyden 1775,



	Franciscus Dominicus Meganck (1684-1775)

