
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 48 (1958)

Heft: 4

Artikel: Franciscus Dominicus Meganck (1684-1775)

Autor: Kleef, B.A. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404358

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 209 —

Franciscus Dominicus Meganck
(1684-1775)

Wer sich mit der Geschichte der Utrechter Kirche befasst, und
namentlich wer sich in die «Verhandlungen und Beschlüsse» x) des
Provinzialkonzils vom Jahre 1763 vertieft, begegnet auf fast jeder
Seite einem Manne, der bei den Konzilsberatungen eine überragende
Rolle gespielt hat. Es ist der damals fast achtzigjährige Dekan des

Utrechter Metropolitankapitels, Franciscus Dominicus Meganck, der
energische Gegenspieler des radikalen französischen Jansenisten
Pierre le Clerc 2). Dieser - 1748/49 - nach Holland gekommene
Subdiakon der Diözese von Rouen und magister artium an der Univer-
versität von Paris hatte durch seine verwegenen Theorien in bezug
auf das Papsttum und die römische Kurie sich die Ungnade der in
Rijnwijk bei Utrecht wohnenden Franzosen zugezogen und die
Utrechter Kirche dermassen in den Augen Roms diskreditiert, dass

man sich endlich dazu genötigt sah, kirchenrechtlich gegen ihn
einzuschreiten. Von den 17 Sitzungen, die das Konzil zählt, befassen
sich acht mit le Clerc 3).

Bekanntlich muss das Utrechter Konzil vor allem gedeutet werden

als ein grossangelegter Versuch, den Frieden mit Rom
wiederherzustellen und das nun schon über 60 Jahre dauernde Schisma
zu beenden. Dieser alles beherrschende Friedenswille nötigte die
Konzilsväter dazu, alles, was für römische Ohren anstössig sein

konnte, sorgfältig zu vermeiden und alles, was wohlgefällig klingen
konnte, überlaut und nachdrücklich hervorzuheben. Dazu mussten
die seit der Suspension des Erzbischofs und apostolischen Vikars
Petrus Codde (1703) bestehenden Kontroversen soviel wie möglich
verwischt oder verschwiegen werden. Die in der Kirchenpolitik
besonders bewanderten Rijnwijkschen Herren hatten die Holländer
davon zu überzeugen gewusst, «qu'il n'était pas sage d'en parler».

') Acta et Decreta secundi Synodi Provinciae Ultrajectensis, in sacello
Ecclesiae Parochialis Sanctae Gertrudis, Ultrajeeti, celebratae. Die XIII Sep-
tembris MDCCLXIII. Ultrajeeti, Sumptibus Societatis MDCCLXIV. Im
selben Jahr auch französisch und niederländisch erschienen.

2) Für le Clerc, siehe : le Clerc und Pinel im Urteil der Utrechter Kirche.
Internationale Kirchliche Zeitschrift 1949, S. 69-95.

3) Das Konzil zählt: 8 Sitzungen über le Clerc, 4 über die Morallehre der
Jesuiten Hardouin, Berruyer und Pichon, 3 über Disziplinarfragen in bezug
auf die Sakramentsverwaltung, 1 Eröffnungssitzung und 1 Schlußsitzung mit
Verlesung der « Beschlüsse ».



— 210 —

Dadurch würde das Ziel, das man sich für das Konzil gesteckt hatte,
verfehlt werden. Das Ziel war, vor den Augen des Papstes und der

ganzen katholischen Welt ein ewiges Denkmal zu setzen der treuen
Anhänglichkeit der Utrechter Kirche an die «sancta Romana
Ecclesia», den Mittelpunkt der kirchlichen Einheit, den Heiligen Stuhl.
Die radikalen, richeristischen ") und laizistischen Theorien le Clercs
konnten dazu als besonders geeigneter und deshalb gerne benutzter
Hintergrund dienen.

Dem hochbetagten Kapiteldekan Megan ck fiel die heikle
Aufgabe zu, als Untersuchungsrichter gegen le Clerc aufzutreten. Er
hatte über dessen Schriften Bericht zu erstatten, eine Anzahl seiner
Thesen vor dem Konzil anzuklagen und als unvereinbar mit der Lehre
der Utrechter zur Verurteilung vorzutragen. Meganck hat sich dieses

wenig beneidenswerten Auftrags entledigt, wie man es von ihm
erwartete und wie es clem Ziel des Konzils entsprach. Freilich wurde
er dadurch in eine sonderbare Lage versetzt. Denn eine sonderbare

Lage war es doch, dass ein Mann wie Meganck, der ein rechter
Gallikaner und ein überzeugter «discipulus Sancti Augustini» war, die

Päpste Innocenz X. und Alexander VII. wegen ihrer anti-jansenisti-
schen Massnahmen in Schutz nehmen und sogar den Jurisdiktions-
primat des Bischofs von Rom iure divino verteidigen musste Damit
wurde mit einem Schlag die ganze Vergangenheit der Utrechter
«Klerisei»beiseite geschoben und verleugnet. So steht Meganck auf
dem Konzil da als unerschrockener Verteidiger der korrekt-römischen
Lehre und treuer Schildträger des Papsttums, dem tiefste Ehrfurcht
und kindlicher Gehorsam gebühre.

Wer nun aber Meganck nur nach seinem Verhalten auf dem
Konzil beurteilen wollte, würde sich von ihm ein grundfalsches Bild
machen. Die «Verhandlungen und Beschlüsse» können nicht als

Grundlage für eine richtige Urteilsbildung herangezogen werden. Sie

sind ein kirchenpolitisches Dokument, mit dem man den Frieden
zu erreichen hoffte. Darum geben sie von der damaligen Utrechter
Kirche ein einseitiges und verzerrtes Bild. Sie sind ein Meisterstück
französisch-jansenistischer Diplomatie, nicht aber eine wahrheitsgetreue

Widerspiegelung der dogmatischen und kirchlichen
Wirklichkeit. Trotz seines Verhaltens auf dem Konzil war Meganck ein
überzeugter Gallikaner, ein treuer Anhänger der augustinischen

4) Für den Richerismus, siehe : E. Prcclin, Les Jansénistes du XVIIIe siècle
et la Constitution civile du clergé. Le développement du richérismo. Paris
1929.



— 211 —

Gnadenlehre und ein tüchtiger Verteidiger der «alt-bischöflichen
Klerisei».

Franciscus Dominicus Meganck wurde am 27.Mai 1684 in Mee-
nen (Ménin), einem kleinen Städtchen in West-Flandern, zwischen

Kortrijk (Courtrai) und Ypern, geboren. Seiner Nationalität nach
war er Franzose, denn seine Geburtsstadt war beim Frieden von
Nymwegen (1678) an Frankreich abgetreten worden. Seiner Art und
geistigen Einstellung nach war er aber Süd-Niederländer und ist dies
immer geblieben. Er war der Sohn eines wohlhabenden Bierbrauers,
Petrus Meganck, und dessen Ehefrau, Ciaire Cardinal. Die Familie
zählte zwölf Kinder, mit deren Erziehung die Eltern sich viele Mühe
gegeben haben. Und mit Erfolg, denn der älteste Sohn, Petrus, wurde
Rechtsgelehrter, der zweite, Johannes Baptista, Magistrat in Doornik
(Tournai), der dritte, Jacobus, Doktor der beiden Rechte und Schöffe
in Kortrijk.

Franciscus besuchte zunächst die lateinische Schule in seiner Vaterstadt

und ging dann, 16 Jahre alt 1700), nach Löwen, wo er im Päda-

gogikum «de Lelie»5) Philosophie studierte und den Grad eines
magister artium erwarb. Dann trat er in das «flämische Kollegium» ein,
wo er sich der Theologie widmete. Hier kam er in freundschaftliche
Verbindung mit den letzten Vertretern der Löwener Richtung, mit
Männern wie Opstraet, Huygens und Verschuren 6).

Als der junge Meganck nach Löwen kam, war die Blütezeit der

dortigen theologischen Fakultät schon vorüber. Mit dem Tod des
Erzbischofs von Mecheln, Alphonse de Berghes (1689) - er war der
Konsekrator von Petrus Codde - starb die alte Richtung im belgischen
Episkopat aus. Sein Nachfolger, Précipiano 7), war ein grosser
Jesuitenfreund und ein grimmiger Feind alles dessen, was an Port-Royal
erinnerte, und begann eine regelrechte Verfolgung der «diseipuli

5) Es gab damals in Löwen 4 Pädagogika: het Castrum, de Valk, de
Lelie und het Varken. Sio unterstanden oinom Regenten mit einem Subregen-
ten, während der Unterricht von noch vier Professoren orteilt wurde.

fl) Johannes Opstraet, von Beringhom bei Lüttieh, Lizentiat der Theologie

und Regens von «de Valk», f 1720. - Gummarus Huygens, von Lier,
Professor der Theologie und Rogons des «Papstkollegiums» (Hadrianus VI),
t 1702.- Franciscus Vorschuren, von Geel, Professorder Theologie undRegons
im «Alticollense» des Erzbistums Utrecht, f 1723.

7) Für Précipiano siehe: Reusch, Index dor vorbotenon Bücher IL
S.644.



— 212 —

Sancti Augustini». Martinus Steyaert8), einst eine Säule der alten
Löwener Tradition, trat 1679 zur römischen Partei über und
beherrschte seither, unter hohem erzbischöflichem Schutz, die ganze
Universität. Auf seine Anregung hin wurde für Belgien ein viel schärferes

Formular bezüglich der «Fünf Thesen»9) aufgestellt, als Rom
es je verlangt hatte. Das Bibellesen wurde verboten, Ultramontanismus

und Laxismus erhielten freie Bahn.
Unter diesen Umständen eilte es Meganck nicht, in den Küchendienst

einzutreten. Am 20. März 1709 erhielt er im Priesterseminar
in Doornik aus den Händen des Bischofs dieser Diözese und späteren
Erzbischofs von Narbonne, de Beauveau, die Priesterweihe. Dann
kehrte er nach Meenen zurück, ohne ein kirchlichesAmt zu bekleiden.
Wir wissen nur, dass er im Jahre 1710 a ls bezahlter Chorsänger in der
Kirche seiner Vaterstadt tätig war und in Notfällen in Stadt und
Umgebung in der Seelsorge aushalf.

Von den Löwener Professoren Opstraet und Verschuren wurde
er auf die Utrechter Kirche aufmerksam gemacht, und so beschloss

er, vier Jahre nach seiner Priesterweihe, sich ihr anzuschliessen. Am
17.Februar 1713 verliess er sein Vaterland und ist nie mehr dorthin
zurückgekehrt. Das will nicht heissen, dass er sich mit seinen
Verwandten entzweite. Er blieb mit ihnen in Verbindung; sie besuchten
ihn öfters, wobei er aber die Bedingung stellte, dass sie ihm nicht
den Affront antun sollten, seinem Gottesdienst fernzubleiben. Er ging
nach Delft, wo er beim Dekan des Kapitels, Johannes Christianus van
Erckel10), ein offenes Haus fand und als Hilfsgeistlicher in der
Gemeinde am Beginenhof tätig war. Eine bessere Schule hätte Meganck
sich nicht wünschen können, denn van Erckel war in dieser bischofslosen

Zeit die allgemein anerkannte Autorität und der tüchtigste
Verteidiger der Utrechter Selbständigkeit. Von seinen Freunden aufs
höchste verehrt, galt er bei seinen Gegnern als «das Delfter Orakel».
In der Schule van Erckels entwickelte Meganck sich zu einem
hingebenden und tatkräftigen Diener seiner neuen kirchlichen Heimat.

8) Für Steyaert siehe: Reusch, Index der verbotenen Bücher passim.
Und: L. J.Rogier, Geschiedenis van het katholicisme in Noord-Nederland in
de 16e en 17e eeuw. Amsterdam 1945.

9) Die «fünf Thesen», Denzinger, Enchiridion Nrn. 1092-1096.
10) van Erckel, Lizentiat beider Rechte, 1697 Pfarrer in Delft, f 21. April

1734. Begraben im «heiligen Grab» zu Warmond. Verfasser vieler
Verteidigungsschriften zugunsten der Utrechter «Klerisei».



— 213 —

Alsbald wurde ihm die Gelegenheit geboten, eine Probe seiner
Gesinnung und Fähigkeit abzulegen. Ein halbes Jahr nach seiner
Ankunft in H olland erschien die aufsehenerregende Konstitution «

Unigenitus11)» (S.September 1713) mit der Verurteilung der «Réflexions
morales» des Oratorianers Paschasius Quesnel. Diese päpstliche
Entscheidung gab, wie bekannt, Anlass zu einem heftigen, jahrzehntelangen

Streit zwischen den Befürwortern und den Gegnern der Bulle.
Der Jansenismus tritt in seine zweite Phase ein. Weil die meisten
Streitschriften in französischer Sprache erschienen - die Bulle war
zunächst nur eine rein französische Angelegenheit, von der Holland
kaum berührt wurde - bat man Meganck, eine lateinische Schrift zu
verfassen. Im Jahre 1716 erschien seine « Collectio Propositionnm12) ».

Die Schrift ist in zwei Spalten gedruckt und bringt in der ersten die 101

verdammten Quesnelschen Thesen13) und daneben die entsprechenden

Aussagen der Hl. Schrift und der Kirchenväter, über Gnade,
Sünde, Erlösung, Liebe Gottes, Kirche und Bibellesen. Diese
Gegenüberstellung - so führt Meganck aus - lässt nur eine Schlussfolgerung
zu : in der Bulle Unigenitus wird die Lehre der Hl. Schrift und der
altkirchlichen Tradition verurteilt.

Eine mit Genehmigung des Erzbischofs von Mecheln veröffentlichte

Schrift des Paters Longueval -Traité du schisme - zwang
Meganck, wiederum in die Arena herabzusteigen. Longuevalhatte die
Appellanten schmählich angegriffen und behauptet, dass schon der
Appell an ein allgemeines Konzil an und für sich ein schismatischer
Akt darstelle, denn der Papst sei der Mittelpunkt der Einheit, und
wer sich ihm widersetze, zerbreche diese Einheit. Und wenn der Appell

sich gegen eine dogmatische Entscheidung des Papstes richte,
sei das Schisma zu gleicher Zeit auch eine Ketzerei. Solche Schismatiker

sollten mit allen Mitteln durch die weltliche und geistige Obrigkeit

unschädlich gemacht und aus der Kirche ausgestossen werden.
Zur Illustrierung und Erhärtung seiner Beweisführung hatte
Longueval die Kontroverse zwischen Cyprian von Karthago und Papst
Stephanus von Rom bezüglich der Gültigkeit der Ketzertaufe an-

u) Für die Bulle, siehe Reusch. Index der verbotenen Bücher IL S.724.
Und: Döllinger-Reusch, Moralstreitigkeiten I. S.327 ff.

12) Propositionnm in Constitutione Clementis Papae XI ab exordio dicta
Unigenitus, damnatarum Collectio, cum quibus Sacrae Scripturae locis ac
Sanctorum Patrum tostimoniis. Lille 1716.

13) Die 101 Thesen, siehe Mirbt, Quellen zur Geschichte des Papsttums,
S.305, und Denzinger, Enchiridion Nrn. 1351-1451.



— 214 —

geführt. Er glaubte mit diesem altkirchlichen Beispiel die Appellanten

ins Unrecht setzen und verdammen zu können.
Meganck antwortete zunächst miteiner «Kurzen Widerlegung14)»,

in der er sich vorläufig auf eine nähere Erörterung der zwischen Cy-
prianus und Stephanus entstandenen Kontroverse beschränkte. Es

war ihm selbstverständlich ein Leichtes, nachzuweisen, dass Cypria-
nus trotz seines Konflikts mit dem Papst niemals von der Kirche
als Schismatiker, sondern immer als zur katholischen Einheit gehörig
betrachtet worden ist und, anstatt ausgestossen und exkommuniziert
zu sein, als Heiliger verehrt wird, eine Ehre, die Stephanus nicht
zuteil geworden ist. Die wegen der Unigenitusbulle appellierenden
Bischöfe seien in genau derselben Lage, wie damals Cyprianus, und es

sei darum ungerecht, sie aus der katholischen Einheit ausschliessen

zu wollen. Das flott und lebhaft geschriebene Büchlein schliesst mit
einer eingehenden Darstellung der Bedeutung, der Tragweite und des

geschichtlichen Zusammenhangs des oft missbrauchten
Schlagwortes: Roma locuta, causa finita.

Sechs Jahre hatte Meganck in Delft zugebracht, als er (1719)
zum Pfarrer in Schoonhoven, südwestlich von Utrecht, ernannt
wurde. Im selben Jahr fasste die Utrechter Kirche einen weitreichenden

Entschluss. Obwohl ihr Streit auf einer ganz andern Ebene lag
als der der französischen Jansenisten - in Utrecht war es eine
kirchenrechtliche Frage, in Frankreich eine dogmatische-, entschloss sie sich
aufDrängen der in Holland weilenden französischen Jansenisten, ihre
Sache mit der der Appellanten zu verbinden. Am 19. Mai 1719 appellierte

auch Utrecht an ein allgemeines Konzil. Die Appellationsurkunde

trägt 74 Unterschriften, darunter auch diejenige Megancks.
Im kleinen, stillen Schoonhoven gab Meganck wiederum zwei

Schriften heraus. Die erste ist eine «Predigt 15)>> über den dem Papst
schuldigen Gehorsam. Die Schrift ist wichtig, weil sie uns einen
Einblick gewährt in die Auffassung der Utrechter Kirche in bezug auf
die auch damals schon heiss umstrittene Frage der päpstlichen
Unfehlbarkeit. Sie ist überdies eine willkommene Ergänzung dessen,

was Meganck 40 Jahre später aid' dem Konzil vorgetragen hat.
Ausgehend von demWort Lukas 2/51 : « Jesus war ihnen Untertan », führte
er aus : Christus ist unser aller Vorbild des wahren Gehorsams. Auch

14) Réfutation abrégée du livre qui a pour titre: «Traité du schisme.»
15) Preekreden over de gehoorzaomheid ten opzigto van den paus,

gedaen op den eersten Zondag na het feest van d'Openbaring dos Heoron in
't jaer 1721, door F.M. R.P.



— 215 —

wir sind jeder weltlichen imd geistlichen Obrigkeit Gehorsam schuldig:

«die Gläubigen den Pfarrern, die Pfarrer den Bischöfen, und alle
dem Bischof von Rom, weil er von der allgemeinen Kirche als Nachfolger

des hl. Petrus anerkannt wird, dessen Vorrechte besitzt und
deshalb aus diesem Grunde eine gewisse Macht über alle Mitglieder
der Kirche innehat». Der Papst aber seinerseits ist der allgemeinen
Kirche Gehorsam schuldig, denn «wer auf die Kirche nicht hört, der
sei dir wie ein Heide und Zöllner». Man könne die Grenzen des Gehorsams

auch überschreiten, denn es gebe auch einen falschen Gehorsam.
Daraus ergibt sich die Frage : inwieweit ist man dem Papst Gehorsam
schuldig Der Papst könne Gehorsam fordern in Sachen, die an und
für sich böse und falsch sind. Solche Päpste habe es tatsächlich
gegeben, wie Liberius, Honorius, Johannes XXII., Bonifaz VIIL Hier
solle man den Gehorsam verweigern, denn «man muss Gott mehr
gehorchen als den Menschen». Der Papst könne auch Gehorsam fordern
in Sachen, die an und für sich nicht böse oder falsch sind, aber auch
dann ist man nicht immer zum Gehorchen verpflichtet. Denn der
Papst stehe unter der allgemeinen Kirche und unter den Konzilien.
Er sei kein allgemeiner Bischof, sondern nur Bischof von Rom ; nicht
aber von Paris oder Utrecht. Er dürfe nicht in andere Bistümer
eingreifen, dort Weihen erteilen oder die Kirchenzucht regeln. Dazu
seien die Bischöfe da. Sie seien die Nachfolger der Apostel und die
natürlichen Richter über den Glauben in ihrem Bistum. Der Papst
habe über sie keine unmittelbare Gewalt. Er habe nur die Aufgabe,
über die Kirche zu wachen, aber er sei dabei selber an Grenzen
gebunden. Er habe das Recht, ein allgemeines Konzil zusammenzurufen,
als erster sein Votum abzugeben, aber seine Gewalt reiche nicht weiter
als auf: Überwachung und Aufsicht. Die Utrechter Kirche wolle diese

Macht des Papstes nicht verkleinern, sondern vollauf anerkennen.
Aber «wir wollen keine Unfehlbarkeit und nicht die Grenzen des wahren

evangelischen Gehorsams überschreiten».
In derselben Zeit fand er Gelegenheit, noch einmal den Handschuh

gegen Pater Longueval aufzunehmen. In 1724 erschien seine

«Genaue Widerlegung16) », in der er eingehend die Motive und Hintergründe

darstellt, von denen her die Unigenitusbulle zu erklären sei.

Die päpstliche Entscheidung sei ein persönlicher Akt gewesen, bei
dem die Kirche nicht gehört worden sei und der auch von der Kirche

16) Nauwkeurige on uit do kerkelijke gedenkschriften opgohelderde
Wedorlogging van zekor boekjo, gonaamd «het Tionde Hoofdstuk» 1724.



— 216 —

keineswegs angenommen sei. Die Bulle sei die Mache einer bestimmten
kirchlichen Partei innerhalb der Kirche. Nach altkirchlicher Tradition

haben die Bischöfe das Recht, die Entscheidung der allgemeinen
Kirche zu verlangen. Solange die Kirche nicht entschieden hat, sei es

unzulässig, die Appellanten als Neuerer, Schismatiker und Ketzer
hinzustellen. Es werden in Rom viele Irrtümer gelehrt und viele
Ungerechtigkeiten verübt, unter der Maske «des Hl. Stuhles». Wer wegen
des Appells die Gemeinschaft mit den Appellanten abbricht, mache
sich selbst des Schismas schuldig.

Aus der Schoonhovenschen Zeit ist uns ein kurzer Briefwechsel
mit seinem Landsmann Tilman Backhusius17) bewahrt geblieben, aus
dem wir die Ansichten Megancks bezüglich der Rechtmässigkeit des

Utrechter Standpunktes kennenlernen. Dieser ehemalige
Geistverwandte und spätere Bekämpfer der Klerisei war ebenfalls Schüler
der Löwener Professoren Opstraet, Hennebel undWillemaers gewesen
und hatte im «holländischen Kollegium» oder «Pulcheria18)» des

Bistums Haarlem unter dessen Präsidenten P. Melis Theologie studiert.
Im Jahre 1717 schloss er sich der Utrechter Kirche an und machte
sich verdient durch seine Vermittlung bei dem Bischof von Senez,

Jean Soanen, der sich dann bereit erklärte, Priester für die holländische

Kirche zu weihen. Im Jahre 1718 empfing er selber mit noch
drei anderen Kandidaten19) von diesem Bischof die Priesterweihe. In
der Gemeinde Huisduinen, wo er als Hilfsgeistlicher angestellt wurde,
kamen Zweifel bei ihm auf über die Frage, ob der Erzbischof von
Utrecht wohl das Recht habe, im Haarlemschen Bistum die Jurisdiktion

auszuüben, weil das dortige Kapitel, das sich zwar jeder
Amtshandlung enthielt, dennoch noch immer fortbestand. Darum wurde

er - 1720 - nach der Insel Nordstrand ausgesandt, aber dort geriet
er in Konflikt mit den Hauptpartizipanten der Insel, so dass er 1723

nach Vianen versetzt wurde. Im nächsten Jahr schwor er die
Utrechter Kirche ab und unterstellte sich dem Erzbischof vori Mecheln.
Von dem Augenblick an suchte er mit übergrossem Eifer die
Geistliehen der Klerisei auf seine Seite zu bringen. Sein unbesonnenes
Vorgehen rief auch bei der romtreuen Partei Widerstand wach, so dass

17) Für Tilman Backhusius siehe Nieuw Nederlandsch Biografisch Woor-
denboek I, S.211, und A. van Lommel: Bakhusius, een levensschets, 1879.

18) Für Pulcheria: Siehe Internationale Kirchliche Zeitschrift 1957,
S. 75-105.

19) Die anderen Kandidaten : Boede, J. de Haan und C. Verheul.



— 217 —

der Erzbischof von Mecheln - 1734/35 - ihn nach Belgien zurückrief
(f 27.April 1779).

Es lag in der Natur der Sache begründet, dass Backhusius sich
besondere Mühe geben würde, um jedenfalls seinen Kompatrioten
Meganck zu bewegen « ut Jansenianorum castris secessionem faceret ».

Dazu sandte er ihm seine «Kurze Geschichte der Utrechter Kirche»
mit der Bitte, er möge darüber sein Urteil geben. Backhusius behauptete

in dieser Schrift, dass die Kirche Hollands in den Stürmen der
Reformation radikal zugrunde gegangen sei, dass es also keine
Gemeinden, keine Pfarrer, Kapitel oder Bischöfe mehr gäbe und die
Niederlande einfaches Missionsgebiet geworden wären unter
unmittelbarer Verwaltung der Propaganda de Fide. Als erste vorläufige
Antwort berichtete Meganck ihm, dass die « Römer unter der Maske
des Hl. Stuhles» viele Ungerechtigkeiten an der Utrechter Kirche verübt

hätten. Weder Papst noch Kardinalskollegium hätten das Recht,
einen rechtmässigen Bischof daran zu verhindern, von seinem
Bischofssitz und Bistum Besitz zu nehmen oder ihn ohne Verhör und
ohne Gelegenheit zur Verteidigung zu suspendieren. Die Klerisei
nehme in allem den katholischen Glauben an, und es gebe keinen
Glaubenssatz, den sie nicht annehme. Die holländische Kirche sei

keineswegs zugrunde gegangen oder ihrer Rechte verlustig geworden

20)». Nach Lesung der Schrift schrieb er, noch «fester davon
überzeugt zu sein, dass die Utrechter Kirche auch jetzt noch alle ihre
Rechte besitze, das Vikariat des Rovenius (1614-1651) ein wahres

Kapitel sei und die Bischöfe seit Schenk von Toutenburg (1559-1580)
wahre Erzbischöfe von Utrecht gewesen seien, die daneben auch noch

apostolische Vikare waren (qui tamen una vicarii apostolici erant),
und die „ordinaria potestas" besässen 21)».

Während seiner Amtstätigkeit in Schoonhoven fühlte Meganck
sich veranlasst, ein ausführliches Schreiben an den Bischof de Beau-

veau, der ihm die Priesterweihe erteilt hat, zu richten. Bei seinem

Priesterexamen wurde Meganck - wie das damals allgemein üblich
war - besonders befragt über die «Fünf Thesen». Auf die diesbezügliche

Frage hatte er erklärt «zu glauben, dass Jansénius in seinem

„Augustinus" eine gewisse falsche Lehre vorgetragen habe, die
zwischen den ketzerischen Auffassimgen Luthers und Calvins einerseits

und der „gratia per se efficax et ab intrinseco" andererseits Hege, und

20) Meganck an Backhusius 14.Nov. 1724. Archiv Oud-Bisschoppelijke
Cleresie (weiter abzukürzen AOBC).

al) Meganck an Backhusius 3. Dez. 1725 AOBC.



— 218 —

dass er in der Bekämpfung der SchuleMolinaszuweitgegangensei22)».
Der Bischof hatte sich mit dieser mündlichen Erklärung zufrieden
gegeben und auf eine formelle Unterzeichnung des «Formulars»
Alexanders VII. verzichtet. Meganck nahm nun am 14. November 1726

diese Erklärung zurück imd sandte eine Kopie seines Schreibens an
den Bischof Charles Joachim Colbert von Montpellier, das Haupt der
französischen Appellanten, mit der Bitte, seinen Widerruf den
anderen ihm unterbreiteten Appellationen und Protesten beizufügen23).

Nach einer achtjährigen Amtszeit in Schoonhoven wurde
Meganck vom Erzbischof Barchman Wuytiers m) zum Pfarrer in Leyden
ernannt. Offenbar machte man in jenen Tagen mit solchen

Ernennungen nicht viel Umstände. Im Ernennungsbrief heisst es : « Ich bitte
Sie, nicht abzulehnen oder viele Schwierigkeiten zu machen, um in
Leyden Pfarrer zu werden. Ich bitte Sie sehr herzlich, darein
einzuwilligen. Es wird mir ein besonderer Trost sein, selber in Leyden
wohnhaft bleiben zu können. » Und um die Sache nicht weiter in die

Länge zu ziehen, fügt der Erzbischof lakonisch hinzu : «Am nächsten

Sonntag wird die Installation stattfinden25). » Meganck machte keine

«Schwierigkeiten» und ging nach Leyden. Diese Gemeinde war seit
ihrer Gründung durch Hugo Franciscus van H eussen immer ein Brennpunkt

kirchlichen Lebens gewesen, und Meganck setzte diese Tradition

in noch weiterem Umfang fort. Sein Pfarrhaus blieb der
Treffpunkt für viele Utrechter Geistliche, und auch mancher Ausländer
fand bei ihm stets Obdach und Gastfreundschaft. Für gewöhnlich
wurden die Kapitelversammlungen in seinem Pfarrhaus gehalten,
und auch der Kapiteldekan van Erckel brachte seine letzten Lebensjahre

dort zu. Der Erzbischof versprach sich offenbar viel Gutes von
dieser Ernennung, wie aus seinen Worten hervorgeht: «Es wird mir
ein besonderer Trost sein, selber in Leyden wohnhaft bleiben zu
können.»

22) Que Jansénius enseignait dans son livre un certain mauvais sons
mitoyen entre le sens hérétique do Luther et de Calvin d'uno part et celui do
la grace officace par elle-même et ab intrinseco de l'autre ot que voulant établir
contre l'école de Molina il était allé trop loin. Meganck an de Boauvoau.
H.Nov. 1726 AOBC.

23) Meganck an Colbert 25. Nov. 1726 AOBC.
24) Für Barchman Wuytiers, siehe P. J. Maan, C. J. Barchman Wuytiers,

Erzbischof von Utrecht (1725-1733). Assen 1949.
25) Barchman an Meganck 24. Okt. 1727, AOBC.



— 219 —

Diese optimistische Erwartung des Erzbischofs hat sich leider
nicht erfüllt, denn das Feuer glimmte schon unter der Asche, und
bald entbrannte der langjährige und verhängnisvolle Streit im Schoss
der Klerisei über die sogenannten «kündbaren, zinstragenden
Darlehen». Wer von unseren Verhältnissen aus an diese Kontroverse
herantritt, ist geneigt, sich an den Kopf zu greifen und zu fragen: wie
ist es möglich gewesen, dass diese Frage einen so unversöhnlichen und
hartnäckigen Kampf hat entfesseln können; ein Kampf, dereine
Unmasse Streitschriften hervorgerufen hat und der mehr als 25 Jahre
lang die Kirche bis in ihre Grundlagen verwirrt und erschüttert hat.
Denn worum handelte es sich in dieser Kontroverse

Schon seit der Reformation war es in der Republik der Vereinigten

Niederlande allgemein gebräuchlich, Handelsleuten kündbare,
kurzfristige, zinstragende Darlehen zu gewähren behufs ihrer
Geschäfte. Die Laufzeit war gewöhnlich ein halbes Jahr; der Zinsfuss
3 oder 4 vom Hundert im Jahr26). Die in Holland wohnenden Franzosen

nahmen an dieser in Frankreich verbotenen Praxis schweren
Anstoss und betrachteten es als eine gottgewollte Aufgabe, sie mit
Stumpf und Stiel auszurotten. Sie behaupteten, diese Kredite seien
«Darlehen» und die Bibel verbiete kategorisch, aus Geliehenem

Profit, Zins oder Gewinn zu geniessen. Zinsen von nur zeitweilig
geliehenem (leid sei «Wucher», den die Bibel strengstens verurteile.
Nach biblischer Lehre sei es niemals erlaubt, «plus accipere quam
dare». Solche «Wucherer» sollten unbedingt von den Sakramenten
ausgeschlossen werden. Nach französischer Ansicht gab es zwei
Möglichkeiten : Entweder man verlange Zins, dann aber sei es unerlaubt,
eine Kündigungsfrist zu stipulieren. In diesem Fall solle das Darlehen
unkündbar - perpetuell - gegeben werden, und es bleibe dabei ganz
im Ermessen des Geldnehmers, ob und wann er es zurückbezahlen
wolle. Oder, man könne für eine bestimmte Frist ein Darlehen geben,
dann aber sei Zinsnehmen verboten. Zins verlangen und eine

Kündigungsfrist festzulegen sei eine Todsünde, die unwürdig macht, die
Sakramente zu empfangen 27).

26) Das älteste in Holland bekannte Dokument in dieser Frage ist
vermutlieh das Patent dos Philips IL vom 23. Juli 1567. Es wird darin die
Genehmigung erteilt, Vermögen von minderjährigen Waisen zinstragend anzulegen

mit Recht der Kündigung, sobald die Waisen volljährig geworden sind,
oder auch eher, falls die Vormünder eine andere Anlegungsart vorzögen.

27) Rochofort (Dockname für Boursier) : le principe est qu'il n'est point
permis do tirer interest on vertu du prêt, ot ce principe est une maxime cons-



— 220 —

Der aufmerksame Leser wird sich vielleicht fragen, was denn
der Geldgeber, der ein unkündbares, perpétuelles Darlehen gewährt
hatte, tun musste, wenn er einmal selber in Geldverlegenheit käme.
In diesem Falle - so lehrten die Franzosen - könnte er den
Geldnehmer «in Güte» bitten, ganz freiwillig das Darlehen zurückzube-
zahlen. Konnte oder wollte dieser das aber nicht, dann war der
Geldgeber machtlos. Ihm blieb dann nichts anderes übrig, als zu versuchen,
den Darlehensbrief zu verkaufen, so wie man Wertpapiere verkauft.

Es braucht wohl nicht gesagt zu werden, dass die Holländer das,

was die Bibel als «Wucher» bezeichnet, gleich wie ihre französischen

Gegner verurteilten. Aber sie nahmen den Standpunkt ein, dass die

zinstragenden, kündbaren Kredite nichts mit dem biblischen Wucherbegriff

zu tun hätten. Sie Avarfen den Franzosen vor, dass sie einem
viel zu weiten Wucherbegriff anhingen, den sie kritiklos von der
Scholastik und von der Jurisprudenz übernommen hätten, ohne zu

fragen, ob der juristische Wucherbegriff sich mit dem biblischen
decke. Nach holländischer Ansicht handelt es sich bei dem, was die
Bibel als Wucher bezeichnet, immer um die Notlage und die reelle

Bedürftigkeit des Geldnehmers. Davon sei aber bei diesen Handelskrediten

überhaupt nicht die Rede. Keiner erleidet daraus Schaden;
im Gegenteil, sie sind beiden Parteien nützlich. Dem Geldnehmer
wird die Möglichkeit geboten, Handel zu treiben, Gewinne zu erzielen
und seinen Wohlstand zu vermehren. Der Geldgeber erhält einen

angemessenen Zins als Bezahlung für den «Gebrauch» des Geldes.
Es handelt sich also bei dieser Kontroverse nicht um den «Wucher»

an und für sich, sondern um die Frage, ob die «Kontrakte» in
der Bibel verurteilt werden. Die Franzosen bejahten diese Frage
nachdrücklich; die Holländer verneinten sie mit derselben Entschiedenheit.

Die eifrigsten Vertreter der französischen Anschauung waren
in erster Linie Erzbischof Barchman Wuytiers, der schon vor seiner
Weihe den Franzosen versprochen hatte, gegen die holländische Praxis

vorzugehen, und der sich übrigens in seiner Amtsführung immer
gerne nach den Anweisungen der Franzosen richtete. Sodann der
französische, in Amsterdam wohnende Bischof Varlet, von dem die

tante dans la morale chrétienne (Ecriture, Conciles, SS.Pères, Théologiens).
On ne peut pas combattre une telle authorité sous prétexte de certaines exceptions

incertaines et peu fondées qu'on croirait peut-être trouver dans
certaines passages pendant que toute la tradition dépose unanimement sur une
maxime, qui n'est pas particulière à un temps, ni à une région, mais qui est
de toute l'Eglise et de tous les siècles.

Boursier an Meganck, 14. Aug. 1728, AOBC.



— 221 —

Utrechter Kirche für ihre Bischofsweihen abhängig war, und namentlich
le Gros, der seit 1726 im neugegründeten Seminar in Amersfoort

Theologie dozierte. Hinter diesen drei Männern standen der Führer
der französischen Appellanten, Bischof Colbert von Montpellier, der
Beichtvater des Erzbischofs, Boursier, und der Doktor der Sorbonne
Nicolas Petitpied. Ihnen gegenüber standen in geschlossener Einheit
alle Holländer und die in Holland wohnenden Süd-Niederländer,
unter denen der berühmte Kirchenrechtslehrer G.B. van Espen und
die Theologen Vivien, Cinck, Melis und andere.

Barchman Wuytiers hat sein Versprechen vollauf erfüllt, denn
schon bald nach seinem Amtsantritt nahm er die Waffen auf. Der
Anlass des Kriegsausbruches mutet etwas seltsam an, so dass man
sich kaum des Eindrucks erwehren kann, man habe es hier mit einem
abgekarteten Spiel zu tun. Denn was war geschehen Im Jahre 1727

erschien plötzlich eine Schrift des französischen Jansenisten Joseph
DuguetJ8). Der Verfasser erzählt darin, dass er eines Tages von einem
reichen Kaufmann in Paris ein Manuskript erhalten habe, Avelches

schon vor dreissig Jahren verfasst worden war und von den kündbaren
Zinskontrakten handelte. Es heisst dann weiter, dass der Kaufmann
dieses - zweifellos vergilbte und zerknüllte - Manuskript Duguet
übergeben habe mit der Bitte, darüber sein Urteil auszusprechen.
Duguet fand darin «gefährliche Theorien», und es hätte natürlich
genügt, dies dem Kaufmann mitzuteilen. Duguet aber fand es offenbar
nötig, darüber ein Buch zu schreiben! Sei dem, wie ihm wolle,
Tatsache ist, dass diese Schrift dem Erzbischof besonders willkommen
war und ihm eine gute Gelegenheit gab zu einem Versuch, dem
französischen Standpunkt in Holland zum Sieg zu verhelfen. Sofort liess

Barchman Wuytiers eine «Casus positio» abfassen und den
Geistlichen zusenden. Darin heisst es: «Ist es erlaubt, ein zinstragendes
Darlehen abzuschliessen mit einer gegenseitigen Kündigungsfrist?
1st dies erlaubt (licitum) oder wenigstens zulässig (tolerandum)
Dürfen Personen, die solches tun, zu den heiligen Sakramenten
zugelassen werden »

Diese Casus positio bedeutete die Lunte am Pulverfass. Sie rief
in der ganzen Kirche eine ungeheure Erregung hervor, und sofort
kamen die Holländer und Süd-Niederländer ins Gefecht. Ein
Anonymus in Brüssel machte sich zum Wortführer der Opposition mit

28) Duguet, Professor im Oratorium St-Magloire in Paris. Seino Schrift:
Réfutation d'un écrit ou l'on tâcho do justifier l'usure; par l'Autour do la
Prière publique. Paris 1727.

Intoni.it. Kirchl. Zeitschrift, lieft 4, 1ÌI58. ' 5



— 222 —

einer kleinen Schrift29), und sofort antwortete le Gros mit zwei
Schriften30), mit denen er sich an die Spitze der Franzosen stellte.
Barchman Wuytiers liess darauf seine Casus positio gedruckt
verbreiten 31).

Obwohl Meganck sich schon einige Jahre mit der Frage befasste,
blieb er vorläufig im Hintergrund. Im Gegensatz zu dem ungestümen
und reizbaren Kanoniker Nicolaas Broedersen war er ein friedliebender

und ausgeglichener Mann, der nur im äussersten Fall in die Arena
herabsteigen würde, aber, einmal dazu genötigt, nichts mehr von
Zurückweichen wissen wollte. Broedersen schrieb in tiefster Empörung

eine heftige Erwiderimg32) auf die «Varia scripta», in der er
seinem Ärger über die auesbeherrschende Stellung, die die Franzosen
in der Utrechter Kirche einnahmen, Luft machte und den
Erzbischof scharf angriff, weil er sich kritiklos diesen Franzosen in die
Arme geworfen hatte. In seiner Schrift hatte Broedersen auch einen
Brief des französischen Doktors Launoy33) angeführt, in dem der
holländische Standpunkt approbiert wurde. Launoy genoss auch bei den
Franzosen unbestrittene Autorität, so dass man es nicht wagte, ihn
geradeswegs anzugreifen. Statt dessen hatte le Gros die Taktlosigkeit,
die Echtheit des Briefes zu bezweifeln34). Darauf traten drei Theologen

für Broedersen in die Bresche : der Sekretär des Kapitels, Val-
kenburg 35), der frühere Professor und Regens des Löwener Kollegiums

Craenendock, Cinck36), und der in Delft avo lui hafte Löwener
Kanoniker von St.Petrus, Vivien37). Auch in Paris fanden die
Holländer einen Verteidiger 38).

2a) Consilium doctissimi Causidici circa Casus positionem, 1728.
30) lo Gros: Iterata discussio, und Appendix ad Casus positionom 1728.
31) Varia scripta circa usuram in quibus potissimum oxpenditur quid do

reditibus, quosquos redimibiles vocant sit sentiondum, 1728.
32) Broedersen: Tractatus brevis de roditibus utrimque redimibilibus,

1729.
33) Launoy: Lettre sur l'Usure. Er war doctor dos Hauses von Navarro.
34) le Gros : Courtes observations sur uno Lettre attribuée à feu M. de

Launoy, au sujet do l'usure.
35) Valkenburg: Discussio responsionis ad difficultatos quasdam propo-

sitas in materia do usuris, 1730.
30) Cinck: Examen pacificum scripti cui titulus: Casus positio ; perThoo-

logum Brabantinum.
37) Vivien: Theologi et jurisperiti Brabantini judicium circa reditus

utrimque redimibiles.
38) Réponse aux difficultés proposées à un théologien sur les prêts do

commerco en Hollande, 1730. Der Verfasser ist wahrscheinlich der radikale
Jansenist und Richerist Boidot.



— 223 —

Bei diesem unerwartet starken Widerstand rief Barchman Wuytiers

den Doktor der Sorbonne, Nicolas Petitpied, zu Hilfe. Er galt
in dieser Materie in Frankreich als die höchste Autorität und Avar
schon öfters darüber konsultiert Avorden. Zusammen mit le Gros
erhielt er vom Erzbischof den Auftrag, ein grossangelegtes und
ausführliches Buch über den «Wucher39)» abzufassen. Der Inhalt dieser
Schrift, die unter dem Titel «Dogma ecclesiae circa usuram»
veröffentlicht wurde, kann in zwei Zitaten zusammengefasst Averden:
«Es ist im Widerspruch mit dem göttlichen Gesetz, aus einem
Darlehen CeAA'inn zu ziehen. Dies ist nicht nur eine feststehende Wahrheit
der Schulen, sondern auch der Geistlichen und Gläubigen. Es handelt

sich also nicht um die Autorität der Theologen, sondern um den
Glauben der Kirche, die nicht irren kann 40).» Und: «Es ist ein
feststehendes Dogma der Kirche, das zum katholischen Glauben gehört
und unter Strafe von Todsünde gehalten Averden muss 41).» Wie man
sieht, bringen die Franzosen hier ihr schwerstes Geschütz in
Stellung, denn es ist eine grobe Übertreibung, die Frage mit dem Namen
eines «Dogmas» zu bezeichnen. Dadurch schössen sie am Ziel Arorbei

und erreichten nur, dass auch viele, die anfänglich auf ihrer Seite

standen, sich nun von ihnen distanzierten 42).

Neben seiner Mitarbeit am «Dogma ecclesiae» fing Petitpied an,
eine Reihe Briefe zu schreiben, die in unrcgelmässigen Intervallen
erschienen und später gesammelt und in Druck gegeben Avurden. Der
erste dieser Briefe ging an den Dekan des Kapitels, van Erckel, ab.

Petitpied versuchte darin den Dekan tkwon zu überzeugen, dass die
Zins-Kontrakte mit Wucher infiziert seien, und appellierte darum
an ihn, diese zu bekämpfen. Damit Avurde der Streit buchstäblich zu
Meganck ins Haus gebracht, denn der Dekan Avohnte seit 1722 bei

ihm. Darum konnte er nicht länger beiseite bleiben.

30) Le Gros/Potitpiod: Dogma ecclesiae circa usuram occasione seripti
cui titulus: Tractatus brevis de roditibus utrimque rodimibilibus. Lille 1730.

40) Nefas ost ex mutuo lucrum captare, hoc non proprium scholarum
axioma sed communis Pastorum ac fidelium fuit. Non agitur ergo de auctoritate

theologorum sed de fide Ecclesiae, quae erraro non potest. Dogma
p.46.

41 Est cortissimum Ecclesiao dogma, quod ad fidem Catholicam portinet,
et quod sub poena peccati mortalis sorvari debeat. Dogma p.47.

42) Dr. Cathórinot beantragte in der Sorbonne, den holländischen Standpunkt

zu verurteilen. Viele Sorbonici weigerten a) weil die Streitfrage kein
Dogma ist; b) weil sie sich nicht in die Zwistigkoiten der Utrochter Kirche
einmischon wollten.



— 224 —

Meganck erschien nicht unvorbereitet43) auf den Kampfplatz.
Schon seit einigen Jahren hatte er sich mit der Wucherfrage befasst,
darüber mit Franzosen und Süd-Niederländern Briefe geAvechselt
und umfangreiche Vorstudien gemacht. Offenbar wurde seinem
Eingreifen mit einer gewissen Befürchtung entgegengesehen, anders ist
der scharfe Verweis des Erzbischofs nicht zu erklären. Dieser schrieb
ihm: «Es ist überall ruchbar geAvorden, dass Sie Arorhaben, über den
Wucher zu schreiben. Ich warne Sie, dass, falls Sie in dieser Materie
der Kirchenlehre Avidersprechen, ich mich Arcrpflichtet fühlen Averde,

dagegen solche Massnahmen zu ergreifen, die ich für notwendig
befinden werde, um das mir in dieser Kirche anvertraute depositimi
fidei zu beAvahren44). » Meganck liess sich aber nicht mehr abschrecken
und veröffentlichte seine «Verteidigung der kündbaren
Zinskontrakte45)».

In dieser klar geschriebenen Arbeit anerkennt Meganck vollauf
die Autorität des Petitpied, aber er findet seine Beweisführung nicht
überzeugend. Er habe die Tatsachen verdreht und wolle in
selbstsicherem Ton den Anschein erwecken, als ob dagegen nichts ein-
ziiAvenden Aväre. Petitpied habe mit keinem Wort die Gründe Broo-
dersens und Valkenburgs widerlegt. Es sei eine grosse Einseitigkeit,
zu behaupten: «Nos, qui Sorbonici sumus, aliter sentire non possumus,

quam Archiepiscopus. »Die Sorbonne sei am allerwenigsten
unfehlbar. Sie habe Irrtümer gelehrt, Avie z. B. die unbelleckte Empfängnis

Mariens. Man habe die Mitglieder eidlich verpflichtet, diese Lehre
bis zum letzten Atemzug zu A-erteidigen. Unterwirft Petitpied sich
vielleicht auch ihrer letzten Entscheidung bezüglich der Unigenitus-
bulle Wenn auch der Wucher momentan in der Sorbomie keine

Streitfrage ist, so wolle das noch nicht heissen, dass alle Sorbonici
darin einig sind, denn viele der Ihren stehen auf unserer Seite.

43) Schon 1726 bat Pfarrer do Haen (Utrecht) Meganck: «in der
lateinischen Sprache die Gründe und Motive zusammenzustellen, mit denen dio
kündbaren und unkündbaren Darlohen verteidigt werden könnten. Eigentlich

solito van Erckel dios zur Hand nehmen, aber das wurdo dann noch wohl
einige Zeit nehmen. » (van Erckel arbeitete dann an soinor « Defensio occlosiao
ultrajoctinae») de Haen an Meganck, 4.Okt. 1726, AOBC.

41) Barchman Wuytiers an Meganck, 30.Okt. 1721), AOBC.
45) Défense fies contrats de rente rachctablos dos deux côtés, communément

usités en Llollando; ou Réflexions sur la Lettre de Mr. (Petitpied),
docteur do Sorbonne (hi 25 Mars 1730 à M. van Erckel, doien du chapitre
catholiquo d'Utrecht, touchant la matièro do l'usuro par rapport à ces
contrats, 1730.



Dem französischen Standpunkt «qu'il n'est point permis de tirer
intérêt en vertu du prêt» stellt Meganck die Auffassung gegenüber
dass der Begriff «Leihen» auf verschiedene Weise interpretiert werden

kann. Leihen kann eine Tat der Nächstenliebe und Barmherzig-
keit sein, z. B. Avenn ein Mitmensch sich in Not befindet oder Unglück
in seinem Geschäft hat, und die Pflicht der Nächstenliebe von uns
fordert, dass wir ihm helfen. In diesem Fall wäre es verbrecherisch
ja gottlos, Profit oder Zins zu verlangen. Leihen kann auch eine Tat
der Freundschaft oder des Wohlwollens sein, auch wenn es einem
reichen Mann gilt, der gelegentlich Geld braucht. Auch hier A'erbietet
die Nächstenliebe, Zins zu fordern. Man kann auch leihen, ohne dazu
verpflichtet zu sein, nur weil man daran eine persönliche Freude hat.
Audi hier ist Zinsnehmen verboten.

Man kann aber auch leihen auf der Grundlage eines Vertrags
und dabei einen bestimmten Gewinn stipulicren über das geliehene
Kapital hinaus. Dieses ist aber nicht mehr leihen im biblischen Sinn,
wenn auch die juristische Terminologie ATon einer Geld-«Anleihc»
spricht. Die Bibel versteht unter leihen immer die Hilfe an einen in
wirklicher und unmittelbarer Not sich befindenden Mitmenschen.
Sie setzt immer voraus, dass die Nächstenliebe von uns fordert, in
einer bestimmten Notsituation zu helfen. Ohne reelle Bedürftigkeit
auf Seite des Geldnehmers kann nicht von Leihen im biblischen Sinn
die Rede sein. Sobald man Bestimmungen und Bedingungen
aufstellt, begreift ein jeder, dass hier von etwas ganz anderm die Rede
ist. Es ist eine Art «Vermieten» des Kapitals. Es ist kein «mutuimi»,
sondern ein «locatimi».

Was ist nun «usura» oder «Wucher» Wenn ich jemandem etwas
leihe, damit er das Geliehene sofort konsumiert, z.B. Brot,
Getreide etc., dann A'erbietet die Nächstenliebe Aviederum, mehr als das

Geliehene zurückzufordern. Aber ich kann auch einem reichen Mann

Gelegenheit geben, damit Handel zu treiben und seinen Reichtum
zu vermehren. In solchen Fällen können keine Bedenken bestehen,
einen angemessenen Gewinn zu A'ereinbaren. Dies ist nirgends
verboten : in der Bibel nicht, bei den Vätern nicht, durch das Naturgesetz
nicht. Das scholastische Prinzip, dass es nicht erlaubt sei, auf Grund
eines Darlehens mehr zu verlangen als das Kapital, ist zu allgemein
gefasst. Es ist etwas Wahres und etwas Falsches darin. Das Wort
«usura» kann darum zwei Bedeutungen haben: Zins und Wucher.
So haben auch mehrere Sorbonisten, Avie Launoy, Holden u.
abgeurteilt.



— 226 —

Die Sorbonne bestreitet unsere Zins-Kontrakte, weil sie sich beim
Aufbau ihres theologischen Systems auf scholastische Prinzipien
stützt. Vor diesem System muss die Bibel sich beugen. Darum wird
sie entstellt und verzerrt. In der Bibel und bei den Vätern kommen
tatsächlich Aussagen vor, die A'on dem, was über das Kapital hinaus

genommen wird, handeln. Aber man übersieht, dass diese Aussagen
sich immer auf besondere Fälle und bestimmte Situationen beziehen.
Der Irrtum der Scholastik ist, dass sie diesen Aussagen einen viel zu
weiten, ja absoluten Sinn gibt. Dazu muss die Hl. Schrift so

verstümmelt werden, class sie in dieses scholastische Prinzip hineinpasst.
Bei den Franzosen muss die Bibel dem System angepasst werden.
Eine gesunde Theologie aber passt das System der Bibel an Petitpied

möge bedenken, dass er in Holland ZAvietracht sät. Wer liier
versuchen will, dem französischen Standpunkt zum Sieg zu A^er-

helfen, erklärt sich als Feind der somreränen Republik, denn hier
werden diese Kontrakte allgemein als nützlich und erlaubt betrachtet.

Megancks Schrift wurde von den Holländern beifällig begrüsst,
und von mehreren Seiten durfte er Glückwünsche in Empfang
nehmen. Sie war nicht in dem bittern Ton abgefasst, wie Broedersen
ihn gewöhnlich gebrauchte, nicht in dem beissenden und herben Ton,
wie die Schriften le Gros'. Er blieb ruhig und sachlich. Van der Croon,
der spätere Nachfolger auf dem erzbischöflichen Sitz (1733-1739),
schrieb ihm: «Ich habe cüe „Defense" mit viel Freude gelesen. Sie

kommt mir und anderen gemässigt und bündig vor. Ich kann nicht
denken, dass Ihre Arbeit ohne Frucht bleiben wird46).» Empörter
war die Reaktion des Pfarrers Wytmans in Utrecht, der le Gros

beschimpfte als «einen tollen Franzosen, der sein System für ein Dogma
hält und Prügel verdient47)». Sogar der gutmütige, immer zum Frieden

mahnende Pfarrer W.Kemp in Utrecht erhob energischen
Einspruch gegen die Franzosen und erklärte, «lieber als Pfarrer zurücktreten

zu wollen, als ihrem Standpunkt beizutreten, denn die
französische Leidenschaft wird dadurch zum Stehen gebracht werden48) ».

Le Gros aber Avar nicht der Mann, sich so bald besiegt zu
ergeben. Er antwortete sofort mit«KurzenBemerkungen»49),und auch

46) van der Croon an Meganck, O.Dez. 1730, AOBC.
") Wytmans an Meganck, 30.Dez. 1730, sagt «castigetur ut moretur»,

AOBC.
48) Kemp an Meganck, Juni 1728, AOBC.
49) Remarques sommairos sur l'écrit intitulé: Défense des contrats de

rente, etc., 1730.



— 227 —

Petitpied setzte seine Briefreihe 50) unbeirrt fort. Er warf Meganck
vor, von einem «esprit de chicane» besessen zu sein, und le Gros
sprach von einer «hauteur la plus indécente et la plus déplacée» und
beschuldigte ihn der Methode der Socinianer zu folgen «qui ont
renversé toute la Religion en expliquant l'Ecriture sainte selon qu'ils
ont cru que les Dogmes qu'elles révêlent s'accordent ou ne
s'accordent pas avec la raison». Der Benediktiner Dom Thierry de
Viaixnes aber nahm die Verteidigung Megancks auf und schrieb ihm
«qu'il était bien maltraité», aber er sollte sich nicht zurückhalten
lassen, trotz «des plus fâcheux traitements, ni des plus dures
humiliations, en continuant de défendre la vérité et la justice avec douceur,
sagesse et prudence. Et alors le bon Dieu change l'amertume en
soulagement, et les peines en consolation51)».

Dieser Anregung Gehör gebend, antAvortete Meganck mit einer
ausführlichen «Fortsetzung der Verteidigung52)», in der er die schon
früher angeführten Gründe näher ausarbeitet und mit neuen
Begründungen ergänzt. Er führt dabei aus, dass diese Kontrakte, bei
denen man Kaufleuten auf eine befristete Zeit gegen einen massigen,
vom Staat gebilügten Zins Darlehen gewährt, in Holland allgemein
üblich sind. So Avie man Miete bezahlt für Häuser und Liegenschaften,
so ist es hier gebräuchlich, Miete zu zahlen für Geld. Es ist ein Unterschied

ZAvischen Geld «anlegen» und Geld «leihen». Letzteres tut man
einem Armen oder einem Freunde, dem man einen Gefallen tun will,
auch Avenn er nicht in Geldnot ist. Hier darf keine Leistung über das
Geliehene hinaus verlangt AA'erden. Ein kündbarer Vertrag ist aber
kein «Darlehen». Kein einziges Gesetz verbietet ihn. Keiner kann ge-

ZAVungen werden, auf ein nützliches Ding zu verzichten, ohne dafür
einen Preis zu verlangen. Wie die Güterpreise durch Nachfrage und
Angebot zustande kommen, so kaim man auch Geld mieten oder
vermieten auf einen allgemein anerkannten Zinsfuss. Der Staat billigt
diese Kontrakte, fördert sie und wacht gegen Missbrauch und
Betrug. Sie bilden die Grundpfeiler des blühenden Welthandels.
Niemand in Holland sieht darin etwas Unerlaubtes oder durch das göttliche

Gesetz Verbotenes.

5") Lottres touchant la matière de l'usure par rapport aux contracts
rachetables des deux côtés. Lille 1731.

") Thierry de Viaixnes an Meganck, 29. Dez. 1730, AOBC.
52) Suite de la Défense des Contrats de rente rachetables des deux côtés...

ou Réponse aux Remarques sommaires et à la seconde et à la troisième Lettre
de M. (Petitpied), Docteur de Sorbonne, touchant la matière de l'usure, 1731.



— 228 —

Anders aber die Franzosen. Sie gehen von dem scholastischen

Prinzip aus, dass der Ertrag des Geldes, auch wenn es im Handel
gebraucht Avird, niemals mehr sein könne als die Hauptsumme. Sie

behaupten, «Geld sei unfruchtbar und könne keine Frucht (Zins)
erzeugen53)», und Profit von dem Geliehenen sei in der Bibel absolut
verboten. Wir aber glauben, dass die Aussagen der Hl. Schrift keine
Anwendung finden dürfen auf Menschen, die nicht in Geldnot sind,
sondern nur Geld leihen, um davon Profit und GeAvinn zu haben 54).

Wir behaupten, dass das göttliche Gesetz nicht jeden GeAvinn aus
einem Darlehen verurteilt, sondern nur dann, wenn der Arme
unterdrückt und vergeAvaltigt Avird. Wenn einer Geld entleiht, um damit
Handel zu treiben, ein Haus zu kaufen, haben wir das Recht, GeAvinn

zu fordern55). So haben auch unsere apostolischen Vikare, wie
Neercassel, Theologen, Avïe Opstraet, Sorbonisten, wie Launoy und Holden

und viele andere geurteilt. Keiner wird zu behaupten Avagen,
dass diese eminenten und berühmten Männer den Glauben der' Kirche
nicht gekannt hätten. Unsere Cegner Avollen den Anschein eiwecken,
als sei ihre Ansicht die Lehre der Kirche, während es nur eine
theologische Meinung ist. Wenn ich einem Menschen Gelegenheit gebe,
GeAvinn zu erzielen, so kann das Mittel dazu in Geld ausgedrückt
werden über das Kapital hinaus. Ich übertrage ihm die Benützung,
und auf Grund dessen habe ich Anspruch auf Vergütung. Diese

Vergütung kann in Geld ausgedrückt werden. Ich bin in diesem Fall
gar nicht verpf lichtet, das Geld zinslos zu geben, denn es handelt sich
hier nicht um die Pflicht der Nächstenliebe. Der Geldnehmer ist reich,
und es wäre ungerecht, Avenn jemand mit meinen Mitteln grosse
Reichtümer erwerben würde und ich ohne Profit bliebe. Man nenne
diesen Profit Avie man will, es ist der Preis für die Benutzung des

Geldes: pretium usus.
«Man halte uns nicht entgegen, dass ein Laib Brot nicht melvr

Avert ist als das Geld, das er kostet. Brot Avird konsumiert, aber Geld,
das man einem Reichen leiht, nicht. Unsere Gegner bleiben in ihren
scholastischen Subtilitäten beharren und sagen, dass jeder Gebrauch
des Geldes Konsum sei. Das ist eine lächerliche Haarspalterei, denn

63) «pecunia sterilis est et naturaliter footum non habot.»
54) «non, qui petunt non propter egostatom, sed sui commodi ot lucri».
B5) «non omne ex mutuo lucrum a Deo roprobari, sed solam oppressionom

paupcrum aut violentiam, ita ut ex pecunia, seu mercatori sou homini alio-
quin non pauperi ad nogotiationem, ad domum edendam, aliumvo usum ad
tempus tradita, lucrum merito exigi potest. »



— 229 —

Geld, das im Handel gebraucht wird, Avird in Kaufware umgesetzt
und kann zu jeder Zeit wieder zum Vorschein gebracht Averden durch
den Verkauf der Waren. Der Konsum des Geldes ist in diesem Fall
nur imaginär. Dies ist so deutlich, wie 2x2=4 ist. Wer in Holland
gleich wie die Franzosen denkt, wird für verrückt erklärt. Wir
verkaufen die Benützung des Geldes und sündigen nicht gegen die
Nächstenliebe.»

«Wir A'erwerfen die scholastische Auffassung56) von der
Unfruchtbarkeit des Geldes und glauben im Gegenteil, dass Geld
ausserordentlich fruchtbar ist für Handel und Industrie. Geräte sind auch
unfruchtbar, wenn man sie in der Ecke stehen und verrosten lässt.
Die Anstrengung der Menschen macht sie fruchtbar. Auch Acker
bringen ohne menschliche Anstrengung nur Dornen und Disteln.
Und weiter: Avie verhält es sich dann mit der Landpacht Man sagt:
Geld und Silber sind nicht Avie Schafe, die Lämmer werfen können,
oder wie der Boden, der Früchte trägt. Das ist eine ergötzliche
Argumentierung. Denn die Franzosen gestatten anstandslos, dass man
perpétuelle Darlehen geAvährt und davon Zinsen empfängt. Ist das
etAva kein Geld, das anderes Geld erzeugt Quelle absurdité! Quelle
teircur panique! Unsere Darlehen sind keine Darlehen im strikten
biblischen Sinn. Sie sind ein „locatimi", nicht aber ein „mutuum",
eine Art Mietvertrag. Darum werden sie von der biblischen Aussage
nicht betroffen.»

Nicht lange nach der Veröffentlichung seiner «Fortsetzung»
bekam Meganck einen neuen Bundesgenossen in dem Süd-Niederländer
Petrus Melis, dem letzten Präsidenten des holländischen Kollegiums
in LöAven, «Pulcheria». Kr gab eine Schrift heraus57), in der er auf
eine Anzahl Widersprüche in den Veröffentlichungen von le Gros

und Petitpied hinwies. Auch der schon genannte Thierry de Viaixnes58)
machte einen eindringlichen Versuch, den Erzbischof zu bewegen, die
Streitaxt zu begraben und die Zukunft der Kirche nicht länger aufs

Spiel zu setzen. Der Erzbischof liess sich aber nicht überzeugen,
umgekehrt aber gelang es auch ihm nicht, Meganck für seine Ansichten

56) Duns Scotus lehrte: pecunia mutuata non ost do so germinativa, ergo
cum sors mancai salva, non licet aliquid ultra sortem oxigero, quia esset

capere non de pecunia (quia non fructificat) sed de industria aliena.
57) Dissona quaedam exeorpta ox scriptiono cui titulus: Varia scripta

circa usuram, ot ex alia scriptiono cui titulus: Dogma ecclosiao circa usuram.
5S) Lettre de Dom Thierry de Viaixnes, Religieux Bénédictin de la

Congrégation do St-Vanne à Mgr. Corneille Barchman Wuytiers, archevêque, au
sujet dos Prêts à rentes usités dans la République de Hollande selon les loix.



— 230 —

zu gewinnen. Freimütig antwortete dieser: «Das einzige Mittel
(gestatten Sie mir, dies geradeheraus zu sagen), von mir je eine Retrak-
tation zu bekommen, ist, dass die Theologen auf Seite Eurer
Hochwürden meine Schriften „Défense" und „Suite de la Défense" widerlegen,

pied à pied, nach der Ordnung der Seiten, ohne eine einzige
Argumentierung oder angeführte Stelle ausser acht zu lassen59).»

Trotzdem kam der Kampf zu einem vorläufigen Ende, nicht weil
man zu einer Einigung gekommen war, sondern weil der Erzbischof
bald darauf verschied.

Aus dem über den «Wucherstreit» Gesagten geht genügend hervor,

wie ungemein scharf clie Gegensätze zwischen dem Erzbischof
und seinen französischen Ratgebern einerseits und Meganck und
seinen Mitkanonikern andererseits gewesen sind. Schon diese

tiefgehende Kontroverse hätte genügt, die junge Kirche bis in ihre
Grundlagen zu erschüttern. Nicht weniger unversöhnlich standen
die Parteien einander gegenüber in der Haarlemschen Bischofsfrage.

Bei der Suspendierung Coddes nahm das Haarlemer Kapitel
eine andere Haltung ein als das Metropolitankapitel von Utrecht.
Während die Utrechter Kanoniker sich der päpstlichen Entscheidung
widersetzten, beschlossen die Haarlemschen, sich Aveiter aller
Amtshandlungen zu enthalten und passiv zu bleiben. Zwar wählte Haarlem

noch einen Generalvikar, aber «ea conditione ut non exerceat
functiones vicarii generalis». Darauf machte Erzbischof Barchman
Wuytiers von dem «ius devolutionis» Gebrauch, nach dem die
benachbarte Kirche - in diesem Fall Utrecht- das Recht und die Pflicht
habe, in ein anderes Bistum einzugreifen, wenn man dort seine Pflichten

vernachlässigt. Auf Drängen einer Gruppe von Haarlemer
Geistlichen beschloss das Utrechter Kapitel - 12. Dezember 1726, - das

dortige Kapitel aufzufordern, unverzüglich zur Bischofswahl zu
schreiten. Nach Ablauf des kanonischen Termins Avurde dann -
16. Juli 1727 - der Amsterdamer Pfarrer Theodor Doncker durch
den Erzbischof im Einvernehmen mit dem Utrechter Kapitel zum
Bischof von Haarlem geAvählt. Zu der Konsekration ist es aber nicht
gekommen, weil der Electus sich weigerte, ein durch Duguet
aufgestelltes Formular in bezug auf die Zinskontrakte zu unterzeichnen.
In diesem Formular, von dessen Unterzeichnung der Erzbischof die

69) Meganck an Barchman Wuytiers, 9. März 1732, AOBC.



— 231 —

Konsekration abhängig machte, heisst es: «Je reconnais et je
confesse que l'usure est condamnée par l'Ecriture et la Tradition et
que l'usure consiste à stipuler ou à espérer quelque chose au delà du
capital en vertu du prêt. Je le crois ainsi et je m'engage à enseigner
la même doctrine, qui est celle de l'Eglise.» Es ist deutlich, dass eine
solche Erklärung von einem Geistlichen der Kaufmannstadt Amsterdam

nicht zu erwarten war. Noch verbitterter wurden die Gemüter,
als der Electus Doncker - 15. Juli 1732 - verschied. Da erhob sich
die Frage, Avem das Recht zukomme, den vakanten Sitz neu zu
besetzen. Die Haarlemer Geistlichen nahmen dieses Recht für sich in
Anspruch und verwarfen die Ansicht des Erzbischofs, dass nun das
ius deA'olutionis wiederum in Kraft träte und ihm deshalb die
Ernennung zukomme. Die Haarlemer spitzten schliesslich die Sache
so sehr zu, dass sie schon den Tag festgestellt hatten, an dem sie zur
Wahl schreiten Avollten. Nun aber griff Barchman Wuytiers
energisch ein, und die Zusammenkunft Avurde kategorisch verboten. Die
H aarlemer lenkten ein, so dass die unmittelbar drohende Gefahr eines
Schismas beseitigt wurde. Solange der Erzbischof lebte, blieb die
Haarlemsche Bischofsfrage ungelöst. Auch in diesem Streit hatte
Barchman Wuytiers nicht auf die Mitwirkung des Utrechter Kapitels
zu hoffen. Es stand einmütig auf der Seite der verbitterten
Haarlemer, und Meganck spielte dabei eine führende Rolle. Als Barchman

Wuytiers - 1733 - starb, war eine achtjährige bischöfliche Laufbahn

zu Ende, die diesem Prälaten nur Streit, Dornen, Feindseligkeiten

und Kummer gebracht hat.

Fünf Jahre nachdem Barch mans Nachfolger, Theodor van der
Croon (1733-1739), den Bischofssitz bestiegen hatte, loderten die

ZAvistigkeiten über die Zinskontrakte mit neuer Heftigkeit auf. Anlass

dazu bot Aviederum eine französisch abgefasste Schrift über die
«Handelsdarlehen60)», in der die holländische Ansicht kräftig
verteidigt wurde. Wer der Verfasser ist, ist nicht deutlich. Er behauptete,
die Materie zwanzig Jahre lang untersucht zu haben, um damit den

reichen Kaufleuten von Lyon gefällig zu sein. Le Gros zögerte nicht

60) Traité des prêts de commerce, où l'on compare la doctrine scho-
lastique sur ces prêts avec celle de l'Ecriture sainte ot des Saints Pères. Lille
1738. Dor Verfasser ist wohl der radikale Jansenist abbé Mignot oder
vielleicht Aubret, curé de Chânes, diocèse de Mâcon.



— 232 —

und gab sofort eine Widerlegung heraus, in 26 «Theologischen Briefen

61)». Nun mischte sich auch ein Nichttheologe, der in Amsterdam
wohnhafte französische Kaufmann Brigode Dugois, in den Streit,
der in «Drei Briefen eines Kaufmannes62)» le Gros angriff. Zur selben
Zeit erschienen in Frankreich noch eino Anzahl kleinerer Schriften °3)

zugunsten der holländischen Auffassung, worauf le Gros sein «

Supplément64)» veröffentlichte. Hierin brachte er auch einen Brief des

Bischofs Colbert von Montpellier, den dieser acht Jahre früher - am
7. Februar 1732 - an van Erckel geschrieben hatte anlässlich des
Erscheinens der Meganckschen «Suite de la Défense». Solange Colbert
noch lebte, war dieser Brief vorsichtshalber ungedruckt geblieben;
nach seinem Tode hatte le Gros gegen die Veröffentlichung keine
Bedenken mehr. In diesem Brief schrieb Colbert, das Erscheinen von
Megancks «Suite de la Défense» sei zu bedauern, und das «Dogma
Ecclesiae» Aron le Gros als ein ausgezeichnetes Buch zu erachten, mit
dessen Inhalt er in allen Teilen übereinstimme.

Nachdem le Gros den Brief durch den Druck bekanntgemacht
hatte, konnte Meganck nicht schweigen. Er beschränkte sich auf
einige «Bemerkungen»65) und erklärte darin, Colbert aufs höchste

zu verehren, aber «sogar die besten und heiligsten Menschen sind
nicht unfehlbar und können nicht alles Avissen». Satz für Satz
bestreitet er den BriefColberts, aber weil dieser grossen teils das «Dogma
Ecclesiae» gepriesen hatte, ist der Inhalt der Meganckschen
Bemerkungen hauptsächlich eine Bekämpfung jenes Buches und seines
Verfassers. Neue BcAveisgründc bringt Meganck hier nicht mehr, Avas

nicht verAVunderlich ist, denn nach einem 15 Jahre langen Streit Avar

das Thema Avohl allmählich erschöpft. Die Schrift schliesst mit einem

61) Lettres théologiques contro le Traité de commorco.
62) Trois Lettres d'un négociant d'Amtordam à M. l'avocat au sujet des

Lettres théologiques.
63) Andere Schriften: Lettre d'un avocat du Parlement do Bourgogno,

1739. Réponse d'un avocat du Parlomont do Bourgogno, 1740. Réponso à
l'auteur des Lettres théologiques, contro lo Traité des prêts do commerce,
1740.

64) Supplément aux Lettres théologiques on réponso à la Lettre d'un
négociant, suivi d'Un Supplément on réponso à la deuxième Lettre d'un
négociant. Suite du Supplément aux Lettres théologiques on réponso à la
troisième Lettre d'un négociant, et à la deuxième Lottro d'un avocat du
Parlomont do Bourgogno, 1740.

65) Remarques sommaires sur la Lottro do Mgr. l'évôquo de Montpellier
à M. van Erckel. au sujet d'un écrit qu'on a envoyé a co Prélat, intitulé:
Suite do la défense... par M. Fr.Meganck, chanoine do la mémo église,
censeur do livres, etc., 1741.



— 233 —

scharfen Angriff auf le Gros, dem vorgeworfen wird, er bringe
hartnäckig die Kirche in Verwirrung, sabotiere die BischofsAvahlen, Avolle
die Gläubigen von den Sakramenten ausschliessen und sehe sie lieber
zu der Römischen Partei übertreten, als in bezug auf die
Zinskontrakte nachgeben. Der Umstand, dass le Gros erst jetzt diesen
Brief veröffentlicht, ist für Meganck der Beweis, dass sein Gegner an
Boden verliert und nun Hilfe sucht bei einem Toten.

Wie nicht anders zu erwarten Avar, musste Meganck gerade Avegen
dieser Schrift - wie man ihm übrigens vorausgesagt hatte - «les
foudres du Vatican français» erfahren. Nachdem er dem Bischof
Varlet ein Exemplar seiner «Bemerkungen» zugesandt hatte, empfing

er darauf eine Antwort, die wir um des Einblicks willen, den sie
uns in die unsagbar traurigen Verhältnisse gibt, unverkürzt
mitteilen wollen. «Le nouArel écrit que vous m'avez présenté, Monsieur,
(avec cette adresse: à Mgr. de Babylone, de la part de l'auteur) m'a
rempli d'amertume et de douleur, et m'a si fort révolté que je n'ai
pu soutenir toute la Lecture. Si fueris insipiens, nemo te coegit.
Est-ce donc là le fruit de la reconnaissance que j'avais lieu d'attendre
pour les services que j'ai rendus à Arotre Eglise Est-ce là l'effet des

promesses, que vous, Monsieur, et Messieurs vos Confrères m'avaient
fait de vive voix et par écrit de concourir avec M. A'otre Archevêque
à extirper les contracts de rentes rachetables de deux cotés Il m'a
même dit, ce me semble, que vous le Lui avez écrit pour l'engager à

venir demeurer à Leyde, il comptait beaucoup sur votre promesse
et votre droiture pour soutenir ses bonnes et louables intentions.
Loin de remplir ces promesses, vous prêchez hautement le contraire.
Vous prenez ces contracts sous votre protection; vous en prenez la
défense publiquement et par écrit à la face de toute la terre. Vous
traversez en toute occasion votre Archevêque, et vous vous élevez

aujourd'hui avec une espèce de mépris contre M. Colbert, un des plus
respectables Prélats, que Dieu a donné de nos jours pour le plus ferme
appuis de l'Appel, et qui a été uni si intimement à A'otre Eglise. Dans
des meilleurs siècles ou dans d'autres contrées, A'otre Archevêque
se servirait de toute son autorité sur votre personne et titres, et
condamnerait votre écrit avec les qualifications qu'il mérite. Mais si

vous échappez aujourd'hui à la condamnation des hommes, craignez
de ne pas échapper à celle du Souverain Juge. Je souhaite de tout
mon cœur qu'il vous fasse revenir à des meilleurs sentiments et qu'il
vous fasse réparer le scandale que vous causez. C'est dans ces dispositions

que (vous priant de ne me plus faire voir de semblables produc-



— 234 —

tions, sur lesquelles vous vous applaudissez malheureusement dans

un mauvais parti, et de me laisser dans mes infirmités finir mes jours
en paix), je suis très parfaitement votre affectionné serviteur 66).»

Drei Wochen später antAVortete Meganck mit folgendem Brief:
«Monseigneur, Si j'avais prévu que les Remarques sur la Lettre

de feu Monseigneur de Montpellier vous dussent faire tant de peine,
je n'aurais jamais pris la liberté de vous les emroyer. C'est que j'ai
la douleur d'apprendre par la Lettre que vous m'avez fait l'honneur
de m'écrire à cette occasion. Mais qu'il est fâcheux pour moi de me
AToir obligé de dire à un prélat dont je respecte infiniment les vertus
et les traA^aux apostoliques, que bien loin de rien contenir qui puissent
conA^aincre un esprit raisonnable, elle ne renferme que des reproches
auxquels il est aisé de satisfaire. Au reste, ce m'est une sorte de
consolation de n'y pouvoir reconnaître votre caractère particulier, qui
est celui de la douceur et de la modération. Tout y annonce au
contraire une main étrangère qui aura su donner un mauvais tour aux
expressions qu'on reprend dans mon écrit, afin de couvrir la censure
qu'on en fait, d'un nom aussi respectable que le vôtre. Je ne
comprends pas comment on peut se dissimuler un seul moment les

raisons qui m'ont fait emprunter les paroles de l'Apôtre: insipiens
sum etc. Il ne faudrait que relire avec attention le commencement
de mes Remarques pour se convaincre qu'ils convenaient parfaitement

à mon sujet. Oui, Monseigneur, ces paroles lui étaient d'autant
mieux assorties, que M. le Gros faisait sonner plus haut la Lettre
de Montpellier que je réfutais, et dont il venait de régaler le public
dans la Suite du Supplément aux Lettres Théologiques, comme d'une
pièce des plus accablantes pour nous. 11 faut cependant avouer, que
plus on l'examine, et plus on aperçoit la vérité du jugement qu'en
porta dans le temps notre vénérable Doyen feu Mr. van Erckel. Ce

n'est pas sans doute ma faute, si elle ne se trouve pas plus solide.
Votre Grandeur paraît choqué de ce qu'on a publié ces

Remarques, qu'elle me demande si c'est donc là le fruit de la reconnaissance,

qu'elle avait lieu d'attendre pour les services, qu'elle a rendu
à notre Eglise. Ma reconnaissance pour ces services, Monseigneur, ne
saurait être plus vive. Mille fois, j'en ai béni le Seigneur, comme je
fais encore. Je n'ai jamais pu les regarder que comme une espèce
de miracle, et je ne doute pas que le Seigneur n'en soit bientôt lui
même votre récompense infiniment grande. Mais après tout, Mon-

66) Varlet an Meganck, 17.März 1741, AOBC.



— 235 —

seigneur, la reconnaissance ne peut avoir lieu qu'à l'égard de ces
services, à l'exclusion de tout ce que le zèle outré de certaines personnes
y a su mêler, au désavantage de notre Eglise. Je parle de ces conditions,

dont on vous a engagé de faire dépendre le sacre; je prends la
liberté de dire, qu'on a7ous y a engagé, Monseigneur, parce que ces
conditions sont diamétralement opposées à vos premiers sentiments.
Ils étaient si modérés, ces sentiments, (pie vous ne pouviez souffrir
qu'un évêque s'arrogeât le droit d'exiger ni formules, ni promesses
par rapport à cette dispute, parce que l'Eglise, disait si bien votre
Grandeur, ne l'a pas décidée. Au reste, je n'ai connu ces conditions
que depuis le sacre, et il est visible, qu'elles n'ont rien de commun
avec la promesse, qu'avaient fait auparavant la plupart des
Messieurs du chapitre et à laquelle on donne trop d'étendue. Voici
précisément à quoi elle se réduit. Ces Messieurs compatissant aux peines
de conscience qu'avait votre Grandeur et d'autres amis de la vérité
touchant les contracts en question, ce qui était peut-être aussi A7rai

de l'Archevêque élu, ils crurent poiiA'oir promettre, afin de calmer
ces peines de concourir avec M. notre Archevêque, à faire changer
ces contracts autant que cela se pourrait faire. J'avertis dans
l'Assemblée qu'on pourrait abuser de ces termes, et que pour moi, je ne
consentirais jamais qu'on refusât l'absolution à personne pour ce

sujet. Tous répondirent que non seulement ils étaient de mon avis,
mais encore qu'ils ne voudraient pas causer la moindre émotion pour
en venir à ce changement. Que la promesse ne regardait que certains
cas particuliers, où la chose se put faire sans aucun tumulte, et qu'au
reste c'était à nous à nous expliquer en temps et lieu. Ce que j'ai pu
écrire depuis à Monseigneur l'Archevêque, avant qu'il vint demeurer
ici, n'a certainement point passé ces bornes. Je vois bien qu'il était
important de nous expliquer sur ce fait. C'est pourquoi je saisis avec
joie cette occasion de le faire, que me présente la divine Providence;
d'autant plus qu'on pourrait après Arotre mort, Monseigneur, abuser
de la lettre que vous avez bien voulu m'écrire. Je puis même assurer
que c'est la principale raison, qui m'oblige de me donner l'honneur
d'y répondre, quelque intérêt que j'ai d'ailleurs de détruire ce qu'elle
contient de désobligeant contre moi. Mais à quoi peut servir
maintenant cette complaisance de la plus grande partie du chapitre Ne
devient-elle pas inutile depuis qu'on a appris ce que l'on a demandé

préalablement au sacre Ces conditions qui nous étaient pour lors
inconnus, ne vont à rien qu'à exiger des ordinands et nouveaux
pasteurs la promesse de refuser du moins après un certain temps l'Ab-



— 236 —

Solution à tous ceux qui croiraient avec raison de ne pas changer
cette pratique; et ce qui est encore pis, à ne pas sacrer un second

Evêque, à moins qu'il ne croie usuraires et illicites en elles-mêmes,
les rentes rachetables des deux côtés, usitées dans ce pays. Que dire
de la peine qu'on s'est donné pendant trois mois de suite pour faire
promettre à l'Elu de n'ordonner aucun prêtre et de n'établir aucun
pasteur qui ne fut dans la même disposition, disant qu'il valait mieux
abandonner les paroisses au mauvais parti Une telle condition ne

pouvait être du goût de Monseigneur l'ArcheA'êque ; aussi l'a-t-il
rejetée courageusement. Pour moi, j'avoue, que je ne puis y penser
sans horreur, parce qu'elle est horrible en effet.

Encore un moment de cette liberté, s'il vous plaît, Monseigneur,
qui convient d'autant mieux à des chrétiens et surtout aux pasteurs
de l'Eglise, qu'elle est plus éloignée de la flatterie. Je suppose
toujours, que V. Gr. a sauvé pour ainsi dire, notre Eglise en lui donnant
quatre Archevêques de suite; et je ne doute pas que tous ceux qui
aiment et cherchent le bien, et qui sont attentifs aux différentes
voies, dont Dieu se sert pour secourir son Eglise, ne se réunissent à

nous, pour vous combler de bénédictions. Mais plût à Dieu qu'on nous
laissa recueillir en paix tout le fruit que nous a\dons lieu d'attendre
de si grands services La postérité ne le regrettera pas moins que nous,
sans doute. Je préA^ois même qu'elle s'étonnera de Aroir un prélat tel
que Mgr. Varlet, suivre les conseils de personnes dont le zèle outré ne
se démasquait que trop par la demande de cette dernière condition
dont je viens de parler. Pourquoi dira-t-on encore, ayant eu la
générosité d'en Arenir au sacre, sans insister daA-antage la-dessus n'en
a-t-il pas agi de môme par rapport aux deux autres conditions Car
enfin, Monseigneur, depuis vos premiers sentiments si loués de tout
le monde, et si dignes cle la modération et de la sagesse episcopale,
l'Eglise n'a fait aucune décision contre les contracts. On a beau dire

que tout est éclairci, nous ne manquerons pas de revendiquer ce

langage. Ce qu'il A'ous plaît, Monseigneur, d'appeler le mauvais parti,
est celui qu'a suivi le St-EArêque de Castorie (van Neercassel), quoique
Mr Bossuet lui eut écrit que la tradition de tous les siècles était claire
et constante contre des maximes renfermées dans un ouvrage
intitulé : Traité de la pratique des billets, etc. C'est celui de Mr Opstraet,
et van Espen, c'est-à-dire, de ce que les Pays-Bas ont eu depuis
longtemps de plus célèbres en fait de théologie et de Droit canon. C'est
celui cle M. Gillot, Maître le Gros et d'un nombre de savants du
premier ordre en France et ailleurs. En un mot, l'Eglise dans des Con-



— 237 —

ciles Généraux a vu cette pratique sans la condamner, ni exiger
aucune promesse ou souscription de formule de ceux qui devaient recevoir

les ordres. C'est donc une injustice à quelques théologiens
particuliers; de vouloir contraindre les autres à embrasser le sentiment

opposé, et porter les Evêques à ces sortes d'exactions, c'est
leur faire un très grand tort.

Après tout ce que je viens de dire, il serait inutile de m'arrêter à
démontrer l'injustice du reproche qu'on me fait de traverser toujours
mon Archevêque, et je no crains pas d'avancer que ce prélat n'a aucun
sujet de se plaindre de moi. Si je réponds aujourd'hui à la lettre de
M. de Montpellier, je n'ai en cela d'autre vue que celle d'éclaircir la
matière et de lever les scrupules que cette lettre pourrait faire naître.
Mais je ne puis passer sous silence ce qu'ajoute votre Grandeur, que
je m'élève avec une espèce de mépris contre feu M. Colbert. Elle
m'aurait beaucoup obligé en me marquant quelque endroit où je
perds le respect dû à un si grand homme. S'ils se trouvent dans mon
écrit quelques expressions qui paraissent trop fortes, elles tombent
uniquement sur ceux qui ont engagé M. de Montpellier à écrire, ou
plutôt qui ont eux-mêmes dressé la lettre. Si les défauts qu'elle
contient étaient capables de nuire à la réputation de ce respectable prélat,
il est visible que c'est à ceux qui l'ont rendue publique, qu'il faut
s'en prendre et non pas à moi, que l'on mettait par là dans la nécessité
de les faire sentir au doigt. Un peu moins de préventions, et je me
flatte qu'on se garderait bien de dire, que je m'élève avec une espèce
de mépris contre M. Colbert. Quoique St-Jérôme eut été choisi de
Dieu pour être un des plus grands docteurs qui aient jamais passé dans

l'Eglise, c'est néanmoins à son occasion et à l'égard de sa personne
aussi bien que de tout autre, que St-Augustin dit: Alios (Scriptores
non canonicos) ita lego ; ut quantalibet sanctitate doctrinaque prae-
polleant, non ideo verum putem, quia ipsi ita senserunt etc. Règle
équitable en faveur de laquelle le bons sens réclamera toujours de

quelque mérite que puisse être l'adversaire qui nous combat.
Dans des meilleurs siècles, dit encore Votre Grandeur, ou dans

d'autres contrées, ma personne, mes titres et mon écrit ne seraient

épargnés et n'éviteraient pas la censure. Je ne pense pas, Monseigneur,

que du temps des Pères personne se fût avisé de porter une telle
censure. Et quant à celui des Scholastiques - souffrez que je dise -
Monseigneur, qu'il faudrait du moins excepter ces siècles, ou notre
sentiment et notre usage était le plus commun. Exceptons aussi ces

contrées en assez grand nombre où le Souverain même autorise ces

Internat. Klrolil. Zeitschrift, Heft 4, 1958. l6



— 238 —

sortes cle contracts et où ils se font avec l'approbation des pasteurs.
Vouloir les en bannir absolument, c'est attaquer les lois du pays.
C'est y exciter des troubles et donner occasion à plusieurs autres
maux. Par conséquent c'est se rendre soi-même digne de blâme et
de censure De plus, les titres sur lesquels nos contracts sont fondés,
sont si clairs et si bien établis, qu'ils ne paraissent pas devoir craindre
en aucune manière la censure. Ce qui est d'autant plus vrai, que tout
notre système se réduit enfin à l'usure compensatoire, permise selon

toutes les lois et selon le jugement de tout le monde.

Plût à Dieu que vous eussiez la bonté, Monseigneur, de soutenir
la lecture de mon écrit jusqu'à la fin. Vous auriez encore vu dans le

Postcriptum un objet digne de A'otre indignation, et qui aurait
achevé de vous faire voir de quel zèle sont animés quelques-uns qui
combattent nos contracts. C'est le jugement téméraire et si peu
chrétien, que porte-nous le Réfutateur de Mr. de Charancy en
confinant impitoyablement dans les enfers d'un seul trait de plume ceux
d'entre nous, qui sont pour les rentes rachetables des deux côtés.

Jugement qui fait horreur et que votre Grandeur aurait sans doute
détesté comme il le mérite. Quant au scandale qu'on prétend que
je cause, et aux suites qu'on en craint, je m'en tiens à ce que j'en ai
dit dans les deux derniers articles de mes Remarques. Au reste je
n'importunerai plus A^otre Grandeur par mes Lettres. Je dois

respecter un age avancé et ménager une santé qui nous sera d'autant
plus prétieuse, que si elle se trouve aujourd'hui altérée, ce n'est que

par une suite naturelle de tant de travaux apostoliques. Je me
contenterai donc doréna\rant de pouvoir dire que je suis avec un respect
à toute épreuve en celui qui est la Résurrection et la Vie de votre
Grandeur le très humble et très obéissant serviteur.67)»

Dieser Briefwechsel spricht Bände. Er zeigt uns mit aller
Deutlichkeit, in Avelche tiefe Krise diese unheilvollen Zwistigkeiten über
den «Wucher» die Kirche gebracht haben. Es ist zweifellos die
schwerste Krise, die sie je erlebt hat und von der sie sich nie mehr

ganz erholt hat. Unberechenbar ist der Schaden geAvesen, den sie ihr
zugefügt haben. Die besten Kräfte hat sie gelähmt, den persönlichen
Verkehr durch Unversöhnlichkeit vergiftet und die Gemüter mit
tiefster Niedergeschlagenheit und dumpfer Resignation erfüllt. Man

glaubt nicht mehr an die Existenzberechtigung der Kirche; viele
verlassen ihre Reihen, und die Treugebliebenen geben sich dem Ge-

') Meganck an Varlet, 6. April 1741.



— 239 —

danken hin des : «laisser faire, laissez aller, après nous le déluge», oder
sind bereit, jeden Widerstand aufzugeben und sich Rom in die Arme
zu werfen.

Von diesem stark verbreiteten Friedensverlangen machte der
Augustiner Mönch, Antonius Hochkirchen68), von Aachen, Gebrauch

- besser gesagt Missbrauch - seine Vermittlung zwischen Utrecht
und Rom anzubieten. Er behauptete, die Zusage der MitAvirkung
seines Agenten in Rom und seines Pater-Generals zu haben undAvusste
die Führer der Klerisei davon zu überzeugen, dass auch der Papst
sehr friedliebend gesinnt sei und den Kardinal Valenti als Vermittler
ernannt hätte. Unter dem Vorwand, dass er in bezug auf die Gnadenlehre

und die Moral ganz wie die Utrechter dächte, Avusste er das
Vertrauen vieler zu gewinnen. Er riet der Klerisei, alle Verurteilungen von
Baius, Jansénius und Quesnel zu unterschreiben und inzwischen die
Verbreitung der verurteilten Lehren unentwegt fortzusetzen, denn
«Rom würde gewiss zum Frieden bereit sein, denn es verzeiht
gewöhnlich die grössten Fehler, Avenn nur die päpstliche Macht
darunter nicht leidet». Mit Geld sei in Rom alles zu erreichen, «denn
Geld ist in diesen Zeiten der goldene Schlüssel, mit dem man die
Türen zum Heiligtum des Papstes öffnen kann. Alle Römer, Mönche,
Kanoniker, Bischöfe und Kardinäle tun nichts, Avenn sie dadurch
nicht besser gestellt werden. Die Italiener tun nichts umsonst. Um
Erfolg zu haben, muss man den Untergebenen Geldsummen geben,
die den erwiesenen Diensten entsprechen, und kirchlichen hohen

Würdenträgern grosse Geschenke». Offenbar war Hochkirchen bei
diesen Italienern in die Schule gegangen, denn es ist auffallend, dass

er in allen Unterhandlungen niemals vergass, über Geld zu sprechen.
Wiederholt hat er ansehnliche Summen erhalten. Ein angesehener
Laie im Haag, Mr. Cornelis Jan Wittert van Hoogland, versprach
ihm überdies 1000 Thaler, Avenn seine Bemühungen von Erfolg
gekrönt werden sollten.

Gerade Meganck soAvie die genannte Familie Wittert von Hoogland,

mit der er durch enge Freundschaftsbeziehungen verbunden

war, haben dem Mönch ihr volles Vertrauen geschenkt und seine

Einigungsversuche mit besonderm Eifer unterstützt. Auf Megancks

68) Sioho: F. C. do Vries, Vredespogingon tusschon de Oud-Bisschoppe-
üjko Cloresie van Utrocht on Rome. Asson 1930.



— 240 —

Wunsch fasste der Kanoniker Broedersen ein Entwurfschreiben an
den Papst ab, in dem die Utrechter den Bedingungen Roms bis zum
Äussersten entgegenkamen. Es Avurde sogar darin erklärt, dass der
Erzbischof Meindaerts (1739-1767) bereit Aväre, den Bischofssitz

preiszugeben und es dem Papst zu überlassen, einen ihm Avohlgefäl-

ligen Bischof zu ernennen, wenn dadurch der Frieden erreicht werden

könnte Dies ging dann aber vielen doch zu weit. Vor allem
machten sich die Franzosen grosse Sorgen darüber, Avas dann mit
ihnen geschehen würde, Avenn ein romgefälliger Bischof eingesetzt
würde. Sie sahen sich schon aus Holland verjagt und den Vergeltungs-
massnahmen der französischen Bischöfe ausgeliefert Aber auch die
Geistlichkeit war nicht geneigt, dem Kapitel zu folgen und einen auf
zweideutigen Formulierungen beruhenden Frieden zu schliessen.

Meganck und die Familie Wittert boten alles auf, diesen Widerstand
zu beseitigen und schenkten bis zum letzten Moment dem Mönch ihr
volles Vertrauen. Hochkirchen wurde dann rechtzeitig als ein kirchlicher

Abenteurer entlarvt und nun war auch Meganck gezwungen,
seine Hände von ihm zu lassen. Es muss aber für ihn eine bittere
Enttäuschung geAvesen sein. Ist es vielleicht dieser Enttäuschung
zuzuschreiben, dass er bei den bald darauf folgenden neuen
Friedensversuchen mit dem Kapuziner Norbert und dem Marquis Nicolini
kaum eine Rolle gespielt hat

Am S.Oktober 1751 Avurde Meganck zum Dekan des Kapitels
geAvählt. Im selben Jahre starb sein grösster Gegner, le Gros, und
damit kam eine sein beAvegte Periode der Utrechter Kirche zum
Abschluss. Meganck selber war nicht mehr weit von Siebzig und, ohne
dass man sagen kann, dass er in den Hintergrund trat, begann
jedoch eine neue Generation die Entwicklung in die Hände zu nehmen
und che Schicksale der Kirche zu bestimmen. Allmählich Avar er der

Träger einer Vergangenheit geworden, für die die jüngere Geistlichkeit

kein Interesse mehr aufbringen konnte. Er hatte die tumultuari-
schen Zeiten des bischöflichen Interregnums nach der Suspension
Coddes erlebt und die damaligen führenden Gestalten, van Erckel,
Dalenoord, Valkenburg und van Espen persönlich gekannt, den

Untergang der alten Löwener Fakultät und den Verlust der
holländischen Kollegien mitgemacht, drei Bischöfe von Urtecht kommen
und gehen sehen, und zwei Bischöfe von Haarlem. Er hatte den Führer

des Jansenismus im 18. Jahrhundert, Quesnel, gekannt und die



— 241 —

berühmtesten Doktoren der Sorbonne. Sie waren ihm alle im Tod
vorangegangen, und als einziger Überlebender musste er nach und
nach auf den ZAveiten Plan geraten. Dann aber fand er eine neue
Aufgabe, nämlich zu versuchen, Pierre le Clerc von seinen radikalen und
revolutionären Theorien abzubringen.

Meganck hat diesem Bilderstürmer gegenüber eine musterhafte
Geduld an den Tag gelegt. Ist er doch der einzige Holländer, für den
le Clerc ein gutes Wort übrig gehabt hat Mit grosser Weisheit und
mit der reifen Erfahrung, die ihm das Alter geschenkt hatte, hat er
nichts unterlassen, le Clerc zu überzeugen. Nie war es ihm zuviel, ihn
zu empfangen, ihn geduldig anzuhören und lange Gespräche mit ihm
zu führen. Eigens für ihn schrieb er - 1762 - eine «Lettre sur la
primauté» 69).

Dieser Brief ist Avichtig, zunächst weil daraus hervorgeht, dass

Megancks Ansichten sich seit seiner Predigt vom Jahre 1721 nicht
geändert hatten, und sodann weil er ein Gegengewicht bildet gegen
seine einseitige Haltung auf dem Konzil. Bekanntlich vertrat le
Clerc die Ansicht, dass der Papst Aveder nach göttlichem noch nach
kirchlichem Recht irgendAvelche Jurisdiktion in einem andern Bistum
besitze, die nicht auch jeder andere Bischof besitzt. Demgegenüber
verteidigt Meganck den Jurisdiktionsprimat des Papstes iure divino.
In dieser Beziehung besteht zwischen den Ausführungen seines
Briefes und dem auf dem Konzil Vorgetragenen kein Unterschied.
Aber in seinem Brief schränkt er diesen Primat Avesentlich ein, Avas

er auf dem Konzil unterliess, und sagt darin: «Obwohl der Primat
auf göttlicher Einsetzung beruht, so hat er jedoch seine Begrenzung
in der Autorität der allgemeinen Kirche und den Kanones der
Konzilien. Die alte Kirche lehre konstant, dass die Kirche über dem Papst
steht. Dies soll man im Auge behalten, um die richtige Einsicht in
den Primat zu erwerben. Petrus empfing den Primat; seine Aufgabe
war: über die Kirche zu wachen. Er ist die Quelle der kirchlichen
Einheit, princeps apostolorum, centrum unitatis. Aber, nicht der

Papst, sondern der heilige Stuhl ist das centrum unitatis. Die Einheit
mit dem heiligen Stuhl müsse zu jeder Zeit bewahrt bleiben, auch

wenn man mit einem bestimmten Papst in Konflikt geraten sollte.

Beispiel ist Hilarius versus Liberius. Denn: «aliud sedes, aliud prae-
sidentes» (Leo Magnus). Petrus ist mit der cura totius ecclesiae be-

60) Lettre sur la primauté de S. Pierre et de ses successeurs adressée à
M. Piorre le Clore, sousdiacre de Rouen et maître es arts de l'université de
Paris, 1762. Seconde édition revue et corrigéo 1772.



— 242 —

auftragt. Darum sagt die Declaratio Gallicana (1682) mit Recht:
«Primatum Beati Petri ejusque successorum Romanorum Ponti-
ficum a Christo institutum.»

Die ganze alte Kirche erklärt, dass der Primat des Petrus auf
den Bischof von Rom übergegangen ist. Der Papst ist der Erbe dieser

Position, nicht aber als Bischof von Rom, sondern als Nachfolger des

Petrus. Wenn Rom durch ein Erdbeben verwüstet AViirde, würde die

allgemeine Kirche den Primat sonstwohin verlegen können. Der
Papst hat die höchste Macht in, nicht, über der Kirche. Er kommt
immer nach der allgemeinen Kirche und den allgemeinen Konzilien.
Er ist nicht caput ecclesiae, sondern caput in ecclesia. Er hat die Pflicht
der Überwachung der Kirche, aber ist kein Ordinarius in anderen

Bistümern, denn jeder Bischof ist ein Nachfolger der Apostel. Man

muss darum immer unterscheiden ZAvischen dem Primat an und für
sich und den ehrgeizigen Vorrechten und Prärogativen, die die Curie
für sich beansprucht. In diesem Zusammenhang erinnert Meganck
an ein Wort des Hieronymus : «Major est auctoritas orbis (der ganzen
Kirche) quam urbis» (Rom), und er fügt an die Adresse le Clercs bei :

C'est le grand zèle contre les abus de la Cour de Rome, qui vous a
entraîné au delà des bornes, mais quel que soit l'abus cpi'on en fait de

l'autorité, il faut toujours la distinguer soigneusement de l'abus
même»70).

Die Schrift Avurde im französischen Theologenkreis in Rijn-
Avijk, avo man schon emsig an der Vorbereitung des Konzils arbeitete,
überschwenglich gepriesen71), aber le Clerc liess sich dadurch nicht
überzeugen. Ihm Avaren die ausgeklügelten Unterscheidungen, mit
denen Meganck und seine Genossen die jeweiligen Päpste bekämpften

und zu gleicher Zeit sich an einem schattenartigen « heiligen Stuhl »

festklammerten, zuAvider und verwarf sie mit radikaler Geradlinigkeit.

Megancks Geduld Avar erschöpft, eine gegenseitige Ernüchterung
trat ein imd schliesslich verkehrten sich die zuerst freundlichen
Beziehungen in ihr Gegenteil. So wurde Meganck auf dem Konzil der
Wortführer des Untersuchungsausschusses, der die Irrtümer le

70) Lettre, p. 140.
71) «Il y a nécessité d'avertir, on soutenant la primauté do droit divin

que l'exercice et les bornes on sont subordonnées à l'autorité do l'égliso
universelle. Cost un des points de votre Ecrit qui m'adonne le plus de plaisir ot
d'instruction, pareequ'avec uno distinction si lumineuse on peut concilier dos
vérités qui paraissent contraires, ot résoudre une infinité d'objoctions ot do
difficultés.» Blondel an Meganck 21. April 1702, AOBC.



— 243 —

Clercs beim Konzil zu denunzieren hatte72). Er fasste die Anklagen
in sieben Gruppen zusammen, über die er in eben so vielen Sitzungen
ausführlich und mit grosser Schärfe referierte. Es würde den Rahmen
dieses Aufsatzes sprengen, wenn wir über alle diese strittigen Punkte
berichten Arollten, so dass wir uns auf die zwei im Anfang genannten
Fragen beschränken müssen, nämlich die «Fünf Thesen» und den
Primat des Petrus und seiner Nachfolger.

Bezüglich der ersten Frage warf Meganck seinem Gegner vor,
er behaupte mit unerhörter Verwegenheit, dass der eigentliche und
natürliche Sinn der fünf Thesen vollkommen katholisch sei und dass
er im Stande sei, dieses unwiderleglich zu beweisen. Meganck will
ihn in diesen Punkt nicht beschuldigen, «denn über die gratia per se
efficax und die praedestinatio gratuita» denkt er wie die katholischen

Theologen». Aber es sei falsch, zu behaupten, dass diese Thesen
an und für sich nichts anderes als die reine Lehre enthalten, denn
dadurch setzt er sich in Widerspruch zu den Päpsten. Denn jedermann

wisse, dass die augustinische Lehre über die Gnade und die
Prädestination immer Aron Rom approbiert worden sei. Immer haben
die Päpste, wenn es sich um den Pelagianismus und Semipelagianismus

handelte, auf den heiligen Augustin verwiesen. Immer sei die
Lehre der tatkräftigen Gnade und der praedestinatio gratuita in der
Kirche gelehrt Avorden unter Zustimmung Roms. Innocenz X und
Alexander VII haben öffentlich und deutlich erklärt, immer dafür
Sorge getragen zu haben, dass die augustinische Gnadenlehre nicht
angefochten würde. Le Clerc aber wage es zu erklären, die Päpste
seien, hartnäckig und ungerechterweise, so Aveit gegangen, dass sie

die gratia efficax und die praedestinatio gratuita formell verurteilt
hätten. «Wenn dieser verrückte Autor sich damit begnügt hätte zu
wünschen, dass die von Augustin abweichende Lehre nicht in der
Kirche geduldet werden sollte, würden wir dies von Herzen begrüsst
haben.» Aber es sei nicht angängig, die Päpste vor der ganzen Welt
als Anhänger des Irrtums hinzustellen. Meganck erklärt dann, die
Beweise der päpstlichen Orthodoxie gefunden zu haben in den

Aussagen von Benedictus XIII, Clemens XII und Benedictus XIV.
(Breve «Demissas preces» vom 6.November 1724; Bulle «Pretiosas»

vom 28. August 1727; Breve «Apostolicae Providentiae» vom 2.Ok¬

tober 1733; Breve «Dum praeterito» vom 21. Juli 1748). Darauf er-

72) Dem Untersuchungsausschuss gehörten weiter an: der Bischof von
Haarlem, Stiphout; der Seminarpräsident, Brons, und der Enkhuizer Pfarrer
van Binkum.



— 244 —

klärte das Konzil: «Detestatur sacer Conventus falsas criminationes
eorum qui dicunt hanc sanam et orthodoxam de gratia per se et ab
intrinseco efficaci, ac de gratuita praedestinatione ad gloriam sine

ulla praevisione meritorum doctrinam fuise a Summis Pontificibus
formaliter damnatam,» und stellte fest: Déclarât sancta Synodus,
doctrinam de gratia per se et ab interinseco efficaci, ac de gratuita
praedestinatione ad gloriam sine ulla praevisione meritorum, a
Sanctis doctoribus Augustino et Thoma traditam, Verbo Dei, Sum-

morum Pontificum et Conciliorum Decretis, et Patrum dictis
consonant esse». Diese Erklärung hat die Synode buchstäblich der Breve
Benedikts XIII «Demissas preces» vom 6.November 1724 entnommen.

In bezug auf den Primat des Petrus und seiner Nachfolger
erklärte Meganck, bei Le Clerc soviele Irrtümer gefunden zu haben, dass

er sich genötigt sehe, sie in einige Gruppen einzuteilen. Er Avirft
seinem Gegner vor, er erneuere die abscheulichsten Irrlehren der
erbittertsten Feinde des heiligen Stuhls und speie die scheusslichsten

Beleidigungen gegen die Päpste aus. Er verAvirre den Primat mit dem

Begriff des «allgemeinen Bischofs». Diesen Titel haben die Päpste
immer verworfen, aber das wolle noch nicht heissen, dass sie einen

Titel, der ihnen eine geAvisse Autorität über die anderen Bischöfe
verleiht, verworfen hätten. Der Autor verwechsle weiter den Primat
mit dem Rechte, despotisch über die Bischöfe zu befehlen, so wie ein
Fürst über seine Untertanen befiehlt. Es sei überflüssig, im Papste
den Despotismus zu bekämpfen. Der Autor glaube, mit seiner
Bekämpfung des Despotismus den Primat iure divino vernichtet zu
haben. Er behaupte, die sieben allgemeinen Konzilien hätten dem

Papst nur ein Ehrenprimat zuerkannt, ohne jede Jurisdiktion und
mit nur menschlicher Einsetzung. Er berufe sich dafür auf den 4. und
6. Kanon von Nicäa, aber wenn dort nicht von der Jurisdiktion
gesprochen werde, so wolle das noch nicht heissen, dass der Papst keine
Jurisdiktion hätte. Denn es bestehe ein grosser Unterschied zwischen
einer «bestimmten» Jurisdiktion und einer «unbeschränkten»
Jurisdiktion. Das Konzil von Konstantinopel spreche mehr zu Gunsten
als zum Nachteil des Primats nach göttlichem Recht. Denn obwohl
Konstantinopel in politischer Beziehung über Rom gestellt wurde,
war dies in kirchlicher Hinsicht nicht der Fall. Auch das Chalce-
donense Caput 28 und die folgenden allgemeinen Konzilien bereiten
keine Schwierigkeiten. Nie habe es ein Konzil gegeben, an dem etwas

gegen den Primat jure divino definiert worden ist.



— 245 —

Der Autor bestreite auch den Primat des Apostels Petrus, und
zwar, Aveil die Aussagen der Väter über die bezüglichen Schriftstellen
nicht einstimmig seien und auch die Heilige Schrift nicht eindeutig
sei. Aber - so führt Meganck aus - man lege die betreffenden Schriftstellen

aus wie man Avolle, es käme immer aufeinen Primat des Petrus
hinaus. Er ist das Haupt der Apostel und darin bestehe sein Primat.
Alle Apostel empfingen von Christus Jurisdiktion, aber der Primat
wurde ausschliesslich dem Petrus gegeben. Darum sei er göttlicher
Einsetzung. Der Autor versuche auch zu beweisen, dass die Bischöfe
von Rom nicht die Nachfolger Petri seien. Daran aber zweifle
niemand.

Hierauf trug Meganck die folgenden sieben Thesen le Clercs zur
Verurteilung vor :

1. Aus der Heiligen Schrift ist nicht zu beweisen, dass Christus
dem Petrus den Primat gegeben hat. Die Väter haben die Schriftstellen

verschieden ausgelegt. Petrus hat nie besondere Vorrechte
erhalten.

2. Es ist viel wahrscheinlicher, dass die Bischöfe die Nachfolger
des Paulus, als die des Petrus sind.

3. Seit dem 3. Jahrhundert hat Rom durch allerhand Listen mit
Hilfe der Kaiser die Metropoliten unterjocht.

4. Der Bischof von Rom hat keinen Primat nach göttlichem
Recht. Seine einzige Prärogative ist ein Ehrenprimat, das heisst: er
empfängt die gleiche Ehre, die die anderen Bischöfe zusammen
empfangen.

5. Der Bischof von Rom ist ein gewöhnlicher Bischof, wie die
anderen. Er hat keine Jurisdiktion, keine einzige Superiorität
göttlicher Herkunft; auch nach kirchlichem Recht steht er nicht über
den Bischöfen.

6. Der Primat und die Jurisdiktion des Bischofs von Rom ist
eine Fabel.

7. Die Canones, die die Jurisdiktion der anderen Bischöfe
beschränken, beschränken auch die Seinigen. Er darf innerhalb der
Grenzen des eigenen Bistums Bullen und Dekrete erlassen, aber
keine Jurisdiktion über seine Mitbrüder in anderen Bistümern
ausüben.

Demgegenüber erklärte das Konzil :

1. Apostolum Petrum a Christo Domino Primatu supra caeteros

Apostolos donatum fuisse, ut una Christi Ecclesia et Cathedra una
demonstratur (S. Cypr. de Unit. eccl.).



— 246 —

2. Sanctum Petrum, in quo primatus Apostolorum tam excellenti
gratia praeeminet (S. Cypr. ibid), propter hunc Apostolatus sui
primatum, Ecclesiae gessisse, figurata generalitate, personam. (Aug.
Lib 2 de Bapt. et Tract 124 in Joan).

3. Episcopum Romanum, tamquam Petri Successorem (Conc.

Ephes, oecum. Act 3) jure divino eodem primatu frui supra caeteros

Episcopos.
4. Hunc Primatum Romani Pontificis, tamquam Petri Suc-

cessoris, non esse tantum primatum honoris, seil etiam ecclesiasticae

potestatis et auctoritatis. (Con. Eph. Conc Milet. Epst. ad Innoc. I).
5. Romanum Pontificem, tamquam Petri Successorem, esse

jure divino Caput visibile et ministeriale (Conc Basil, oecum)
Ecclesiae fundatae a Christo, qui est Caput ejus invisibile et vivificans:
ac proinde ejusdem Christi primum esse in terris Vicarium, cui totius
Ecclesiae cura commissa est (S. Greg. Lib 5 Epist. 20).

Man kann dem fast achtzigjährigen Meganck das Lob nicht
vorenthalten, dass er sich der ihm zugedachten Aufgabe verdienstlich
entledigt hat, wenn dabei auch nicht vergessen werden darf, dass die
Franzosen in Rijnwijk ihm das Material für seine Anklagen geliefert
haben. Aber tlas Konzil bleibt eine Einseitigkeit, weil man, wie es

seinem Ziel entsprach, geflissentlich die jansenistischen Bedenken
verscbvvieg und nur dasjenige erwähnte, was Rom erweichen könnte.

Bei der Bischofskonsekration des Nachfolgers A'on Meindaerts,
NiiiAvenhuyzen, fungierte er neben dem Bischof ATon Deventer als
zAveiter Assistent des Konsekrators van Stiphout. Dies brachte ihm
eine Verurteilung von Rom ein, das in der Breve vom 1. Juni 1768

den Konsekrator, den Konsekratus und die beiden Assistenten
exkommunierte.

Am 4. August 1771 trat Meganck nach einer 44jährigen
Amtstätigkeit in Leyden vom Pfarramt zurück. Sein Nachfolger war Mr.
Adrian A^an Wittert, aus dem adeligen Geschlecht der Witterts van
Hoogland, das zu verschiedenen Zeiten der Kirche wichtige Dienste
erwiesen hatte und bei dem Meganck in hoher Verehrung stand. Er
blieb im Pfarrhaus Avohnen und stand seinem jungen Nachfolger
helfend zur Seite. Am 12. Oktober 1775 verschied er, 91 Jahre,
4 Monate und 15 Tage alt. Die Leiche wurde mit grossem Gepränge
aufgebahrt und mit gleich grossem Prunk bestattet. Das Begräbnis
geschah mit der grossen Stadtjacht der Leidener Magistraten mit



— 247 —

schwarzer Fahne und schwarzem Wimpel. Ihr folgte die kleine Stadtjacht

mit der Leichenbegleitung. Er wurde nach Warmond
übergeführt und in das «heilige Grab » beigesetzt, wo auch Quesnel, van
Heussen, Barchman Wuytiers und viele andere führende Männer der
Utrechter Kirche ihre letzte Ruhestätte gefunden haben. Adrian
Wittert hielt die Leichenrede73) in der er Meganck lobte als einein
der Stadt Leyden allgemein bekannte und verehrte Persönlichkeit,
gelehrt und fromm, barmherzig und mildtätig, ein Vater der Armen.
Wir schliessen mit dem Text der Leichenrede : Daniel 12/3 : « Die
Verständigen werden leuchten wie der Glanz des Firmaments und die,
welche viele zur Gerechtigkeit geführt haben wie die Sterne allzeit
und immerdar. »

Hilversum. B.A. van Kleef

Literatur
Fruytier im Nieuw Nederlands Biografisch Woordenboek IX (1933), 001 f.
Rembry-Barth: Histoire de Ménin. Bruges 1881. IV. 739-740.
Analectes hist, eccles. belges. XI (1874), 425-426.
Goethals: Histoire des lettres, etc. I. 378-387. Bruxelles 1840.
Nouvelles ecclésiastiques, 1704, p. 90; 1770, p. 161.

Wittert: Lijkreden op hot zalig afsterven van. F. D.Meganck. Leyden 1775.

73) Lijkreden op het zalig afsterven van den zeoroerwaardigon en wyd-
luftigen Hccro Franciscus Dominicus Meganck, Moostor in de vryo konston,
Roomsch Katholyk Priester, Kanonik, on Doken van hot aartsbisschoppelijk
Kapittel van Utrecht, woloor Pastoor to Leydon on Aartspriester van Rhyn-
land, mitsgadcrs Goedkeurder der Boekon. Leyden 1775.


	Franciscus Dominicus Meganck (1684-1775)

