Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 48 (1958)

Heft: 4

Artikel: Die bulgarische Orthodoxe Kirche : in Geschichte und Gegenwart
Autor: Zankow, Stefan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404357

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404357
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 189 —

Die Bulgarische Orthodoxe Kirche —
in Geschichte und Gegenwart

L.

Das slawisch-bulgarische Volk war unter allen ostslawischen
Volkern das erste, das das Christentum annahm, und zwar um die
Mitte des IX.Jahrhunderts.

Es gelang ihm schon zu Beginn seiner Bekehrung, den Grund-
stein fiir eine christliche Kultur, fiir seine innere nationale und gei-
stige Einheit und fiir die Erreichung einer autokephalen, d.h. selb-
stiindigen orthodoxen Landeskirche zu legen. King damit verbunden
war die Schaffung eines nationalen Klerus, einer nationalen Kultus-
sprache, einer nationalen Schriftsprache und Literatur — als Triger
oder Organe der national-christlichen Kultur und Selbstindigkeit.
Die ersten und grissten Pioniere dieser hohen geschichtlichen Er-
rungenschaften waren die zwei ersten bulgarischen Heiligen — der
Zar Boris, unter dessen fester und weiser Leitung das ganze bulga-
rische Volk (wie auch er selbst) das Christentum, und zwar im An-
schlusse an den orthodoxen Osten ') annahm und der fiir dessen
(Gedeihen energisch bestrebt war; und dann der erste bulgarische
Bischof Kliment von Ochrid, einer der genialsten Schiiler der christ-
lichen Slawenapostel Cyrillus und Methodius, der in seiner wahr-
lich apostolischen Arbeit die ersten bulgarischen Schulen (wie auch
die erste bulgarische Hochschule) erioffnete und leitete, in denen
Hunderte von jungen Bulgaren in der neuen nationalen Schrift-
sprache und Literatur unterrichtet und als Geistliche und Lehrer
nach allen Richtungen des bulgarischen Landes ausgesandt wurden;;
er hat auch durch seine literarische Arbeit ausserordentlich viel fiir
die Schaffung und Einfithrung der slawischen Kultussprache, der
ostslawischen Literatursprache, geleistet.

Bald darauf (927) erlangte die BOK (bulgarische orthodoxe
Kirche) auch ihre Autokephalie, ihre volle innere Selbstéindigkeit
und dazu die Wiirde eines Patriarchates. Somit war das bulgarische
Volk nicht nur das erste unter den Ostslawen, das das Christentum

L) (lerade zu jener Zeit fand der erbittertste Kampf zwischen Rom und
Konstantinopel (zwischen Papst Nikolaus [. und dem Patriarchen Photius)
statt um die Alleinherrschaft des rémischen Papstes, beziehungsweise um
die Freiheit der orthodoxen Kirche und iiberhaupt die konziliare (wahrlich
katholische, «ssoborne») Einheit der ganzen Kirche.

Internat, Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1058, 13



— 190 —

annahm, sondern seine Kirche war auch die erste slawische ortho-
doxe Kirche, welche die Autokephalie und die Patriarchalwiirde
erlangte. Von dieser Zeit an, wie auch in ihrer spiteren Entwick-
lung forderte die BOK durch ihr Beispiel die Ausbreitung des
Christentums und das kirchliche Gedeihen im européiischen ortho-
doxen Osten (dadurch wurde auch die weitere Ausbreitung des
christlichen Bulgarischen Reiches, besonders des ersten bulgarischen
Reiches, iiber fast die ganze Balkanhalbinsel begiinstigt.

Freilich waren Volk, Staat und Kirche der Bulgaren in ihrem
geschichtlichen Leben und Gedeihen oftmals grosseren Priifungen
und Leiden unterworfen, auch infolge der geographischen Lage Bul-
gariens als Schnittpunkt von Vélkerwanderungen und vieler poli-
tischer, kultureller und religiéser Stromungen, oftmals auch infolge
des verderblichen Einflusses und der Rivalitit von Byzanz. So kam
Bulgarien nach den Uberfillen der Russen und der Byzantiner um
das zehnte Jahrhundert auf fast zwei Jahrhunderte unter byzan-
tinische Herrschaft und durch das Ausléschen der Selbstandigkeit
eines Teiles (des Ostteiles) der bulgarischen orthodoxen Kirche unter
die Jurisdiktion des konstantinopolitanischen Patriarchates (971)32).
Durch einen Volksaufstand Ende des XII.Jahrhunderts (1186)
wurde das (sog. zweite) bulgarische Reich von neuem errichtet und
dadurch auch die Autokephalie und die Patriarchalwiirde der
bulgarischen Kirche wiederhergestellt und von allen Ostpatri-
archen kanonisch anerkannt (1234). Fiir die folgenden zwei Jahr-
hunderte, als das bulgarische Reich wiederum mehr als die Hilfte
der Balkanhalbinsel umfasste, setzte die bulgarische Kirche ihre gei-
stige Tatigkeit erfolgreich fort, und ihr letzter Patriarch Ewtimii
wurde wegen seiner unermiidlichen kirchlichen und literarischen
Titigkeit als Leuchte des kirchlichen Lebens und der Kultur im
orthodoxen Siidosten hoch verehrt.

Leider fiel Bulgarien Ende des XIV. Jahrhunderts (1393) wieder
unter fremde Herrschaft, und zwar unter die Herrschaft des grau-
samen tiirkischen Reiches und zugleich unter die Jurisdiktion des
Patriarchates von Konstantinopel und blieb unter dieser Herrschaft
fast fiinf Jahrhunderte — das war die dunkelste Zeit in der Geschichte
des bulgarischen Volkes. Gezwungen, ohne eigene Schulen und fast

%) In Westbulgarien konnte sich die bulgarische Kirche selbstindig er-
halten, doch nur als Erzbistum von Ochrid, bis 1767, also auch in der Zeit
der tiirkischen Herrschaft. Dann wurde auch dieser Teil unter die Jurisdik-
tion des Patriarchates von Konstantinopel gestellt.




— 191 —

ohne eigene (nationale) Geistlichkeit auszukommen, lebte das bul-
gavische Volk in tiefster Verlassenheit und Vergessenheit, so dass
von ihm nur noch als von einer Masse gesprochen wurde, und die
Welt wie auch die bulgarische Bevilkerung selbst nichts mehr von
einer besonderen bulgarischen Nation wussten, welche einst ihre
eigene (feschichte, ihren Staat, ihre Kirche und Kultur gehabt hat.
Es schien, als ob nicht nur der bulgarische Staat und die bulgarische
Kirche, sondern auch die bulgarische Nation untergegangen sei.
Dazu setzte wihrend des XVIII. und des XIX.Jahrhunderts sei-
tens des griechischen Patriarchates von Konstantinopel eine Ent-
nationalisierung des bulgarischen Volkes ein 3). Doch blieb das Volk
seiner Sprache und seinen christlichen Sitten treu. Und als Ende
des XVIII. und Anfang des XIX.Jahrhunderts infolge der im
Westen und auch auf dem Balkan entstandenen Bestrebungen nach
nationaler Freibeit und Kultur die russischen Befreiungskriege gegen
die Tirkei begannen, ergriff dieser Geist die aufgeklartesten Séhne
des bulgarischen Volkes.

Die ersten Aufklirer und Pioniere fiir nationale und kirchliche
Freiheit und Kultur des sich in doppelter — politischer und geist-
licher — Sklaverei befindenden bulgarischen orthodoxen Volkes
waren in dieser Renaissanceepoche bulgarische Geistliche. Als erster
1st hier der bulgarische Monchsgeistliche Paiyssij vom Berge Athos
zu nennen, der mit seiner beriihmt gewordenen, 1767 in bulgarischer
Sprache verfassten «Geschichte der slavo-bulgarischen Vélker, Zaren
und Heiligen», durch viele Abschriften von ihr und durch persin-
liche Aufkliarungsarbeit und auch die seiner Nachfolger das bulga-
rische Volk aus der nationalen Lethargie herausriss und es fiir na-
tionale und Kkirchliche Freiheit entlammte. Der zweite der bulga-
rischen Aufklirer ist Bischof Ssofronij von Wratza, der Ende des
XVIII. und Anfang des XIX. Jahrhunderts bereits als Priester ganz
Bulgarien bereiste und das bulgarische Volk zur nationalen und
kirchlichen Entwicklung und Freiheit aufforderte und das erste in
bulgarischer Sprache geschriebene Buch (in Ruminien) verdffent-

3) In den von Bulgaren bewohnten Gebieten wurden die kirchen-
slawischen Biicher aus den Kirchen entfernt, durch griechische ersetzt und
dadurch die griechische Sprache als Kultussprache eingefiihrt; fast alle
‘Uber't'esto der bulgarischen Biicher, Handschriften, Inschriften und Denk-
miiler wurden vernichtet; in den Stidten und auf dem Lande wurden grie-
chische Schulen eroffnet, in denen die jungen Bulgaren in griechischer
Sprache unterrichtet und im griechischen Geiste erzogen wurden; Bischofe,
Stadtpfarrer und viele Dorfpfarrer waren Griechen.



— 192 —

lichte — ein Predigtbuch, das lange Dezennien dem Volke das liebste
Buch blieb. (Dieser hervorragende bulgarische Bischof aus der Zeit
der Renaissance des bulgarischen Volkes, dusserst scharf verfolgt
auch von den tiirkischen Gewalthabern, sah sich genotigt, am An-
fang des XIX.Jahrhunderts nach Ruménien, nach Bukarest, weg-
zuziehen, wo er iiberaus freundlich von dem ugro-walachischen Me-
tropoliten Dositheus und allgemein von der ruménischen Geistlich-
keit und vom Volke aufgenommen und in seiner kirchlich-nationalen
apostolischen Tiatigkeit unterstiitzt wurde. Hier schrieb er in bul-
garischer Sprache eine Reihe geistlich aufklirender Biicher und von
hier aus unternahm er alles Mogliche fiir die Aufklirung und Be-
freiung seines Volkes, und wiederum von hier aus zog er, zusammen
mit dem russischen und ruménischen Heere, nach Bulgarien, zu sei-
ner Befreiung 1).)

Durch die Tatigkeit dieser beiden Geistlichen und ihrer Schiiler
wurde zunichst das einfache Volk gewonnen, besonders nachdem es
allmihlich gelungen war, auch bulgarische Volksschulen zu griinden,
eine Arbeit, bei welcher wiederum ein Geistlicher massgebend be-
teiligt, war, Neophit (von dem berithmten bulgarischen Kloster von
Rila), der Dorfer und Stiadte zwecks Griindung und Leitung von
bulgarischen Schulen bereiste und so der Vater, Organisator, Refor-
mator und Leiter der bulgarischen Schule wurde. So vereinigten sich
um die Mitte des vorigen Jahrhunderts Klerus, Volk und die bul-
garische Intelligenz im Bestreben und im Kampfe um ein freies, na-
tionales Leben.

1) Wie bekannt ist, haben das rumiinische Volk und die rumiinische
orthodoxe Kirche auch in allerneuester Zeit ihre briiderlich liebevolle Unter-
stiitzung der bulgarischen orthodoxen Kirche und dem bulgarischen ortho-
doxen Volke angedeihen lassen. So beispielsweise, als die bulgarische ortho-
doxe Kirche in einer ungerechten Weise vom konstantinopolitanischen Pa-
triarchate 1872 fiir schismatisch erklirt wurde und andere orthodoxe Kir-
chen wegen dieses Schismas sich von der bulgarischen orthodoxen Kirche
abseits hielten, war es die rumiéinische orthodoxe Kirche, welche (1921) der
bulgarischen orthodoxen Kirche das HI. Myron gab und wiederum die rumii-
nische orthodoxe Kirche war es, welche noch vor der Aufhebung dieses
Schismas (1945) in volle sakramentale Gemeinschaft mit der bulgarischen
orthodoxen Kirche (1922) eintrat; sie war es, welche als erste offiziell vor
dem Konstantinopolitanischen Patriarchate, wie auch in der allgemeinen
orthodoxen Prosynode in Athen (1930), den Vorschlag gemacht hat, dieses
gegenstandlose und anachronistische Schisma zu entfernen; und wiederum
die orthodoxe rumiinische Kirche war es, welche eifrigst diec Wiederherstel-
lung der Patriarchalwiirde der bulgarischen orthodoxen Kirche unterstiitzte
und sich sogleich daran beteiligte.



— 193 —

Bei dieser Bewegung ging es gleichzeitig auch darum, vom Pa-
triarchat von Konstantinopel die kirchliche Freiheit fiir das bulga-
rische Volk zu erlangen, eine nationale Geistlichkeit und die natio-
nale (die kirchenslawische, eigentlich die altbulgarische) Kultus-
sprache wiederzugewinnen °). Das Patriarchat von Konstantinopel
aber, vom griechischen Nationalismus beeinflusst, widersetzte sich
hartniickig diesen elementaren Rechten und Forderungen der Bul-
garen, was zu dem sog. griechisch-bulgarischen Kirchenstreite fiihrte.
Nach langen und ergebnislosen Verhandlungen, wobei aus politischen
und anderen Griinden auch fremde Westmichte sich einmischten,
kam es zum Bruche zwischen dem Patriarchate von Konstantinopel
und der neuentstehenden bulgarischen orthodoxen Kirche. Die Bul-
garen verlangten die Wiederherstellung der Autokephalie (der Selb-
stindigkeit) ihrer Kirche. Wohl willigte unter dem Einflusse Russ-
lands 1867 das genannte Patriarchat in eine autonome bulgarische
Kirche (als Exarchat) ein, aber nur in den engen territorialen Gren-
zen zwischen der Donau und dem Balkangebirge, d.h. fiir kaum
einen Drittel der ganzen ausschliesslich oder in tiberwiegender Mehr-
heit von Bulgaren bewohnten Gebiete. Somit nahm der Kirchen-
streit mehr den Charakter eines nationalen Streites an.

Um eine weitere Ausbreitung der durch den bulgarisch-grie-
chischen Kirchenstreit entstandenen Unruhen zu vermeiden, gab die
tiirkische Regierung im Jahre 1870 einen Sultanerlass heraus fiir die
Griindung eines autonomen bulgarischen Exarchates, durch welchen
Erlass wohl keine volle kirchliche Selbstindigkeit, aber gerechtere
Territorialgrenzen des Exarchates statuiert wurden. Das Patriar-
chat protestierte dagegen, und als das Exarchat gegriindet wurde,
berief das Patriarchat von Konstantinopel ein lokales Kirchenkonzil
ein, auf welchem am 16. September 1872 die bulgarische Exarchats-
kirche fiir schismatisch erklirt wurde. Diese Schismatisierung der
bulgarischen orthodoxen Kirche wurde durch die Anklage des «Phi-
letismus» (d. h. der Kirchenspaltung aus nationalistischen Griinden)
begriindet; das war eine ungerechte Beschuldigung, weil die Bul-
garen einfach die Wiederherstellung der Selbstindigkeit ihrer Kirche

5) Hier sind als hervorragende Kampfer fir nationale und kirchliche
Freiheit der Monchskleriker (vom Berge Athos) Neophit Bosweli und Bischof
Ilarion Makariopolski zu nennen, welche in diesem Kampfe viele Verfol-
gungen und Leiden zu ertragen hatten, und denen es doch gelang, auch die
I\'mlst.‘ant‘irmp()]it‘u‘nis(-‘hn bulgarische Kolonie als eine einheitliche bulgarische
Gemeinde zu organisicren, die dann die Leitung des Kampfes in die Hand
nahm.



— 194 —

verlangten, und das Patriarchat aus griechisch-nationalistischen
Griinden sich dagegen erkldrt hatte und weil die territorialen Gren-
zen des Exarchats nach dem Sultanerlass nur die rein von ortho-
doxen Bulgaren bewohnten' Gebieten umfassten und weil noch, den
Kanones zuwider, die beschuldigten Fiihrer (Bischiofe) der Bulgaren
zum obengenannten Konzil nicht einmal eingeladen worden waren.
Die HI. Synode des neuen bulgarischen Exarchates antwortete auf
dieses Vorgehen des Patriarchates durch eine Epistel an alle ortho-
doxen Kirchen, in welcher sie die Unhaltbarkeit der Behauptungen
des Patriarchates, die Unrechtméssigkeit seines Vorgehens darlegte
und die Treue und Anhénglichkeit der bulgarischen Kirche an die
allgemeine orthodoxe Kirche bekundete. |

Auch nach der Befreiung Bulgariens von der tiirkischen Herr-
schaft (1879) und trotz vieler Bemiihungen um eine gerechte Losung
des sog. «Schisma» blieb — hauptsichlich infolge der politischen Zeit-
verhiltnisse — das 1872 zwischen dem Konstantinopolitanischen
Patriarchat (und formell auch zwischen den iibrigen orthodoxen
Kirchen) und der bulgarischen Kirche geschaffene Verhaltnis noch
lange Dezennien bestehen. Als aber viele der nicht griechischen or-
thodoxen Kirchen (wie z.B. die ruménische, die serbische, die rus-
sische) dies traurige Verhéltnis als einen bedauerlichen Anachronis-
mus ansahen und mit der bulgarischen Kirche in Gemeinschaft tra-
ten, gelang es, eine friedliche Losung der Frage zu finden : nach kur-
zer, gemeinsamer friedlicher Vereinbarung evklirte am 22. Februar
1945 das Patriarchat von Konstantinopel das Schisma als nicht
mehr bestehend und die bulgarische orthodoxe Kirche als eine auto-
kephale orthodoxe Kirche, |

II1.

Bei den oben nur in aller Kiirze geschilderten Verhéltnissen ent-
wickelte sich die neugegriindete Bulgarische Exarchatskirche Schritt
fiir Schritt vorwirts. :

1871 fand in Konstantinopel das erste bulgarische Exarchial-
konzil statt, unter Beteiligung von gewihlten Vertretern der Prie-
sterschaft und des Kirchenvolkes, und dieses Konzil legte die Grund-
statuter der Kirche im Sinne des urchristlichen katholischen (oder
auf slawisch «ssoboren») Prinzips fest, d.h. im Sinne einer entspre-
chenden Beteiligung auch der Priesterschaft und des Kirchenvolkes
am Leben und an der Verwaltung der Kirche, ein Prinzip, das auch
in der spateren Zeit beachtet wurde und auch fiir die heutigen Pa-



— 195 —

triarchalstatuten der bulgarischen Kirche grundlegend ist und von
dem letzten Konzil der Kirche (1953) anerkannt worden ist. In aller
Bescheidenheit kann man sagen, dass heutzutage dieses hochwich-
tige Prinzip der « Ssobornost», d.h. der wahren Einheit und Katho-
lizitit oder (westlich ausgedriickt) einer «gemeinschaftlichen» Ver-
fassung und Verwaltung der Kirche, im Vergleich mit den Grund-
statuten fast aller iibrigen orthodoxen Kirchen, in der bulgarischen
orthodoxen Kirche am weitgehendsten befolgt wird.

Das bulgarische Exarchat war kaum nach den obengenannten
Statuten organisiert, als die Aufstinde des Volkes zur Befreiung
von der tiirkischen Herrschaft und darauf der russisch-tiirkische Be-
freiungskrieg mit allen seinen Verwiistungen ausbrach, worauf die
Griindung des neuen bulgarischen Staates (1879) erfolgte. Nach den
Beschliissen des Berliner (Friedens-) Kongresses blieb ein Teil des
Gebietes der Bulgarischen Exarchatskirche ausserhalb der Grenzen
des bulgarischen Staates (Siidthrazien und Mazedonien). Auch das
erschwerte die einheitliche Fithrung des kirchlichen Lebens der or-
thodoxen Bulgaren: fiir die Verwaltung des tiirkisch gebliebenen
Teiles des KExarchats blieb die Exarchialverwaltung in Konstan-
tinopel zustindig; an ihrer Spitze stand der um Kirche und Volk
hochverdiente zweite bulgarische Exarch Joseph ¢) mit den iibrigen
fir diese Gebiete gewihlten bulgarischen Bischéfen und Kirchen-
instituten. Fiir das bulgarische Fiirstentum selbst iibernahm die Hei-
lige Synode die oberste Verwaltung der Kirche.

Beide Teile des Exarchates standen jetzt vor folgenden Grund-
aufgaben: Erstens, den Mangel an einer nationalen Geistlichkeit zu
tiberwinden und fiir ihre Minimalbildung zu sorgen, die sie fiir ihre
Hirtenarbeit unter dem Volke so notig hatte. Bei den schon oben an-
gedeuteten Verhiltnissen ist es klar, dass bei der Begriindung der
Bulgarischen Exarchatskirche dieser Mangel sehr gross war und dass
sehr wenige von der nationalen Geistlichkeit eine theologische Bil-
dung hatten. Auch in den darauf folgenden Jahren konnte die Kirche
~ leider keine bulgarische theologische Schule eroffnen. Zuweitens:
Gotteshiuser zu erbauen, denn zur Zeit der tiirkischen Herrschaft
mussten die Bulgaren — wenn sie eine Kirche bauen wollten — einen

8) Er hatte diesen hohen Posten volle vier Dezennien inne (gewiihlt 1876
in Konstantinopel in der schwierigsten Zeit der Kiémpfe des bulgarischen
Volkes fiir Recht und Freiheit, Kultur und Fortschritt, und stirbt 1915 in
Sofia — ein Kirchenfiirst mit grosser Kultur, Weisheit, Energie und Stand-

haftigkeit.



— 196 —

speziellen Erlass des Sultans erwirken, so dass bei der Griindung der
bulgarischen Exarchatkirche sehr wenige und sehr kleine Gottes-
hiuser vorhanden waren; viele von ihnen wurden wéihrend der Auf-
stinde und des Befreiungskrieges von den Tirken zerstort. Drit-
tens: Die Kirche musste dafiir sorgen, wenigstens die einfachsten
Kirchenbiicher zu beschaffen — sowohl fiir das Ritual, als auch zur
Kinfithrung der Geistlichkeit in ihre Hirtenarbeit. Viertens: Es
musste eine eigentliche innere Missionsarbeit (christliche Aufkla-
rung und Wohltatigkeit) begriindet und entfaltet werden. Fiinf-
tens: Auch fiir die materiellen Nite der Kirche wie auch fir rechte
Beziehungen zwischen Staat und Kirche war Sorge zu tragen. Und
sechstens: Das Kirchenvolk war vor der einsetzenden Proselyten-
propaganda (besonders seitens der romischen Kirche) wie auch vor
dem unter der neugebildeten Intelligenz einbrechenden Sakulari-
sationsgeiste zu bewahren. Dazu musste die Exarchialverwaltung
fiir die allgemeine Bildung der unter der Tiirkei gebliebenen Bul-
garen Sorge tragen 7).

Obwohl die konstituierende Volksversammlung des neuen bul-
garischen Staates (1879) die bulgarische orthodoxe Kirche als die
vorherrschende in Bulgarien (Art. 38 der Verfassung) und die Heilige
Synode als die oberste geistliche Gewalt der bulgarischen Kirche
(Art.39) bezeichnete und dazu allen Biirgern (bulgarische Unter-
tanen oder Fremden) volle Glaubensfreiheit (Art.41 und 42) garan-
tierte und obwohl die bulgarische orthodoxe Kirche von allen Bul-
garen als wahre Nationalkirche mit unbestrittenen grossen geschicht-
lichen Verdiensten fiir die Einheit, Erhaltung und Entwicklung des
bulgarischen Volkes anerkannt war, konnte eine volle Harmonie zwi-

7) Diese Exarchialverwaltung konnte faktisch in Konstantinopel von
dem zweiten bulgarischen Exarchen Joseph und in einigen Diézesen von
deren Bischéfen nur ein Vierteljahrhundert lang geleitet werden (1880-1914);
mit dem fiir Bulgarien missgliickten Balkankriege (1912-1914) gingen die
Exarchialgebiete in der Turkei (Studthrazien und Mazedonien) staatlich an
Griechenland und Serbien und kirchlich an die Jurisdiktion der dortigen
Landeskirchen iiber, unter welcher sie sich noch heute befinden. Die ortho-
doxen Bulgaren in jenen Gebieten sind damals anderthalb Millionen ge-
wesen mit 7 Diézesenbischofen, 1200 Pfarrgeistlichen (von welchen nur 77
mit Mittelschulbildung und keiner mit. Hochschulbildung), 1200 Gottes-
hiiusern und 62 Klostern. Fiir die theologische Schulbildung eréffnete das
Exarchat eine Priesterschule in Skople (1882) und ein Seminarium in Kon-
stantinopel (1892-1915). Hochentwickelt war dort die Volksschulbildung:
anfangs (1883) leitete das Kxarchat 237 Schulen mit 351 Lehrern und 16 063
Schiilern; zuletzt (1913) 1373 Schulen (davon 13 Gymnasien und 87 Pro-
gymnasien) mit 2266 Lehrern und 78,854 Schiilern.



— 197 —

schen Kirchen- und Staatsverwaltern nicht lange aufrechterhalten
werden 8). Trotzdem erhielt die Kirche angesichts ihrer Volksver-
bundenheit und ihrer inneren Gemeinschaftskraft Hilfe seitens des
Staates — hauptsiichlich durch materielle Unterstiitzung des Klerus
und mancher der kirchlichen Institute und durch die Beibehaltung
des religiosen Unterrichts in allen bulgarischen Normal- und Mittel-

schulen ?).

Unter diesen Verhiltnissen war die Kirche bestrebt, ihre schwere
Aufgabe zu erfiillen, ihre Organisation und ihre Titigkeit planmiissig
durchzufiihren und dies durch sukzessive Vorbereitung der Kirchen-
diener. Auf die gefiihlsmissige und sittenreine Treue ihres Volkes ge-
stiitzt, konnte die bulgarische orthodoxe Kirche das letztere auch vor
der starken Proselytenarbeit erfolgreich bewahren 19).

8) Griinde: Der schon erwiithnte und immer stirker werdende siikula-
ristische Geist unter den gebildeten Schichten der neuen bulgarischen Gesell-
schaft und auch die Unerfahrenheit in der Staatsverwaltung. Und besonders :
die feindliche Einstellung des (lange regierenden und herrschsiichtigen) Ko-
nigs Ferdinand (romischer Katholik) der orthodoxen Kirche gegeniiber, der
ein leidenschaftlicher KForderer der réomisch-katholischen Propaganda im
Lande war. Im ganzen gesehen und beurteilt, ist die bulgarische Kirche tiber-
parteilich eingestellt geblieben und alle ihre Dienstorgane waren gar nicht
an der Staatsverwaltung beteiligt. Konig Ferdinand und seine Regierungs-
organe (oder Anhiinger) taten der bulgarischen orthodoxen Kirche viel Boses
an in der Annahme, dass sie russophil gesinnt sei.

%) Weil die Religionslehrer immer vom Staate ernannt und immer mehr
vom siikularistischen Geiste ergriffen wurden, haben sie den Unterricht sehr
mangelhaft oder gar mit entgegengesetzten Resultaten gefiihrt.

10) Besonders rihrig ist die romisch-katholische Propaganda gewesen.
Reich bemittelt durch viele vom Auslande kommende Ordensleute, eréffnete
sie viele Mittelschulen und Wohltidtigkeitsheime, welche fast nur von der
orthodoxen Jugend besucht waren. Bis zur Schliessung dieser Schulen in
allerncuester Zeit seitens der jetzigen Staatsbehirden gab es 16 Normal-
schulen, 11 Progymnasien, 6 Gymnasien und noch andere «Private», im
ganzen 34 «franzosische», d.h. Ordensschulen in franzisischer Unterrichts-
sprache mit 174 Lehrern und 2198 Schiilern. Dazu noch viele mit Pensionaten.
Trotzdem stieg die Zahl der rémisch-katholischen Unierten in der ganzen
Zeit nicht mehr als bis 50 000 (Fremde, Nichtbulgaren inbegriffen). Lis gab
auch derartige Schulen von manchen protestantischen Denominationen und
Sekten, Kongregationalisten, Methodisten und von den besonders rithrigen
Baptisten, Adventisten und Pfingstlern, von ihren Denominationen in USA
mit, Mitteln unterstiitzt. Anhiinger des protestantischen Bekenntnisses gibt
es bei uns (Nichtbulgaren oder Fremde inbegriffen) im ganzen ca. 10 000.

Hier soll noch bemerkt werden, dass heute die Bevilkerung von Bul-
garien iiber sicben Millionen ziihlt, davon (ausser der erwiihnten Zahl ré-
mischer Katholiken und Protestanten) 10 000 Israeliten, 25 000 armenische
Gregorianer, ca. 800 000 Mohammedaner (davon ca. 600 000  Tiirken,
ca. 100 000 Zigeuner und iiber 100 000 Bulgaren, die wiahrend der tirkischen



— 198 —

Durch eigene Mittel konnte die bulgarische orthodoxe Kirche
auch die notwendigen neuen Gotteshiuser erbauen, welche durch ihre
Grosse und Kirchenmalereien einen bedeutsamen Erfolg und Fort-
schritt darstellen. Anfangs (bei der Befreiung Bulgariens 1879) hatte
sie im ganzen 1100 kleine Kirchen und Kapellen; jetzt hat sie 3464
Gotteshduser (davon 609 Kapellen). Dazu besitzt die Kirche iiber 100
Kloster (mitihren Gotteshdusern),davonein Viertel Nonnenklostert).

Durch die innere Missionsarbeit der BOK sind vor 50 Jahren die
kirchlichen Vereine der «Orthodox-christlichen Bruderschaften» ent-
standen. Das sind Bruderschaften von (mehrheitlich) Frauen und
Minnern zur Férderung des christlichen Glaubens, der Frommigkeit
und der Liebestiatigkeit untereinander und unter dem Volke. Zu die-
sem Zwecke werden die Heilige Schrift gelesen und erklirt (wofiir
auch spezielle «biblische Kurse» arbeiten), Vortriage gehalten, kirch-
liche Konzerte gegeben, Pilgerfahrten an heilige Orte (hauptséchlich
alte Kloster) unternommen, religiése Literatur verbreitet und auch
Wohltitigkeit untereinander und in der Gemeinde und Kirche ge-
iibt 12). Der Idee nach soll jede Pfarrei oder Pfarrkirche eine solche

Herrschaft mit Gewalt zum Mohammedanismus bekehrt wurden); tiber Un-
gliubige ist keine offizielle Statistik vorhanden.

11) Mit 413 Personen: 201 Moénchen und 212 Nonnen. Schon diese Zahl
bezeugt, dass beziiglich des Klosterlebens in den letzten Dezennien in Bul-
garien ein ziemlich grosser Niedergang eingetreten ist: auf 117 Monchs-
kloster nur 201 Monche! (und dazu leben manche von ihnen ausserhalb des
Klosters als kirchlich-administrative Beamte, und viele Kloster sind ohne
Ménche; sogar das grosste und allerilteste, das historische Rilakloster (aus
dem IX.Jahrhundert), das vor der Befreiung Bulgariens Hunderte von Mén-
chen hatte, hat heute nur deren 35. Dieser Niedergang verstirkte sich in aller-
neuester Zeit auch infolge der Staatsexpropriierung fast aller Wald- und Feld-
giiter der Kloster. Da fast in allen bulgarischen, besonders in den éltesten und
grossten Klostern, nur Agrarwirtschaft, also nicht ein Handwerk oder Fabrik-
arbeit betrieben wurde, blieben die Klgster ohne Vermégensunterlage. Erst in
allerletzter Zeit, 1954, wurde in einem Nonnenkloster ein Fabrikbetrieb (Tuch-
stoffe) aufgenommen. In dieser Beziehung sind die Kloéster der ruménischen
orthodoxen Kirche ein Beispiel fiir ein allseitiges und blithendes Leben (191 K16-
ster, davon 120 Ménchskléster und 71 Nonnenkloster mit 6011 Gemeindeglie-
dern: 1299 Ménche, 2726 Nonnen, 395 Méanner und 1591 Frauen, die sich zum
Monchtum vorbereiten). Das Gebets- und Arbeitsleben ist aufs beste verbun-
den. Fast alle Kloster sind kooperative Gemeinschaften mit fabrikméssigen
Ateliers zur Produktion aller kirchlichen (auch Kunst-)Gegenstiinde und auch
sonstigen (Zivil-) Fabrikationen, was zur materiellen Erhaltung sowohl der Kl16-
ster als auch der ganzen Kirche sehr viel beitrigt. In den grésseren Kléstern
bestehen auch Monchsschulen und auch einige theologische Seminarien. Viele
der Ménche und Nonnen studieren auch an den theologischen Akademien).

12) Bis vor zehn Jahren (seither werden nach dem Gesetze des neuen
volksdemokratischen Staates Wohltatigkeitsinstitute oder Heime nur vom



— 199 —

Bruderschaft haben. Fiir grossere Aktionen konnen sich mehrere Bru-
derschaften vereinen. Alle Bruderschaften bilden einen Bund. Alle
sind organische Gemeinschaften der Kirche, von welcher sie auch in
jeder Hinsicht geleitet und unterstiitzt werden. Der Vorsitzende des
Verwaltungsrates jeder Bruderschaft ist der betreffende Pfarrprie-
ster. Die Zahl der Bruderschaften belauft sich auf iiber 700.

Es entstand auch die Idee und der Wunsch nach Griindung eines
« Bundes der orthodoxen Frauen in Bulgarien». Mit Unterstiitzung an-
gesehener kirchlicher Wiirdentriger wurde in Sofia 1934 ein solcher
Bund gegriindet, der auch von der Heiligen Synode den Segen erhielt.
Das Ziel des Bundes war «die moralisch-religiose Entwicklung der
bulgarischen Jugend und der bulgarischen Familie im Geiste des or-
thodoxen Glaubens und der Volkstraditionen». Als Hauptweg zur Er-
reichung dieses Zieles war vorgesehen, iiberall in Kirche, Staat, Ge-
sellschaft, Familie etc. durch Vortriage, spezielle Kurse, Literatur,
Pensionate, Heime, Sommerkolonien ete. sich fiir die religitse mora-
lische Erziehung der Jugend einzusetzen, gegen verderbliche Ein-
flisse durch Theater, Kino, Literatur ete. zu kimpfen und speziell
fiir den religios-moralischen Schutz des Madchens und der Frau im
privaten, 6ffentlichen und professionellen Leben zu arbeiten. Dieser
Frauenbund trat als eine spezielle Parallele den «Orthodox-christ-
lichen Bruderschaften» zur Seite. Bevor sich aber der Bund im Lande
entwickeln konnte, drang die Meinung durch: die « Bruderschaften»
haben das allgemeinere Ziel (auch das spezielle des Bundes der
Frauen umfassend), und da die Bruderschaften sich noch im Stadium
der Entwicklung befinden, sollen die Krifte nicht zerteilt werden,
vorliufig nur die Bruderschaften ihre Arbeit tun, was auch so ge-
schehen ist. Eine éihnliche Parallelitat besteht mit Segen auch in an-
deren orthodoxen Kirchen und Laundern (wie in Griechenland, Jugo-
slawien und besonders in Ruménien), und es wird eine der zukiinf-
tigen Aufgaben der BOK sein, durch Weiterentwicklung der «Ortho-
doxen Bruderschaften» den orthodoxen Bund der Frauen ins Leben
zu rufen und seine speziellen Ziele zu fordern.

In den letzten Dezennien wurde auch viel fiir die allgemeine gei-
stige Aufklirung durch das gedruckte Wort getan. Zuniichst sei die
synodale Ubersetzung der Heiligen Schrift in die bulgarische Sprache

Staate griindet und geleitet) unterhielten die «Orthodox-christlichen Bruder-
schaften» auch viele Waisen- und Altersheime, unentgeltliche Speisehallen
und Nachtlager, Tagessalone und Kindergiirten, Sommerkolonien, Arbeits-

stunden fiir wohltitige Zwecke u.dgl.



— 200 —

erwihnt, welche als Ganzes (oder auch Teile von ihr) gedruckt wurde,
Die erste Auflage erschien 1925. Auch die Verbreitung unter dem
Kirchenvolke war so schnell und so gross, dass trotz neuer Auflagen
jetzt fast keine Exemplare mehr zu erhalten sind (infolge des Man-
gels an Druckpapier und an kirchlichen Druckereien kann keine neue
Auflage gedruckt werden, und fast das gleiche gilt auch fiir die iibrige
theologische oder kirchliche Literatur neuester Zeit). In den vergan-
genen fiinf Dezennien konnten auch alle notwendigen Ritualbiicher,
wie auch religiose Lehrbiicher fiir den Religionsunterricht in den
Staatsschulen und fiir die theologischen Schulen in vielen Tausenden
von Exemplaren gedruckt werden. In der gleichen Zeitperiode griin-
dete die Heilige Synode einen eigenen Verlag fiir religiése Literatur,
in welchem sehr viele bedeutende theologische Werke (von bulga-
rischen Autoren oder von fremden Autoren in bulgarischer Uber-
setzung) aus allen Gebieten der theologischen Wissenschaft gedruckt
und verbreitet wurden. Daneben wurden regelméssig im Universitéts-
verlag auch die wissenschaftlichen Werke der Professoren der theo-
logischen Fakultit gedruckt. Zugleich und in der genannten Zeit-
periode erschienen sehr viele theologische und kirchliche Zeitschriften
und Blétter, herausgegeben von der Heiligen Synode, von den Di6-
zesenverwaltungen, von kirchlichen Korporationen usw. Heute er-
scheinen nur das «Jahrbuch der theologischen Akademie», die theolo-
gische Zeitschrift «Geistige Kultur» und das Wochenblatt (als offi-
zielles Organ der HI. Synode), «Kirchliche Zeitung» (alle vom Sy-
nodalverlag herausgegeben). Diese literarische Téitigkeit ermoglichte
auch die Eréffnung vieler kirchlicher Bibliotheken. Durch planmis-
sige und eifrige Versorgung der kirchlichen Behérden und der Pfarr-
geistlichkeit mit Predigtbiichern wurde auch das regelmassige Pre-
digtwesen auf eine befriedigende Hohe gebracht. 13).

Zuletzt soll noch die befriedigende christlich-aufklirerische Ar-
beit vieler orthodox-kirchlicher Jugendvereine erwihnt werden, die
bis vor zehn Jahren bestanden haben ). Deren Mitglieder sind mei-

13) In neuester Zeit leistete auf diesem Gebiete der jetzige Patriarch
der BOK Kyrill einen sehr wertvollen Beitrag mit seinen vier Binden Pre-
digten. Von ihm sind auch vier grosse Binde iiber Leben und Wirksamkeit,
vieler bedeutender bulgarischer Metropoliten aus der Zeit der bulgarischen
Renaissance erschienen. Das wissenschaftliche Werk (von 1956) des Patriar-
chen Kyrill iiber das Leben und Werk des Exarchen Antim ist auch von
ausserordentlichem qualitativem (wissenschaftlichem) und quantitativem
(iber 900 Seiten) Werte.

1) Zuerst wurde in Bulgarien (vor 30 und 40 Jahren) ein christlicher
Studentenverein (Sofia, 1911) gegriindet, ein «I.M.C.A.» und ein «I.W.C.A.»



— 201 —

stens orthodoxe Schiiler und Studenten, und deren Ziel: die Jugend
durch Bibellektiire, Aufbau einer christlichen Weltanschauung,
Festigung des Charakters, der korperlichen und seelischen Gesund-
heit durch Reinheit und Niichternheit zu Christus zu fiihren. 1935
waren es im ganzen 1440 Jugendvereine mit 114 127 Mitgliedern.
Kirchliche oder religiose Jugendvereine bestehen heute nicht mehr
(aus Griinden nicht religiosen Charakters).

Unter den bezeichneten Umstédnden und Schwierigkeiten hat
das ITI.kirchlich-nationale Konzil der BOK in Sofia im Jahre 1953
in regelrechter, kanonischer Weise die Patriarchalwiirde der Bulga-
rischen orthodoxen Kirche wiederhergestellt. Diese Wiirde war, wie
frither hervorgehoben wurde, nur wegen der Unterwerfung Bulga-
riens unter die tiirkische Herrschaft und nur iber diese Linie der
Jurisdiktion des Konstantinopolitanischen Patriarchates unterstellt
gewesen. Demzufolge wiihlte dieses Konzil zum Patriarchen der BOK
und Metropoliten von Sofia den Metropoliten von Plowdiw (Philipp-
opel) Kyrill. Dieser Akt wurde vom ganzen bulgarischen orthodoxen
Volk wiirmstens begriisst und als véllig rechtmassig fast von allen
orthodoxen Kirchen anerkannt (entweder durch Delegierte an die-
sem Konzil, wie z. B. diejenigen des russischen und ruménischen Pa-
triarchats, der grusinischen, polnischen, tschechischen und anderer
orthodoxen Kirchen, oder durch liebevolle Begriissungsschreiben zu
diesem Akte, wie z. B. vom Antiochischen und Serbischen Patriar-
chat). In Verbindung mit dem genannten Akte fand zu gleicher Zeit
in Sofia eine Beratung mit den Delegierten der anderen orthodoxen
Kirchen statt, eine Beratung allorthodoxer liebevoller Einheit und
Gemeinschaft. Sie war offenkundig eine Gabe der Gottesgnade mit

(Sofia, 1922)-Verein (als Glieder der Weltbiinde dieser christlichen Jugend-
organisationen), urspriinglich mit Zustimmung der HIl. Synode der BOK,
deren Mitglieder fast nur orthodoxe Jugendliche waren. Infolge mancher
Proselytenversuche einiger protestantischer Mitglieder kam es in manchen
Kreisen der BOK zu einer MiBstimmung diesen Vereinen gegeniiber. Darauf-
hin berief auf Verlangen orthodoxer Kirchenleute der bekannte christliche
Jugendfiihrer John Mott drei gemeinsame Konferenzen ein, in Sofia (1928),
in Athen-Kifisa (1930) und in Bukarest (1933) unter Beteiligung fiihrender
orthodoxer Bischife und Professoren, um die Richtlinien der Titigkeit dieser
Vereine in den orthodoxen Liindern zu kliren. Die Beschliisse dieser Kon-
ferenzen wurden vom Weltkongress des IMCA-Bundes (in Cleveland, USA,
1931) bestiitigt (wie auch vom Bunde der I.W.C.A. und der christlichen
Studentenvereine) in folgendem Sinne: die Arbeit der Vereine muss im Ein-
klang stehen mit der Glaubenslehre der orthodoxen Kirche und im Ein-
verstindnis und unter Mitarbeit der orthodox-kirchlichen Behorden vor
sich gehen. Diese Vereine bestehen nicht mehr.




— 202 —

dem gottlichen Hinweise auf ein liebevolles gemeinsames Wirken zur
Erfiillung der gottlichen Gebote der Gerechtigkeit und des Friedens,
der Bruderschaft und der Liebe in der gegenwirtigen Zeit.

11I.

Aus dem bisher in aller Kiirze iiber die geschichtliche Entwick-
lung und den gegenwirtigen Stand der BOK Gesagten kann klar er-
sehen werden, welches die geschichtlichen Umstinde waren, unter
welchen die BOK entstand und wie sie sich in der fernen Vergangen-
einerseits mit segensreichem Erfolg entwickelte, wie aber auch der
Leidensweg des Niederganges die dussere Ausgestaltung der kirch-
lichen Arbeit behinderte und wie gross die Priifungen waren, unter
welchen das bulgarische Kirchenvolk wiahrend der schrecklichen, fiinf
Jahrhunderte dauernden Sklaverei unter der tiirkischen Herrschaft
fast ohne jede eigene pastorale Behiitung zu leiden hatte, und end-
lich: wie erst vor 80 Jahren wiederum unter grossen Leiden, Ge-
fahren, Priifungen und Opfern die Wiederherstellung der Autoke-
phalie der BOK und die (teilweise) nationale und politische Freiheit
ihres Kirchenvolkes errungen werden konnte, mit der traurigen Erb-
schaft allerdings, dass fast keine eigene Volksgeistlichkeit mit ent-
sprechender Ausbildung fiir ihre bevorstehenden grossen pastoralen
Aufgaben und Titigkeit da war, dass es an vielen Voraussetzungen
geistiger und anderer Natur fehlte, und dass das alles in einer Zeit-
periode von schweren Stiirmen und Gefahren sich ereignete.

Da hiess es, im tiefsten Glauben und in fester Zuversicht an die
gnadenvolle Hilfe des Heilands, auf dem festen und reichen Boden der
Una Sancta stehend und im Ausblick auf die Heiligkeit des Werkes
der geistlichen Wiedergeburt und das Wachsen des Kirchenvolkes die
kirchliche Arbeit in wahren und klaren Zielen und durch richtige
Wege und Mittel in den hl. Dienst des Heilandes zu stellen und dem
Kirchenvolke Wahrheit und Tugend zu vermitteln. Das hiess aber,
fiir die Kirche zunichst, gemiiss der gegebenen Lage und offen-
stehenden geistigen Bediirfnissen des Kirchenvolkes, die konkreten
Ziele und Wege fest zu bestimmen und die Kirchendiener fiir all
dies vorzubereiten.

Und schon der erste Exarch der BIK, 4Antim, einer der aus-
gezeichneten Wiirdentriiger der Kirche bezeichnete die theologische
Ausbildung als eine der wichtigsten Bedingungen der pastoralen T#-
tigkeit mit den Worten: «Die Kirchengeschichte bezeugt, dass die



— 203 —

ruhmreichste Epoche unserer Kirche diejenige gewesen ist, die von
gelehrten Hirten geleitet wurde 1°.»

Nach der Annahme der Grundstatuten des neuen Exarchats
durch das erste allkirchliche (und allbulgarische) Konzil (1871), nach
der Festlegung der Verfassung und der Verwaltung dieses Exarchats
war somit die erste Aufgabe der Kirchenleitung die gehorige Ausbil-
dung der so dringend notwendigen Kirchendiener. Aus diesem

irunde wurde noch vor der Befreiung Bulgariens die erste theolo-
gische Schule 1874 (in einem Kloster von Mittelbulgarien) eroffnet.
Fiir das Exarchat in der Tiirkei wurde spiter auch ein theologisches
Seminar in Konstantinopel eroffnet, das bis zum Balkankriege
(1912/1913) fiir die Bediirfnisse des Exarchats in der Tiirkei tiitig
war. Die theologische Schule fiir Bulgarien wurde spiiter nach Sofia
verlegt und, zeitweise, existierte (fiir die Befriedigung des gleichen
Bediirfnisses an gebildeten Geistlichen) noch eine zweite theologische
Schule. Das waren aber theologische Mittelschulen. Deswegen gingen
diejenigen Bulgaren, die sich fiir die hoheren Kirchendienste vor-
bereiten wollten, an die russischen Akademien oder an die theolo-
gische Fakultit an der Universitit zu Czernowitz (damals in Oster-
reich) und Bukarest. Aber auch diese Sachlage konnte die dringender
werdenden Bediirfnisse an theologisch ausgebildeten Kirchendienern
nicht befriedigen. Dazu wurde der Bedarf nach gehorig ausgebildeten
Kirchendienern (hauptsiichlich nach Pfarrgeistlichen fiir die Stidte)
immer dringender, schon aus dem Grunde, weil die orthodoxen Bul-
garen durch ihre gehobene Bildung (welche dank der iiberall eroff-
neten Staats- und Privatschulen immer allgemeiner wurde) mehr
und mehr von der Pastoralarbeit der Kirche verlangten und weil auch
der siikularistische Geist unter der Bevilkerung noch sichtbarer sich
ausbreitete. Dies bezeugt die folgende Statistik:

15) Kxarch Antim, Sohn einer einfachen und frommen bulgarischen Fa-
milie, war neben vielen andern Vorziigen selber einer der gelehrtesten
Hierarchen der orthodoxen Kirche. Mit Auszeichnung beendigte er die be-
kannte griechische theologische Schule auf der Insel Halki und die theolo-
gische Akademie in Moskau (1856). Tm Dienste des Konstantinopolitanischen
Patriarchates war er auch Professor und Rektor der genannten theologischen
Schule in Halki, und gerade um die bewegteste Zeit des bulgarisch-griechi-
schen Kirchenstreites wurde er vom Patriarchate zum Metropoliten einer
bedeutenden bulgarischen Donaudiézese (von Widin) ernannt (1868). Aber
angesichts der harten Unnachgiebigkeit des Patriarchates den gerechten
1“()1‘(l(ex'ung(wn der Bulgaren gegeniiber schloss er sich mit seiner ganzen Ditzese
der bulgarischen Kirchenseite an und wurde 1872 von dem ersten grossen

bulgarischen Kirchenkonzil in Konstantinopel zum ersten Exarchen des neu
geschaffenen bulgarischen Exarchates gewiihlt.



— 204 —

Im Jahre 1905, d.h. 25 Jahre nach der Befreiung Bulgariens
(oder 35 Jahre nach der Grindung der bulgarischen Exarchats-
kirche) hatte die Kirche in Bulgarien in 2223 Pfarreien 1992 Pfarr-
priester, von welchen nur 2 eine theologische Hochschulbildung hat-
ten, nur 309 eine theologische Mittelschulbildung, 294 eine weltliche
Mittelschulbildung, 780 eine Progymnasialbildung und 607 eine Nor-
malschulbildung. Im Jahre 1916 (also zehn Jahre spiter): in 2306
Pfarreien waren im ganzen 1791 Pfarrpriester titig (also iiber 500
vakante Pfarreien), von welchen nur 4 mit theologischer Hochschul-
bildung, 334 mit theologischer Mittelschulbildung, 50 mit weltlicher
Mittelschulbildung und 1152 mit Normalschulbildung oder Progym-
nasialbildung ). Im Jahre 1924 (also acht Jahre spéter,d. h. im Jahre
der Eroffnung der theologischen Fakultit zu Sofie) waren von im
ganzen 2217 Pfarrpriestern nur 16 mit Hochschulbildung, 733 mit
theologischer Mittelschulbildung, 109 mit weltlicher Mittelschulbil-
dung, 1005 mit nicht beendigter Gymnasialbildung und 322 mit Nor-
malschulbildung. Im 1938 (also nach 14jihrigem Bestehen der theo-
logischen Fakultat in Sofia) von im ganzen 2486 Pfarrpriestern waren
114 mit Hochschulbildung, 1772 mit mitteltheologischer oder welt-
licher Schulbildung und 600 mit nichtbeendigter Mittel- (theolo-
gischer oder weltlicher) Schulbildung.

Bei diesem Stande der Dinge und da die Kirche nicht geniigend
freie materielle Mittel hatte, um auch diesem Problem der notwen-
digen Ausbildung der Pfarrgeistlichkeit und dem damit verbundenen
allgemeinen Stand der Kirchendiener und Kircheninstitute selbst
eine entsprechende Losung zu geben, unternahm die Kirche schon
vor 40 Jahren energische Schritte vor der Staatsregierung zur Er-
offnung einer theologischen Fakultit an der Universitit zu Sofia.
Erst 1923 eroffnete der Staat die verlangte theologische Fakultit,
welche seit dieser Zeit bis zum Jahre 1950 als solche arbeitete. In
diesem Jahre wurde sie von der Universitit (von der neuen volks-
demokratischen Regierung) getrennt und in eine theologische Aka-
demie verwandelt, unter die Jurisdiktion der Kirche gestellt und auf
Kosten der Kirche erhalten.

18) Zu gleicher Zeit (also als das IExarchat in der Tiirkei faktisch schon
nicht mehr existierte) hatte dort die bulgarische Kirche 1218 Pfarreien mit
im ganzen 1216 Pfarrpriestern, von welchen keiner mit Hochschulbildung,
77 mit theologischer Mittelschulbildung, 350 mit Progymnasialbildung und
789 mit Normalschulbildung.



— 206 —

Die bisherige 33jahrige Arbeit dieser orthodoxen theologischen
Hochschule hat auch tatsichlich, wenn auch (wie begreiflich) nur
schrittweise ihrer hohen Aufgabe entsprochen. Das orthodoxe Land
von Bulgarien war ja das einzige von allen i{ibrigen orthodoxen Lin-
dern, welches so lange Zeit keine theologische Hochschule hatte,
wenn auch dieses Land von allen anderen orthodoxen Léindern am
lingsten und schwersten unter der tiirkischen Herrschaft gelitten
hatte. Infolgedessen hitte seine Kirche fiir die entsprechenden christ-
lichen und allgemein geistigen Bediirfnisse eine solche Anstalt viel
frither haben miissen, als es faktisch der Fall war.

Im Blick auf die Arbeit der « Theologischen Akademie» (die frii-
here theologische Fakultit inbegriffen) ist zunichst dies hervor-
zuheben, dass bis 1954 753 Studenten sie absolviert haben, von wel-
chen: Bulgaren 726; Fremde 27; Manner 691; Frauen 62; und von
allen diesen : 344 Kleriker (waren oder geworden sind) und die iibrigen
Laien (die meisten von diesen sind in den Kirchendienst getreten als
hoéhere Beamte der Kirche). Daraus wird klar, was die Titigkeit dieses
hohen theologischen Institutes fiir das Leben der Kirche beigetragen
hat. Von den genannten 344 Absolventen stehen als Kleriker im
Dienste der Kirche 3 Metropoliten, 9 Bischife, 20 Ménchsgeistliche,
307 Pfarrpriester und 8 Diakone.

Die Akademie hat zehn Lehrstiihle mit folgender Einteilung:
I. Altes Testament. II. Neues Testament. IIl. Kirchengeschichte.
IV. Christliche Apologetik. V. Dogmatische Theologie. VI. Moral-
theologie. VII .Liturgik. VIII. Pastoraltheologie (mit Homiletik und
Kathechetik); IX. Kirchenrecht (mit Verfassung und Verwaltung
der Bulgarischen orthodoxen Kirche und christliche Soziologie).
X. Geschichte der Philosophie, Psychologie und Logik. Ausserdem
werden spezielle Kurse in folgenden Disziplinen gehalten: Konsti-
tution des bulgarischen Staates; kirchenslawische und altbulgarische
Sprache; russische Sprache, eine Westsprache und Kirchenmusik.

Das Lehrpersonal der Akademie besteht jetzt aus 10 Profes-
soren, 2 Honorarprofessoren (aus anderen Hochschulen), 3 Dozenten
und 3 Lehrbeauftragten, 4 Assistenten. Eingefiihrt ist seit 1951 auch
die Aspirantur. Als ordentliche Studenten werden Absolventen des
theologischen Seminars (theologische Mittelschule) aufgenommen,
oder Absolventen des Gymnasiums mit einer Erginzungspriifung am
Seminar in den seminar-theologischen Fachern. Es werden (seit 1954)
Kleriker, die eine theologische Mittelschulbildung haben, als ausser-

ordentliche (d.h. nicht regelmiissig den Lehrgang besuchende) Stu-

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1058, 14



— 206 —

denten aufgenommen. An der Akademie besteht auch ein Pensionat
fiir Studenten.

Im eigentlichen Sinne des Wortes setzte eine systematische und
umfassende wissenschaftliche Forschungs- und Literararbeit in der
BOK erst mit der Eréffnung und der Arbeit der theologischen Ta-
kultit ein. Wie iiberall, so geht auch hier parallel mit der Lehrtitig-
keit des Dozenten eine rein wissenschaftliche Forschungsarbeit. In
den verflossenen 34 Jahren veroffentlichten die Dozenten eine lange
Reihe wissenschaftlich-theologischer Abhandlungen und Werke tiber
wichtige und aktuelle Fragen oder Probleme der theologischen Wis-
senschaft oder des christlichen Lebens. Sie sind in den bis jetzt er-
schienenen 32 Binden des «Jahrbuches» der theologischen Fakultit
(oder jetzt Akademie) abgedruckt, wie auch separate Biicher im Uni-
versitiats- (jetzt Synodal-)Verlag und eine Reihe von dhnlichen Ab-
handlungen in theologischen und kirchlichen Zeitschriften 17) er-
schienen sind. Als eine Frucht der wissenschaftlichen Arbeit der theo-
logischen Akademie (Fakultit) sind auch die theologischen Beitriige
von Absolventen der Akademie zu betrachten.

Ausserdem arbeitet die Akademie mit ihrem Lehrkorper im
Dienste der Kirche mit durch literarische Beitrige in den theolo-
gischen und kirchlichen Zeitschriften und Blittern und ferner durch
Vortriage und Mitarbeit in den verschiedenen kirchlichen Gemein-
schatten (wie zum Beispiel an den regelmissigen speziellen theolo-
gischen Kursen fiir die Priesterschaft, ferner in den « Orthodoxchrist-
lichen Bruderschaften», in den Klostern fiir die Pilgergruppen usw.).

Aufs Ganze gesehen und beurteilt ist das Werk derTheologischen
Akademie, wie auch der wissenschaftlich-theologische und allgemeine
kirchliche Dienst seines Lehrkorpers, wie fast iiberall in der christ-
lichen Welt, eine Lebensnotwendigkeit und eine der Quellen eines

17) Eine vollstiindige Bibliographie dieser Werke oder Abhandlungen ist
in dem «Bericht» des Prof. Dr. Ilia Zonewsk: anliisslich des 30jéhrigen Be-
stehens der Theologischen Fakultit (und der Theologischen Akademie) er-
schienen, im «Jahrbuch» der Theologischen Akademie, Band V/XXXI,
1955/1956.

Eine in deutscher Sprache gedruckte Ubersicht der gleichen theolo-
gischen Arbeit kann man finden in dem Artikel von Prof. Stefan Zankow,
«Die theologische Wissenschaft in Bulgarien», im Jahrbuch «Bulgaria» der
deutsch-bulgarischen Gesellschaft, 1940/1941, E.V.Berlin, Verlag V.Felix
Meiner in Leipzig, S.106-128; wie auch in seinem grosseren Aufsatz «Die
theologische Literatur in Bulgarien in den letzten zehn Jahren (1945-1955),
der bald (in der Zeitschrift «Verkiindigung und Forschung», Tiibingen) in
deutscher Sprache erscheinen wird.



— 207 —

gesunden und fortschrittlichen christlichen Lebens in der Kirche, sie
verbindet die ideale Hohe der evangelischen Wahrheit mit den Be-
diirfnissen, Noten und Bestrebungen des praktischen Lebens.

Frither (vor etwa zehn Jahren) hatte die Kirche drei theolo-
gische Seminarien (Mittelschulen) und jetzt nur noch eines (in einem
Kloster) mit ca. 200 Schiilern in allen fiinf Schuljahren, alle Stipen-
diaten der Kirche. Es gibt bis jetzt keine Moénchsschule. (In dem
theologischen Seminar, wie auch in der theologischen Akademie stu-
dieren keine Frauen, auch keine Nonnen [l)is vor sieben Jahren, als
die theologische Fakultiit in kirchliche theologische Akademie um-
gewandelt wurde, studierten an der theologischen Fakultit auch
Studenten weiblichen Geschlechtes, welche, nach der Absolvierung
der Studien, Lehrerinnen fiir Religionsunterricht entweder in den
staatlichen Mittelschulen oder im kirchlichen Dienste wurden].)

Am Ende sei noch bemerkt, dass bis zur Umwandlung des bul-
garischen Reiches in eine volksdemokratische Republik (1945) die
Staatsverfassung schon von 1879 (d. h. sogleich nach der Befreiung
Bulgariens von tiirkischer Herrschaft) allen Biirgern die Religions-
freiheit garantierte (Art.40) (insofern ihr Kultus die bestehenden
Staatsgesetze nicht verletze), wie auch die Verwaltung der Angelegen-
heiten der Kirche durch ihre geistlichen Behorden (Art.42); ausser-
dem war der bulgarische orthodoxe Glaube als im Staate vorherr-
schender anerkannt (Art.37), freilich in einem entsprechenden rela-
tiven Sinne, um so mehr, als die bulgarischen Staatsverwalter stets
ziemlich stark vom siikularistischen Geiste beeinflusst waren. Immer-
hin unterstiitzte der Staat die Kirche ziemlich stark und die Kirchen-
ehe war obligatorisch fiir alle.

Unter dem neuen — republikanischen — Regime und der neuen
Staatsverfassung von 1947 ist die Kirche vom Staat und von der
Schule getrennt. Zugesichert ist die Gewissens- und Bekenntnisfrei-
heit, wie auch die Freiheit auf Ausiibung des Kultus, aber verboten
ist der Missbrauch der Kirche und der Religion fiir politische Zweclke,
wie auch die Bildung von politischen Organisationen auf Glaubens-
grundlagen (Art.78); bestraft wird jede Predigt rassischen, natio-
nalen oder religiosen Hasses (Art. 71); gesetzlich ist nur die Zivilehe
(Art.76). « Die Bildung (der Unterricht) in den Schulen ist weltlich
Im demokratischen und progressiven Geiste» (Art.79). Auf gesetz-
lichem Wege wurden in hoherem Masse die Wald- und Feldgiiter der
Kloster unentgeltlich expropriiert und das ausschliessliche Staats-
eigentum iiber die sozial-ethischen (Wohltitigkeits-) Institutionen



— 208 —

eingefiihrt. Nach dem Kultusgesetz von 1947 ist die Bulgarische
orthodoxe Kirche «Die traditionelle Kirche des bulgarischen Volkes
und untrennbar von seiner Geschichte und als solche wird sie
in ihrem Wesen und Geiste volks-demokratische Kirche» genannt
(Art. 3). Fiir alle Bekenntnisse gilt Art. 5 des genannten Gesetzes, der
lautet: «In ihrer Organisation, in ihrem Kultus und Gottesdienst
unterstehen alle Bekenntnisse ihren Dogmen und Reglementen unter
der Voraussetzung, dass diese in keinem Widerspruche zu den Ge-
setzen, der 6ffentlichen Ordnung und der allgemeinen Moral stehen. »
Die BOK wird teilweise mit Subventionen vom Staate unterstiitzt 18).

*
* *

Wir alle, Menschen und Christen, sind in der heutigen bedeu-
tungsvollen Epoche vor grosse und verantwortungsvolle Probleme
und Aufgaben gestellt. Je mehr wir Christen in zuversichtlicher und
einheitlicher Hingabe dem gottlichen Werke der Una Sancta durch
das Licht der gottlichen Wahrheit und der Wérme der gottlichen
Liebe hingegeben sind, desto mehr werden wir den gnadenvollen
Segen unseres Heilandes erhalten, unseres Heilandes — unser aller
einzige Wahrheit, der einzige Weg und das hochste Leben.

Das glauben wir tiefstens und sind um so zuversichtlicher in der
Hoffnung auf den Sieg des christlichen Glaubens, der Wahrheit un-
seres Heilandes Christi und der Liebe unseres Himmlischen Vaters
als durch den gnadenvollen Segen Gottes unsere Bulgarische ortho-
doxe Kirche jetzt in vollster Liebesgemeinschaft mit allen orthodoxen
Kirchen sich befindet und innigst bestrebt ist, die wiederhergestellte
Patriarchalwiirde unserer Heimatkirche auch dadurch mit Wiirde
zu tragen, dass wir immer mehr und mehr fir die volle Gemeinschaft
der christlichen Welt und fiir das Heil der Menschheit in aller Hingabe
und mit allem Opfermut wahre und volle Nachfolger Christi sind.

Sofia. Stefan Zankow

18) Weitere Angaben iiber die Entwicklung und Lage der BOK kann
man auch in den folgenden Werken von Prof. Stefan Zankow finden: Die
Bulgarische Kirche seit der Befreiung Bulgariens bis zur Gegenwart, p.372
(in bulgarischer Sprache), Sofia 1939, Universititsverlag; Die Verfassung
der Bulgarischen orthodoxen Kirche, Ziirich 1918, Verlag Gebr. Leemann,
p- 223; Die Verwaltung der Bulgarischen orthodoxen Kirche, Halle (Saale),
Verlag Karas, Krober und Nietschmann, p. 288; Die interkirchliche Lage
der Bulgarischen orthodoxen Kirche (in bulgarischer Sprache), Sofia 1933,
p. 122, Universitéitsverlag.




	Die bulgarische Orthodoxe Kirche : in Geschichte und Gegenwart

