
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 48 (1958)

Heft: 4

Artikel: Die bulgarische Orthodoxe Kirche : in Geschichte und Gegenwart

Autor: Zankow, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404357

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404357
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 189

Die Bulgarische Orthodoxe Kirche —

in Geschichte und Gegenwart

Das slawisch-bulgarische Volk war unter allen ostslawischen
Völkern das erste, das das Christentum annahm, und zwar um die
Mitte des IX. Jahrhunderts.

Es gelang ihm schon zu Beginn seiner Bekehrung, den Grundstein

für eine christliche Kultur, für seine innere nationale und
geistige Einheit und für die Erreichung einer autokephalen, d.h.
selbständigen orthodoxen Landeskirche zu legen. Eng damit verbunden
war die Schaffung eines nationalen Klerus, einer nationalen
Kultussprache, einer nationalen Schriftsprache und Literatur - als Träger
oder Organe der national-christlichen Kultur und Selbständigkeit.
Die ersten und grössten Pioniere dieser hohen geschichtlichen
Errungenschaften waren die zwei ersten bulgarischen Heiligen - der
Zar Boris, unter dessen fester und weiser Leitung das ganze bulgarische

Volk (wie auch er selbst) das Christentum, und zwar im
Anschlüsse an den orthodoxen Osten *) annahm und der für dessen

Gedeihen energisch bestrebt war; und dann der erste bulgarische
Bischof Kliment von Ochrid, einer der genialsten Schüler der christlichen

Slawenapostcl Cyrillus und Methodius, der in seiner wahrlich

apostolischen Arbeit die ersten bulgarischen Schulen (wie auch
die erste bulgarische Hochschule) eröffnete und leitete, in denen

Hunderte von jungen Bulgaren in der neuen nationalen
Schriftsprache und Literatur unterrichtet und als Geistliche und Lehrer
nach allen Richtungen des bulgarischen Landes ausgesandt wurden;
er hat auch durch seine literarische Arbeit ausserordentlich viel für
die Schaffung und Einführung der slawischen Kultussprache, der

ostslawischen Literatursprache, geleistet.
Bald darauf (927) erlangte die BOK (bulgarische orthodoxe

Kirche) auch ihre Autokephalie, ihre volle innere Selbständigkeit
und dazu die Würde eines Patriarchates. Somit war das bulgarische
Volk nicht nur das erste unter den Ostslawen, das das Christentum

l) Cernile zu jener Zeit fand der erbittertste Kampf zwischen Rom und
Konstantinopel (zwischen Papst Nikolaus I. und dom Patriarchen Photius)
statt um die Alleinherrschaft des römischen Papstes, beziehungsweise um
die Freiheit der orthodoxen Kircho und überhaupt dio konziliare (wahrlich
katholische, «ssoborno») Einheit der ganzen Kircho.

Internat. Kirch]. Zeitschrift, lieft 4. 1958. 13



— 190 —

annahm, sondern seine Kirche war auch die erste slawische orthodoxe

Kirche, welche die Autokephalie und die Patriarchalwürde
erlangte. Von dieser Zeit an, wie auch in ihrer späteren Entwicklung

förderte die BOK durch ihr Beispiel die Ausbreitung des

Christentums und das kirchliche Gedeihen im europäischen orthodoxen

Osten (dadurch wurde auch die weitere Ausbreitung des

christlichen Bulgarischen Reiches, besonders des ersten bulgarischen
Reiches, über fast die ganze Balkanhalbinsel begünstigt.

Freilich waren Volk, Staat und Kirche der Bulgaren in ihrem
geschichtlichen Leben und Gedeihen oftmals grösseren Prüfungen
und Leiden unterworfen, auch infolge der geographischen Lage
Bulgariens als Schnittpunkt von Völkerwanderungen und vieler
politischer, kultureller und religiöser Strömungen, oftmals auch infolge
des verderblichen Einflusses und der Rivalität von Byzanz. So kam
Bulgarien nach den Überfällen der Russen und der Byzantiner um
das zehnte Jahrhundert auf fast zwei Jahrhunderte unter
byzantinische Herrschaft und durch das Auslöschen der Selbständigkeit
eines Teiles (des Ostteiles) der bulgarischen orthodoxen Kirche unter
die Jurisdiktion des konstantinopolitanischen Patriarchates (971)2).

Durch einen Volksaufstand Ende des XII. Jahrhunderts (1186)
wurde das (sog. zweite) bulgarische Reich von neuem errichtet und
dadurch auch die Autokephalie und die Patriarchalwürde der

bulgarischen Kirche wiederhergestellt und von allen Ostpatriarchen

kanonisch anerkannt (1234). Für die folgenden zwei
Jahrhunderte, als das bulgarische Reich wiederum mehr als die Hälfte
der Balkanhalbinsel umfasste, setzte die bulgarische Kirche ihre
geistige Tätigkeit erfolgreich fort, und ihr letzter Patriarch Ewtimii
wurde wegen seiner unermüdlichen kirchlichen und literarischen
Tätigkeit als Leuchte des kirchlichen Lebens und der Kultur im
orthodoxen Südosten hoch verehrt.

Leider fiel Bulgarien Ende des XIV. Jahrhunderts (1393) wieder
unter fremde Herrschaft, und zwar unter die Herrschaft des

grausamen türkischen Reiches und zugleich unter die Jurisdiktion des

Patriarchates von Konstantinopel und blieb unter dieser Herrschaft
fast fünf Jahrhunderte - das war die dunkelste Zeit in der Geschichte
des bulgarischen Volkes. Gezwungen, ohne eigene Schulen und fast

2) In Westbulgarien konnte sich die bulgarische Kirche selbständig
erhalten, doch nur als Erzbistum von Ochrid, bis 1767, also auch in der Zeit
der türkischen Herrschaft. Dann wurdo auch dieser Teil unter die Jurisdiktion

des Patriarchates von Konstantinopel gestellt.



— 191 —

ohne eigene (nationale) Geistlichkeit auszukommen, lebte das
bulgarische Volk in tiefster Verlassenheit und Vergessenheit, so dass

von ihm nur noch als von einer Masse gesprochen wurde, und die
Welt wie auch die bulgarische Bevölkerung selbst nichts mehr von
einer besonderen bulgarischen Nation wussten, welche einst ihre
eigene Geschichte, ihren Staat, ihre Kirche und Kultur gehabt hat.
Es schien, als ob nicht nur der bulgarische Staat und die bulgarische
Kirche, sondern auch die bulgarische Nation untergegangen sei.
Dazu setzte während des XVIII. und des XIX. Jahrhunderts
seitens des griechischen Patriarchates von Konstantinopel eine

Entnationalisierung des bulgarischen Volkes ein 3). Doch blieb das Volk
seiner Sprache und seinen christlichen Sitten treu. Und als Ende
des XVIII. und Anfang des XIX. Jahrhunderts infolge der im
Westen und auch auf dem Balkan entstandenen Bestrebungen nach
nationaler Freiheit und Kultur die russischen Befreiungskriege gegen
die Türkei begannen, ergriff dieser Geist die aufgeklärtesten Söhne
des bulgarischen Volkes.

Die ersten Aufklärer und Pioniere für nationale und kirchliche
Freiheit und Kultur des sich in doppelter - politischer und
geistlicher - Sklaverei befindenden bulgarischen orthodoxen Volkes
waren in dieser Renaissanceepoche bulgarische Geistliche. Als erster
ist hier der bulgarische Mönchsgeistliche Paiyssij vom Berge Athos
zu nennen, der mit seiner berühmt gewordenen, 1767 in bulgarischer
Sprache verfassten «Geschichte der slavo-bulgarischen Völker, Zaren
und Heiligen», durch viele Abschriften von ihr und durch persönliche

Aufklärungsarbeit und auch die seiner Nachfolger das bulgarische

Volk aus der nationalen Lethargie herausriss und es für
nationale und kirchliche Freiheit entflammte. Der zweite der
bulgarischen Aufklärer ist Bischof Ssofronij von Wratza, der Ende des

XVIII. und Anfang des XIX. Jahrhunderts bereits als Priester ganz
Bulgarien bereiste und das bulgarische Volk zur nationalen und
kirchlichen Entwicklung und Freiheit aufforderte und das erste in
bulgarischer Sprache geschriebene Buch (in Rumänien) veröffent-

3) In den von Bulgaren bewohnten Gebieten wurden die
kirchenslawischen Bücher aus den Kirchen entfernt, durch griechische ersetzt und
dadurch die griechische Sprache als Kultusspraehe eingeführt; fast alle
Überreste der bulgarischen Bücher, Handschriften, Inschriften und Donk-
mäler wurden vernichtet ; in den Städten und auf dem Lande wurden
griechische Schulen eröffnet, in denen die jungon Bulgaren in griechischer
Sprache unterrichtet und im griechischen Geiste erzogen wurden; Bischöfe,
Stadtpfarrer und viele Dorfpfarrer waren Griechen.



— 192 —

lichte - ein Predigtbuch, das lange Dezennien dem Volke das liebste
Buch blieb. (Dieser hervorragende bulgarische Bischof aus der Zeit
der Renaissance des bulgarischen Volkes, äusserst scharf verfolgt
auch von den türkischen Gewalthabern, sah sich genötigt, am
Anfang des XIX. Jahrhunderts nach Rumänien, nach Bukarest,
wegzuziehen, wo er überaus freundlich von dem ugro-walachischen
Metropoliten Dositheus und allgemein von der rumänischen Geistlichkeit

und vom Volke aufgenommen und in seiner kirchlich-nationalen
apostolischen Tätigkeit unterstützt wurde. Hier schrieb er in
bulgarischer Sprache eine Reihe geistlich aufklärender Bücher und von
hier aus unternahm er alles Mögliche für die Aufklärung und
Befreiung seines Volkes, und wiederum von hier aus zog er, zusammen
mit dem russischen und rumänischen Heere, nach Bulgarien, zu
seiner Befreiung 4).)

Durch die Tätigkeit dieser beiden Geistlichen und ihrer Schüler
wurde zunächst das einfache Volk gewonnen, besonders nachdem es

allmählich gelungen war, auch bulgarische Volksschulen zu gründen,
eine Arbeit, bei welcher wiederum ein Geistlicher massgebend
beteiligt war, Neophit (von dem berühmten bulgarischen Kloster von
Rila), der Dörfer und Städte zwecks Gründung und Leitung von
bulgarischen Schulen bereiste und so der Vater, Organisator, Reformator

und Leiter der bulgarischen Schule wurde. So vereinigten sich

um die Mitte des vorigen Jahrhunderts Klerus, Volk und die

bulgarische Intelligenz im Bestreben und im Kampfe um ein freies,
nationales Leben.

4) Wie bekannt ist, haben das rumänische Volk und die rumänische
orthodoxe Kirche auch in allerneuoster Zeit ihre brüderlich liebovollo
Unterstützung der bulgarischen orthodoxen Kirche und dem bulgarischen orthodoxen

Volke angedeihon lassen. So beispielsweise, als dio bulgarische orthodoxe

Kirche in einer ungerechten Weise vom konstantinopolitanischen
Patriarchate 1872 für schismatisch erklärt wurdo und andere orthodoxo
Kirchen wegen dieses Schismas sich von der bulgarischen orthodoxen Kirche
abseits hielten, war es die rumänische orthodoxe Kircho, welche (1921) der
bulgarischen orthodoxen Kirche das Hl. Myron gab und wiederum die
rumänische orthodoxe Kirche war es, welcho noch vor der Aufhebung dieses
Schismas (1945) in volle sakramentale Gemeinschaft mit der bulgarischen
orthodoxen Kirche (1922) eintrat; sie war es, welcho als erste offiziell vor
dem Konstantinopolitanischen Patriarchate, wie auch in dor allgemeinen
orthodoxen Prosynodo in Athen (1930), den Vorschlag gemacht hat, dieses
gegenständ lose und anachronistische Schisma zu entfernen; und wiederum
die orthodoxe rumänische Kircho war es, welcho eifrigst dio Wiederherstellung

der Patriarchalwürde der bulgarischen orthodoxen Kircho unterstützte
und sich sogleich daran beteiligte.



— 193 —

Bei dieser Bewegung ging es gleichzeitig auch darum, vom Pa-
triarchat von Konstantinopel die kirchliche Freiheit für das bulgarische

Volk zu erlangen, eine nationale Geistlichkeit und die nationale

(die kirchenslawische, eigentlich die altbulgarische)
Kultussprache wiederzugewinnen 5). Das Patriarchat von Konstantinopel
aber, vom griechischen Nationalismus beeinflusst, widersetzte sich

hartnäckig diesen elementaren Rechten und Forderungen der
Bulgaren, was zu dem sog. griechisch-bulgarischen Kirchenstreite führte.
Nach langen und ergebnislosen Verhandlungen, wobei aus politischen
und anderen Gründen auch fremde Westmächte sich einmischten,
kam es zum Bruche zwischen dem Patriarchate von Konstantinopel
und der neuentstehenden bulgarischen orthodoxen Kirche. Die
Bulgaren verlangten die Wiederherstellung der Autokephalie (der
Selbständigkeit) ihrer Kirche. Wohl willigte unter dem Einflüsse Russlands

1867 das genannte Patriarchat in eine autonome bulgarische
Kirche (als Exarchat) ein, aber nur in den engen territorialen Grenzen

zwischen der Donau und dem Balkangebirge, d.h. für kaum
einen Drittel der ganzen ausschliesslich oder in überwiegender Mehrheit

von Bulgaren bewohnten Gebiete. Somit nahm der Kirchenstreit

mehr den Charakter eines nationalen Streites an.
Um eine weitere Ausbreitung der durch den bulgarisch-griechischen

Kirchenstreit entstandenen Unruhen zu vermeiden, gab die
türkische Regierung im Jahre 1870 einen Sultanerlass heraus für die

Gründung eines autonomen bulgarischen Exarchates, durch welchen
Erlass wohl keine volle kirchliche Selbständigkeit, aber gerechtere
Territorialgrenzen des Exarchates statuiert wurden. Das Patriarchat

protestierte dagegen, und als das Exarchat gegründet wurde,
berief das Patriarchat von Konstantinopel ein lokales Kirchenkonzil
ein, auf welchem am 16. September 1872 die bulgarische Exarchats-
kirche für schismatisch erklärt wurde. Diese Schismatisierung der

bulgarischen orthodoxen Kirche wurde durch die Anklage des « Phi-
letismus» (d.h. der Kirchenspaltung aus nationalistischen Gründen)
begründet; das war eine ungerechte Beschuldigung, weil die

Bulgaren einfach die Wiederherstellung der Selbständigkeit ihrer Kirche

5) Hier sind als hervorragende Kämpfer für nationale und kirchliche
Freiheit der Mönchskleriker (vom Berge Athos) Neophit Bosweli und Bischof
Ilarion Makariopolski zu nennen, welche in diesem Kampfe viele
Verfolgungen und Leiden zu ertragen hatten, und denen es doch gelang, auch die
Konstantinopolitanische bulgarische Kolonie als eine einheitliche bulgarische
Gemeinde zu organisieren, die dann die Leitung des Kampfes in dio Hand
nahm.



— 194 —

verlangten, und das Patriarchat aus griechisch-nationalistischen
Gründen sich dagegen erklärt hatte und weil die territorialen Grenzen

des Exarchats nach dem Sultanerlass nur die rein von orthodoxen

Bulgaren bewohnten Gebieten umfassten und weil noch, den
Kanones zuwider, die beschuldigten Führer (Bischöfe) der Bulgaren
zum obengenannten Konzil nicht einmal eingeladen worden waren.
Die Hl. Synode des neuen bulgarischen Exarchates antwortete auf
dieses Vorgehen des Patriarchates durch eine Epistel an alle
orthodoxen Kirchen, in welcher sie die Unhaltbarkeit der Behauptungen
des Patriarchates, die Unrechtmässigkeit seines Vorgehens darlegte
und die Treue und Anhänglichkeit der bulgarischen Kirche an die

allgemeine orthodoxe Kirche bekundete.
Auch nach der Befreiung Bulgariens von der türkischen

Herrschaft (1879) und trotz vieler Bemühungen um eine gerechte Lösung
des sog. « Schisma» blieb - hauptsächlich infolge der politischen
Zeitverhältnisse - das 1872 zwischen dem Konstantinopolitanischen
Patriarchat (und formell auch zwischen den übrigen orthodoxen
Kirchen) und der bulgarischen Kirche geschaffene Verhältnis noch

lange Dezennien bestehen. Als aber viele der nicht griechischen
orthodoxen Kirchen (wie z.B. die rumänische, die serbische, die
russische) dies traurige Verhältnis als einen bedauerlichen Anachronismus

ansahen und mit der bulgarischen Kirche in Gemeinschaft
traten, gelang es, eine friedliche Lösung der Frage zu finden : nach kurzer,

gemeinsamer friedlicher Vereinbarung erklärte am 22. Februar
1945 das Patriarchat von Konstantinopel das Schisma als nicht
mehr bestehend und die bulgarische orthodoxe Kirche als eine
autokephale orthodoxe Kirche.

IL
Bei den oben nur in aller Kürze geschilderten Verhältnissen

entwickelte sich die neugegründete Bulgarische Exarchatskirche Schritt
für Schritt vorwärts.

1871 fand in Konstantinopel das erste bulgarische Exarchial-
konzil statt, unter Beteiligung von gewählten Vertretern der
Priesterschaft und des Kirchenvolkes, und dieses Konzil legte die
Grundstatuten der Kirche im Sinne des urchristlichen katholischen (oder
auf slawisch «ssoboren») Prinzips fest, d.h. im Sinne einer
entsprechenden Beteiligung auch der Priesterschaft und des Kirchenvolkes
am Leben und an der Verwaltung der Kirche, ein Prinzip, das auch
in der späteren Zeit beachtet wurde und auch für die heutigen Pa-



— 195 —

triarchalstatuten der bulgarischen Kirche grundlegend ist und von
dem letzten Konzil der Kirche (1953) anerkannt worden ist. In aller
Bescheidenheit kann man sagen, dass heutzutage dieses hochwichtige

Prinzip der «Ssobornost», d.h. der wahren Einheit und Katholizität

oder (westlich ausgedrückt) einer «gemeinschaftlichen»
Verfassung und Verwaltung der Kirche, im Vergleich mit den
Grundstatuten fast aller übrigen orthodoxen Kirchen, in der bulgarischen
orthodoxen Kirche am weitgehendsten befolgt wird.

Das bulgarische Exarchat war kaum nach den obengenannten
Statuten organisiert, als die Aufstände des Volkes zur Befreiung
von der türkischen Herrschaft und darauf der russisch-türkische
Befreiungskrieg mit allen seinen Verwüstungen ausbrach, worauf die
Gründung des neuen bulgarischen Staates (1879) erfolgte. Nach den
Beschlüssen des Berliner (Friedens-) Kongresses blieb ein Teil des

Gebietes der Bulgarischen Exarchatskirche ausserhalb der Grenzen
des bulgarischen Staates (Südthrazien und Mazedonien). Auch das
erschwerte die einheitliche Führung des kirchlichen Lebens der
orthodoxen Bulgaren: für die Verwaltung des türkisch gebliebenen
Teiles des Exarchats blieb die Exarchialverwaltung in Konstantinopel

zuständig; an ihrer Spitze stand der um Kirche und Volk
hochverdiente zweite bulgarische Exarch Joseph 6) mit den übrigen
für diese Gebiete gewählten bulgarischen Bischöfen und
Kircheninstituten. Für das bulgarische Fürstentum selbst übernahm die Heilige

Synode die oberste Verwaltung der Kirche.
Beide Teile des Exarchates standen jetzt vor folgenden

Grundaufgaben: Erstens, den Mangel an einer nationalen Geistlichkeit zu
überwinden und für ihre Minimalbildung zu sorgen, die sie für ihre
Hirtenarbeit unter dem Volke so nötig hatte. Bei den schon oben

angedeuteten Verhältnissen ist es klar, dass bei der Begründung der

Bulgarischen Exarchatskirche dieser Mangel sehr gross war und dass

sehr wenige von der nationalen Geistlichkeit eine theologische
Bildung hatten. Auch in den darauffolgenden Jahren konnte die Kirche
leider keine bulgarische theologische Schule eröffnen. Zweitens:
Gotteshäuser zu erbauen, denn zur Zeit der türkischen Herrschaft
mussten die Bulgaren - wenn sie eine Kirche bauen wollten - einen

6) Er hatte diesen hohen Posten vollo vier Dezennien inne (gewählt 1876
in Konstantinopel in der schwierigsten Zeit der Kämpfe des bulgarischen
Volkes für Recht und Freiheit, Kultur und Fortschritt, und stirbt 1915 in
Sofia - ein Kirchenfürst mit grosser Kultur, Weisheit, Energie und Stand-
haftigkeit.



— 196 —

speziellen Erlass des Sultans erwirken, so dass bei der Gründung der
bulgarischen Exarchatkirche sehr wenige und sehr kleine Gotteshäuser

vorhanden waren; viele von ihnen wurden während der
Aufstände und des Befreiungskrieges von den Türken zerstört. Drittens:

Die Kirche musste dafür sorgen, wenigstens die einfachsten
Kirchenbücher zu beschaffen - sowohl für das Ritual, als auch zur
Einführung der Geistlichkeit in ihre Hirtenarbeit. Viertens: Es
musste eine eigentliche innere Missionsarbeit (christliche Aufklärung

und Wohltätigkeit) begründet und entfaltet werden. Fünftens:

Auch für die materiellen Nöte der Kirche wie auch für rechte
Beziehungen zwischen Staat und Kirche war Sorge zu tragen. Und
sechstem: Das Kirchenvolk war vor der einsetzenden Proselyten-
propaganda (besonders seitens der römischen Kirche) wie auch vor
dem unter der neugebildeten Intelligenz einbrechenden
Säkularisationsgeiste zu bewahren. Dazu musste die Exarchialverwaltung
für die allgemeine Bildung der unter der Türkei gebliebenen
Bulgaren Sorge tragen 7).

Obwohl die konstituierende Volksversammlung des neuen
bulgarischen Staates (1879) die bulgarische orthodoxe Kirche als die
vorherrschende in Bulgarien (Art. 38 der Verfassung) und die Heilige
Synode als die oberste geistliche Gewalt der bulgarischen Kirche
(Art. 39) bezeichnete und dazu allen Bürgern (bulgarische Untertanen

oder Fremden) volle Glaubensfreiheit (Art. 41 und 42) garantierte

und obwohl die bulgarische orthodoxe Kirche von allen
Bulgaren als wahre Nationalkirche mit unbestrittenen grossen geschichtlichen

Verdiensten für die Einheit, Erhaltung und Entwicklung des

bulgarischen Volkes anerkannt war, konnte eine volle Harmonie zwi-

7) Diese Exarchialvorwaltung konnte faktisch in Konstantinopel von
dem zweiten bulgarischen Exarchen Joseph und in einigen Diözesen von
deren Bischöfen nur ein Vierteljahrhundert lang geleitet worden (1880-1914) ;

mit dem für Bulgarien missglückten Balkankriege (1912-1914) gingen die
Exarchialgebiote in der Türkei (Südthrazien und Mazedonien) staatlich an
Griechenland und Serbien und kirchlich an dio Jurisdiktion der dortigon
Landeskirchen über, unter welcher sie sich noch heute befinden. Dio orthodoxen

Bulgaren in jenen Gebieten sind damals anderthalb Millionen go-
wesen mit 7 Diözesenbischöfen, 1200 Pfarrgeistlichen (von welchen nur 77
mit Mittelschulbildung und keiner mit Hochschulbildung), 1200
Gotteshäusern und 62 Klöstern. Für die theologischo Schulbildung eröffnete das
Exarchat eine Priesterschule in Skopie (1882) und oin Seminarium in
Konstantinopel (1892-1915). Hochentwickelt war dort die Volksschulbildung:
anfangs (1883) leitete das Exarchat 237 Schulen mit 351 Lehrern und 16 063
Schülern; zuletzt (1913) 1373 Schulen (davon 13 Gymnasion und 87
Progymnasien) mit 2266 Lehrern und 78,854 Schülern.



— 197 —

sehen Kirchen- und Staatsverwaltern nicht lange aufrechterhalten
werden 8). Trotzdem erhielt die Kirche angesichts ihrer
Volksverbundenheit und ihrer inneren Gemeinschaftskraft Hilfe seitens des

Staates - hauptsächlich durch materielle Unterstützung des Klerus
und mancher der kirchlichen Institute und durch die Beibehaltung
des religiösen Unterrichts in allen bulgarischen Normal- und
Mittelschulen 9).

Unter diesen Verhältnissen war die Kirche bestrebt, ihre schwere

Aufgabe zu erfüllen, ihre Organisation und ihre Tätigkeit planmässig
durchzuführen und dies durch sukzessive Vorbereitung der Kirchendiener.

Auf die gefühlsmässige und sittenreine Treue ihres Volkes
gestützt, konnte die bulgarische orthodoxe Kirche das letztere auch vor
der starken Proselytenarbeit erfolgreich bewahren 10).

8) Gründe: Dor schon erwähnte und immer stärker wordende säkula-
ristischo Geist unter den gebildeten Schichten der neuen bulgarischen Gesellschaft

und auch die Unerfahrenheit in der Staatsverwaltung. Und besonders :

die feindliche Einstellung des (lango regierenden und herrschsüchtigen)
Königs Ferdinand (römischer Katholik) der orthodoxen Kircho gegenüber, der
ein leidenschaftlicher Förderer der römisch-katholischen Propaganda im
Lande war. Im ganzen gesehen und beurteilt, ist die bulgarische Kircho
überparteilich eingestellt geblieben und alle ihre Dienstorgane waren gar nicht
an der Staatsverwaltung beteiligt. König Ferdinand und seine Regierungsorgane

(oder Anhänger) taten der bulgarischen orthodoxen Kirche viel Böses
an in der Annahme, dass sie russophil gesinnt sei.

9) Weil die Religionslehrer immer vom Staate ernannt und immer mehr
vom säkularistischen Geiste ergriffen wurden, haben sie den Unterricht sehr
mangelhaft oder gar mit entgegengesetzten Resultaten geführt.

10) Besonders rührig ist die römisch-katholische Propaganda gewesen.
Reich bemittelt durch viele vom Auslände kommende Ordensleute, eröffnete
sie viele Mittelschulen und Wohltätigkeitsheime, welche fast nur von der
orthodoxen Jugend besucht waren. Bis zur Schliessung dieser Schulen in
allerneuester Zeit seitens der jetzigen Staatsbehörden gab es 16 Normalschulen,

11 Progymnasien, 6 Gymnasien und noch andere «Private», im
ganzen 34 «französische», d.h. Ordensschulen in französischer Unterrichtssprache

mit 174 Lehrern und 2198 Schülern. Dazu noch viele mit Pensionaten.
Trotzdem stieg die Zahl der römisch-katholischen Unierten in der ganzen
Zeit nicht mehr als bis 50 000 (Fremde, Nichtbulgaren inbegriffen). Es gab
auch derartige Schulen von manchen protestantischen Denominationen und
Sekten, Kongregationalisten, Methodisten und von den besonders rührigen
Baptisten, Adventiston und Pfingstlorn, von ihren Denominationen in USA
mit Mitteln unterstützt. Anhänger des protestantischen Bekenntnisses gibt
es bei uns (Nichtbulgaren oder Fremde inbegriffen) im ganzen ca. 10 000.

Hier soll noch bemerkt werdon, dass heute dio Bevölkerung von
Bulgarien über sieben Millionen zählt, davon (ausser der erwähnten Zahl
römischer Katholiken und Protestanten) 10 000 Israeliten, 25 000 armenischo
Gregorianer, ca. 800 000 Mohammedaner (davon ca. 600 000 Türken,
ca. 100 000 Zigeuner und übor 100 000 Bulgaren, die während der türkischen



— 198 —

Durch eigene Mittel konnte die bulgarische orthodoxe Kirche
auch die notwendigen neuen Gotteshäuser erbauen, welche durch ihre
Grösse und Kirchenmalereien einen bedeutsamen Erfolg und
Fortschritt darstellen. Anfangs (bei der Befreiung Bulgariens 1879) hatte
sie im ganzen 1100 kleine Kirchen und Kapellen; jetzt hat sie 3464

Gotteshäuser (davon 609 Kapellen). Dazu besitzt die Kirche über 100

Klöster (mit ihren Gotteshäusern), davon ein ViertelNonnenklösteru).
Durch die innere Missionsarbeit der BOK sind vor 50 Jahren die

kirchlichen Vereine der «Orthodox-christlichen Bruderschaften»
entstanden. Das sind Bruderschaften von (mehrheitlich) Frauen und
Männern zur Förderung des christlichen Glaubens, der Frömmigkeit
und der Liebestätigkeit untereinander und unter dem Volke. Zu
diesem Zwecke werden clie Heilige Schrift gelesen und erklärt (wofür
auch spezielle «biblische Kurse» arbeiten), Vorträge gehalten, kirchliche

Konzerte gegeben, Pilgerfahrten an heilige Orte (hauptsächlich
alte Klöster) unternommen, religiöse Literatur verbreitet und auch

Wohltätigkeit untereinander und in der Gemeinde und Kirche
geübt 12). Der Idee nach soll jede Pfarrei oder Pfarrkirche eine solche

Herrschaft mit Gewalt zum Mohammedanismus bekehrt wurden) ; über
Ungläubige ist keine offizielle Statistik vorhanden.

11) Mit 413 Personen: 201 Mönchen und 212 Nonnen. Schon diese Zahl
bezeugt, dass bezüglich des Klosterlebens in den letzten Dezennien in
Bulgarien oin ziemlich grosser Niedergang eingetreten ist: auf 117 Mönchsklöster

nur 201 Mönche! (und dazu leben mancho von ihnen ausserhalb dos
Klosters als kirchlich-administrative Beamte, und viele Klöster sind ohne
Mönche; sogar das grösste und allerälteste, das historische Rilakloster (aus
dem IX. Jahrhundert), das vor der Befreiung Bulgariens Hunderte von Mönchen

hatte, hat heute nur deren 35. Dieser Niedergang verstärkte sich in allor-
neuester Zeit auch infolge der Staatsexpropriierung fast aller Wald- und
Feldgüter der Klöster. Da fast in allen bulgarischen, besonders in den ältesten und
grössten Klöstern, nur AgrarWirtschaft, also nicht ein Handwerk oder Fabrikarbeit

betrieben wurde, blieben die Klöster ohne Vermögensunterlage. Erst in
allerletzter Zeit, 1954, wurde in einem Nonnenkloster ein Fabrikbetriob (Tuchstoffe)

aufgenommen. In dieser Beziehung sind die Klöster der rumänischen
orthodoxen Kirche ein Beispiel für ein allseitiges und blühendes Leben (191 Klöster,

davon 120 Mönchsklöster und 71 Nonnenklöster mit 6011 Gemeindegliedern
: 1299 Mönche, 2726 Nonnen, 395 Männer und 1591 Frauen, die sich zum

Mönchtum vorbereiten). Das Gebets- und Arbeitsleben ist aufs beste verbunden.

Fast alle Klöster sind kooperative Gemeinschaften mit fabrikmässigen
Ateliers zur Produktion aller kirchlichen (auch Kunst-)Gegenstände und auch
sonstigen (Zivil-) Fabrikationen, was zur materiellen Erhaltung sowohl der Klöster

als auch der ganzen Kirche sehr viel beiträgt. In den grösseren Klöstern
bestehen auch Mönchsschulen und auch einige theologische Seminarien. Viele
der Mönche und Nonnen studieren auch an den theologischen Akademien).

12) Bis vor zehn Jahren (seither werden nach dem Gesetze des neuen
volksdemokratischen Staates Wohltätigkeitsinstitute oder Heime nur vom



— 199 —

Bruderschaft haben. Für grössere Aktionen können sich mehrere
Bruderschaften vereinen. Alle Bruderschaften bilden einen Bund. Alle
sind organische Gemeinschaften der Kirche, von welcher sie auch in
jeder Hinsicht geleitet und unterstützt werden. Der Vorsitzende des

Verwaltungsrates jeder Bruderschaft ist der betreffende Pfarrpriester.

Die Zahl der Bruderschaften belauft sich auf über 700.
Es entstand auch die Idee und der Wunsch nach Gründung eines

« Bundes der orthodoxen Frauen in Bulgarien ». Mit Unterstützung
angesehener kirchlicher Würdenträger wurde in Sofia 1934 ein solcher
Bund gegründet, der auch von der Heiligen Synode den Segen erhielt.
Das Ziel des Bundes war «die moralisch-religiöse Entwicklung der
bulgarischen Jugend und der bulgarischen Familie im Geiste des

orthodoxen Glaubens und der Volkstraditionen». Als Hauptweg zur
Erreichung dieses Zieles war vorgesehen, überall in Kirche, Staat,
Gesellschaft, Familie etc. durch Vorträge, spezielle Kurse, Literatur,
Pensionate, Heime, Sommerkolonien etc. sich für die religiöse moralische

Erziehung der Jugend einzusetzen, gegen verderbliche
Einflüsse durch Theater, Kino, Literatur etc. zu kämpfen und speziell
für den religiös-moralischen Schutz des Mädchens und der Frau im
privaten, öffentlichen und professionellen Leben zu arbeiten. Dieser
Frauenbund trat als eine spezielle Parallele den «Orthodox-christlichen

Bruderschaften » zur Seite. Bevor sich aber der Bund im Lande
entwickeln konnte, drang die Meinung durch: clie «Bruderschaften»
haben das allgemeinere Ziel (auch das spezielle des Bundes der
Frauen umfassend), und da die Bruderschaften sich noch im Stadium
der Entwicklung befinden, sollen die Kräfte nicht zerteilt werden,
vorläufig nur die Bruderschaften ihre Arbeit tun, was auch so
geschehen ist. Eine ähnliche Parallelität besteht mit Segen auch in
anderen orthodoxen Kirchen und Ländern (wie in Griechenland,
Jugoslawien und besonders in Rumänien), und es wird eine der zukünftigen

Aufgaben der BOK sein, durch Weiterentwicklung der «Orthodoxen

Bruderschaften» den orthodoxen Bund der Frauen ins Leben
zu rufen und seine speziellen Ziele zu fördern.

In den letzten Dezennien wurde auch viel für die allgemeine
geistige Aufklärung durch das gedruckte Wort getan. Zunächst sei die

synodale Übersetzung der Heiligen Schrift in die bulgarische Sprache

Staate gründet und geleitet) unterhielten die «Orthodox-christlichen
Bruderschaften» auch viele Waison- und Altersheime, unentgeltliche Speisehallen
und Nachtlager, Tagessalone und Kindergarten, Sommerkolonien, Arbeitsstunden

für wohltätige Zwecke u.dgl.



— 200 —

erwähnt, welche als Ganzes (oder auch Teile von ihr) gedruckt wurde.
Die erste Auflage erschien 1925. Auch die Verbreitung unter dem
Kirchenvolke war so schnell und so gross, dass trotz neuer Auflagen
jetzt fast keine Exemplare mehr zu erhalten sind (infolge des Mangels

an Druckpapier und an kirchlichen Druckereien kann keine neue

Auflage gedruckt werden, und fast das gleiche gilt auch für die übrige
theologische oder kirchliche Literatur neuester Zeit). In den vergangenen

fünf Dezennien konnten auch alle notwendigen Ritualbücher,
wie auch religiöse Lehrbücher für den Religionsunterricht in den
Staatsschulen und für die theologischen Schulen in vielen Tausenden

von Exemplaren gedruckt werden. In der gleichen Zeitperiode gründete

die Heilige Synode einen eigenen Verlag für religiöse Literatur,
in welchem sehr viele bedeutende theologische Werke (von
bulgarischen Autoren oder von fremden Autoren in bulgarischer
Übersetzung) aus allen Gebieten der theologischen Wissenschaft gedruckt
und verbreitet wurden. Daneben wurden regelmässig im Universitätsverlag

auch die wissenschaftlichen Werke der Professoren der
theologischen Fakultät gedruckt. Zugleich und in der genannten
Zeitperiode erschienen sehr viele theologische und kirchliche Zeitschriften
und Blätter, herausgegeben von der Heiligen Synode, von den

Diözesenverwaltungen, von kirchlichen Korporationen usw. Heute
erscheinen nur das « Jahrbuch der theologischen Akademie », die theologische

Zeitschrift «Geistige Kultur» und das Wochenblatt (als
offizielles Organ der Hl. Synode), «Kirchliche Zeitung» (alle vom
Synodalverlag herausgegeben). Diese literarische Tätigkeit ermöglichte
auch die Eröffnung vieler kirchlicher Bibliotheken. Durch planmässige

und eifrige Versorgung der kirchlichen Behörden und der
Pfarrgeistlichkeit mit Predigtbüchern wurde auch das regelmässige
Predigtwesen auf eine befriedigende Höhe gebracht. 13).

Zuletzt soll noch die befriedigende christlich-aufklärerische
Arbeit vieler orthodox-kirchlicher Jugendvereine erwähnt werden, die
bis vor zehn Jahren bestanden haben14). Deren Mitglieder sind mei-

13) In neuester Zeit leistete auf diesem Gebiete der jetzige Patriarch
der BOK Kyrill einen sehr wertvollen Beitrag mit seinen vier Bänden
Predigten. Von ihm sind auch vier grosse Bände über Leben und Wirksamkeit
vieler bedeutender bulgarischer Metropoliten aus der Zoit dor bulgarischen
Renaissance erschienen. Das wissenschaftliche Werk (von 1956) des Patriarchen

Kyrill über das Loben und Werk des Exarchen Antim ist auch von
ausserordentlichem qualitativem (wissenschaftlichem) und quantitativem
(über 900 Seiten) Werte.

u) Zuerst wurde in Bulgarien (vor 30 und 40 Jahron) ein christlicher
Studentenverein (Sofia, 1911) gegründet, ein «I.M.C.A.» und ein «I.W.CA.»



— 201 —

stens orthodoxe Schüler und Studenten, und deren Ziel : die Jugend
durch Bibellektüre, Aufbau einer christlichen Weltanschauung,
Festigung des Charakters, der körperlichen und seelischen Gesundheit

durch Reinheit und Nüchternheit zu Christus zu führen. 1935

waren es im ganzen 1440 Jugendvereine mit 114 127 Mitgliedern.
Kirchliche oder religiöse Jugendvereine bestehen heute nicht mehr
(aus Gründen nicht religiösen Charakters).

Unter den bezeichneten Umständen und Schwierigkeiten hat
das III.kirchlich-nationale Konzil der BOK in Sofia im Jahre 1953
in regelrechter, kanonischer Weise die Patriarchalwürde der
Bulgarischen orthodoxen Kirche wiederhergestellt. Diese Würde war, wie
früher hervorgehoben wurde, nur wegen der Unterwerfung Bulgariens

unter die türkische Herrschaft und nur über diese Linie der
Jurisdiktion des Konstantinopolitanischen Patriarchates unterstellt
gewesen. Demzufolge wählte dieses Konzil zum Patriarchen der BOK
und Metropoliten von Sofia den Metropoliten von Plowdiw (Philippopel)

Kyrill. Dieser Akt wurde vom ganzen bulgarischen orthodoxen
Volk wärmstens begrüsst und als völlig rechtmässig fast von allen
orthodoxen Kirchen anerkannt (entweder durch Delegierte an
diesem Konzil, wie z. B. diejenigen des russischen und rumänischen
Patriarchats, der grusinischen, polnischen, tschechischen und anderer
orthodoxen Kirchen, oder durch liebevolle Begrüssungsschreiben zu
diesem Akte, wie z.B. vom Antiochischen und Serbischen Patriarchat).

In Verbindung mit dem genannten Akte fand zu gleicher Zeit
in Sofia eine Beratung mit den Delegierten der anderen orthodoxen
Kirchen statt, eine Beratung allorthodoxer liebevoller Einheit und
Gemeinschaft. Sie war offenkundig eine Gabe der Gottesgnade mit

(Sofia, 1922)-Verein (als Glieder der Weltbünde dieser christlichen
Jugendorganisationen), ursprünglich mit Zustimmung clor Hl. Synodo der BOK,
deren Mitglieder fast nur orthodoxe Jugendliche waren. Infolge mancher
Proselytenversucho einiger protestantischer Mitglieder kam es in manchon
Kreisen der BOK zu einer Mißstimmung diesen Vereinen gegonüber. Daraufhin

berief auf Verlangen orthodoxer Kirchonleute der bekannte christliche
Jugendführer John Mott drei gemeinsame Konferenzen ein, in Sofia (1928),
in Athen-Kifisa (1930) und in Bukarest (1933) unter Beteiligung führender
orthodoxer Bischöfe und Professoren, um die Richtlinien der Tätigkeit dieser
Vereine in den orthodoxen Ländern zu klären. Die Beschlüsse dieser
Konferenzen wurden vom Weltkongress des IMCA-Bundes (in Cleveland, USA,
1931) bestätigt (wie auch vom Bunde der I.W.CA. und der christlichen
Studentenvereine) in folgendem Sinne: die Arbeit der Vereine muss im
Einklang stehen mit der Glaubenslehre der orthodoxen Kirche und im
Einverständnis und unter Mitarbeit der orthodox-kirchlichen Behörden vor
sich gehen. Diese Voreine bestehen nicht mehr.



— 202 —

dem göttlichen Hinweise auf ein liebevolles gemeinsames Wirken zur
Erfüllung der göttlichen Gebote der Gerechtigkeit und des Friedens,
der Bruderschaft und der Liebe in der gegenwärtigen Zeit.

III.
Aus dem bisher in aller Kürze über die geschichtliche Entwicklung

und den gegenwärtigen Stand der BOK Gesagten kann klar
ersehen werden, welches die geschichtlichen Umstände waren, unter
welchen die BOK entstand und wie sie sich in der fernen Vergangen-
einerseits mit segensreichem Erfolg entwickelte, wie aber auch der
Leidensweg des Niederganges die äussere Ausgestaltung der
kirchlichen Arbeit behinderte und wie gross die Prüfungen waren, unter
welchen das bulgarische Kirchenvolk während der schrecklichen, fünf
Jahrhunderte dauernden Sklaverei unter der türkischen Herrschaft
fast ohne jede eigene pastorale Behütung zu leiden hatte, und
endlich: wie erst vor 80 Jahren wiederum unter grossen Leiden,
Gefahren, Prüfungen und Opfern die Wiederherstellung der Autokephalie

der BOK und die (teilweise) nationale und politische Freiheit
ihres Kirchenvolkes errungen werden konnte, mit der traurigen
Erbschaft allerdings, class fast keine eigene Volksgeistlichkeit mit
entsprechender Ausbildung für ihre bevorstehenden grossen pastoralen
Aufgaben und Tätigkeit da war, dass es an vielen Voraussetzungen
geistiger und anderer Natur fehlte, und dass das alles in einer
Zeitperiode von schweren Stürmen und Gefahren sich ereignete.

Da hiess es, im tiefsten Glauben und in fester Zuversicht an die

gnadenvolle Hilfe des Heilands, aufdem festen und reichen Boden der
Una Sancta stehend und im Ausblick auf die Heiligkeit des Werkes
der geistlichen Wiedergeburt und das Wachsen des Kirchenvolkes die
kirchliche Arbeit in wahren und klaren Zielen und durch richtige
Wege und Mittel in den hl. Dienst des Heilandes zu stellen und dem
Kirchenvolke Wahrheit und Tugend zu vermitteln. Das hiess aber,
für die Kirche zunächst, gemäss der gegebenen Lage und
offenstehenden geistigen Bedürfnissen des Kirchenvolkes, die konkreten
Ziele und Wege fest zu bestimmen und die Kirchendiener für all
dies vorzubereiten.

Und schon der erste Exarch der BIK, Antim, einer der
ausgezeichneten Würdenträger der Kirche bezeichnete die theologische
Ausbildung als eine der wichtigsten Bedingungen der pastoralen
Tätigkeit mit den Worten: «Die Kirchengeschichte bezeugt, dass die



— 203 —

ruhmreichste Epoche unserer Kirche diejenige gewesen ist, die von
gelehrten Hirten geleitet wurde15.»

Nach der Annahme der Grundstatuten des neuen Exarchats
durch das erste allkirchliche (und allbulgarische) Konzil (1871), nach
der Festlegung der Verfassung und der Verwaltung dieses Exarchats
war somit tlie erste Aufgabe der Kirchenleitung die gehörige Ausbildung

der so dringend notwendigen Kirchendiener. Aus diesem
Grunde wurde noch vor der Befreiung Bulgariens die erste theologische

Schule 1874 (in einem Kloster von Mittelbulgarien) eröffnet.
Für das Exarchat in der Türkei wurde später auch ein theologisches
Seminar in Konstantinopel eröffnet, das bis zum Balkankriege
(1912/1913) für die Bedürfnisse des Exarchats in der Türkei tätig
war. Die theologische Schule für Bulgarien wurde später nach Sofia

verlegt und, zeitweise, existierte (für die Befriedigung des gleichen
Bedürfnisses an gebildeten Geistlichen) noch eine zweite theologische
Schule. Das waren aber theologische Mittelschulen. Deswegen gingen
diejenigen Bulgaren, die sich für die höheren Kirchendienste
vorbereiten wollten, an die russischen Akademien oder an die theologische

Fakultät an der Universität zu Czernowitz (damals in Österreich)

und Bukarest. Abor auch diese Sachlage konnte die dringender
werdenden Bedürfnisse an theologisch ausgebildeten Kirchendienern
nicht befriedigen. Dazu wurde der Bedarf nach gehörig ausgebildeten
Kirchendienern (hauptsächlich nach Pfarrgeistlichen für die Städte)
immer dringender, schon aus dem Grunde, weil die orthodoxen
Bulgaren durch ihre gehobene Bildung (welche dank der überall
eröffneten Staats- und Privatschulen immer allgemeiner wurde) mehr
und mehr von der Pastoralarbeit der Kirche verlangten und weil auch
der säkularistische Geist unter der Bevölkerung noch sichtbarer sich

ausbreitete. Dies bezeugt die folgende Statistik:
,5) Exarch Antim, Sohn oiner einfachen und frommen bulgarischen

Familie, war neben vielen andern Vorzügen selber einer der gelehrtesten
Hierarchen der orthodoxen Kirche. Mit Auszeichnung beendigte er die
bekannte griechische theologische Schule auf der Insel Halki und die thoolo-
gische Akademie in Moskau (1856). Im Dienste des Konstantinopolitanischen
Patriarchates war er auch Professor und Rektor der genannten theologischen
Schule in Halki, und gerade um die bewegteste Zeit des bulgarisch-griechischen

Kirchenstreites wurde er vom Patriarchate zum Metropoliten oiner
bedeutenden bulgarischen Donaudiözese (von Widin) ernannt (1868). Aber
angesichts der harten Unnachgiobigkeit des Patriarchates den gerechten
Forderungen der Bulgaren gegenüber schloss er sich mit seiner ganzen Diözese
der bulgarischen Kirchenseite an und wurde 1872 von dem ersten grossen
bulgarischen Kirchenkonzil in Konstantinopel zum ersten Exarchen des neu
geschaffenen bulgarischen Exarchates gewählt.



— 204 —

Im Jahre 1905, d.h. 25 Jahre nach der Befreiung Bulgariens
(oder 35 Jahre nach der Gründung der bulgarischen Exarchatskirche)

hatte die Kirche in Bulgarien in 2223 Pfarreien 1992

Pfarrpriester, von welchen nur 2 eine theologische Hochschulbildung hatten,

nur 309 eine theologische Mittelschulbildung, 294 eine weltliche
Mittelschulbildung, 780 eine Progymnasialbildung und 607 eine Nor-
malschulbildung. Im Jahre 1916 (also zehn Jahre später): in 2306
Pfarreien waren im ganzen 1791 Pfarrpriester tätig (also über 500
vakante Pfarreien), von welchen nur 4 mit theologischer Hochschulbildung,

334 mit theologischer Mittelschulbildung, 50 mit weltlicher
Mittelschulbildung und 1152 mit Normalschulbildung oder
Progymnasialbildung lß). Im Jahre 1924(alsoacht Jahrespäter,d.h.im Jahre
der Eröffnung der theologischen Fakultät zu Sofia) waren von im
ganzen 2217 Pfarrpriestern nur 16 mit Hochschulbildung, 733 mit
theologischer Mittelschulbildung, 109 mit weltlicher Mittelschulbildung,

1005 mit nicht beendigter Gymnasialbildung und 322 mit
Normalschulbildung. Im 1938 (also nach 14jährigem Bestehen der
theologischen Fakultät in Sofia) von im ganzen 2486 Pfarrpriestern waren
114 mit Hochschulbildung, 1772 mit mitteltheologischer oder
weltlicher Schulbildung und 600 mit nichtbeencligter Mittel- (theologischer

oder weltlicher) Schulbildung.
Bei diesem Stande der Dinge und da die Kirche nicht genügend

freie materielle Mittel hatte, um auch diesem Problem der notwendigen

Ausbildung der Pfarrgeistlichkeit und dem damit verbundenen
allgemeinen Stand der Kirchendiener und Kircheninstitute selbst
eine entsprechende Lösung zu geben, unternahm die Kirche schon

vor 40 Jahren energische Schritte vor der Staatsregierimg zur
Eröffnung einer theologischen Fakultät an der Universität zu Sofia.

Erst 1923 eröffnete der Staat die verlangte theologische Fakultät,
welche seit dieser Zeit bis zum Jahre 1950 als solche arbeitete. In
diesem Jahre wurde sie von der Universität (von der neuen
volksdemokratischen Regierung) getrennt und in eine theologische
Akademie verwandelt, unter die Jurisdiktion der Kirche gestellt und auf
Kosten der Kirche erhalten.

16) Zu gleicher Zeit (also als das Exarchat in der Türkei faktisch schon
nicht mehr existierte) hatte dort dio bulgarische Kircho 1218 Pfarreien mit
im ganzen 1216 Pfarrpriestern, von welchen keiner mit Hochschulbildung,
77 mit theologischer Mittelschulbildung, 350 mit Progymnasialbildung und
789 mit Normalschulbildung.



— 205 —

Die bisherige 33jährige Arbeit dieser orthodoxen theologischen
Hochschule hat auch tatsächlich, wenn auch (wie begreiflich) nur
schrittweise ihrer hohen Aufgabe entsprochen. Das orthodoxe Land
von Bulgarien war ja das einzige von allen übrigen orthodoxen
Ländern, welches so lange Zeit keine theologische Hochschule hatte,
wenn auch dieses Land von allen anderen orthodoxen Ländern am
längsten und schwersten unter der türkischen Herrschaft gelitten
hatte. Infolgedessen hätte seine Kirche für die entsprechenden christlichen

und allgemein geistigen Bedürfnisse eine solche Anstalt viel
früher haben müssen, als es faktisch der Fall war.

Im Blick auf die Arbeit der «Theologischen Akademie» (die
frühere theologische Fakultät inbegriffen) ist zunächst dies
hervorzuheben, dass bis 1954 753 Studenten sie absolviert haben, von
welchen: Bulgaren 726; Fremde 27; Männer 691; Frauen 62; und von
allen diesen : 344 Kleriker (waren oder geworden sind) und die übrigen
Laien (die meisten von diesen sind in den Kirchen dienst getreten als
höhere Beamte der Kirche). Daraus wird klar, was die Tätigkeit dieses

hohen theologischen Institutes für das Leben der Kirche beigetragen
hat. Von den genannten 344 Absolventen stehen als Kleriker im
Dienste der Kirche 3 Metropoliten, 9 Bischöfe, 20 Mönchsgeistliche,
307 Pfarrpriester und 8 Diakone.

Die Akademie hat zehn Lehrstühle mit folgender Einteilung:
I. Altes Testament. IL Neues Testament. III. Kirchengeschichte.
IV. Christliche Apologetik. V. Dogmatische Theologie. VI.
Moraltheologie. VII .Liturgik. VIIL Pastoraltheologie (mit Homiletik und
Kathechetik) ; IX. Kirchenrecht (mit Verfassung und Verwaltung
der Bulgarischen orthodoxen Kirche und christliche Soziologie).
X. Geschichte der Philosophie, Psychologie und Logik. Ausserdem

werden spezielle Kurse in folgenden Disziplinen gehalten: Konstitution

des bulgarischen Staates ; kirchenslawische und altbulgarische
Sprache; russische Sprache, eine Westsprache und Kirchenmusik.

Das Lehrpersonal der Akademie besteht jetzt aus 10 Professoren,

2 Honorarprofessoren (aus anderen Hochschulen), 3 Dozenten

und 3 Lehrbeauftragten, 4 Assistenten. Eingeführt ist seit 1951 auch
die Aspirantur. Als ordentliche Studenten werden Absolventen des

theologischen Seminars (theologische Mittelschule) aufgenommen,
oder Absolventen des Gymnasiums mit einer Ergänzungsprüfung am
Seminar in den seminar-theologischen Fächern. Es werden (seit 1954)

Kleriker, die eine theologische Mittelschulbildung haben, als

ausserordentliche (d.h. nicht regelmässig den Lehrgang besuchende) Stu-

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4,1968. "



— 206 —

denten aufgenommen. An der Akademie besteht auch ein Pensionat
für Studenten.

Im eigentlichen Sinne des Wortes setzte eine systematische und
umfassende wissenschaftliche Forschungs- und Literararbeit in der
BOK erst mit der Eröffnung und der Arbeit der theologischen
Fakultät ein. Wie überall, so geht auch hier parallel mit der Lehrtätigkeit

des Dozenten eine rein wissenschaftliche Forschungsarbeit. In
den verflossenen 34 Jahren veröffentlichten die Dozenten eine lange
Reihe wissenschaftlich-theologischer Abhandlungen und Werke über
wichtige und aktuelle Fragen oder Probleme der theologischen
Wissenschaft oder des christlichen Lebens. Sie sind in den bis jetzt
erschienenen 32 Bänden des «Jahrbuches» der theologischen Fakultät
(oder jetzt Akademie) abgedruckt, wie auch separate Bücher im Uni-
versitäts- (jetzt Synodal-)Verlag und eine Reihe von ähnlichen
Abhandlungen in theologischen und kirchlichen Zeitschriften 17)

erschienen sind. Als eine Frucht der wissenschaftlichen Arbeit der
theologischen Akademie (Fakultät) sind auch die theologischen Beiträge
von Absolventen der Akademie zu betrachten.

Ausserdem arbeitet die Akademie mit ihrem Lehrkörper im
Dienste der Kirche mit durch literarische Beiträge in den
theologischen und kirchlichen Zeitschriften und Blättern und ferner durch
Vorträge und Mitarbeit in den verschiedenen kirchlichen
Gemeinschaften (wie zum Beispiel an den regelmässigen speziellen
theologischen Kursen für die Priesterschaft, ferner in den «Orthodoxchristlichen

Bruderschaften», in den Klöstern für die Pilgergruppen usw.).
Aufs Ganze gesehen und beurteilt ist dasWerk der Theologischen

Akademie, wie auch der wissenschaftlich-theologische und allgemeine
kirchliche Dienst seines Lehrkörpers, wie fast überall in der christlichen

Welt, eine Lebensnotwendigkeit und eine der Quellen eines

17) Eine vollständige Bibliographie dieser Werke oder Abhandlungen ist
in dem «Berieht» des Prof. Dr. Ilia Zonewski anlässlich des 30jährigen
Bestehens der Theologischen Fakultät (und der Theologischen Akademie)
erschienen, im «Jahrbuch» der Theologischen Akademie, Band V/XXXI,
1955/1956.

Eine in deutscher Sprache gedruckte Übersicht der gleichen
theologischen Arbeit kann man finden in clem Artikel von Prof. Stefan Zankow,
«Die theologische Wissenschaft in Bulgarien», im Jahrbuch «Bulgaria» der
deutsch-bulgarischen Gesellschaft, 1940/1941, E.V.Berlin, Verlag V.Felix
Meiner in Leipzig, S. 106-128; wie auch in seinem grösseren Aufsatz «Die
theologische Literatur in Bulgarien in den letzten zehn Jahren (1945-1955),
der bald (in der Zeitschrift «Verkündigung und Forschung», Tübingen) in
deutscher Sprache erscheinen wird.



— 207 —

gesunden und fortschrittlichen christlichen Lebens in der Kirche, sie
verbindet die ideale Höhe der evangelischen Wahrheit mit den
Bedürfnissen, Nöten und Bestrebungen des praktischen Lebens.

Früher (vor etwa zehn Jahren) hatte die Kirche drei theologische

Seminarien (Mittelschulen) und jetzt nur noch eines (in einem
Kloster) mit ca. 200 Schülern in allen fünf Schuljahren, alle Stipendiaten

der Kirche. Es gibt bis jetzt keine Mönchsschule. (In dem
theologischen Seminar, wie auch in der theologischen Akademie
studieren keine Frauen, auch keine Nonnen [bis vor sieben Jahren, als
die theologische Fakultät in kirchliche theologische Akademie
umgewandelt wurde, studierten an der theologischen Fakultät auch
Studenten weiblichen Geschlechtes, welche, nach der Absolvierung
der Studien, Lehrerinnen für Religionsunterricht entweder in den
staatlichen Mittelschulen oder im kirchlichen Dienste wurden].)

Am Ende sei noch bemerkt, dass bis zur Umwandlung des

bulgarischen Reiches in eine volksdemokratische Republik (1945) die

Staatsverfassung schon von 1879 (d. h. sogleich nach der Befreiung
Bulgariens von türkischer Herrschaft) allen Bürgern die Religionsfreiheit

garantierte (Art. 40) (insofern ihr Kultus die bestehenden

Staatsgesetze nicht verletze), wie auch die Verwaltung der Angelegenheiten

der Kirche durch ihre geistlichen Behörden (Art. 42); ausserdem

war der bulgarische orthodoxe Glaube als im Staate
vorherrschender anerkannt (Art. 37), freilich in einem entsprechenden
relativen Sinne, um so mehr, als die bulgarischen Staats Verwalter stets
ziemlich stark vom säkularistischen Geiste beeinflusst waren. Immerhin

unterstützte der Staat die Kirche ziemlich stark und die Kirchenehe

war obligatorisch für alle.

Unter dem neuen - republikanischen - Regime und der neuen

Staatsverfassung von 1947 ist die Kirche vom Staat und von der
Schule getrennt. Zugesichert ist die Gewissens- und Bekenntnisfrei-
hoit, wie auch die Freiheit auf Ausübung des Kultus, aber verboten
ist der Missbrauch der Kirche und der Religion für politische Zwecke,
wie auch die Bildung von politischen Organisationen auf
Glaubensgrundlagen (Art. 78); bestraft wird jede Predigt rassischen, nationalen

oder religiösen Hasses (Art. 71); gesetzlich ist nur die Zivilebe
(Art. 76). «Die Bildung (der Unterricht) in den Schulen ist weltlich
im demokratischen und progressiven Geiste» (Art. 79). Auf gesetzlichem

Wege wurden in höherem Masse die Wald- und Feldgüter der
Klöster unentgeltlich expropriiert und das ausschliessliche
Staatseigentum über die sozial-ethischen (Wohltätigkeits-) Institutionen



— 208 —

eingeführt. Nach dem Kultusgesetz von 1947 ist die Bulgarische
orthodoxe Kirche «Die traditionelle Kirche des bulgarischen Volkes
und untrennbar von seiner Geschichte und als solche wird sie

in ihrem Wesen und Geiste volks-demokratische Kirche» genannt
(Art. 3). Für alle Bekenntnisse gilt Art. 5 des genannten Gesetzes, der
lautet: «In ihrer Organisation, in ihrem Kultus und Gottesdienst
unterstehen alle Bekenntnisse ihren Dogmen und Reglementen unter
der Voraussetzung, dass diese in keinem Widerspruche zu den
Gesetzen, der öffentlichen Ordnung und der allgemeinen Moral stehen. »

Die BOK wird teilweise mit Subventionen vom Staate unterstützt18).

Wir alle, Menschen und Christen, sind in der heutigen
bedeutungsvollen Epoche vor grosse und verantwortungsvolle Probleme
und Aufgaben gestellt. Je mehr wir Christen in zuversichtlicher und
einheitlicher Hingabe dem göttlichen Werke der Una Sancta durch
das Licht der göttlichen Wahrheit und der Wärme der göttlichen
Liebe hingegeben sind, desto mehr werden wir den gnaden vollen
Segen unseres Heilandes erhalten, unseres Heilandes - unser aller
einzige Wahrheit, der einzige Weg und das höchste Leben.

Das glauben wir tiefstens und sind um so zuversichtlicher in der

Hoffnung auf den Sieg des christlichen Glaubens, der Wahrheit
unseres Heilandes Christi und der Liebe unseres Himmlischen Vaters
als durch den gnadenvollen Segen Gottes unsere Bulgarische orthodoxe

Kirche jetzt in vollster Liebesgemeinschaft mit allen orthodoxen
Kirchen sich befindet und innigst bestrebt ist, die wiederhergestellte
Patriarchahvürde unserer Heimatkirche auch dadurch mit Würde
zu tragen, dass wir immer mehr und mehr für die volle Gemeinschaft
der christlichen Welt und für das Heil der Menschheit in aller Hingabe
und mit allem Opfermut wahre und volle Nachfolger Christi sind.

Sofia. Stefan Zankow

18) Weitere Angaben über die Entwicklung und Lage der BOK kann
man auch in den folgenden Werken von Prof. Stefan Zankow finden : Die
Bulgarische Kirche seit der Befreiung Bulgariens bis zur Gegenwart, p. 372
(in bulgarischer Sprache), Sofia 1939, Universitätsverlag; Die Verfassung
der Bulgarischen orthodoxen Kirche, Zürich 1918, Verlag Gebr. Leemann,
p. 223; Die Verwaltung der Bulgarischen orthodoxen Kirche, Halle (Saale),
Verlag Karas, Kröber und Nietschmann, p. 288; Die interkirchliche Lage
der Bulgarischen orthodoxen Kirche (in bulgarischer Sprache), Sofia 1933,
p. 122, Universitätsverlag.


	Die bulgarische Orthodoxe Kirche : in Geschichte und Gegenwart

