
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 48 (1958)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 184

Bibliographie
Raymond Janin: Les Eglises Orientales

et les Rites Orientaux, 4., neubearbeitete

Auflage, Paris 1955. Letou-
zey und Ané. 548 S., 8 Tafeln.

Das Erscheinen einer 4. Auflage des
bekannten Handbuches der orthodoxen

sowie der morgenländischen
Nationalkirchen zeigt, wie nützlich und
brauchbar dieses Werk ist. Das
Hauptgewicht liegt bei J. auf dem liturgischen
Teile, der jeweils eine gute Übersicht
über das einschlägige kirchliche Brauchtum

der einzelnen Riten gibt. Er
umfasst auch den Kirchenbau, die Organisation

und Ausbildung der Geistlichkeit

sowie eine Übersicht über die Gläubigen

und ihre Zahl. Die geschichtlichen

Abrisse sind weniger eingehend
und kommen - besonders bei den
morgenländischen Kirchen - über Skizzen
nicht hinaus, die gar manche Frage
ihrer inneren Entwicklung, ihres
Selbstverständnisses, ihrer Behauptung
gegenüber der Umwelt (weithin dem
Islam) unbeantwortet lassen. Auch ist
das Werk nicht überall auf den neuesten

Stand ergänzt worden.
Die Zahl der stehengebliebenen Versehen ist

gering. So lies K. 185: Tcheboksary, S.211 : Bihatch,
S.213: Kotor, S.378: JustinianI. starb565, S. 483:
Kyrill V. wurde 1874 Patriarch. S. 503 ist A. J.
Butler mit E. L. Butcher, dem (nicht genannten)
Verfasser der « Story of the Church of Egypt»
verwechselt. Hingegen sollte die Umschrift des
Syrischen ganz überholt werden, die den gleichen Laut
«S» (deutsch: sch) (wahrscheinlich auf Grund
verschiedener Quellen) für die West-Syrer nach franz.
Muster mit «ch» (S. 372: Itamchô), für die Ost-
Syrer inenglischer Weise mit «sh»wiedergibt (S. 401 :

rainsha). Hier ist die Länge nicht, wohl aber S. 402 :

ramshâ (und hier oft) berücksichtigt. Die Spirantl-
sierungdes « t» englisches stimmloses «th») wird
manchmal berücksichtigt (S. 373: Sloutho datloth
choaîn), bald nicht (wie bei dem « t » in datloth oder
in der folgenden Zeile bei «dchet» döäSth). Das
spirantisierte p f) wird gerade falsch gesetzt:
8.368 phayno, aber S. 401 : Sapra.

Natürlich liegt dergleichen am
Rande des Werkes und beeinträchtigt
seine Übersichtlichkeit und Handlichkeit

nicht. An die Grundhaltung des
Ganzen rührt hingegen die
Betrachtungsweise des Vf.s, der alles vom
Standpunkte der römisch-katholischen

Kirche und der Kurie aus sieht: nicht
verwunderlich bei einem Consultar der
Kongregation «Pro Ecclesia Orientali ».

So wird den Un:erten joweils ein breiter
Raum gewidmet, der über ihrer zahlen-
massigen Bedeutung liegt. Hierher
gehört aber auch die Tatsache, dass die
Gefahr, die für die morgonländischen
Kirchen in der Unions-Propaganda,
d.h. der dadurch ausgelösten Schwächung

ihrer islamischen Umwelt gegenüber,

liegt, übersehen oder beiseite
geschoben wird. Und doch waren es

entgegen den abwertenden Äusserungen

J.s (etwa S.378. 482, aber auch
504/520) die ost- und die morgenländischen

Kirchen, die den Glauben an
den Erlöser unter schwierigsten
Bedingungen aufrecht erhielten, Bedingungen,

denen die abendländische
Christenheit zum Glück nicht ausgesetzt
war. Dabei ist diesen Kirchen eine
Spaltung erspart geblieben, wie sie das
Abendland im 16. Jh. erlebt hat.
Erfreulicherweise zeigt dio neuere
römisch-katholische Literatur über die
Ostkirchen (der gegenüber der Vf. im
wesentlichen auf dem Standpunkt der
1. Auflage beharrt) oft mehr inneres
Verständnis für das östliche Christentum

und seine Haltung inmitten einer
ihm feindlichen Umwelt.

Bertold Spulci-

P. Michael Tarchnisvili : Geschichte
der kirchlichen gcorjjischen
Literatur auf Grund des ersten Bandes
der georgischen Literaturgeschichte
von K.Kekelidze. Bearbeitet von
M.T. in Verbindung mit Dr. Julius
Assfalg, Vatikanstadt 1955. Biblioteca

Apostolica Vaticana. XVII,
521 S. (Studi e testi 185.)
Das Georgische ist bekanntlich eine

der schwierigsten Sprachen, die es gibt,
und so wird jeder Benutzer des
vorliegenden Buches auch denen Dank wissen,

die T. darin bestärkten, Kokelidzes
Literaturgeschichte in einer der
wissenschaftlichen Hauptsprachen zu be-



— 185

arbeiten. Nur dadurch ist es jetzt möglich

geworden, die recht reichhaltige,
vielfach nur handschriftlich erhaltene
georgische religiöse Literatur wirklich
zu übersehen. In der Anlage auf das
Vorbild von C. Brockelmanns und
G.Grafs «Geschichte der arabischen -
bzw. der christlich-arabischen -
Literatur» gestützt, stellt T. im Hauptteil
des vorliegenden Buches die einzelnen
Schriftsteller zusammen und verzeichnet

ihre gedruckten oder nur
handschriftlich erhaltenen Worke.
Anschliessend liefert or eino systematische
Übersicht über die Gattungen dos
georgischen religiösen Schrifttums (wobei
man nur bedauert, dass die Umschrift
des Russischen unbefriedigend ausgefallen

ist und sich nicht an die
international angenommenen Regeln hält).
Besonders wichtig ist aber auch für den
allgemein ostkirchlich interessierten
Leser die in der Einleitung vorgelegte
Geschichte der georgischen Bildung,
praktisch eine georgische Geistesgesehichte,

wie sie so bisher nicht
bestand. Damit hat T. in Zusammenarbeit

mit J.A. ein Werk geschaffen,
das auch dann auf lange hinaus seinen
Wert behalten wird, wenn es in einzelnen

Punkten durch die fortschreitende
Forschung überholt werden sollte. Dafür

gebührt den Verfassern, aber auch
den «Studi e testi» unser aufrichtiger
Dank ; hat diese Publikationsreihe doch
der Ostkirchenforschung und der
Orientalistik nun schon eine erhebliche Zahl
von grundlegenden Werken geschenkt,
auf die niemand verzichten kann. Zu
>hnen rechnet von nun an auch T.s
Literaturgeschichte. Bertold Spuler

Hildegard Schaeder: Moskau, das dritte
Rom. Studien zur Geschichte der
politischen Theorien in dor slawischen

Welt, Darmstadt (1957).
Hermann Gentner Vorlag. VIII, 215 S.
8». Leinen DM 9.80.

Schon die erste Auflage des
vorliegenden Werkes (eine bei Richard
Salomon gefertigte Hamburger Dissertation

von 1927) hat rasch eine
weitreichende Beachtung gefunden als eine

auf der breiten Grundlage der
griechischen, russischen und abendländischen

Quellen beruhende Darstellung
des bedeutsamen Wandels im
russischen religiösen und damit auch
staatspolitischon Denken, der dieses
Reich aus der geistigen Abhängigkeit
von Byzanz löste und der ostslawischen
Orthodoxie mehr und mehr ein eigenes,
auch theologisches Gepräge verlieh.
Sch. zeigt, wie die Idee der besonderen
Auserwählung Moskaus sich aus den
Folgerungen der Florentiner Union von
1439 und dom Fallo Konstantinopels
1453 herauskristallisierte und sich -
gestützt auf z.T. missverstandene
alttestamentliche Stellen - zur Lehre vom
Dritten «und Ewigen» Rom im Rahmen

des Russischen Reiches umwandelte.

Auf sie gründeten die russischen
Herrscher ausgangs des 15. und
anfangs des 16. Jh.s das Recht, sich «Zar»

Kaiser zu nennen, ein Titel, den
ihnen auch die römisch-deutschen Kaiser

seit 1517 zugestanden haben. Wie
weit dabei orientalische Einwirkungen
der Tatarenzeit eine Rolle spielten, wird
von Sch. froilich nicht erörtert und
wäre wohl einer gosonderten
Untersuchung wert.

Durch Sch.s Arbeit ist diese für das
Denken des russischen Kaiserreiches
grundlegende Idee in Deutschland und
überhaupt in Westeuropa erst wieder
wirklich ins Bewusstsein getreten. Sie
hat seitdem eine vielfältige Beachtung
gefunden und auch Emigrantenkreise
zur Auseinandersetzung mit ihr
aufgerufen. Dabei ist sie, worauf Sch. nur
noch sehr kursorisch eingegangen war, •

auch für die späteren Jahrhundorte bis
1917 genauer verfolgt und dargelegt
worden. - (S.41 im hebräischen Texte
lies «ceres»; S.209 lies «Hippolyt».)

Man freut sich, dass diese in ihrer
Art klassische Abhandlung (mit
ergänztem Literaturverzeichnisse) nun
wieder erhältlich ist, und man wird
auch dem neu gegründeten Verlage
danken, dass er in sein Programm eine
Reihe anderer vergriffener, aber in
ähnlicher Weise unentbehrlicher Arbeiten
aufgenommen hat. Bertold Spuler



186

D(joko) Slijepcevié: Die hulßarische
orthodoxe Kirche 1944-1956. München

1957. R.Oldenbourg. 67 S.

(Untersuchungen zur Gegenwartskunde

Südosteuropas, hrsg. vom
Südost-Institut München, I).
Broschiert DM 6.-.
Die meisten Darstellungen der

Orthodoxie, die in den letzten Jahren
erschienen sind, befassen sich ausschliesslich

oder weit überwiegend mit der
russischen orthodoxen Kirche, vielleicht
noch mit ihren Beziehungen zu den
andern orthodoxen Landeskirchen. Das
führt in Kreisen, die an der Orthodoxie
interessiert sind, ohne eigentlich Fachleute

zu sein, oft zu der Auffassung, dass
die russische Kirche gewissermassen als
Typus der Orthodoxie schlechthin
(wenigstens in ihrer slawischen Ausprägung,

und etwa auch für Rumänien)
gelten könne.

Der Kenner weiss natürlich, dass
dem keineswegs ohne Einschränkung
so ist. Deshalb wird er es freudig
begrüssen, dass in den letzten Jahren
auch Darstellungen einzelner orthodoxer

Landeskirchen zu erscheinen
beginnen (z.B. Hammond: IKZ 1958,
S.126L). Zu ihnen gehört auch die sehr
sorgfältige, gut abgewogene und
fundierte Darstellung von S., die hier
vorliegt. Sie entfaltet das Bild einer zwar
in den Rahmen eines «volksdemokratischen»

Staates eingeordneten, aber
infolge ihrer Verschonung im 2.

Weltkriege innerlich starken und intakten
Nationalkirche, die es verstanden hat,
auch unter den jetzigen Bedingungen
eine breite Wirksamkeit zu entfalten
und das christliche Bewusstsein in
Bulgarien wachzuhalten. Manche Erscheinung,

die sich erst im Laufe der Jahre
deutlicher herausstellte und die bei
einer laufenden Berichterstattung (wie
etwa in der IKZ) nicht immer sofort
fassbar wird, ist hier klar und sachlich
herausgehoben. Auch die Schwierigkeiten,

dio sich infolge der
Wiedererrichtung des Patriarchats 1953 im
Verhältnisse zu den griechischen
Kirchen ergaben, sind sine ira et studio bo-
handelt. Hinweise auf die Quellen und

der Text des « Gesetzes über dio
Glaubensgemeinschaften » von 1949
beschliessen das handliche Büchlein, dem
man lediglich noch ein Register
gewünscht hätte.

Man darf dem Verfasser, dossen
serbisches Volkstum ihn zu keinerlei Un-
sachlichkeit gegenüber dem Nachbarvolke

verleitet hat, für seine schöne
Leistung aufrichtig dankbar sein. Sie
bietet die beste Unterrichtung über die
jüngste Entwicklung der bulgarischen
Kirche, die es im Westen heutzutage
gibt. Bertold. Spuler
Otto Treitinger: Die osi römische Kaiser-

und Ileiehsidec nach ihrer Ge-
slalluno im höfischen Zeremoniell /
Vom oströmischen Staats- und
Iteichsgedankcn, 2., unveränderte
Auflage, Darmstadt 1956. Hermann
Gentner Verlag. XVIII, 274 S. 8°. -
Leinen DM 19.80.
Die Symbolik des Byzantinischen

Reiches hat im profanen wie im
kirchlichen Bereiche den nachhaltigsten
Einfluss auf die ganze östliche
Christenheit (und daneben weithin auf das
Abendland) ausgeübt. Damit trifft
Trcitingcrs treffliche Arboit, die unter
Franz Dölgers kundiger Leitung
entstand und 1938 erstmals als Dissertation

in Jena erschien, ein zentrales
Anliegen auch der östlichen
Kirchengeschichte. Die Art und Weise, wie in
Ostrom alt-heidnisches (römisches, z.T.
germanisches) und vorderorientalisches
Brauchtum etwa bei der Erhobung
und Krönung eines Kaisers, bei seiner
Teilnahme an Gottesdiensten, bei der
Erteilung von Audienzen mit
christlichem Gedankengute verschmolzen
und von ihm überdeckt wurde, ist ein
Musterbeispiel für die Durchdringung
und Wandlung einer östlichen Kultur
durch eine Weltreligion; lässt sich
ähnliches doch - mutatis mutandis - nicht
nur in Russland, sondorn auch im
abbasidischen Chalifat und an der
Hohen Pforte beobachten.

Ausgehend von den beiden grossen
Zeremonialbüchern Ostroms, dem
Werke Kaiser Konstantins VII. (um
957 verfasst), und der Schrift «Dooffi-



187

ciis» (wohl um 1350), aber mit reichster
Dokumentation aus der gesamten
byzantinischen und abendländischen,
dann auch aus der Sekundär-Literatur,
zeigt Treitinger das Selbstverständnis
des Oströmischen Staates in seiner
Entwicklung und bis in seine Verästelungen

hinein: Die Erhöhung des
Kaisers bis an die überirdische Sphäre,
wie sie abendländische Beobachter aus
religiösen Bedenken heraus wiederholt

erstaunte und erschreckte; die
Abhängigkeit der Patriarchen von
ihnen, über denen stehend sich die
Kaiser bei aller geistlichen Reverentia
stets fühlten ; und das Gefühl der
Überlegenheit übor den Westen und ebenso
das «Alte Rom», das auf einer
ähnlichen Einstellung schon des vorchristlichen

Griechentums aufbaute und das
die gesonderte Entwicklung des morgen-

und des abendländischen
Christentums so wesentlich mitbeeinflusst
hat. Mit seinen reichen Belegen, seinem
klaren Aufbau und seinen weiten
Ausblicken ist Treitingers Arbeit ein Buch,
an dem auch der Ostkirchenforscher
nicht vorbeigehen darf. Dass der Verlag

es - zusammen mit einem anregenden

Aufsatze « Vom ost-römischen
Staats- und Reichsgedanken » (erstmals
in der «Leipziger Vierteljahresschrift
für Südosteuropa» IV, 1/2. 1940)
wieder zugänglich gemacht hat, ist
höchst verdienstvoll, und man darf
hoffen, dass auch weitere wertvolle,
aber nicht mehr greifbare Werke auch
aus der Literatur über Osteuropa in
das Verlagsprogramm eingeschlossen
werden.

Otto Treitinger, der Verfasser dieser
Arbeiten, wird seit dem letzten Kriege
im Osten vermisst: mit ihm ist eine
grosse Hoffnung der Byzantinistik von
uns gegangen. Bertold Spuler

Kirche im Osten. Studien zur
osteuropäischen Kirchengeschichte und
Kirchenkunde, hrsg. von Robert
Stuppcrich, Band I (1958), Stuttgart

(1958). Evangelisches Verlagswerk.

189 S. Halbleinen DM 9.80.
Das erste Jahrbuch des

neugegründeten Ostkircheninstituts der

Deutschen Evangelischen Kirche an
der Universität Münster (vgl. IKZ
1958, S. 39) vereinigt sieben Beiträge
ungleicher Länge, von denen die Mehrzahl

dem Protestantismus in
Ostdeutschland und Osteuropa gewidmet
ist. Von ihnen seien eigens genannt:
der Beitrag des Herausgebers, R. Stup-
perich, über den Protestantismus auf
seinem Wego nach Osteuropa (S. 24
bis 40), Oskar Wagners Skizze dos
Protestantismus in Polen 1918-1939 und
seiner ökumenischen Beziehungen
(S. 65-94) und Horst Pocherts
Untersuchung über die Kirchlichkeit
Heimatvertriebener in Lagern (S. 109 bis
154). Daneben steht ein aufschlussreicher

Bericht über die Geschichte der
Bibelübertragung ins Russische von
Werner Krause (S. 11-23), die sich
gegenüber der liturgisch verwandten
ins Kirchenslawische nur langsam
durchsetzte; dazu eine sehr willkommene

Übersieht von Friedrich Heyer
über die orthodoxo Kirche in Kinnland
(S. 95-108). Eine Chronik berichtet
über die Gegenwartslago der evangelischen

Kirchen in Osteuropa; daran
schliessen sich zwei Literatur-Übersichten

an.
Der Leiter des Instituts und

Herausgeber des vorliegenden Jahrbuchs
unterstreicht, dass die endgültige Linie
des Instituts und damit auch des
Jahrbuchs noch nicht festliege. Das hindert
nicht, die systematische Beschäftigung
mit ostkirchlichen Fragen im Universi-
tätsrahmen von evangelischer Seite
her schon jetzt warm zu begrüssen.

Bertold Spuler

Gerhard Kehuscherper: Die
Wiederbesetzung des Patriarchats Moskau,
(Ost-) Berlin (1957), Union-Verlag.
28 S. - Broschiert, DM (Ost) 0.50.

Niemand wird von einer in der
sowjetischen Besatzungszone Deutschlands

verfassten Schrift über die
russische orthodoxe Kirche erwarten, dass
sie etwas anderes wiedergebe als den
amtlichen Standpunkt dieser Kirche,
wie er seit dem Modus vivendi von
1943 festliegt. Niemand wird deshalb



— 188

die Kritik an westlicher Berichterstattung
über die Kirchenverfolgung nach

1917 in der Form ernst nehmen, wie
sie hier geboten wird. Doch könnte das
Büchlein trotz dem oder jenem Druckfehler

(S. 14 lies «BezboZnik» bzw.
«Besboshnik», S. 15 lies Kujbyschew)
als kurze Zusammenfassung eben
dieses offiziellen Standpunktes
Aufmerksamkeit beanspruchen (den
sachkundige Leser leicht mit den
wirklichen Geschehnissen konfrontieren
können), wenn es nicht den geradezu
phantastischen Zweck verfolgte,
darzutun, dass der Patriarch von Moskau
auf der Kirchentagung von 1948
kanonisch als « rangoberster Patriarch »

der Orthodoxie anerkannt worden sei :

dem habe neben andern auch der
armenische Kathohkos zugestimmt, als ob
ein Monophysit im orthodoxen Räume
ein dogmatisches Votum abzugeben
hätte Dass nichts dergleichen geschah,
weiss niemand besser als das Moskauer
Patriarchat selbst, das in seinem
«Kalender» für 1958, S. 73, durchaus
korrekt die amtliche (und seit Jahrhunderten

festliegende) kirchliche Rangfolge

der Patriarchate wiedergibt, die
Moskau nach wie vor die 5. Stelle
zuweist. Wenigstens hier hätte Kehn-
scherper sich vor der Drucklegung
seines Werkes überzeugen könne, ob
seine These stimmt oder nicht!

Bertold Spuler

Druck Stampai & Cie., Bern


	Bibliographie

