
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 48 (1958)

Heft: 3

Artikel: Die anglikanischen Auffassungen von der Kirche und dem Amt und ihr
Verhältnis zu den Altkatholischen [Schluss]

Autor: Hammerschmidt, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404356

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404356
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 157 —

Die anglikanischen Auffassungen von der Kirche
und dem Amt und ihr Verhältnis zu den Altkatholischen

(Schluss)

3. Interpretation durch die anglikanische Theologie

Die anglikanische Auffassung vom kirchlichen Amt kann man
aber nicht nur in den genannten Dokumenten studieren, sondern auch
und vor allem in der Interpretation durch die Lehrtätigkeit der
Kirche. Wir haben schon von dem Artikel XXIII und seiner
Unbestimmtheit gesprochen, ebenso von der Notwendigkeit seiner
Ergänzung durch Artikel XXXVI und die Preface des Ordinal.

Nach Auffassung der anglikanischen Theologen sind nun für das

kirchliche Amt zwei Dinge notwendig 101) :

a) Ein innerer Rufan den einzelnen. Dieser innere Ruf ist in dem
Artikel nicht erwähnt, weil alle in seiner Behauptung übereinstimmen

102). Im Ordinal weisen die Fragen an die Weihekandidaten auf
die Notwendigkeit der inneren Berufung hin. ArtikelXXIII machtnur
klar, dass ein innerer Ruf allein nicht genügt. Wenn der einzelne
einen inneren Ruf als die Grundlage und Rechtmässigkeit seiner

Sendung ansehen könnte, wäre die Kirche bald allen ausgeliefert, die
diesen inneren Ruf in sich zu verspüren meinen. Schon das Neue
Testament zeigt, dass der einzelne nur durch die Gemeinschaft

(l.Tim.3, 1-10; Tit. 1, 5-9) zu dem Amt zugelassen werden kann.
b) Die innere Berufung muss daher durch den äusseren Ruf der

Kirche (outward call) ergänzt werden 103). Die Frage ist nun, wer die
in dem Artikel genannte potestas publice concessa besitzt.
Artikel XXXVI macht klar, dass die Church of England mit diesem

Ausdruck allein die Bischöfe meint104).
Die anglikanischen Theologen sehen dabei den Ausgangspunkt

für das kirchliche Amt in Lk. 12, 42 f. ; Mt. 28, 19 f. ; Mk. 3, 13 f., wo
der Herr seiner Kirche den Apostolat schenkt und dabei den Willen
bekundet, dass dieses Amt fortdauern solle bis zu seiner Wiederkunft

105). Der Ursprung des "order of presbyters" ist nirgends
beschrieben. Es ist aber sicher, dass gewisse Umstände die Kirche nötigten,

eine Amtsaufgliedcrung vorzunehmen. Das früheste Anzeichen
für diese Entwicklung ist Apg. 6, 1-6, wobei die genaue Beziehung
der « Sieben » zu dem Stand der « Diakone » noch unklar ist. " They are

never called ôidxovoi, though the word ôiaxoveïv is used in
connexion with them 106)." Es wäre durchaus vorstellbar, dass in der



— 158 —

frühesten Zeit "bishop" ein Alternativtitel für "presbyter" gewesen
ist, später aber gebraucht wurde, um ein umfassenderes Amt und
eine bestimmtere Autorität zu bezeichnen 107).

Das Bild, das die Bibel zeichnet, zeigt eine Anzahl von lokalen
Kirchen, wo «Presbyter» waren, die die Eucharistie feierten, und -
wie es scheint - Diakone. Aber hinter dem ganzen kirchlichen Leben
dieser frühen Zeit stand der Apostolat, da die Apostel in allem die
Oberaufsicht führten. Man könnte vielleicht die dreifache
Ämtergliederung dieser Zeit mit : Apostel, Presbyter-Bischöfe, Diakone
bezeichnen. Wenn man die apostolische Zeit verlässt, ist die Evidenz
für den folgenden Zeitraum sehr unsicher. Einen Anhaltspunkt sieht
die anglikanische Theologie nur in dem Klemensbrief, der ungefähr
um 96 geschrieben ist 108). In ihm scheinen Presbyter und Episcopus
noch Titel für das gleiche Amt zu sein. Man findet in ihm aber auch
schon eine Analogie zwischen den kirchlichen Ämtern und dem

«Hohenpriester», «Priester und «Leviten» gezogen, was die spätere
dreifache Ämterbezeichnung sein könnte. In den Ignatiusbriefen ist
der Episkopat ein vom Presbytérat bereits klar unterschiedenes
Amt 109), ebenso bei Irenaeus und Tertullian 110). Wie Bicknel
andeutet, finden sich keinerlei Anzeichen eines etwaigen Kampfes
zwischen einem - etwa unter apostolischer Autorität eingesetzten -
Presbyterianismus und der episkopalen Ordnung 1U). Klemens von
Alexandrien, Tertullian und Irenaeus (Clemens, Quis dives salvetur,
42; Tertullian, Adv.Marc.IV, 5; Irenaeus, Adv.Haer.III, 3.4.)
behaupten, dass der Episkopat in Asien von dem Apostel Johannes
selbst aufgerichtet worden ist. "There is no reason to doubt this
statement. It fits in admirably with the evidence of Ignatius112)." Im
Westen scheint dieser Vorgang mehr stufenweise verlaufen zu sein.

Was sich aber als sehr wahrscheinlich annehmen lässt, ist, dass man
im Anfang in den meisten Gemeinden ein Presbyter-Episcopus-
Kollegium hatte, das die Gewalten gemeinsam verwaltete U3).

Die Kirche von England erhebt den Anspruch, das historische
Amt, das sich in historischer Reihenfolge von den Aposteln
herleitet, zu besitzen. Für die Wertung des Episkopates werden
verschiedene Gründe angegeben 114) : Erstens ist dieses Amt das sichtbare

und konkrete Bindeglied mit der Kirche der Vergangenheit und
mit dem historischen 115) Leben Christi auf Erden. Es ist die Gewähr
dafür, dass in der Kontinuität des kirchlichen Lebens kein Bruch
eingetreten ist. "Whatever authority Christ willed to give to His Church
we possess U6)." Zweitens ist dieses Amt nicht nur das Amt einer



— 159 —

lokalen Gemeinde, sondern der ganzen Katholischen Kirche. Alle
Akte der kirchlichen Amtsträger sind also nicht etwa Akte irgendeines

Teiles, sondern des ganzen mystischen Leibes Christi. So ist
z.B. 117) die Idee der Lossprechung die einer Wiederzulassung zu der
Gemeinschaft des mystischen Leibes Christi, und zwar zu dem ganzen
mystischen Leibe; daher muss auch derjenige, der diese
Wiederzulassung vollzieht, die Autorität der gesamten Gemeinschaft hinter
sich haben. Drittens ist die Sukzession nach den Aposteln der Garant
für die gültige Amtsverwaltung. Hinsichtlich der Lehre gibt sie die
Gewähr für die Katholizität: "It assures us that we remain in the
fellowship of apostolic teaching and lose nothing of the fulness of the
apostolic Gospel 118)."

In einem anderen wichtigen Dokument anglikanischer Theologie
wird der Episkopat folgendermassen bestimmt 119) :

1. Der Episkopat symbolisiert und sichert die apostolische Mission
und Autorität innerhalb der Kirche.

2. Seine Funktion ist es, die Kirche gegen Irrlehren zu schützen.
3. Der Bischof repräsentiert in seiner amtlichen Eigenschaft die

ganze Kirche in und gegenüber seiner Diözese, gleicherweise
seine eigene Diözese in und gegenüber den Konzilen der Kirche.
Er ist auf diese Weise eine lebendige Repräsentation der Einheit
und Universalität der Kirche.

4. Er repräsentiert in seiner Diözese den Guten Hirten, d. h. er hat
eine ganz besondere Stellung und Aufgabe in der pastoralen
Fürsorge.

5. Dadurch, dass er neue Amtsträger weiht, leitet er die Autorität
der apostolischen Mission in der Kirche weiter.
Zu all diesen Feststellungen ist zu sagen, dass erstens apostolische

Sukzession und Episkopat nicht dasselbe sind. Daher sind sie

getrennt zu behandeln. Historisch hat sich die apostolische
Sukzession zweifelsohne in die Form des monarchischen Episkopates
gekleidet, bei dem ein Bischof allein die Weihevollmacht besitzt. Wenn
in einzelnen Gemeinden jeweils mehr als einer die Weihevollmachten
des (später monarchischen) Episkopates besessen haben, so würde das

natürlich in keiner Weise die apostolische Sukzession als solche
berühren 12°). Zweitens ist die apostolische Sukzession öfters zu einem

mechanischen Weiterreichen herabgewürdigt worden. Sie ist keinesfalls

eine blosse Weiterleitung gewisser quasi-magischer Kräfte. Die
Ordination darfnicht vom Leben der Kirche als lebendigem Organismus

getrennt werden; "the minister, who receives ordination is



— 160 —

ordained from Christ in and for His Church 121)." Der Bisehof ist
auch kein "great national officer", noch nur ein "diocesan official

122)."
Die anglikanische Theologie sieht sich bei dieser ihrer

Auffassung vom Amt und von der apostolischen Sukzession wiederum
zwei extremen Ansichten gegenüber, gegen die sie immer wieder

Stellung nehmen musste :

1. Der nonkonformistischen protestantischen Auffassung 123)

von der Überflüssigkeit des apostolischen Amtes, die sich in zwei
Punkten zusammenfassen lässt: a) Jede organisierte Gruppe von
Christen hat das ihr inhalierende Recht, aus ihren Reihen Diener
auszuwählen und zu «ordinieren», damit sie gewisse Funktionen für die
Gemeinschaft ausüben ; b) die Autorität der Bischöfe ist ursprünglich
aufdiese Weise entstanden. Apostolische Sukzession heisst also nichts
anderes, als dass die Apostel und mit ihnen die charismatisch
begabten Christen starben und an die leer gewordene Stelle die
örtlichen Amtsträger traten, ohne dass sie nun von den Aposteln irgendeine

Beauftragung erhalten hätten. Dagegen wird von anglikanischer
Seite bemerkt 124), dass man streng zwischen der Wahl der Amtsträger

und ihrer Weihe unterscheiden muss 124). Gegen die Wahl
durch die Gemeinde ist selbstverständlich nichts einzuwenden, wenn
sie auch heute aus Zweckmässigkeitsgründen nicht überall geübtwird.
Es ist aber ein anderes, daraus auch auf das Recht der Gemeinde zu
schliessen, die Ordination vorzunehmen 125). Diese ist allein den
Bischöfen vorbehalten (vgl. auch Apg. 6, 3.6; 14, 23; Tit. 1, 5).

Weiters scheint den Nonkonformisten nicht klar zu sein, dass der
Priester auch dann noch nicht ein potentieller Bischof ist, wenn
Presbyter und Episcopus einmal (in der Amtsvollmacht) identisch
waren 126). Es würde auch nichts gegen die apostolische Sukzession

sagen. Gegenüber den Nonkonformisten ergeben sich gemäss dem

anglikanischen Standpunkt zwei Möglichkeiten : Entweder die oben
skizzierte apostolische Ordnung (Apostel, Presbyter-Bischof, Diakon)
oder der kollegiale Episkopat (bei dem eben dann alle Mitglieder des

Kollegiums die gleichen episkopalen Vollmachten besessen hätten)

127). Keines von beiden spricht irgendwie gegen die Idee der
apostolischen Sukzession 128). "Certain it is that the succession of
monarchical Bishops in particular ruling and teaching successions
does not reach back to the Apostles except in the so-called Apostolic
Sees; nor even to deutero-apostles, except in what, by a similar
usage, I shall call deutero-apostolic Sees. But the tactual succession



— 161 —

reaches back to the Apostles, through other and older Churches, in
all Catholic Churches. Thus to distinguish 'the Historic Episcopate'

from 'Apostolic Succession' and to insist on the former while
treating the latter as either doubtful or non-essential is not only to
insist on the more doubtful while waiving the less doubtful, but in
addition to surrender the only thing which makes it illegitimate to
surrender the one which we rightly refuse to surrender. A worse
paralogism would be hard to find 129)!"

2. Die römische Ansicht von der Ungültigkeit der anglikanischen
Weihen wurde von den anglikanischen Theologen verschiedentlich
zurückgewiesen. Wir haben schon oben l30) von der Nag's Head
Tavern-Geschichte gehört. Sie ist heute nicht mehr Gegenstand ernst
zu nehmender Erörterung. Es wird aber von anglikanischer Seite
ausdrücklich festgestellt 131), dass die Church of England die apostolische

Sukzession auch dann, wenn sie sie zur Zeit Elisabeths
verloren hätte, besitzen würde. Sie wäre nämlich durch die
Konsekration von Laud wiederhergestellt worden. Bei Lauds Konsekration
wirkten nicht nur der englische, sondern auch der irische und
italienische Zweig der apostolischen Sukzession mit. Alle Bischöfe aber,
die 1660 noch amtierten, sind von Land konsekriert worden l32).

Die Anwürfe wegen Ungenügens der Form wurden schon oben
behandelt. H ier soll nur noch hinzugefügt werden, dass die Anführung
von 2. Tim. 1, 6 bei der Bischofsweihe ganz klar zeigte, dass die
Church of England einen Bischof zu konsekrieren beabsichtigte. Das

gleiche gilt von der Priesterweihe, die durch Jo. 20, 23 näher bestimmt
ist.

Einst wurde gegen die anglikanischen Weihen auch eingewandt,
dass bei ihnen die porrectio instrumentorum fehle; es steht heute
aber einwandfrei fest, dass dieser Ritus erst sehr spät und nur im
Westen eingeführt wurde. Das Fehlen dieses Ritus kann nichts zur
Gültigkeit hinzufügen oder von ihr wegnehmen. "If they (sci. the

orders) are invalidated by the absence of the 'delivery of the
instruments', and of any reference to the sacrificing power of the priesthood,

it is probable that there are no valid Orders in Christendom,
because the earliest forms of Ordination Offices, including those of
the Church of Rome, were without this ceremony and this reference.

The requirement that the Office must show to what Order Ordination
is made is fully satisfied in the English Offices 133)."

Was gegen die angeblich fehlende oder mangelhafte Intention zu

sagen ist, wurde schon bei der Besprechung der Responsio der Erz-

Intornat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1958. II



— 162 —

bischöfe Englands gesagt 134). Die Church beabsichtigt, und hat dies
immer wieder zum Ausdruck gebracht 135), die Weihen im Verständnis

des Neuen Testaments und der Urkirche zu verleihen und die
Eucharistie im Verständnis des Neuen Testaments und der Urkirche
zu feiern. Mehr kann man für die Katholizität der Church of England
billigerweise nicht verlangen, da sie darüber hinaus ja noch erklärt
hat, was sie mit den kirchlichen Ämtern und der Eucharistiefeier
gemäss dem neutestamentlichen Verständnis genauer meint 136). Es
scheint ja auch in der römisch-katholischen Kirche die Frage der
anglikanischen Weihen noch keineswegs endgültig entschieden zu
sein 137).

Wir müssen nun noch einen kurzen Blick aufdie Frage der
Sakramentalität der Weihen werfen. Oft wird gegen die anglikanischen
Weihen eingewendet, dass die Church of England selbst sie nicht als

Sakrament ansieht. Von Hackelberg-Landau stützt sich bei dieser
Behauptung nur auf den XXV. Artikel 138), ohne sonst irgendeinen
Text (etwa den des Ordinal) heranzuziehen. Daher ist auch seine

Feststellung : «Massgebend istnun doch auch das offizielle Glaubensbekenntnis

der anglikanischen Kirche», keineswegs seiner Methode
entsprechend. Wenn es «auch» massgeblich ist, so folgt daraus, dass man
andere Texte ebenfalls berücksichtigen muss. Dies hat er aber nicht
getan, so dass er zu dem Schluss kommt : «Demnach kann von einem
Sacramente im katholischen Sinne keine Rede sein. »

Wie verhält es sich nun tatsächlich Es steht lediglich fest, dass

Artikel XXV die beiden Sakramente der Taufe und der Eucharistie
heraushebt und ihnen eine besondere Bedeutung gegenüber den fünf
übrigen «gewöhnlich so genannten» Sakramenten zuerkennt139).
Damit folgt er übrigens nur häufigen mittelalterlichen Meinungen
über die Zahl der Sakramente. - Wenn er die anderen fünf Sakramente

nur "commonly" so genannt sein lässt, so spricht er ihnen doch
nicht schlechthin ab, Sakramente zu sein. "Commonly called" ist in
der Sprache des BCP nicht notwendigerweise im abträglichen Sinne

gemeint. So findet man z.B.' 'The Nativity of our Lord, or the Birthday

of Christ, commonly called 'Christmas Day' " 140). Es wird
niemandem einfallen, in der Bezeichnung "Christmas Day" nun etwas
zu sehen, das man ablehnen musste. Christus hat seiner Kirche
zweifellos die Vollmacht hinterlassen, die Eucharistie zu feiern, zu taufen
und Sünden nachzulassen, wir haben aber in der Heiligen Schrift
keine zwingende Evidenz, dass die Handauflegung für die Weitergabe

der Gewalten von Christus selbst eingesetzt ist, wenn sie auch



— 163 —

dann dafür gebraucht wird. Wie Erzbischof Dr. Andreas Rinkel
bemerkte, soll man hier nicht formalistisch an dem Terminus
«sacramentum» hängen bleiben. Wenn die Church of England diesen Ritus
besitzt und ihm eine Bedeutung zuschreibt, die er in der apostolischen

Zeit und in der Urkirche gehabt hat, so wäre es unrichtig, ihr
die Gültigkeit ihrer Weihen abzusprechen, weil sie den Ausdruck
«Sakrament» nicht primär für die Weihe gebraucht (vgl. IKZ (39)
1949, 12 f.; (43) 1953, 213).

Übrigens sagt D. Stone zur Zahl der Sakramente: "Thus, seven
specific rites came to be singled out both in the West and in the East as

having certain features in common which made it convenient that
each of them should be called a Sacrament and that word Sacrament
should not be applied to anything else. Matrimony and Orders are
spoken of as Sacraments; and the limitation of the word Sacrament
to Baptism and Holy Communion is regarded rather as a repudiation
ofany idea that other rites were on a level with these Sacraments than
as a denial that they were Sacraments at all 141)." Auch Frederick
George Lee bemerkt: "... Holy Orders, as the Church of England
maintains, is 'commonly' called, and it may be added, is rightly and

properly called, a Sacrament. 142)", während Bicknell ganz
allgemein zur Zählung der Sakramente in der anglikanischen Kirche
bemerkt : "The difference between ourselves and the Church of Rome
in the number of sacraments is mainly a matter of words 143)."

IV. Das Verhältnis der anglikanischen Auffassungen
zu den Altkatholischen

Wenn man über die Church of England (und die Anglican
Communion) und die altkatholische Kirche spricht, so muss man sich im
klaren sein, dass man es mit zwei Kirchenkörpern zu tun hat, die -
historisch gesehen - auf eine sehr verschiedene Vergangenheit
zurückblicken 144). Die Church of England hat als die erste und
allgemein anerkannte Kirche ihres Landes von jeher das öffentliche
Leben in England bestimmt und auch bei staatspolitischen
Entscheidungen mitgesprochen. Dadurch dass sie einen beträchtlichen
Teil des englischen Volkes erfasste, machten sich in den kirchlichen
Ansichten und praktischen Lebensäusserungen Differenzierungen
bemerkbar, die woanders (z. B. am Kontinent) innerhalb einer Kirche
nicht so stark zum Vorschein gekommen sind. - Die altkatholischen
Bistümer sind dagegen noch nicht zu einer Grosskirche angewachsen



— 164 —

und werden das auch - nach menschlichem Ermessen - in absehbarer
Zeit nicht tun. Die Anfänge der altkatholischen Bewegung waren
nicht nur von rein kirchlichen Schwierigkeiten begleitet (wenn sich
die einzelnen in oft aufreibenden inneren und äusseren kirchlichen
Kämpfen von Rom lossagten), sondern auch allerlei Verfolgungen
und Behinderungen durch staatliche Organe ausgesetzt. Die
Tatsache, dass sie eine Minderheitenkirche ist, hat die altkatholische
Kirche immer wieder zu spüren bekommen, wenn sich auch die Lage
in Europa mit der Demokratisierung und Republikanisierung
weitgehend gebessert hat. Alle diese aus der historischen Entwicklung
sich herleitenden Verschiedenheiten zwischen den anglikanischen
und altkatholischen Bistümern dürfen aber nicht dazu führen, dass

man in den beiden Kirchen nun von vorneherein etwas sehen will, das

in den Grundlinien so verschieden ist, dass in den wichtigen Fragen
keinerlei Übereinkunft erzielt werden könne.

1. Zur Lehre von der Kirche

Die altkatholische Kirche geht nicht erst in das Jahr 1870

zurück, obwohl dieses Jahr manchmal als ihr «Entstehungsdatum»
angegeben wird. Die Strömung in Klerus und Kirchenvolk, die
entschlossen war, an den alten kirchlichen Wahrheiten - und als
notwendige Glaubenslehren an ihnen allein - festzuhalten, zieht sich von
den Anfängen der christlichen Kirche herauf durch die Jahrhunderte
bis zum jetzigen Augenblick 145). Als im Laufe der Neuzeit der Zug
zum päpstlichen Zentralismus stärker wurde, sah sich zuerst die alte
Kirche von Utrecht gezwungen, die Ansprüche Roms abzulehnen146).

Später stellte die Definition des Universalepiskopates und der
Unfehlbarkeit des Bischofs von Rom viele Geistliche und gläubige Laien
in den geistig regsamsten Ländern Europas vor die Frage, wie sie sich
verhalten sollten. Sollten sie innerhalb der nun endgültig und offiziell
römisch gewordenen Kirche 147) bleiben und versuchen, von ihnen
heraus für den alten Glauben einzutreten und zu wirken, oder sollten
sie eine eigene Kirchengemeinschaft bilden, etwa gar auf ihre
Zugehörigkeit zur Katholischen Kirche verzichten und evtl. zur
« Sekte» erstarren Die Entscheidung war damals nicht leicht. Gegen
den anfänglichen Widerstand Döllingers, der sich gegen die Errichtung

von «Altar gegen Altar» ausgesprochen hatte, hatte der
scharfsinnige und in diesen Fragen klarer sehende Prager Kirchenrechtler
Professor von Schulte 148) erkannt, dass die erste Möglichkeit (Ver-



— 165 -
bleiben innerhalb der römischen Kirche) nur zum Absterben des
alten kirchlichen Glaubens und jeglicher Opposition gegen die
vatikanischen Neuerungen führen würde. Die einzige Möglichkeit, den
Protest - der ja damals im Mittelpunkt des Interesses stand - sichtbar
und wirksam werden zu lassen, war, einen eigenen Kirchendienst
einzurichten, der die Gläubigen seelsorgerlich betreute. Diese Gemeinschaft

erklärte sich aber nicht als eine «neue Kirche», sondern wollte
einfach das Weiterleben der wahrhaft katholischen Teile der Kirche
gewährleisten. Deshalb konstituierten sich die altkatholischen
Bistümer auch als «Notgemeinschaften» und provisorische Einrichtungen,

die so lange notwendig sein würden, als die römische Kirche
in ihrem Irrtum, d. h. in ihrer durch 1870 dogmatisch zum Abschluss
gekommenen Fehlentwicklung, verharrte. Dadurch stellten sie sich
auch nicht ausserhalb der Katholischen Kirche, sondern setzten
gerade die Katholische Kirche der abendländischen Ausprägung in
legitimer Weise fort.

Innerhalb der einzelnen Bistümer wurden im Laufe der Zeit im
Bereich der Disziplin gewisse Reformen vorgenommen, die dringend
notwendig geworden waren, um ein fruchtbares kirchliches Leben zu

ermöglichen (z.B. Volkssprache in der Liturgie, Vereinfachung des

überaus komplizierten lateinischen Ritus, Abschaffung des
Zwangszölibates der Geistlichen u.a.). Die altkatholischen Gemeinschaften
erkannten aber bald nach ihrem Zusammenschluss, dass es
unvermeidlich wurde, sich die apostolische Sukzession zu sichern. Ihre
Blicke fielen auf die kleine Kirche von Utrecht, die in die Gemeinschaft

der anderen Bistümer eintrat 149) und mit ihnen nun die sich
über halb Europa (und Nordamerika) hinstreckende Utrechter
Union (1889) bildet 16°). Die «Utrechter Erklärung» 151) hielt fest an
dem altkirchlichen Grundsatz des Vinzenz von Lerin (Id teneamus,
quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est ; hoc est

etenim vere proprieque catholicum), verwarf die vatikanischen
Dekrete als im Widerspruch mit dem Glauben der alten Kirche stehend

und die altkirchliche Verfassung zerstörend, die «Unbefleckte
Empfängnis», weiters die Bullen Unigenitus, Auctorem fidei und den

Syllabus von 1864, soweit sie mit der Lehre der alten Kirche im

Widerspruch stehen. In bezug auf das Konzil von Trient wurde
erklärt : « Wir nehmen das Concil von Trient nicht an in seinen Entscheidungen,

welche die Disziplin betreffen, und wir nehmen seine

dogmatischen Entscheidungen nur insoweit an, als sie mit der Lehre der
alten Kirche übereinstimmen 152).»



— 166 —

Die altkatholische Auffassung von der Kirche besagt, dass das
Wesen der Kirche am tiefsten in dem Gedanken, «dass Christus das

Haupt des Leibes, der Kirche, ist und dass ihre Merkmale oder ihr
Wesen, gemäss der unveränderlichen Ansicht der alten Kirche, in der
Einheit, der Heiligkeit, der Katholizität und der Apostolizität
bestehen», ausgedrückt wird 153). Diese Feststellung stimmt
weitgehend mit der anglikanischen Anschauung 154) von den notae der
Kirche (Una Sancta Catholica et Apostolica) überein, wenn auch im
einzelnen kleine AkzentVerlagerungen vorhanden sind 155). Da beide
Überzeugungen - die altkatholische sowohl wie die anglikanische -
auf den Worten des nikänischen Glaubensbekenntnisses beruhen und
keine der beiden Kirchen mehr als diese notae für die Katholizität
der anderen Kirche verlangt, ist der gemeinsame Boden gegeben.
Schwierigkeiten gab es im Laufe der Verhandlungen mit den
Anglikanern vor allem in der Frage der Suffizienz der Bibel ; dies ist aber
heute auch weitgehend geklärt. Die altkatholische Kirche hat sich -
entsprechend ihrem konservativ-zurückhaltenden Charakter - über
das Verhältnis der Schrift zur Tradition in Form einer
allgemeinverbindlichen Erklärimg nicht ausgesprochen, sondern zu diesem
Problem meistens anlässlich der Unionsverhandlungen Stellung
genommen. Nach Bischof Dr. Urs Küry lässt sich dabei die altkatholische

Stellungnahme zu dem Problem «Schrift und Tradition» wie

folgt zusammenfassen:
«1. Die Hl. Schrift hat vor der Tradition den zeitlichen (1874)

und den sachlichen Vorrang (1930/31). Die tridentinische
Gleichstellung von Schrift und Tradition wird verworfen.

2. Die Hl. Schrift ist für die Seligkeit genügend und ist der Autorität

der Kirche übergeordnet. Das heisst allerdings nicht, dass die
Schrift zu ihrer Auslegung der Tradition nicht bedarf, wohl aber,
dass diese nichts enthalten darf, was aus der Schrift nicht bewiesen
werden kann (1930/31 : Zustimmung zu Artikel 6 und 20).

3. Die Tradition hat der Schrift gegenüber interpretative Autorität

(1874). Sie ist Erklärung der Schrift (1930) und Ergänzung der
Schrift nur in dieser erklärenden Funktion. »

Über die Tradition im altkatholischen Verständnis lässt sich

sagen :

«1. Der Tradition, verstanden als „interpretative Autorität
gegenüber der Hl. Schrift", kommt nicht die Bedeutung eines
produktiv-schöpferischen, sondern eines ausschliesslich konservierend-
bewahrenden Prinzips zu (1874).



— 167 —

2. In dieser ihrer konservierenden Funktion ist die Tradition
inhaltlich identisch mit der Lehre und Praxis der alten Kirche (1872,
1889).

3. Das Bekenntnis der alten Kirche hat die Bedeutung eines
Bekenntnisses zur einen und ganzen Kirche. Das heisst : es soll und darf
vom Traditionsprinzip nur in dem Sinne Gebrauch gemacht werden,
dass die Hl. Schrift in der Einheit mit der ganzen und der alten Kirche
ausgelegt wird 156).»

Man kann nicht übersehen, dass das theologische Denken in der
altkatholischen Kirche sich in Richtung auf eine stärkere
Akzentuierung des Vorranges der Schrift vor der Tradition fortbewegt. Die
Gleichstellung des Tridentinums von Schrift und Tradition ist - mit
vollemRecht - aufgegeben.Die vergangenen Jahrhunderte römischen
theologischen Denkens haben gezeigt, dass eine Gleichstellung von
Schrift und Tradition praktisch fast durchwegs eine Höherstellung
der Tradition bedeutet, da die Schrift immer von der Tradition her
gesehen und gedeutet wird (und werden muss auch dort, wo es sich

um sehr fragwürdige Traditionen handelt lr>7). Wenn gegen die oben

skizzierte Haltung der altkatholischen Kirche (auch in manchen

anglikanischen Kreisen) eingewendet wird, dass die Schrift ja zeitlich

später und erst aus der mündlichen Überlieferung (d.h. der
traditio) entstanden ist, so ist dies ohne weiteres zuzugeben. Die
Ordnung der Entstehung der Schrift (d.h. die chronologische Ordnung)
sagt aber doch gar nichts über die autoritative Stellung der Schrift
und der Tradition aus. Das sind zwei ganz verschiedene Ebenen.

Aus der Fülle der Probleme sei hier nur das der dogmatischen
Tradition herausgegriffen. Es ist Tatsache, dass die Kirche manches

in sich aufgenommen hat, was nicht unmittelbar in den Worten der

Schrift gefunden werden kann, was aber die Schrift inhaltlich
ergänzt. (Die theologische Auffassung, dass jedes praeter et extra
scripturam schon ein contra scripturam bedeute, ist doch eine

einseitige Sicht.) Die Lehre von der Trinität, die christologischen
Definitionen der ersten Konzile, sowie die Sakramente zeigen deutlich,
dass gewisse Fragen nur durch die Annahme einer «dogmatischen

Tradition, die die Schrift ergänzt, um sie zu erklären, nicht aber einer

Tradition, die als zweite Offenbarungsquelle neben der Hl. Schrift
steht» 158), gelöst werden können. «Die dogmatische Tradition
begründet, schafft und auferbaut den Glauben nicht, aber sie reguliert,
leitet und normiert ihn, und zwar so, dass sie die Grenzen absteckt,
innerhalb deren die Glaubensentscheidung je und je zu vollziehen



— 168 —

ist. Die Glaubensentscheidung selbst aber hat ihren Seins- und
Erkenntnisgrund im Wort der Schrift, das im Hl. Geist gegenwärtig
wird 158).»

Die Übereinstimmung dieser Auffassungen mit den entsprechenden

anglikanischen ist augenfällig : Schrift ist régula primaria,
Tradition régula secundaria zur Schrift im Sinne des cap. II des Commo-
nitoriums 16°). Hier zeigt sich bereits eine F'rucht der jahrzehntelangen

Verhandlungen mit der Anglican Communion : Man denkt sich

theologisch zusammen ; ohne den eigenen Glaubensbesitz aufzugeben,
legte man die Fundamente des eigenen Glaubens frei und erkannte,
dass sie die gleichen, d. h. die katholischen, waren. Diese Art des

Sichzusammendenkens (die weiterhin durch eine Reihe von altkatholisch-
anglikanischen Theologenkonferenzen gefördert werden soll) wird
auch manche noch dunkle und unbearbeitete Gebiete erleuchten
und klären helfen 161).

Die altkatholischen Bistümer sind als autonome und nationale
Kirchenverbände auch in kirchenrechtlicher Hinsicht im Einklang
mit den anglikanischen Auffassungen, die die Oberherrschaft Roms
seit jeher ablehnten und für eine eigenständige nationale Katholische
Kirche eintraten 162). Tatsächlich entspricht ja auch die
anglikanische Auffassung von der Katholizität der eigenen Kirche im
vollen, aber nicht ausschliesslichen Sinne des Wortes der altkatholischen

Anschauung, eine Teilkirche der einen Katholischen Kirche
zu sein, die für sich selbst die Schaffung neuer und die Änderung
bestehender Dogmen ablehnt. Dass in den anglikanischen Bistümern in
den vergangenen Jahrhunderten manches verdunkelt war, was gut
katholisch ist, nun aber wieder ans Licht getreten ist und seinen
Platz im kirchlichen Leben einnimmt, kann den altkatholischen
Bistümern Ansporn sein, der anglikanischen Kirche auch weiterhin -
dort wo es notwendig ist - brüderlich bei der Ausgestaltung ihrer
Lehre zu helfen 163).

2. Zur Lehre von den Ämtern

Die altkatholische Auffassung von dem kirchlichen Amt ist
weitgehend der kirchlichen und liturgischen Praxis zu entnehmen. Die
Überzeugung, dass die Verfassung der Kirche von Christus «gewollt
und bewirkt ist» 164), bedeutet für die altkatholische Stellungnahme,
dass das kirchliche Amt zu dem Wesen der Kirche gehört. Eine Kirche
ohne Amt (in apostolischer Sukzession) hört auf, eine Kirche im
vollen und wahren Sinne zu sein. Andrerseits hat aber das Amt nur



— 169 —

innerhalb der Kirche und für die Kirche 16ß) seinen Sinn; ausserhalb
der kirchlichen Gemeinschaft wird es sinnlos.

Die Grundlage des Amtes ist nach altkatholischer Auffassung
der vom Herrn eingesetzte Apostolat 166), der sich unter dem Zeugnis
des Neuen Testaments und der ältesten Kirche in den Ämtern von
Bischof, Priester und Diakon entfaltete 167). Die apostolische
Sukzession, d.h. die «unaufhörliche und regelmässige Fortsetzung des

apostoüschen Amtes, im Auftrag der Kirche, durch sakramentale
Handauflegung durch die Kirche» 168), ist zur gültigen Ausübung
eines kirchlichen Amtes unbedingt notwendig. Daher haben sich die
altkatholischen Gemeinden auch sehr bald nach ihrer Konstituierung
nach Utrecht gewandt, um durch die Verbindung mit dieser
altehrwürdigen Kirche die apostolische Sukzession für die altkatholischen
Bistümer zu sichern 189). So leitet heute die altkatholische Kirche ihr
Bischofsamt durch eine ununterbrochene Reihenfolge bis auf die

Apostel zurück und steht damit im vollen Strom der Katholizität und

Legitimität der einen Katholischen und Apostolischen Kirche. (In
der Tat ist ja auch die Gültigkeit der altkatholischen Weihen
niemals - auch nicht von dem rigorosesten römischen Theologen -
bestritten worden.)

Tn der Verbindung mit der alten katholischen Kirche hält die
altkatholische Kirche an der dreifachen Gliederung des kirchlichen
Amtes fest 17°). Die Amtsbefugnisse der drei Ordines sind in den

Weiheriten umschrieben, der Weiheritus selbst ist nach dem Pontificale

Romanum im Auftrage der Bischofskonferenz bearbeitet und
herausgegeben m). Die Befugnisse des Diakons sind : «Der Dienst am
Altare, die Spendung der heiligen Taufe und die Predigt des göttlichen
Worts... » (vgl. die anglikanischen Weiheworte). Dem Ordinanden
wird - wie in dem Ritus der Church of England - das Evangelium
überreicht. Das priesterliche Amtwird folgendermassenumschrieben :

«Die Darbringung des eucharistischen Opfers, die Vornahme der

Segnungen, die geistliche Leitung der Gläubigen, die Verkündigung
des göttlichen Wortes, die Spendung der heiligen Taufe und die

Verwaltung der anderen Sakramente, die zu denBefugnissen desPriesters

gehören.» Dem Ordinanden werden die ausgerüsteten Patene und
Kelch mit den Worten übergeben : «Empfange die Vollmacht, in der
Feier der heiligen Messe Gott das Opfer darzubringen, sowohl für
Lebendige wie für Verstorbene. Im Namen des Herrn.» Bei der

Handauflegung heisst es: «Empfange den Heiligen Geist! Deren

Sünden du erlassen wirst, denen werden sie erlassen ; denen du sie be-



— 170 —

halten wirst, denen sind sie behalten.» Bei der Handauflegung der
Bischofsweihe: «Empfange den Heiligen Geist! Nimm gnädig auf,
o Herr, unser Flehen, neige über diesen deinen Diener das Füllhorn
priesterlicher Gnade und giesse über ihn aus die Kraft deines

Segens 172).»

Darüber hinaus hält die altkatholische Kirche an der Erteilung
der sogenannten vier niederen Weihen (minores) und des Subdiako-
nates fest, die in den nachchristlichen Jahrhunderten entstanden sein

dürften.
Wenn wir die kirchlichen Ämter von unten her in aufsteigender

Linie betrachten, so müssen wir feststellen, dass die anglikanische
Kirche die Ordines minores und den Subdiakonat fallen gelassen hat.
Dies ist jedoch kaum als schwerwiegender Verlust zu bezeichnen, da
diese Ordines kirchlicher Einsetzung sind und auch in den
orientalischen Nationalkirchen sowie in den orthodoxen Kirchen des

Ostens verschiedene Formen angenommen haben bzw. in weniger
Riten zusammengefasst sind. Was den Diakonat, Presbytérat und
Episkopat betrifft, lehrt die anglikanische Kirche nichts, was mit der
altkatholischen Stellung unvereinbar wäre ; im Gegenteil, beide
Auffassungen stimmen weitgehend miteinander überein. Die altkatholische

wie die anglikanische Kirche haben mit aller Entschiedenheit,
die sie als Katholische Kirchen kennzeichnet, an dem kirchlichen
Amt (episkopale Verfassung in apostolischer Sukzession)
festgehalten. Dass dabei einige Unterschiede in der Akzentuierung
bestehen, ist bei so verschiedenen Nationen, wie sie das englische und
amerikanische Volk gegenüber den holländischen, schweizerischen,
österreichischen und deutschen Völkern darstellen, nur zu verständlich.

Eine Abweichung in wesentlichen Wahrheiten ist aber nicht
festzustellen.

Es soll hier noch bemerkt werden, dass bei dem Abschluss der
Full Communion zwischen der Utrechter Union und der Anglican
Communion der gebende Teil trotz seiner zahlenmässigen Schwäche
der altkatholische war. Er führte die Anglican Communion aus ihrer
splendid isolation, in die sie mit der Zeit geraten war, heraus und
bezeugte ihre Katholizität als ein nicht von ihr ausgegangener Kirchenkörper,

d.h. als ursprünglich völlig unparteiischer Beobachter. Deshalb

ist es aber auch falsch, wenn in manchen Kreisen - es sind nicht
wenig Anglikaner dieser Ansicht - die Meinung herrscht, die Alt-
Katholiken hätten die anglikanischen Weihen erst «gültig gemacht».
Davon kann keine Rede sein. Die altkatholische Kirche bezeugte -



— 171 —

nach vorangegangener vorurteilsfreier und äusserst gewissenhafter
Untersuchung - nur, dass die anglikanischen Weihen immer gültig
waren und die apostolische Sukzession in der anglikanischen Kirche
nicht unterbrochen worden ist.

Gegenüber noch bestehenden - nicht sehr wesentlichen -
Unterschieden in den Auffassungen von der Kirche und vom Amt ist zu
bemerken, dass gemäss dem Bonner Abkommen jede Kirche die
Katholizität der anderen anerkennt und die eigene festhält. Dies
besagt keineswegs, dass die eine Kirche alle Lehrmeinungen der anderen
als die eigenen annehmen muss. Es ist vielleicht gut, dies - besonders
im Hinblick auf die 39 Artikel - zu bemerken. Die altkatholische und
die anglikanische Kirche sind aufrichtige Freunde geworden 173) und
als solche für die übrige christliche Welt ein weithin sichtbares
Beispiel geworden, auf welchem Wege eine Einigung der Christenheit
zustande kommen kann : Jeder Kirchenkörper hält an den zur Katholizität

notwendigen Glaubenswahrheiten und der vorgeordneten
kirchlichen Verfassung fest; im übrigen herrscht eine echt
evangelische Freiheit der Meinungen im Sinne des Neuen Testaments.
Man wird bei den beiden Kirchen oft an das Bild erinnert, das das

Neue Testament von der Urkirche zeichnet : Die Vielfalt des
kirchlichen Lebens und der Meinungen, die evangelische Freiheit, vom
Geist des Herrn geleitet, bewegt sich auf der festen Grundlage des

katholischen Glaubens. Beide Kirchen sind der festen Überzeugung,
dass es nicht der Wille des Herrn ist, die Menschen in ein festes Schema

hineinzupressen, das menschlichen Ursprungs ist und das kirchliche
Leben erstickt. Es ist wahr, dass der Wille des Herrn ein Joch ist ; man
darf aber nicht vergessen, dass er ein sanftes Joch ist (vgl. Mt. 11, 30) ;

die Menschen sollen nicht zur Annahme des Evangeliums und einer
Anzahl drückender menschlicher Einrichtungen gezwungen, sondern

durch die Kirche liebevoll zur Schau des Herrn in den heiligen Schriften

des Neuen Bundes geführt werden 174). Die altkatholische und die

anglikanische Kirche haben diesen letzteren Weg zur Verkündigung
der alten katholischen Lehre gewählt und werden ihn - nebeneinander

und miteinander - auch weiterhin zum Wohle der ganzen Christenheit

gehen.

Wien Ernst Hammerschmidt



— 172 —

Anmerkungen
Quellen, Belegstellen und Literaturhinweise

101) Bicknell 322 ss.
102) Palmer I, 165 ss.
103) Palmer I, 169 s.
104) Bicknell 323.
105) Report 115:"... Christ, in drawing men to Himself, unites thom in a

fellowship of which the Apostolate, which ho appointed, and tho Ministry,
which is its successor, aro the ministerial organs."

106) Bicknell 325.
107) Bicknell 326 : " In our own Church, for instance, the titles of ' vicar'

and „curate,, have, as it were, changed places. The curate was originally the
'man in charge', the vicar his substitute (vicarius)" ; vgl. jetzt auch : Norman
Sykes, Old Priest and New Presbyter, Cambridge 1956.

los) vgl. Kenneth E. Kirk, The Apostolic Ministry, London 1946,265 (Beitrag

von Gregory Dix, The Ministry in the early Church).
10») Bicknell 328.
uo) Eino Anzahl Väterstellen findet sich bei Browne, Exposition, 541 ss.
1U) Bicknell 329.
U2)L.c.
113) Kirk, I.e., 170 (Beitrag von A.M.Farrer, The Ministry in the early

Church).
114) Bicknell 330.
115) Der Zusammenhang im Text der Ausführungen Bicknells beweist

ganz deutlich, dass «historisch» nicht im Sinne von «in der Coschichto
entstanden», sondern (in bezug auf den Apostolat) «von Christus eingesetzt»
bedeutet.

116) Bicknell 330.
117) Bicknell 331.
118) Bicknell 331.
119) Report 122. - Gore, The Church and tho Ministry, 64 ss., sieht für das

Bischofsamt eine dreifache Aufgabe gegeben :

1. "bond of union in a spiritual society" ;

2. es erklärt "men's depondonco on tho gifts of Christ" ;

3. es begegnet den "moral needs of those who minister" (d.h. gültiges Amt).
Kirk, der (S. 11) zwischen Essential Ministry Bishop) und Dependent

Ministry Priest and Deacon) unterscheidet, umschreibt dio Vollmachton
und Aufgaben des Bischofs folgendermasson (13): "Thus the Essential
Ministry, which camo in course of timo to be called the episcopate, was the earthly
pivot round which the wholo organic life of tho Church revolved. Tho bishop
was the responsible guardian of the apostolic doctrine : ho was the chief liturgical

officer, and for several centuries ho alone was called sacerdos (archiereus) :

he was tho fountain-head of disciplinary authority and of pastoral caro. Above
all, however, he was tho instrument of unity and continuity ; hence, though he
had necessarily to devolvo many of his functions on others, it was impossible
for him ever to dovolvo ordination and consecration without ceasing to bo
what he was. These functions of ordination and consecration, therefore, may
be said to bo tho key to his position" ; 459 : "Although tho Church of England
has nowhere dofinod its doctrine of episcopacy, tho bolief that a bishop is

necessary for tho transmission of tho grace of orders is explicit both in its formularies

and in its corporato action. Should this tradition bo abandoned, the
consoquencos would bo far-roaching."



— 173 —

12°) Die Mothodisten haben nach anglikanischer Auffassung koine
gültigen VVoihon, da John Wesley selbst nur die Priestorwoihe besass. Man spricht
dies allerdings in dor anglikanischen Theologie nicht gern aus.

121) Bicknell 332; vgl. William Temple in a Presidential Address to the
Convocation of Canterbury, May 1943: "Tho authority by which I act is His,
transmitted to me through Llis apostlos and those to whom thoy committed it ;

I hold it neither from the Church nor apart from the Church, but from Christ
in the Church."

122) Kirk 3 ff. - Der Umstand, dass englische Bischöfe in der Vergangenheit
manchmal mehr "feudal barons, Tudor civil servants, Whig land pro-

pietors, Victorian parliamentarians" (Kirk 47) gowesen sind, und ihre erste
und hervorragendste Aufgabe, Hirten ihres Bistums zu sein, vernachlässigt
habon, spricht natürlich ebensowenig gegen die Gültigkeit ihrer Weihen wie
die Tatsache, dass im spätmittelalterlichen Rom Kardinäle und Bischöfe und
sogar Päpste manchmal alles andore als Seeionhirten waren, gegen die Gültigkeit

deren Weihen spricht.
123) Vgl. Kirk 461 ss. (Beitrag von K.D.Mackonzie, Sidelights from the

non-episcopal communities). Dio Notwendigkeit dor apostolischen
Sukzession wurde in einem der ausführlichsten Werke von Felix L.Circot
behandelt, wo os S. 11 hoisst : "Tho Catholic Church has traditionally claimed that
both the visible society which is the Church, and the three highest orders of
its hierarchy, are of direct and 'positive' Divine institution and authority.
Therefore, there exists an absoluto moral obligation of loyal and obedient
membership in it. Outside the Church there is consequently no salvation." ; in :

Apostolic Succession : Is It Truo An Historical and Theological Inquiry,
o.O. u. J.; vom gleichen Autor stammt das Werk: Apostolic Succession and
Anglicanism, A Defense ofAnglican Orders and Catholicity. - Vgl. auch Palmer
I, 171 ss.

124) Bicknell 334: "The nonconformist view of tho early Church always
ignores the apostolic background."

125) Palmer I, 170 ss.
126) Circot, Apostolic Succession, 389.
12?) Zum «kollegialen Episkopat» vgl. Circot, Apostolic Succession, bos.

155 s., 277, 284 s., 302, 323-331, 451.
128) So könnte auch der jetzige monarchische Episkopat, wenn es die

Leitung der Kirche erfordern würde, in einen kollegialen umgewandelt werden,
vgl. Report 121 s. : "The institution of Episcopacy—that is, of oversight exercised

under a continuously given commission—has taken a variety of forms,
and cannot be maintained that any one particular form of it is necessary. So,
for example, the monarchical diocesan episcopate might bo conceivably be

changed to a collegiate episcopate if this seems likely to render better service."
129) Circot 199 s.; vgl. A.Küry in: IKZ (26) 1936, 142 f.
130) Vgl. Anmerkung 86.
13M Vgl. Bicknell 337.
132) Für eine Orientierung über die anglikanischen Weihen ist die äusserst

gründliche und gewissenhafte Untersuchung von Edward Denny, Anglican
Orders and Jurisdiction, London 1893, sehr wertvoll. Bezüglich der Weihe
Parkers ist zu bomerken, dass sich in seinem Tagebuch (Denny 14) folgende
Aufzeichnung findet : « 17 Docembr. Anno 1559. Conseoratus sum in Archiepis-
copum Cantuar. Heu Heu Domine in quae tempora servasti me Jam veni
in profundum aquarum et tempestas demersit me. O Domine vim patior,
responde pro me et Spiritu Tuo principali confirma me. Homo enim sum, etc. »

133) Stone, Outlines, 211.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1958. 12



— 174 —

134) Vgl. F. W. Worsley, The Theology of the Church of England, London
1913,201s.

135) Vgl. Bicknell 341 ; Stone, Outlines, 211 : "Tho preface to tho English
Ordinal states in express terms that the object of the Ordinal, and therefore
the intention of the Church, was to continuo the Orders which had been in the
Church since tho time of tho Apostles."

136) Bicknell 341 : "So, then, our real quarrel with the Church of Rome is
at bottom about the moaning of priesthood and of the Eucharistie sacrifice. We
contend that roman teaching on both is so out of proportion as to bo almost
untrue. If the Church of Rome chooses to say that we do not intend to make
priests exactly in her sense of the word, we are not concernod to deny it. We
aro content to make priests in accordance with tho ministry of tho New Testament

and the Primitive Church."
137) Vgl. Bicknell 339, Anmerkung 2: "This Bull is an official condemnation

of Anglican Orders, confirming the previous practise of the Church of
Rome in refusing to recognize thom. Dr. Briggs, howovor, was assured by
Pius X that this decision of his predecessor was not infallible. See Briggs,
Church Unity, p. 121."

13S) Dr. theol. Reichsfreiherr von Hackelberg-Landau, Die anglicani-
schen Weihen und ihre neueste Apologie, Graz 1897, 39.

139) Vgl. Stone, Outlines, 153.
14°) Bicknell 359.
141) Stone, Outlines, 151.
142) The Validity of tho Holy Orders of the Church of England, London

1869, 234.
143) Bicknell 359.
144) Boi dor Behandlung dor altkatholischen Auffassungon kann ich nur

auf die allorwichtigsten Texte hinweisen, da mir die altkatholischo Literatur
in Oxford nur in beschränktem Umfang zugänglich war.

145) Treffend hat vor kurzem jemand gesagt, dass sich der grössto Toil des
altkatholischen Kirchenvolkes noch in der römischen Kircho befinde. Viele
werden ja durch ausserreligiöse Gründe und Motivo davon abgehalten, sich
zum alten kirchliehen Glauben zu bekennen.

146) Vgl. die neue Geschichte clor holländischon altkatholischen Kirche
von Prof. van Kleef; weiters das berühmte Werk von J.M.Neale, A History of
tho so-called Jansenist Church of Holland, Oxford 1858 (wurde schon als sein
bestes Werk bezeichnet); C.B.Moss, The Old Catholic Movement, Its Origins
and History, London 1948, 90 ss. ; dio wahrscheinlich früheste Erwähnung der
Kirche von Utrecht in der englischen Literatur findet sich in : Palmer I, 259. -
Für dio Theologie der Utrechter Kircho (und damit auch der anderen
altkatholischen Bistümer) ist auch das sogenannte Concilium Ultraiectenso 1763)
bedeutsam ; vgl. Neale 294 ss. ; Moss 134 ss.

147) Es ist wichtig, festzuhalten, dass die Deklaration des LTnivorsal-
opiskopates und dor Unfehlbarkeit des Bischofs von Rom nur der Abschluss
einer Fehlentwicklung ist, die schon viel früher begonnen hatte.

148) Sein Werk: Der Altkatholizismus. Geschichte seiner Entwicklung,
inneren Gestaltung und rechtlichen Stellung in Deutschland, Giessen 1887, ist
heute immer noch ein Standardwerk. Zum Thema vgl. dieses S.342 ff.;
E. Lagerwey in: IKZ (36) 1946, 1 ff.

149) Es ist hier nicht der Ort, auf die Geschichte dos Zusammenschlusses
zur Utrechter Union einzugehen. Diese ist in den entsprechenden
kirchengeschichtlichen Werken nachzuschlagen (Moss, van Kleef, M.Kopp, Sammlung

«Ecclesia» u.a.).



— 17ö —

15°) Zur Polnisch-Katholischen Kirche vgl. Theodore Andrews, The
Polish National Catholic Church in America and Poland, London 1953.

151) U.a. abgedruckt in: Hirtenbriefe von Dr. Joseph Hubert Reinkens,
Bonn 1897, 214-217.

16a) Hirtenbriefe, 216.
153) Andreas Rinkel, Die Lehre von der Kirche nach der Auffassung der

altkatholischen Kirche, in: IKZ (39) 1949, 7; vgl. nun auch die lichtvollen
Ausführungen von F.P.Pfister in seiner Arbeit «Katholisch», in: Kirchliches
Jahrbuch für die deutschen Alt-Katholiken (57) 1958, 17-37.

164)Vgl. S. 99 ff.
165) Vgl. dazu Adolf Küry, Kirche und Amt, in: IKZ (26) 1936, 130.

"•) Schrift und Tradition nach altkatholischem Verständnis, in: IKZ
(42) 1952, 6 f. bzw. 11.

1S7) Es soll hier nur noch daraufhingewiesen werden, welch fragwürdige
Schrifttexte dann zur Unterstützung der Tradition oft gebraucht werden
(Problem der Vulgata etc.).

1S8)U.Küry in: IKZ (42) 1952, 27.
169) L.c. 27.
18°) Vgl. dazu die vorsichtig einschränkende Untersuchung von Arnold

Gilg, Zum altkirchlichen Traditionsgedanken, in: IKZ (29) 1939, 28 ff.; bes.
45 f. ; ferner : Andreas Rinkel, Wort Gottes und Tradition in der altkatholischen
Kirche unter besonderer Berücksichtigung der Utrechter Konvention, in:
IKZ (29) 1939, 51 ff.

m) Es ist auch bezeichnend, dass sich beide Kirchen seit dem Bestehen
der ökumenischen Bewegung sehr um diese verdient gemacht haben. Die
Bonner Unionskonferenzen selbst lagen ja weit vor dem Beginn der heutigen
Ökumenischen Bewegung.

"») Vgl. dazu auch : C. Garbett, The Claims, 14 und 186.
163) Es muss leider auch gesagt werden, dass manche anglikanische Kreise

das Wesen der Katholizität weitgehend in einer möglichst getreuen Imitation
römischer Praktiken sehen. Es besteht dabei die Gefahr, dass die Imitation
äusserer Gebräuche als das Wesentliche angesehen wird, demgegenüber
anderes und wichtigeres in den Hintergrund tritt. Es ist für die anglikanische
Kirche viel bedeutender, schöpferisch das eigene Wesen zu erfassen, als andere
Gewohnheiten äusserlich nachzuvollziehen.

164) Andreas Rinkel, Die Lehre von der Kirche nach der Auffassung der
altkatholischen Kirche, in : IKZ (39) 1949, 10.

185) Vgl. das oben auf Seite 159f. und Anmerkung 121 Gesagte.
'*•) So sagt der Katechismus der altkatholischen Kirche der Niederlande :

«Das Merkmal der wahren Kirche ist, dass sie Hirten hat, die ihr Amt von der
Kirche empfangen haben und die darin das Werk der Apostel fortsetzen.
Dies nennt man die apostolische Nachfolge oder die apostolische Sukzession »

(vgl.: IKZ (39) 1949, 6); vgl. dazu: IKZ (24) 1934, 226 f. ; Adolf Küry, Kirche
und Amt, in : IKZ (26) 1936, 134 (Antworten der altkatholischen Kommission
auf die zweite Fragenreihe des Gegenstandskomitees der Weltkonferenz für
Glauben und Verfassung) : «Ein gemeinschaftliches geistliches Amt, und zwar
ein allgemein anerkanntes, ist unerlässlich. Es gehört zum Wesen der Kirche.
Es ist aufdie Berufung der Apostel durch Christus und ihre Ausrüstung mit den
Vollmachten, das Evangelium zu verkünden und die heiligen Sakramente zu
spenden und auf die von den Aposteln ernannten oder von der Gemeinde
gewählten Vorsteher zurückzuführen... Die Träger dieser Vollmachten sind die
Diakone, Priester und Bischöfe. Der Bischofbesitzt sie in ihrer Fülle. Er erhält
sie nach seiner Ernennung oder nach seiner Wahl durch die Gemeinde oder mit



— 176 —

Zustimmimg der Gemeinde durch die Weihe von einem andern gültig
geweihten Bischof (Apostolische Sukzession). »

167) Nähere historische Hinweise bei E. Lagerwey, Amt, Wort und Sakrament

in ihrer Verbundenheit, in : IKZ (27) 1937, 24 ff.
168) A.Rinkel in: IKZ (39) 1949, 12.
168) Eine Tafel der apostolischen Sukzession der altkatholischen Bischöfe

findet sich bei Moss 352 ss.
170)Vgl. dazu Adolf Küry, Kirche und Amt, in: IKZ (26) 1936, 135 ff.
171) Die Riten der priesterlichen Weihen. Ritus zur Konsekration eines

Bischofs, Bern 1899.
172) Über den Bischof und seine Stellung vgl. auch: Sammlung kirchlicher

und staatlicher Vorschriften und Abriss des Kirchenrechts für die
altkatholischen Kirchengemeinsohaften. Herausgegeben von der
Synodalrepräsentanz, Bonn 1898, 209 ff.

173) Dies enthebt die altkatholische Kirche natürlich nicht der Pflicht, die
Entwicklung in der anglikanischen Kirche weiterhin mit Aufmerksamkeit zu
betrachten und auch dementsprechend Stellung zu nehmen.

174) «... der Knecht steht unter dem Gesetze dos Zwanges, der Sohn
unter dem der Freiheit. Es liegt aufder Hand, dass, wer nicht die Wissenschaft
und die Einsicht in das Werk hat, das er vollbringen soll, dies auch nicht mit
Freiheit thut. Der Knecht wird unter ein Joch gebeugt und durch Zwang unter
demselben gehalten. Nicht so der Sohn. Die Kindschaft Gottes ist ohne Freiheit

nicht denkbar. Alles religiöse Leben in Christo Jesu athmet Freiheit;
jeder Zwang macht die religiöse Übung Gott missfällig, vernichtet auch leicht
das Wesen der Religion durch ihre Missgestalt, die Heuchelei. Das ganze Neue
Testament lehrt mit Nachdruck die Freiheit der Kinder Gottes, nicht bloss
nach der verneinenden Seite, indem die Fesseln der Sünde für sie zerbrochen
sind, sondern auch in dem Sinne, dass alle ihre religiösen imd sittlichen
Handlungen aus freier Wahl hervorgehen.» Reinkens, Hirtenbriefe, 133.


	Die anglikanischen Auffassungen von der Kirche und dem Amt und ihr Verhältnis zu den Altkatholischen [Schluss]

