Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 48 (1958)

Heft: 2

Artikel: Die anglikanischen Auffassungen von der Kirche und dem Amt und ihr
Verhéltnis zu den Altkatholischen

Autor: Hammerschmidt, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404354

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 96 —

Die anglikanischen Auffassungen von der Kirche
und dem Amt und ihr Verhéiltnis zu den Altkatholischen
Fir freundliche Hinweise bin ich Canon Dr. F.L.Cross

(Christ Church, Oxford) und Canon E. W. Kemp (Exeter
College, Oxford) zu herzlichem Dank verpflichtet.

I. Einleitung

Es erscheint notwendig, einiges zur Einfiihrung dieser Arbeit zu
sagen: Es handelt sich bei ihr um eine Untersuchung der betreffenden
Auffassungen in der Church of England; dies ist eine gewisse Be-
grenzung, wenn auch das theologische Leben in den tbrigen Provin-
zen der Anglican Communion in betrachtlichem Masse von England
her angeregt und beeinflusst wurde und wird.

Zu dem Teil, der die anglikanischen Anschauungen behandelt,
ist zu sagen, dass er durchwegs anglikanische Ansichten wiedergibt.
Was in diesen Abschnitten gesagt ist, kann man mindestens in einem,
meistens aber in mehreren bedeutenden theologischen Werken der
Church of England finden. Es liegt in der Natur des Themas, dass
man in dieser Arbeit den Anmerkungen grosste Bedeutung zukommen
lasst, da sie jeweils wichtige Quellen und Belegstellen enthalten, die
nicht alle in den Text aufgenommen werden konnten, ohne ihn un-
iibersichtlich werden zu lassen. Es wurden nur solche Werke heran-
gezogen, die fiir die Auffassungen der Church of England besonders
charakteristisch sind und so die Meinung weitester Kreise, wenn nicht
der Gesamtheit, wiedergeben. Die anglikanische Kirche hat es ja bis
heute vermieden, sich voreilig auf irgendwelche theologische Theo-
rien, die der Begriindung in der Schrift entbehren, festzulegen. Es
liegen alle Anzeichen vor, dass sie dies auch in der Zukunft nicht tun
wird. Aber auch sonst sind ihre amtlichen Dokumente nicht sehr
zahlreich, so dass man bei ihr besonders darauf angewiesen ist, die
Meinung der lehrenden Kirche in den verschiedenen theologischen
Autoren und in der lebendigen Kirchenpraxis zu erfassen. Es konnten
hier natiirlich nur die allgemeinen Linien aufgezeigt werden, eine
ausfiihrliche Behandlung des Themas wiirde mehrere Binde fiillen.
Eine Ubersetzung dieser Arbeit ins Englische ist in Vorbereitung.

I1. Die Lehre von der Kirche

1. Die Gestalt der Kirche ( Kennzeichen der Kirche)

Fiir eine Untersuchung des anglikanischen Begriffes von der
Kirche wird man am besten die diesbeziiglichen Artikel der 39 Artikel
zum Ausgangspunkt nehmen !).



Der wichtigste Artikel ist in dieser Hinsicht der Artikel XIX:
Ecclesia Christi visibilis est coetus fidelium, in quo verbum Dei purum
praedicatur, et sacramenta, quoad ea quae necessario exigantur, juxta
Christiinstitutum recte administrantur. Sicut erravit Ecclesia Hiero-
solymitana, Alexandrina, et Antiochena; ita et erravit Ecclesia
Romana, non solum quoad agenda, et caeremoniarum ritus, verum
in his etiam quae credenda sunt. Der Text dieses Artikels besteht seit
1553 beinahe unverindert ; sein Zweck ist es, zwei extremen Ansichten
tiber die Kirche zu begegnen : @ ) den Meinungen der anabaptistischen
Sekten und 6 ) den Anspriichen der romischen Kirche. Der letzte Satz
rechtfertigt den Bruch mit der Kirche von Rom, indem er ihre Irr-
tumslosigkeit leugnet : Wie die romische Kirche in der Vergangenheit
geirrt hat, so kann sie in den Dekreten des Konzils von Trient wieder-
um irren.

Die erste Aussage, die man dem Artikel entnehmen kann, ist die,
dass die Kirche Christi eine sichtbare Gemeinschaft ist 2). Im Neuen
Testament reinigte der Herr die herrschenden Vorstellungen vom
Giottesreich von falschen und verkehrten Ansichten. Er bestand auf
der Notwendigkeit der personlichen Busse, blosse physische Ab-
stammung von Abraham war fiir die Zugehorigkeit zum Reiche Gottes
nicht ausreichend. Nirgends finden wir aber eine Andeutung, dass die
Kirche unsichtbar sein soll, eine mystische Gemeinschaft, die fiir die
Menschen ungreifbar ist. Im Gegenteil weisen alle neutestament-
lichen Texte (z. B. Mt. 16, 18; Apg 2, 42; Hebr. 2, 12) auf eine sicht-
bare GGemeinschaft hin. *“He (scl. Christ) chose the Apostles and
trained them to be the leaders of the new Israel. He instituted Baptism
as a visible means of entrance into His Church, and the Holy Com-
munion as the common meal of its members. So, too, throughout the
New Testament the Church appears as a visible society in the world?)”.
Als sichtbare Gemeinschaft hat die Kirche eine dussere Geschichte,
weist bestimmte Amter und Ordnungen auf, ihre Mitglieder sind be-
stimmten Verpflichtungen unterworfen und besitzen gewisse Privi-
legien. Das ist aber nicht alles. Die Kirche ist zwar eine sichtbare Ge-
meinschaft als coetus fidelium, bautsichaber auf “invisiblerealities®)”’
auf: Thr Glaube, ihre Gnaden, ihre geistlichen Anstrengungen sind
ihrem innersten Wesen nach unsichtbar, wenn sie auch durch ent-
sprechende symbolische Handlungen nach aussen hin kundgetan
werden und wenn auch die Sakramente ein dusseres Zeichen besitzen.
Die Kirche und ihre Gliubigen sind das, was sie sind, nur durch
“hearing of faith’, which is a door for the entry of the Spirit* 5).

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1068. 9



— B8 —

Die Sichtbarkeit der Kirche ist von der Church of England schon
vor dem eigentlichen Anbruch der Reformation gegeniiber Wyeclif
verteidigt worden ¢). Die Idee der unsichtbaren Gemeinschaft auf
Erden, die nur die umfasst, die Gott dazu vorherbestimmt hat, war
aber im 16.Jh. in England gar nicht so selten zu finden. Ein gutes
Beispiel fiir die weite Verbreitung dieser Idee ist die Brief and Clear
Confession of the Christian Faith des John Hooper, Bischofs von
Gloucester (unter der Herrschaft Eduards VI.), der sagte: ‘I believe
and confess one only Catholic and Universal Church, which is an holy
congregation and assembly of all faithful believers which are chosen
and predestinate unto everlasting live. . . I believe that this Church is
invisible to the eye of man, and is only to God known 7).”” Diese An-
sicht ist von der Church of England aber zuriickgewiesen worden. Die
diesbeziiglichen Texte des Common Prayer Book (und des oben an-
gefithrten Artikels X1X) zeigen deutlich diese Einstellung. ¢ Thus, the
phrases, ‘Thy holy Church Universal’ in the Litany, ‘the good
estate of the Catholic Church’in the prayer for all sorts and conditions
of men, ‘an universal Church’ and ‘Thy Church’in the prayers for
the Ember weeks, ‘the whole state of Christ’s Church militant here on
earth’ in the Order of Holy Communion, obviously refer to the Church
as a visible body known by outward marks; and the language in the
offices for the ministration of Holy Baptism, in which Baptism is
spoken of as the means of admission to the Church, is clearly based on
the same doctrine 8).”” Zwar haben nicht immer alle Mitglieder der
Church of England diese Lehre von der sichtbaren Kirche willig und
ohne Vorbehalte anerkannt, doch wird dadurch die Meinung der
Kirche als Ganzheit nicht beriihrt. Auch so weitherzige Theologen
der spitreformatorischen Zeit wie der bedeutende Richard Hooker
haben die Kirche immer als sichtbare Gemeinschaft aufgefasst: “The
unity of which visible body and Church of Christ consisteth in that
uniformity which all several persons thereunto belonging have, by
reason of that one Lord whose servants they all profess themselves,
that one Faith which they all acknowledge, that one Baptism where-
with they are all initiated ?)”” ... “For preservation of Christianity
there is not anything more needful, than that such as are the visible
Church have mutual fellowship and society one with another. In
which consideration, as the main body of the sea being one, yet
within divers precints hath divers names; so the Catholic Church is
in like sort divided into a number of distinct Societies, every of
which is termed a Church within itself 10).”



Die kurze Feststellung des Artikels XIX (. ..coetus fidelium, in
quo...) bezieht sich auf die institutionellen Characteristica der
Kirche im Sinne des Neuen Testaments: Predigt des Evangeliums
und Verwaltung und Darreichung der Sakramente. Die Worte des
Artikels sind aber nur von ergéinzender Bedeutung. An erster Stelle
steht in der anglikanischen Theologie die Lehre von den notae der
Kirche, wie sie im nikéinischen Glaubensbekenntnis enthalten ist:
“One, Holy, Catholic, and Apostolic 11)”” — die wichtigste 6kumenische
Aussage iiber das Wesen der Kirche.

a) Unity. Das erste Kennzeichen der Kirche, die Einheit, ist
wohl das am schwierigsten zu bestimmende 12). Dass die Kirche eine
Einheit ist, folgt aus ihrem Sein in Christus, denn Er kann nicht geteilt
werden. In der Kirche der ersten Jahrhunderte wuchs die Organi-
sation des dusseren Lebens der Kirche und wurde immer mehr als
Ausdruck und Mittel zur Bewahrung der Einheit (“‘to express and
preserve unity 13)”’) betrachtet. Trotz der verschiedenen Spaltungen
war es in der patristischen Zeit maglich, die Einheit der Kirche zu be-
wahren. Die Einheit wird dabei in der anglikanischen Theologie in
fiinf Punkten (vgl. Eph. 4, 4 f.; 1.Kor. 10, 17; 12, 13-27) bestimmt:
“The worship of one God, the holding of one faith, the possession of
one sacramental system, the looking for the realization of one hope,
and the being animated by one Spirit 14).”

Das Problem der Einheit entstand in seiner ganzen Schwere erst
mit dem Bruch zwischen Ost und West. Die Ereignisse der Refor-
mation im Westen erhohten die Verwirrung (wobei heute in manchen
Kreisen der protestantischen Welt ein starker Zug zur Einheit
herrscht, in manchen aber wieder der Zug zur weiteren Zersplitterung
weiterhin die vorherrschende Tendenz ist). Bevor wir aber die Posi-
tion der anglikanischen Kirche niher umschreiben, miissen wir zwei
extreme Standpunkte erwihnen, gegen die sich die anglikanische
Kirche immer verwahrt hat. Der erste ist mit der oben genannten
Auffassung von der Unsichtbarkeit der Kirche zumTeil identisch. Die
nonkonformistische 1) Ansicht begniigt sich zum grossen Teil damit,
zur Einheit der Kirche ein frommes Herz und den Glauben an Jesus
Christus als den Erloser zu verlangen. Nach ihr ist es zweifellos sehr
wiinschenswert, dass sich Christen in einer Kirche zusammenfinden,
um Gottesdienst zu halten, gegeniiber den zuerst genannten Eigen-
schaften (gute Gesinnung und Glauben an Jesus Christus als den
Erloser) zihlt es aber verhilltnismissig wenig. Die Einheit der Kirche
wird so verfliichtigt : “According to this view, it consists simply in the



— 100 —

union of heart and soul between those who are spiritually united to
God, so that the union between believers and one another, and the
union between believers and God are alike wholly spiritual 1).”

Das zweite Extrem ist die rémische Doktrin von der Einheit der
Kirche: Die einzig wahrhaft Katholische Kirche ist die romisch-
katholische. Das Problem der Einheit gibt es in ihr eigentlich nicht,
da alle, die nicht der Jurisdiktion des Papstes unterstehen und seine
Unfehlbarkeit nicht anerkennen, ausserhalb der Katholischen Kirche
stehen. Die Einheit der Kirche ist somit geméass der romischen An-
sicht immer gegeben. Auch wenn nur ein Dutzend romischer Katho-
liken wibrig bliebe, wiirden diese die einzige Katholische Kirche im
romischen Sinne bilden. ¢ The papal theory will always be attractive
to many minds. It offers a clear and simple account of unity, and can
appeal to such powerful considerations as the probability that our
Lord made some definite provision to guard against division in His
body. But the claims of the papacy as they have developed in me-
diaeval and modern times cannot be substantiated from the evidence
of Scripture and primitive tradition 17).”

Beiden Auffassungen — sowohl der nonkonformistischen, wie der
romischen — ist es eigen, dass die Einheit nicht zerbrochen werden
kann. Bei der nonkonformistischen nicht, weil sie praktisch aufeinen
nicht mehr zu reduzierenden Rest vermindert ist, bei der romischen
nicht, weil es nur die rémische Kirche als Katholische gibt.

Die anglikanische Kirche hat niemals (auch nicht nach ihrer
Ausweitung in die Anglican Communion) behauptet, sie sei die ganze
Kirche Christi. Zur Zeit der Reformation beanspruchte sie nicht mehr
und nicht weniger zu sein, als eine nationale oder Teilkirche, die sich
gemiss den Grundséitzen der Schrift und der frithen Tradition refor-
miert 18). Die englische Reformation wies zwar die papstlichen An-
spriiche zuriick und fiihrte letztlich zum Schisma mit allen, die sich
der Jurisdiktion Roms weiterhin unterstellten. Trotz der Verurtei-
lung der pipstlichen Anspriiche durch die 39 Artikel hat die Church
of England aber nicht geleugnet, dass die romisch-katholische Kirche
ein Teil der einen Katholischen Kirche sei 1?). Schon aus dieser Tat-
sache allein folgt, dass die anglikanische Kirche allgemein der Auf-
fassung ist, die sichtbare Kirche Christi kénne (durch eigene Schuld
und Siinden) geteilt werden, wobei die einzelnen Teilkirchen noch
immer innerhalb der einen Katholischen Kirche bleiben kénnen 20).

Darwell Stone hat, um diese Ansicht niher zu erliutern, auf die
Unterscheidung zwischen objektiver und subjektiver Einheit hin-



— 101 —

gewiesen *!). Die objektive Einheit ist als Mittel, durch das die
Kirche mit ihrem Haupt Jesus Christus in Verbindung steht, wesent-
lich fiir sie. Diese Art von Einheit kann durch menschliche Titigkeit
nicht zerstort werden, sie ist mit dem Festhalten an den zur Katholi-
zitit notwendigen Glaubenswahrheiten und der Organisation der
Kirche (Episkopat in apostolischer Sukzession) gegeben 22). Die sub-
jektive Kinheit ist die dussere Einheit der Interkommunion. Sie ist
ein Zustand, der fiir den mystischen Leib Christi hochst wiinschens-
wert ist, fiir die Katholizitit (und objektive Einheit) der Kirche ist er
aber nicht erforderlich.

Nichtsdestoweniger erhebt die anglikanische Kirche unmiss-
verstindlich immer wieder den Anspruch, die allein und einzig recht-
mdssige Kirche im Vereinigten Konigreichzusein. *T'o Roman (‘atho-
lics in England we still have to address the claim that the English
Church is the historic Church of the nation 23).”" Sie gibt fiir sich selbst
viele Unvollkommenheiten und Unzulinglichkeiten zu. nicht aber
den Bruch mit der Vergangenheit, d.h. die Aufrichtung einer neuen
Kirche mit dem Anbruch der Reformation: *“In the reign of Henry
VIII it (scl. the Church) was reformed. or rather its reformation was
begun and continued until the final settlement in 1660. Reformation
wasnonew thing. The Church had been reformed before and doubtless
will be reformed again. No new body was created by Act of Parliment
or in any other way. No date can be pointed out when the old Church
was dissolved and a new Church formed to take its place 24).”

Die anglikanische Kirche hat — ebenso wie die altkatholische -
von Anfang an ein ganz besonderes Interesse an der Okumenischen
Bewegung bekundet. **Through its Bishops in successive Lambeth
Conferences the Anglican Communion has made clear its desire and
intention to take a full part in the work for unity *°).”” Das bedeutet
nicht, dass sie gewillt und gesonnen ist, wesentliche Wahrheiten ihres
Glaubensbestandes oder ihrer kirchlichen Ordnung aufzugeben, um
Kompromisse zu schliessen. ISs ist gerade das durch Episkopat, Schrift
und Sakramente bestimmte kirchliche Leben, dass es der Church of
England unmaoglich macht, die kirchliche Einheit nicht als eines der
vordringlichsten Anliegen der Zeit anzusehen. Obwohl der derzeitige
Zustand der Christenheit noch sehr weit von der Realisation dieser
Einheit entfernt, hofft sie, dass die Einheit doch eines Tages in * one
faith, one baptism. one eucharist, and one ministry’” ihren Ausdruck

finden wird 29).



— 102 —

b ) Holiness. Die Christen des Neuen Testamentes werden oft die
«Heiligen» (dytot) genannt, obwohl ihre moralische und spirituelle
Vollkommenheit nicht immer dem Ideal entsprach. Zur Abklarung
des Ausdrucks muss man auf das Alte Testament zuriickgreifen, wo
«heilig sein» «abgesondert sein», zuerst in zeremonieller und phy-
sischer Hinsicht, spiater auch in spiritueller, meint. So sind die
Christen Heilige als Mitglieder des Neuen Jerusalem, die durch das
Bad der Taufe abgewaschen wurden und an einer Eucharistie teil-
nehmen. Die aktuelle Heiligung der Kirche ist ein langsamer Vorgang,
der stindige Wachsamkeit und Anstrengung verlangt 7). Obwohl
nun die Kirche die Zuflucht der Siinder und Gottes Heimstatt fiir
jene ist, die mehr gut sein wollen als tatséchlich gut sind, ist es doch
auch ihre Pflicht, all jene, die freiwillig und mit voller Uberlegung in
der Siinde verweilen und keine Anzeichen von Reue zeigen, aus ihrer
Gemeinschaft auszuschliessen 28).

Die Kirche wird aber in noch einem Sinne heilig genannt 2%): Sie
ist heilig, weil ihr Haupt 3°), ihre Gnadenmittel und ihre Einrich-
tungen heilig sind und den Zweck und die Bestimmung haben, die
Menschen zu heiligen. Wie bei der Einheit unterscheidet Darwell
Stone auch hier zwischen objektiver und subjektiver Heiligkeit 31).
Die objektive Heiligkeit der Kirche kann durch die Existenz schlech-
ter Mitglieder nicht zerstort werden. Die objektive Heiligkeit der
Kirche verpflichtet die Glaubigen aber auch, die subjektive Heilig-
keit, soweit es in ihren Kriften steht, zu verwirklichen.

¢ ) Catholicity 22). Die anglikanische Kirche glaubt an die Katho-
lizitat der Kirche im allgemeinen und der eigenen Kirche im beson-
deren 33). Ansich meint der Ausdruck «katholisch» einfach allgemein.
In bezug auf die Kirche wird er zuerst in den Briefen des Ignatius (ad
Smyrn. 8) verwendet. Dort bezeichnet er die allgemeine oder univer-
sale Kirche im Gegensatz zu den ortlichen Gemeinschaften der
Christen. Spéater wurde er eine feste Bezeichnung fiir die ‘‘Great
Church 34)”, die der Hort der christlichen Tradition gegeniiber den
hiretischen Sekten war. Auch nach all den Spaltungen hat die Be-
zeichnung «Katholisch» ihren Sinn nicht verloren. Sie wird heute in
der anglikanischen Theologie in mehrfacher Weise aufgefasst:

aa ) Die Kirche ist tibernational und verbindet in ihrer Gemein-
schaft die Biirger aller Nationen und jedes Standes 3%). Dies entspricht
dem neutestamentlichen Auftrag, das Evangelium der ganzen Welt
zu predigen. Jeder Mensch und jedes Volk soll Christus finden, alle
Unterschiede der Rasse sind abgeschafft (vgl. Gal. 3, 28; Kol. 3,



— 103 —

10 f.). Das schliesst natiirlich nicht aus, dass jede Nation das Recht
darauf hat, dass bei der Ausgestaltung des kirchlichen Lebens ihres
Landes die spezifischen nationalen Eigenschaften beriicksichtigt
werden 39),

Obwohl die Kirche der Idee nach katholisch ist, ist sie in dieser
Beziehung von der Verwirklichung weit entfernt. Die (iriechen und
Romer haben ihren Beitrag zur Ausgestaltung der Katholischen
Kirche geleitet, grosse Volkerschaften, deren Beitrag nicht minder
wertvoll sein kann, wie die Inder und Chinesen, stehen noch ausser-
halb der Kirche. Erst dann, wenn auch diese Volker in die Kirche
Christi eingetreten sind, kann man von der Erfiillung der Idee der
Katholizitit in diesem Sinne (aa ) sprechen.

bb ) In einem weiteren Sinne heisst die Kirche katholisch, weil sie
besteht, um die ganze Wahrheit in ihrer Fiille zu verkiinden. So be-
trachtet meint Katholizitit 37), dass die Kirche jeder Einengung auf
bestimmte Theorien und jeder Einseitigkeit in der Entfaltung der
kirchlichen Lehre entgegentreten muss. Der Haretiker tibertreibt
eine Wahrheit derart, dass sie beinahe unwahr wird, schliesst vor
anderen Aspekten derselben Wahrheit die Augen, und isoliert sich
auf diese Weise.

Wie schon oben bemerkt, erhebt die Kirche von England den
Anspruch, die Katholische Kirche im vollen, aber nicht im ausschliess-
lichen Sinne des Wortes zu sein 3%). Auf der anderen Seite verlangt sie
von den Kirchen, die ebenfalls den Anspruch erheben, Katholische
Kirche zu sein, das Vorhandensein gewisser Klemente : Annahme der
Glaubensbekenntnisse und der Okumenischen Konzile, die Ver-
waltung der Sakramente und den Episkopat in der apostolischen
Sukzession 39).

cc ) Die Bezeichnung katholisch birgt, ferner die Uberzeugung in
sich, dass die wahre Kirche Christi gemiiss seinem gottlichen Auftrag
und Willen von Anfang eine war 19). Dies meint nicht eine Einfiihrung
der Lehre von der Unsichtbarkeit der Kirche, sondern will nur den
Willen des Herrn klarer herausstellen, dass die (subjektive) Einheit
nur erreicht werden kann, wenn jede — in den einZelnen Kirchen-
traditionen vertretene — Wahrheit in einer Synthese vereinigt werden
kann, wobei die erwiihnten Mindestforderungen gelten (vgl. auch das
iiber die objektive Einheit GGesagte) 41).

d) Apostolicity 12). Schliesslich ist die Kirche «apostolischy.
Diese Bezeichnung erfihrt wiederum verschiedene Interpretationen,
wobei aber zu bemerken ist, dass nicht fiir einen Autor diese und fiir



— 104 —

den anderen jene gilt, sondern meistens alle diese Aspekte bei den
meisten Theologen zu finden sind.

aa) Die Kirche ist apostolisch, weil sich ihre Amter in ununter-
brochener Reihenfolge von den Aposteln ableiten und somit auf deren
Autoritiat beruhen 43). Darin liegt auch ein Beweis fiir die Notwendig-
keit des Episkopates in apostolischer Sukzession, ohne den die
Kirche der apostolischen Autoritidt und Sendung entbehrt.

bb) Mit einer Akzentverlagerung wird die Kirche auch apo-
stolisch genannt, weil ihre Lehrtatigkeit die wesentlichen Inhalte der
Predigt und Lehre der Apostel umfasst 4).

cc) Die Kirche heisst auch apostolisch, weil sie gegeniiber der
Welt die Predigt und Lehre der Apostel vertritt, d. h. eine apostolische
Mission hat, die durch den oben genannten Zusammenhang mit dem
Amt der Apostel und den von ihnen gegriindeten Kirchen ihre Be-
rechtigung empfingt.

Natiirlich miissen alle drei Gesichtspunkte in ihrer (Gesamtheit
gesehen werden, da sie innerlich eng zusammenhéngen.

2. Die Autoritiit der Kirche

Der Artikel XX schreibt der Kirche eine bestimmte Autoritit
zu: Habet Ecclesia ritus sive caeremonias statuendi jus, et in fidei
controversiis auctoritatem; quamvis Ecclesiae non licet quicquam
instituere, quod verbo Dei scripto adversetur, nec unum Scripturae
locum sic exponere potest, ut alteri contradicat. Quare licet Ecclesia
sit divinorum librorum testis et conservatrix, attamen ut adversus eos
nihil decernere, ita praeter illos nihil credendum de necessitate salutis
debet obtrudere. ;

Aus der Natur ihrer Stellung heraus hat die Ecclesia Anglicana
auch hier zwei Gegner zu bekdmpfen: einmal die puritanische Mei-
nung, die die Autoritit der Kirche in Fragen des Ritus, der Zere-
monien und der Disziplin einfach ablehnt, zum andern die romische
Doktrin, die dieselbe Autoritit in Fragen der Glaubenslehren iiber-
steigert. Die Gewalt der Kirche in Fragen des Ritus, der Zeremonien
und der Disziplin ist legislativ, d. h. sie kann diesbeziigliche Bestim-
mungen erlassen bzw. bestehende Riten und Disziplinarbestim-
mungen uméndern oder abschaffen. Es ist ihr dabei nur eine Grenze
gesetzt: die Worte der Schrift. Das heisst, sie darf nichts als Ritus
oder Disziplin bestimmen, was durch die Schrift ausdriicklich ver-
boten ist oder ihren Lehren entgegensteht %), Andrerseits steht die



Form der Taufe fest %), ebenso die Rezitation des Kinsetzungs-
berichtes.

Die Kirche hat ihre Vollmacht zur Regelung des Gottesdienstes
von Anfang an ausgeiibt (so bestimmt Paulusin 1. Kor. Gottesdienst-
fragen). Die anglikanische Kirche hat auch stets die Anwiirfe der
Puritaner, die sich gegen bestimmte Riten und Zeremonien (so z. B.die
Paten und den Ring im Trauungsritus) richteten, zuriickgewiesen, da
es nach ihrer Ansicht fiir die Katholische Kirche wesentlich ist, einen
geregelten Gottesdienst zu haben 17). Die moderne Psychologie lehrt -
auch, dass die dussere Haltung der Gliaubigen beim Gottesdienst
einen weit grosseren Einfluss auf die Kraft und Aufmerksamkeit des
Geistes hat, als man gemeinhin annimmt. Freilich muss die Kirche
(evtl. durch entsprechende Reformen) immer wieder darauf achten,
dassihr Gottesdienst nicht zu leerem Formendienst wird, sondern den
mit der Zeit sich indernden geistigen Bediirfnissen der Glaubigen an-
gepasst bleibt. So hat die anglikanische Kirche die Volkssprache in
den Gottesdienst eingefiihrt, da diese allein den Bediirfnissen des
Kirchenvolkes gerecht wird (Artikel X X1V : De loquendo in Ecclesia
lingua quam populus intelligit). Eine weitere (diszipliniire) Bestim-
mung hat sie mit dem Artikel XX XII (De conjugio Sacerdotum) ge-
troffen.

Schwieriger ist die Bestimmung der Funktion der Kirche bei der
Feststellung der Glaubenswahrheiten. Alle zum Heil notwendigen
Lehren sind nach Artikel VI in der Heiligen Schrift enthalten oder
unmittelbar und ohne schwierige und problematische Schliisse aus
ihr abzuleiten. So ist die ““ primary function )" der Kirche die einer
Bewahrung und Zeugschaft : **As keeper of holy writ, she is responsible
tor preserving her sacred writings entire and free from contamination,
and for handing them on to future generations. As witness, she
cannot alter or add to the truth:sheis the servant and not the mistress
of her message 1°).” Allerdings gibt es auch weite anglikanische
Kreise, die die Kirche als das Primire betrachten, da sie von ihr auch
die Schrift erhalten haben. So fiithrt das ebenfalls weit verbreitete
und sehr geschiitzte Handbuch des christlichen Dogmas von Darwell
Stone aus ), dass die Kirche die Wahrheit auf folgenden Wegen
lehrt :

1. Asthe giver and keeper of Holy Scripture.
2. By means of Oecumenical Councils.
3. By necessary inferences from universal worship.
4. By the common teaching of representative writers.”



— 106 —

In den Ausfiihrungen zu dem ersten Punkt sieht Stone die Kirche
als das Erstentstandene an, aus dessen Schoss erst die Heilige Schrift
entsprang. Es stimmen aber alle Autoren darin iiberein, dass die
Lehre der Kirche schriftgeméss sein muss. Die ganze Frage wird sehr
aufgehellt, wenn man dazu die Feststellungen des zuriickhaltenden
Bicknell vergleicht 51): Die Position der Church of England ist klar
niedergelegt. Sie verlangt von keinem ihrer Mitglieder die Annahme
eines GGlaubenssatzes, der nicht durch die Schrift bewiesen werden
kann. Zugleich ist sie sich aber bewusst, dass die Kirche existierte
und unter den Menschen arbeitete, lange bevor auch nur das erste
Buch des Neuen Testaments geschrieben war. “So to-day Scripture
cannot be our earliest teacher. It is the Church that points us to the
Bible as differing from all other books and that gives us that elemen-
tary instruction by word and exemple in the Christian life without
which the Bible would be largely unmeaning %2).”” Die Bibel darf
nicht in eine falsche Isolation hineingestellt werden, als wére sie eine
religiose Quelle unbekannten Ursprungs: Bibel und Kirche miissen
Hand in Hand gehen. Bicknell weist fiir die Church of England ent-
schieden die Feststellung zuriick, dass die Bibel und die Bibel allein
die Religion des Protestantismus (und damit der Church of England)
wire: “ Apart from the fact that a book cannot be a religion, it denies
the intimate connexion between the written word and the Christian
community. Like any other book, the Bible can only be interpreted
aright by those who approach it with the right presuppositions, and
those can only be attained by sharing in the life of Christian fellow-
ship ®3).” Wenn die anglikanische Kirche also erklirt, dass alle zum
Heil notwendigen Glaubenswahrheiten in der Schrift enthalten seien,
so leugnet sie keineswegs, dass die Schrift die Kirche als Interpretin
braucht. Es ist nicht nur manches in der Bibel schwer verstindlich
und ohne griindliche Studien (Textkritik, biblische Philologie, Arché-
ologie, Zeitgeschichte) nicht zu begreifen, sondern die Gliubigen
brauchen auch die richtige Ordnung des Dargebotenen und den ent-
sprechenden Standpunkt. Man kann nicht erwarten, dass jeder das
selbst finden kann. Die Kirche muss sozusagen durch «Dienst an der
Schrift» den « Dienst an den Menschen» vollfithren.

Es muss aber nachdriicklich festgestellt werden, dass die echfe
Tradition keine Alternative zur Schrift ist, sondern deren korrekte
Interpretation 54), d.h. eine regula secundaria zur Schrift als regula
primaria. So beendet auch der hl. Vinzenz von Lerin sein Commoni-
torium mit den Worten : « Diximus in superioribus hanc fuisse semper



— 107 —

et esse hodieque catholicorum consuetudinem, ut fidem veram duobus
his modis approbent, primum divini canonis auctoritate, deinde Ec-
clesiae catholicae traditione; non quia canon solus non sibi ad uni-
versa sufficiat, sed quia verba divina pro suo plerique arbitratu inter-
pretantes, varias opiniones erroresques concipiant, atque ideo necesse
sit, ut ad unam ecclesiastici sensus regulam Scripturae coelestis in-
telligentia dirigatur, in his dumtaxat praecipue quaestionibus, quibus
totius catholici dogmatis fundamenta nituntur #°).» Dies ist auch
die Anschauung der anglikanischen Kirche im Zeitalter der Refor-
mation gewesen, wenn der Canon von 1571 den Klerikern fiir Predigt
und Lehre vorschreibt, sie sollten *‘see that they never teach ought in
a sermon, to be religiously held and believed by the people, except
what is agreeable to the doctrine of the Old and New Testaments, and
what the Catholic IFathers and ancient bishops have collected from
the same doctrine 3%).” Bicknell bemerkt dazu treffend: * The well-
known saying ‘ The Church to teach and the Bible to prove’ sums up
the position of the Church of England on this point #7).” D.Stone
formuliert den (Girundsatz so: **The Church teaches the truthin giving
Holy Scripture as an infallible exponent of Christian faith; and the
books which unquestionably have been universally recognized as this
infallible exponent are the books of the New Testament and the proto-
canonical books of the Old Testament °%).”

Die Kontroversen der ersten nachchristlichen Jahrhunderte
haben in der Kirche neue Funktionen lebendig werden lassen. Sie
hatte zwischen verschiedenen einander widersprechenden Mei-
nungen in fundamentalen Glaubenswahrheiten zu entscheiden. “*We
saw that Article VI left open the important question, who was to
decide in case of dispute what Scripture does teach on any given
subject. Art. XX supplies the answer. ‘The Church hath. . . authority
in controversis of faith.” This authority is an extension of her function
of witness. It is judicial, not legislative %%).”” Die Kirche hat demnach
keine Vollmacht, neue Glaubenslehren aufzustellen; sie muss aber
erkliren, was die Wahrheit (gemiiss den Worten des Schrift) ist und
stets gewesen ist. Sie fithrt nicht etwas Neues ein, sondern beurteilt
eine gegebene Meinung als wahr oder falsch nach vorgegebenen
Ma@stiben.

Dabei erhebt sich auch die Frage, ob es ein “development’” in
Glaubensfragen gibt 0). Hier muss man erst erkliren, was man unter
einem ‘‘development’’ — einer Entwicklung —versteht. Soll damit die
Hinzufiigung einer neuen Lehre zum Glaubensgebéude gemeint sein,



— 108 —

bei der die Kirche als Organ einer neuen Offenbarung auftritt, so hat
sie ihre Befugnisse iiberschritten. “ Nothing is clearer than that the
Church in early days did not claim any power of adding to the faith:
novelty was a sign of heresy 61).”” Die alte Kirche hat sich immer
(lange bevor er ausgesprochen war) nach dem Grundsatz des hl.
Vinzenz von Lerin gerichtet: «In ipsa item catholica Ecclesia magno-
pere curandum est, ut id teneamus quod ubique, quod semper, quod
ab omnibus creditum est. Hoc est etenim vere proprieque catholicum,
quod ipsa vis nominis ratioque declarat, quae omnia universaliter
comprehendit» (cap.ll). Dieser Grundsatz, der natiirlich keine
mathematische Regel, sondern ein moralischer Maflistab sein will, hat
in der Theologie der Church of England stets als richtungsweisend
gegolten.

Wird unter der « Entwicklung» jedoch ein fortschreitendes Ver-
stiandnis der Glaubenswahrheiten, ein Wachsen in der Wahrheit, ge-
meint, so ist dagegen nichts einzuwenden $2). Manche Wahrheiten
kommen auch erst mit der Zeit klarer zum Vorschein (z. B. das Ver-
héltnis zwischen der Menschheit und Gottheit Jesu Christi anlésslich
der nestorianischen und monophysitischen Auseinandersetzungen).
Es gibt auch eine Entwicklung im Sinne der Anderung der Gedanken-
formen und des Wortschatzes der Menschen. Der Glaube muss aber
jedem Zeitalter in seiner Sprache gepredigt werden. Da die Technik
und der Fortschritt der Naturwissenschaften unser Vokabular ent-
scheidend vermehrt haben, sollten fiir eine fruchtbare Glaubensver-
kiindigung alle diese neunen Erkenntnisse eingebaut werden. Gegen
den Glaubensbestand der Kirche verstisst ein solches Vorgehen erst
dann, wenn es die Lehre der Kirche innerlich aushéhlen will und sie
selbst nur als Ausdruck einer bestimmten Zeitanschauung bezeichnet.
Die anglikanische Kirche ist sich der Schwierigkeit des Problems, die
Rechtmissigkeit einer Entwicklung zu beurteilen, wohl bewusst ¢3),
sieht aber zur Beurteilung zwei negative Korrektive in den An-
spriichen der romischen Kirche einerseits und in den modernistischen
Stromungen andrerseits gegeben, die beide auf ihre Art die Grenzen
klar machen, die nicht tiber- oder unterschritten werden diirfen.

3. Die ékhumenischen Konzile

Der Artikel X X1 behandelt die Autoritit der allgemeinen Kon-
zile : Gieneralia Concilia sine jussu et voluntate Principum congregari
non possunt; et ubi convenerint, quia ex hominibus constant, qui non
omnes spiritu et verbo Dei reguntur, et errare possunt, et interdum



— 109 —

errarunt etiam in his quae ad Deum pertinent; ideoque quae ab illis
constituuntur, ut ad salutem necessaria, neque robur habent, neque
auctoritatem, nisi ostendi possint e sacris literis esse desumpta.

Dieser Artikel ist vom Anfang bis zum Ende gegen das Konzil
von Trient und seine Bestimmungen gerichtet. Alle anglikanischen
Theologen stimmen darin iiberein, dass die Worte dieses Artikels in
der Kontroverse geschrieben sind und nur unter Beriicksichtigung
dieses Umstandes interpretiert werden kénnen ¢1).

Es ist allen Theologen klar, dass, wenn die Kirche Autoritit in
Glaubensfragen besitzt, sie auch Mittel besitzen muss, um diese
Autoritiat auszuiiben. In normalen Zeiten sind die Bischote und die
Partikularsynoden das Organ fiir das kirchliche Leben 6%). Fiir ausser-
gewohnliche Fille wurden in der Vergangenheit allgemeine Kirchen-
versammlungen einberufen, die wichtige Entscheidungen in Glau-
bensfragen zu treffen hatten. Es gibt nun verschiedene Moglichkeiten,
um die Worte des obigen Artikels zu interpretieren. Darwell Stone
fiihrt die Unterscheidung zwischen general councils und oecumenical
councils ein ¢¢), wobei ein general council eine Kirchenversammlung
ist, die in ihrer Zusammensetzung die ganze Kirche reprisentiert 67),
wihrend ein oecumenical council durch die nachtrigliche Annahme
seiner Entscheidungen durch die ganze Kirche gekennzeichnet ist.
Nur die letzteren haben die Autoritit in Glaubensfragen. Bicknell
fiihrt diese Unterscheidung nicht an, bestimmt aber ebenfalls als
Kriterium fiir die Autoritit eines (6kumenischen) Konzils, dass seine
Entscheidungen durch die ganze Kirche angenommen worden sind ®).
Der Grad der Autoritit hingt von der Allgemeinheit seiner Anerken-
nung ab: je allgemeiner es angenommen worden ist, desto grosser ist
seine Autoritit. Man wird nach anglikanischer Auffassung so nicht
eine mathematische Genauigkeit iiber den Autorititsgrad eines
Konzils erreichen. Aber letztlich vertraut die Church of England auf
die Fiihrerschaft des Heiligen Geistes: “What our Lord promised to
His Church was not infallibility, but an infallible guide, the Holy
Spirit 69).”

Um noch einen Zeugen anzufiihren, sieht auch William Palmer
die Autoritit eines Konzils durch seine allgemeine Annahme be-
griindet 7°). Dieser Standpunkt, der iibrigens Allgemeingut der angli-
kanischen Theologie ist, nihert sich ja auch sehr weit dem orthodoxen.

Die anglikanische Kirche hat die grossen 6kumenischen Konzile
des ersten Jahrtausends anerkannt, die Zahl der anerkannten Kon-



— 110 —

zile ist allerdings nicht immer gleich. Bicknell z&hlt die vier Konzile
von Nikia, Konstantinopel, Ephesus und Chalkedon auf 7!). Zu
diesen werden aber sehr oft noch zwei weitere hinzugefiigt : das zweite
und dritte Konzil von Konstantinopel. D.Stone hat eine eigene
«Note» iiber “*The number of the Oecumenical Councils??)”’, wo er die
ersten sechs Konzile als von den anglikanischen Theologen allgemein
anerkannt bezeichnet und hinzugefiigt: “The Second Council of
Nicaea (A.D.787) should also be reckoned as oecumencical 73).”
W.Palmer zihlt — wie Browne — ebenfalls sechs 6kumenische Kon-
zile 7).

Es ist nun noch hinzuzufiigen, dass die anglikanische Kirche die
romischen Anspriiche der pépstlichen Universaljurisdiktion stets
entschieden zuriickgewiesen hat 7%). Andrerseits war es immer die
Ansicht der anglikanischen Theologie, dass — wie schon oben bemerkt
— Romdie Mitgliedschaft zur Katholischen Kirchenichtabzusprechen
ist 7%). Die gleiche Haltung nimmt die anglikanische Kirche gegen-
iiber den ¢stlichen orthodoxen Kirchen ein. Auch ihnen spricht sie
nicht ab, dass sie ein Teil der einen Katholischen Kirche sind.

Die anlasslich des Vaticanums verkiindete Lehre von der Un-
fehlbarkeit des Bischofs von Rom, hat die anglikanische Kirche na-
tiirlich niemals anerkannt. Thre Stellung in dieser Frage lasst sich
etwa so umschreiben 77): Wenn die papstlichen Anspriiche, das un-
fehlbare Haupt der ganzen Kirche und die Quelle jeglicher Jurisdik-
tion zu sein, gut und klar begriindet sind, dann bilden sie zweifellos
einen wichtigen Teil des christlichen Glaubens. Gerade diese Be-
griindung fehlt aber, da man weder in der Heiligen Schrift, noch in der
frithen Tradition, irgendwelche Anhaltspunkte fiir eine derartige
Stellung des Bischofs von Rom finden kann. Auf der anderen Seite
hat man Andeutungen, die einer solchen Stellung geradezu wider-
sprechen. Die anglikanische Theologie kann aber mit Recht nicht an-
nehmen, dass Gott seine Kirche iiber einen so wichtigen, ja ent-
scheidenden Punkt der Glaubenslehre im Ungewissen gelassen hitte.

Gemiiss der anglikanischen Auffassung ist die rémische Theorie
der Einheit der Kirche mit der katholischen unvertriglich. Die
rémische ist auf einen Absolutismus begriindet, der jede Gewalt vom
Papst ausgehen lisst. In der katholischen Auffassung ist die Einheit
“that of one life in Christ which unites a variety of free and living
wills. Every element in the Church has its part”... Die Einheit
“grows from within, as the spontaneous product of the one life that
works in all the members of the Body of Christ 78).”



— 111 —

III. Die Lehre von den kirchlichen Amtern

(einschliesslich der apostolischen Sukzession)

1. Das Book of Common Prayer

Der sich selbst darbietende Ausgangspunkt fiir eine Unter-
suchung des anglikanischen Begriffes vom Amt (und einen Vergleich
mit den altkatholischen Auffassungen) ist das Book of Common
Prayer (im folgenden abgekiirzt : BCP) 7°), wobei darauf hingewiesen
werden muss, dass die Abweichungen des revidierten BC'P von 1928
fiir die Weihen nicht sehr zahlreich und bedeutend sind - ein sicheres
Anzeichen, dass man auf jeden Fall die bisherige Form fiir geniigend
befunden hat. Dazu muss man aber auch die 39 Artikel beriicksich-
tigen, die dem BCP stets als Anhang beigegeben sind. Da die Lam-
beth-Conference von 1920 das BCP zur Richtschnur fiir Leben und
Lehre erklarte, diirfen hier die 39 Artikel nur im Zusammenhang mit
dem im BCP enthaltenen Ordinal gesehen und gedeutet werden 89).

Der entscheidende Text fiir eine Untersuchung iiber die Auf-
fassung vom kirchlichen Amt ist die Preface des Ordinal, d.h. des
Ritus der Diakonats-, Priester- und Bischofsweihe. Die Preface geht
von der Heiligen Schrift und den alten christlichen Schriftstellern
(ancient Authors) aus, in welchen zwei Quellen sie die Lehre von der
dreifachen Gliederung des kirchlichen Ordo ausgesprochen sieht:
Bishops, Priests, and Deacons. Es verdient festgehalten zu werden,
dass diese Gliederung ausdriicklich als ““from the Apostles’ time”
bestehend bezeichnet wird 81),

Diese drei Amter sind — gemiss dem BCP — stets in solcher Ver-
ehrung gehalten worden, dass sich niemand herausnehmen soll, eines
von ihnen auszuiiben, ohne den dazu notwendigen Auftrag erhalten
zu haben. Er muss vorher gerufen (called), erprobt (tried) and gepriift
(examined) worden sein, wobei er solche Eigenschaft aufweisen muss,
die seine Berufung (das ist mit called gemeint) erfordert. Sind diese
Voraussetzungen gegeben, so wird der Kandidat durch offentliches
Gebet (publick Prayer) mit Handauflegung bestitigt (approved) und
zu dem entsprechenden Amt zugelassen (admitted thereunto) 82).

Es wird in der Preface des Ordinal ausdriicklich festgestellt, dass
mit der Festsetzung des Ordinationsritus nicht etwa etwas Neues ge-
schaffen werden, sondern einzig und allein die Fortdauer der bisheri-
gen kirchlichen Amter gewiihrleistet werden soll (that these orders
may be continued). Diese Worte der Preface zeigen die gleiche Hal-
tung wie die Bramhalls (gest. 1663), der Sinn und Bedeutung der Re-



— 112 —

formation in England folgendermassen umschrieb : « Wir unterfangen
uns nicht, eine neue Kirche zu machen oder eine neue Regierung oder
neue heilige Weihen. Unsere Religion ist dieselbe, die sie war, unsere
Kirche dieselbe, die sie war, unsere heiligen Weihen sind der Sache
nach dieselben, die sie waren. Alles unterscheidet sich nur von dem,
wie es vorher war, wie ein gejateter Garten von einem Garten voller
Unkraut 83).»

Sowohl bei dem Ritus der Diakonatsweihe (**The Form and
Manner of Making of Deacons’), wie bei der Priesterweihe (*‘The
Form and Manner of Ordering of Priests’’) wird in einer kurzen Notiz
am Beginn darauf hingewiesen, wie notwendig (necessary) diese
Amter fiir die Kirche Christi sind. Deshalb soll das Kirchenvolk die
Ordinierten auch dementsprechend schétzen.

Die Spendung des Diakonates besteht im wesentlichen aus der
Handauflegung, wobei die Worte gesprochen werden: ““Take thou
Authority to execute the Office of a Deacon in the Church of God
committed unto thee; In the Name of the Father, and of the Son, and
of the Holy Ghost. Amen.” Dann iiberreicht der Bischof dem Diakon
das Neue Testament mit den Worten: «“Take thou Authority to
read the Gospel in the Church of God, and to preach the same, if
thou be thereunto licensed by the Bishop himself.”’ Die Uberreichung
des Neuen Testaments gehort nach anglikanischer Auffassung nicht
mehr zu dem wesentlichen Teil der Weihe;sie ist aber ein integrieren-
der Bestandteil, da sie die allgemeine Erteilung der Vollmacht zur
Ausiibung des diakonalen Berufes (vor allem Verkiindigung und
Predigt des Evangeliums), d.h. der allgemeinen Jurisduktion im
kirchenrechtlichen Sinne, enthalt.

Anders liegt der Fall bei der Priesterweihe. Nach Ansicht der
meisten anglikanischen Liturgiker bildet das der Formel ©* Receivethe
holy Ghost for the Office and Work of a Priest in the Church of God,
now committed unto thee by the Imposition of our hands. Whose
sins thou dost forgive, they are forgiven; and whose sins thou dost
retain, they are retained. And be thou a faithful Dispenser of the
Word of God, and of his holy Sacraments; In the Name of the Father,
and of the Son, and of the Holy Ghost. Amen.” unmittelbar vorher-
gehende Gebet (* Let us pray. Almighty God, heavenly Father, who,
of thine infinite love and goodness towards us, ...”’) zusammen mit
der soeben zitierten Formel (‘“ Receive. ..”) die Weiheformel , wobei
der Nachdruck durchaus auf dem Gebet liegt. Dieses wird als die Er-
flehung der Weihegnade angesehen, die durch die folgende Hand-



— 113 —

auflegung und die Worte ¢ Receive...” den einzelnen Kandidaten
zugewendet wird. Auch hier gehort die Uberreichung der Bibel (also
der gesamten Heiligen Schrift) nicht zu dem wesentlichen Teil der
Weihe selbst, sondern bildet — wie bei der Diakonatsweihe — das
jurisdiktionelle Komplement. Die Bischofskonsekration geht in ana-
loger Weise vor sich, nur dass die Weiheworte hier noch ausfiihrlicher
das Amt des zu Weihenden umschreiben 84).

Ubrigens muss man hier immer wieder betonen, dass jeder Ritus
in seiner Ganzheit gesehen werden muss, ohne dass man unbedingt
bestimmte Wirkungen an einzelne Worte heftet. (Ahnlich ist es ja
auch mit dem Problem der Epiklese in der Ostkirche, wo Einsetzungs-
worte und Epiklese ein organisches GGanzes bilden.)

So viel kénnen wir dem BCP entnehmen. So sehr auch die ein-
zelnen theologischen Meinungen in der nachreformatorischen Zeit
auseinandergegangen sein mogen, die Weihe der Diakone, Priester
und Bischofe wurde immer gemiiss den Gedanken und Vorschriften
des BCP gehandhabt, wenn auch der sie umgebende liturgische
Rahmen - in jedem Fall etwas Akzidentelles — im Laufe der Zeit ver-
schiedene Formen annahm. Die Ausspriiche des BCP sind an und fiir
sich klar und deutlich und lassen keinen Zweifel daran aufkommen,
dass die Church of England die Intention hatte, die Weihen und Amter
so zu verwalten, wie es in der Zeit vor der Reformation iiblich war 85%).

Ein ernstlicher Einwand 89), der von rémisch-katholischer Seite
gegen die Giltigkeit der anglikanischen Weihen erhoben wurde, be-
stand darin, dass die im Jahre 1661 erfolgte Hinzufiigung der Worte
“of a Priest” bzw. “‘of a Bishop” zu den betreffenden Weiheformeln
zeige, dass man in der Zwischenzeit nicht die Absicht gehabt habe,
Priester und Bischofe im herkommlichen Sinne zu weihen, sondern
nur «protestantische» Prediger in einer etwas feierlicheren Zeremonie
beauftragen wollte. Die Hinzufiigung der Worte in 1661 zeige, dass
man sich dieses Mangels bewusst geworden war und nun erginzen
wollte, was fehlte. Da durch die inzwischen verflossene Zeit die apo-
stolische Sukzession (bei den Bischofsweihen) abgebrochen sei,
konnten auch die nach 1661 erteilten Weihen keine Giiltigkeit fiir
sich beanspruchen. — Wenn dieses Argument tatsichlich den rich-
tigen Sachverhalt trifft, miisste man wirklich Zweifel an der Giiltig-
keit der anglikanischen Weihen éussern.

Die richtige Erklirung fiir die Hinzufiigung des ergéinzenden
“of a Priest” bzw. ““‘of a Bishop” ist aber in einem anderen Umstand
zu sehen: Diese Worte wurden hinzugefiigt, um das Gegenteil von

Internat, Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1058, 8



— 114 —

dem, was die erstgenannte Erklirung in ihnen sehen will, aus-
zudriicken.

Die Zeit der religiosen Kémpfe und der Verkniipfung politischer
Auseinandersetzungen mit theologischen und kirchlichen brachte
manche Auffassungen in die Reihen der anglikanischen Kirche, die
sie nicht als die ihrigen betrachten konnte. Karl I. wurde 1649 hin-
gerichtet; mit Cromwell trat England und mit ihm seine Kirche in
eine protestantische Ara ein. Die bischofliche Kirche wurde ab-
geschaftt, ihre Liturgie verboten. Im Zuge dieser Massnahmen wurde
versucht, mit Hilfe der Schotten immer mehr den puritanischen
Presbyterianismus einzufiihren. Die anglikanische (bischofliche)
Kirche, die tief im Herzen des Volkes verwurzelt war, hielt sich aber
durch alle Verfolgungen, Anfeindungen und Unterdriickungen hin-
durch am Leben. Die Gottesdienste gingen im geheimen weiter, die
Bischofe weihten Priester und Diakone, und da mehrere Bischife die
Restauration erlebten, wurde die Reihe der apostolischen Sukzession
nicht unterbrochen. Eines war aber die unausbleibliche IFolge all
dieser Verfolgungen der anglikanischen Kircheundder Uméinderungs-
versuche der Puritaner: Man war hellhorig geworden und hatte ein-
gesehen, dass das BCP Moglichkeiten bot, die die Puritaner benutzen
konnten, um es in ihrem Sinne zu interpretieren bzw. dann auch um-
zuandern. Um beim Ordinal gegeniiber diesen Bestrebungen jeden
Zweifel zu beheben, fiigte man die beiden Zusitze “of a Priest’” und
“of a Bishop” bei den Weiheworten ein. Die Worte haben also nicht
die Absicht, eine frither ungeniigende oder unvollstindige Formel zu
vervollstandigen oder giiltig zu machen, sondern wollen den in die
Kirche eindringenden puritanischen Stromungen gegeniiber gerade
das betonen, was nach der Ansicht mancher romisch-katholischer
Theologen gefehlt haben soll ¥7). Ubrigens wurden in dieser Zeit als
Protest gegen die mit den puritanischen Stromungen verbundenen
Gedanken verschiedene Texte dem BCP hinzugefiigt: so z.B. die
Bitte um Befreiung von Rebellion (rebellion) und Schisma (schism)
in der Litany, die Gebete fiir den High Court of Parliament und die
Ember (= Quatember-) Week Collect (in dem Abschnitt Prayers and
Thanksgivings, upon several occasions) ).

Auch die 39 Artikel enthalten einiges iiber die Weihen und das
kirchliche Amt. Der Artikel XXIII (De ministrando in Ecclesia)
driickt sich nur sehr allgemein und unbestimmt iiber die kirchlichen
Amter aus #). Wir finden hier keine Erwithnung der drei Stufen des
kirchlichen Ordo, es wird in keiner Weise zwischen Priester und



— 115 —

Bischof unterschieden. Es muss aber bemerkt werden, dass dieser
Artikel nur die allerallgemeinsten Richtlinien enthilt, die fir die
Berufung und Aussendung der “ministers’” massgebend sind. Hier ist
eines jener “‘loopholes” (= Schlupflécher), an denen esin den 39 Ar-
tikeln ja nicht mangelt *°). Is ist nichts gesagt, was einer bestimmten
Ansicht unannehmbar scheinen konnte. Doch haben die Artikel diese
Unbestimmtheit selbst gemildert, da sich noch einige Male nihere
Aussagen (iber das Ministerium verbi et sacramenti in ihnen finden.
Der Artikel XXVTI erwihnt auch nur ganz allgemein die ministri,
bereits in Artikel X X XII erscheint aber der Ausdruck Sacerdosin der
Uberschrift. Der Text des Artikels selbst beginnt mit der klaren Drei-
teilung: Episcopis, presbyteris, et diaconis. .. Der XXXVI. Artikel
endlich spricht von der consecratio «Archiepiscoporum, et Episco-
porum, et de ordinatione Presbyterorum et Diaconorum». Wir sehen
also, dass die Articles of Religion in keinem Gegensatz zu dem Ordinal
des BCP stehen, wenn sie auch notwendigerweise der Krginzung
durch dieses bediirfen.

2. Die Responsio Archiepiscoporum Angliae ad Litteras A postolicas
Leonis Papae X111 de ordinationibus anglicanis

BCP und Artikel sind amtliche Dokumente der anglikanischen
Kirche und haben — wenn auch die Stellung der 39 Artikel im Laufe
der Zeit heftig diskutiert worden ist — als solche eine besondere Be-
deutung, zumal ja die Church of England (und mit ihr die Anglican
Communion) an offiziellen theologischen Erklirungen nicht sehr
reich ist. Wir sind aber in der gliicklichen Lage, bei der Betrachtung
der kirchlichen Amter auf ein weiteres Dokument der anglikanischen
Kirche zuriickgreifen zu konnen, das wegen seines amtlichen Cha-
rakters von grosser Bedeutung ist. s ist dies die Antwort der eng-
lischen Erzbischofe vom 29. Mirz 1897 auf die Bulle « Apostolicae
Curae» Leos XIII. vom 13.September 1896. Hier wird mit einer
Deutlichkeit, die nichts zu wiinschen iibrig lisst, die Lehre von den
anglikanischen Weihen und kirchlichen Amtern herausgestellt. Zu-
nichst soll ein kurzer Blick auf die Vorgiinge geworfen werden, die
diese Responsio ausgelost haben.

[n der zweiten Hiilfte des vorigen Jahrhunderts begannen einige
anglikanische Theologen mit romisch-katholischen Theologen in Ver-
stindigungsverhandlungen einzutreten. Obwohl die Idee durch die
Unfehlbarkeitserklirung des Papstes einen schweren Schlag erlitt 1),
lebte sie doch weiter und kam in den neunziger Jahren zu neuer Er-



— 116 —

orterung. Der fiihrende Kopf auf anglikanischer Seite war Lord Hali-
fax, der einige romisch-katholische Gelehrte (wie Duchesne, Portal,
Gaspari) fiir dieses Anliegen interessieren konnte. Auf den Rat
Duchesne’s hin verfassteCanon Lacey zusammen mit Denny die Disser-
tatio Apologetica de Hierarchia Anglicana. Leo XIII. sowie der Iirz-
bischof von York und Giladstone begannen, sich fiir die Idee zu inter-
essieren. Die ganze Angelegenheit wurde aber von einer Person zer-
stort, die eifersiichtig dariiber wachte, dass die anglikanische Kirche
nicht irgendwie als katholisch anerkannt wiirde: der rémisch-katho-
lische Erzbischof von Westminster, Kardinal Vaughan. Vaughan
wird auch von romisch-katholischen Kirchenhistorikern als unver-
sonlicher und engstirniger Fanatiker bezeichnet 22), Krreprasentierte
so recht die Haltung und Stimmung rémisch-katholischer Kreise
Englands. Jahrhundertelang waren sie unterdriickt. Und wenn man
auch der historischen Wahrheit entsprechend sagen muss, dass ro-
mische Kreise zum Teil an den Verschworungen gegen Konig, Parla-
ment und Nation beteiligt waren, sie zum Teil auch in die Wege
leiteten, so erfordert doch dieselbe historische Wahrheit die Fest-
stellung, dass viele Unschuldige, die nur ihrer Uberzeugung leben
wollten, mit den Schuldigen zusammen verfolgt wurden ?3). Diese
jahrhundertelange unterdriickte Stellung hatte in vielen ein Ressen-
timent aufkeinem lassen, das die Entwicklung in der anglikanischen
Kirche missgiinstig betrachtete. Solange im 18.Jahrhundert in der
anglikanischen Kirche die Idee der eigenen Katholizitat (Zugehorig-
keit zur Einen Heiligen Katholischen und Apostolischen Kirche) ver-
schiittet war und wenig zur Sprache kam, waren die romischenKatho-
liken zufrieden. Als aber in der erten Hilfte des 19. Jahrhunderts mit
dem Beginn der Oxford-Bewegung %) die Idee von der einen Katho-
lischen Kirche wieder mehr in die theologischen Uberlegungen ein-
trat und sich die anglikanische Kirche ihrer Katholizitiat wieder mehr
bewusst wurde, erwachte ihr Misstrauen. Sie wollten die Stellung und
Bezeichnung als «Katholiken» um keinen Preis etwa mit der angli-
kanischen Kirche teilen, sie wollten dieses Vorrecht, um dessent-
willen sie lange Zeit eine inferiore Stellung im Lande eingenommen
hatten, allein geniessen. Rein menschlich gesehen ist eine solche Hal-
tung wohl begreiflich, wenn sie auch nicht sehr edel ist. Sie ist auch
fiir die breite Masse der romischen Katholiken verstindlich. Be-
dauerlich ist nur, dass auch Kardinal Vaughan nicht davon frei war,
sondern ganz im Sinne dieser Haltung handelte. Er eilte nach Rom,
wo er sich bemiihte, die Sache der Anglikaner zu diskreditieren.



— 117 —

Vaughan erreichte schliesslich, dass das Ergebnis der Theologen-
kommission (betreffs der anglikanischen Weihen) einem Kardinals-
kollegium zur Begutachtung vorgelegt wurde, wo er seine Ansicht
durchsetzen konnte. Eine Folge seiner Bemiihungen war dann die
pipstliche Bulle « Apostolicae Curae» vom 13. September 1896, in der
Leo XIII. die anglikanischen Weihen fiir ungiiltig erklirte. Die Bulle
war eine Enttauschung fiir Christen auf beiden Seiten, doch hatte sie
den Vorteil, dass sie das oben genannte Antwortschreiben der angli-
kanischen Erzbischofe veranlasste. So viel sich auch manche von den
Verhandlungen erhofft hatten, so war doch ihr Ausgang kaum un-
gewiss. Die romische Kirche hiitte auf jeden Fall die Anerkennung
des pipstlichen Rechtsprimates und der Unfehlbarkeit des Bischofs
von Rom verlangt, ein Verlangen, dem die anglikanische Kirche in
ihrer Gesamtheit nie zugestimmt hétte, wenn sich vielleicht auch
einige extreme Kreise gefiigt hitten.

Die lateinisch, englisch, franzosisch und griechisch erschienene
Responsio der Erzbischofe greift u. a. einige Punkte auf, die die
péipstliche Bulle entweder ignoriert oder mangelhaft behandelt
hatte. Wir wollen einiges herausgreifen, das fiir unsere Zwecke von
Bedeutung ist.

Ein wichtiger Punkt, auf den die Erzbischofe zu sprechen kom-
men, ist die Frage, ob in der Weiheformel des Priestertums die Voll-
macht zur Konsekration (consecratio) und der Darbringung (oblatio)
von Brot und Wein expressis verbis enthalten sein muss. Die Be-
hauptung, sie miisse enthalten sein, sei aber im englischen Ordinal
nicht enthalten, macht — zusammen mit der oben erwiithnten Ansicht
iber die mangelnde Intention — einen der hauptsichlichsten Vor-
wiirfe von romischer Seite gegen die Giiltigkeit der anglikanischen
Weihen aus ?3). Leo XIII. stiitzt sich dabei in seiner Bulle auf zwei
Stellen des Konzils von Trient °¢). Die Responsio stellt nun zuerst
fest, dass die Bestimmungen des Konzils von Trient in England nie-
mals Giiltigkeit erlangt hitten, und dass in diesen Bestimmungen
viel Wahres mit Unrichtigem (cum falsis), viel Unsicheres (multa
incerta) mit sicher Feststehendem vermischt ist 7). Trotzdem geht
die Responsio auf die Frage weiter ein und stellt fest, dass die angli-
kanische Kirche immer mit der grossten Ehrfurcht (maxima cum
reverentia) fiir die Konsekration der Heiligen Eucharistie Sorge ge-
tragen und ihren Vollzug nur ordentlich geweihten Priestern (solis
sacerdotibus rite ordinatis) — und keinem anderen ‘“minister’”’ (et
nullis aliis Ecclesiae ministris) — iibertragen hat. Ferner wird die



— 118 —

Meinung zuriickgewiesen, die anglikanische Kirche sehe in der Feier
der Eucharistie eine nuda commemoratio sacrificii crucis. Fiir das
Verstandnis des kirchlichen Amtes ist es auch angezeigt, einen Blick
auf die Darlegung der Kucharistie zu werfen: «Memoriam scilicet
perpetuam pretiosae mortis Christi qui ipse est Advocatus noster
apud Patrem et propitiatio pro peccatis nostris, usque ad Adventum
Eius secundum praeceptum Eius observamus.» Dabei werden drei
wesentliche Punkte der Eucharistiefeier aufgestellt :

L. oblatio sacrificii laudis et gratiarum;

2. propositio et repraesentatio sacrificii Crucis Patri, dadurch erhilt
die ganze Kirche remissio peccatorum et omnia alia Dominicae
passionis beneficia;

3. sacrificium nostrum, d.h. Selbstaufopferung des Priesters und
der Glaubigen.

« Quam actionem totam, in qua plebs cum sacerdote partem
suam necessario sumit, sacrificium Eucharisticum solemus nomi-
nare %).» Dazu ist auch zu vergleichen, was Bicknell iiber die Holy
Communion sagt: “The Church of England at the Reformation en-
deavoured to get back to a truer view of the Kucharist, onethat preser-
ved the due proportion of things, and was in complete accord with
Seripture and primitive teaching. Hence the emphasis on communion
as an integral part of Eucharistic worship, and the attempt, not
altogether successful, to restore frequent communion ).

Aber auch ohne diese ausdriickliche Feststellung kénnte man
kaum bezweifeln, dass die anglikanische Kirche in der Priesterweihe
die Vollmacht zum Vollzug des eucharistischen Opfers verleihen
will, da diese Vollmacht auf jeden Fall in der Vollmacht zur Ver-
waltung der Sakramente eingeschlossen ist.

Die Erzbischofe geben zu, dass der mittelalterliche Ritus der
Weihen vereinfacht und gekiirzt worden ist. Dabei wurde aber nichts
ausgelassen oder herausgenommen, was wesentlich zum Ritus ge-
hérte. Die Reformatoren sahen, dass die Pflichten der Seelsorge zu
wenig in den mittelalterlichen Riten beriicksichtigt waren. Deshalb
stellten sie den Priesterkandidaten die seelsorgerlichen Aufgaben vor
Augen, da es sicher nicht Aufgabe des Priesters sein kann, ohne Ge-
meinde Privatmessen zu lesen 190). Alle diese Vereinfachungen miissen
im Zusammenhang und Vergleich mit der Schrift gesehen und ge-
wogen werden. In den Worten des vereinfachten Weiheformulars
herrscht ferner der Zug von den Imperativen zu denbiblischen Worten
des Herrn, man kinnte sagen vom Indikativen zum Deprekativen,



— 119 —

wie er auch der Ostkirche eigen ist. Eine weitere Einfiigung war die
Hinzusetzung der Jurisdiktionsverleihung zur Weiheformel, so dass
in dem Ritus nun beide (Weiheformel und Vollmachtsverleihung im
rechtlichen Sinne) nebeneinanderstehen. (Schluss folgt)

Wien Ernst Haommerschmidti

Anmerkungen

Quellen, Belegstellen und Literaturhinweise

1) Die Bedeutung der 39 Artikel ersicht man am besten aus einem Ver-
gleich mit den Glaubensbekenntnissen. Die Glaubensbekenntnisse sind not-
wendig, die Artikel hingegen nur eine Folge der Fehler im kirchlichen Leben:
“The Church, without a Creed, would not in human life on earth, however
ideally perfect, have been a Church at all. But if the Church on earth had been
ideally perfect, or anything even remotely like it, there would never have been
any 39 Articles” (l15.J. Bicknell, A Theological Introduction to the Thirty-
Nine Articles of the Church of England, Third Edition revised by H.J.Car-
penter, London 1955, p. 18, im folgenden zitiert mit: Bicknell und Seitenzahl).
Die Glaubensbekenntnisse sind eine positive Umschreibung des Glaubens, der
von jedem Christen verlangt wird, ihre Entstehung war spontan und ging zum
Teil im Verborgenen vor sich. Die Artikel wurden dagegen zu einer bestimmten
Zeit fur den ausdricklichen Zweck aufgestellt, einer bestimmten Krisis zu be-
gegnen. Weiters haben die Glaubensbekenntnisse die Autoritit der allgemeinen
und ungeteilten Kirche hinter sich, die Artikel héchstens die einer partiku-
laren oder Nationalkirche. Daher haben die Glaubensbekenntnisse einen
dauernden Wert, die Artikel nur einen zeitlich begrenzten : It is possible even
to look forward to a day when the Church of England may exchange o1 discard
our present articles, though that day 1s not yet in sight. That would not involve
any breach of continuity or catholicity. But to reject the Creeds would be to
part company with the life of the Universal Church™; Bicknell 19.

Die Glaubensbekenntnisse enthalten kurze und einfache Feststellungen
ohne Erklirungen oder Beweise, sie behaupten einfache Tatsachen der Ge-
schichte und Theologie, die sich um die historische Person Christi gruppieren.
Die Artikel bedecken ein weites Feld und handeln nicht nur von Gott und
seinem Erlosungswerk, sondern auch von dem inneren religiosen Leben der
Menschen. Die Glaubensbekenntnisse sind positiv, die Artikel oft rein negativ
und in der Kontroverse geschrieben. Die Bedeutung der Artikel in der Church
of England wird heute folgendermassen umschrieben : “We are asked to affirm
to-day, not that the Articles are all agreeable to the Word of God, but that the
doctrine of the Church of England as set forth in the Articles is agreeable to the
Word of Giod. That is, we are not called to assent to every phrase or detail of
the Articles but only to their general sense. This alteration was made of set
purpose to afford relief to scrupulous consciences”, Bicknell 21. Der unlingst
verstorbene Erzbischof von York, Cyril Garbett, schreibt tiber dasselbe Thema
(The Claims of the Church of England, London 1947, 35): “But the Articles are
not of the same permanent nature as the Creeds. . . They deal largely with old
controversies. . . Some of the Articles are obscure and vague. Others have been
partly rendered obsolete by the advance of modern thought. It would be im-
possible for any intelligent man to give wholehearted assent to every sentence in
every Article.” — Zur Frage der Literatur sei bemerkt, dass hier besonders die



— 120 —

Einfiihrung in die 39 Artikel von Bicknell 6fters herangezogen worden ist.
Dieses Buch wird fast ausnahmslos als Lehrbuch in den bischéflichen Semi-
narien (Colleges) der Church of England benutzt. Man kann so in den in ihm
niedergelegten Ansichten die Anschauungen eines betriichtlichen Teiles des
englischen Klerus schen. Aus dem weitgehenden Gebrauch in den Colleges
(sowie aus der Tatsache, dass die neue Auflage von demn jetzigen Bischof von
Oxford herausgegeben worden ist) muss man schliessen, dass das Buch auch
die Approbation der Ditézesanbischéfe hat. Zudem ist Bicknell durchaus kein
Vertreter des anglo-katholischen Fliigels. Wir haben also die Gewiihr, dass
wir, wenn wir in seinem Werk Auffassungen finden, die die Katholizitédt der
anglikanischen Kirche dartun, nicht die Meinung eines Vertreters einer kleinen
Gruppe oder allenfalls eines extremen Fliigels vor uns haben, sondern die
Meinung des grossten Teiles der anglikanischen Kirche. Selbstverstandlich
werden auch andere hervorragende und besonders bezeichnende Werke der
anglikanischen Theologie herangezogen.

2) Vgl. Bicknell 229 ss.; Darwell Stone, Outlines of Christian Dogma,
London 1915 (new edition), 107 s.; Darwell Stone, The Christian Church,
London 1905; William Palmer, A Treatise on the Church of Christ, Vol. I,
London 1838, 29 ss. ; Charles Gore, The Church and the Ministry, London 1919
(new edition), 8 ss.

3) Bicknell 230.

4) Bicknell 231.

5) Bicknell 233.

%) D. Stone, The Christian Church, 221.

) D. Stone, The Christian Church, 222.

8) D. Stone, The Christian Church, 223.

) Of the Laws of Ecclesiastical Polity. ITI, I, 3; The Works of that
Learned and Judicious Divine, Mr. Richard Hooker, Vol. I, Oxford 1850, 277.

10) L.c. III, I, 14; Works I, 286. '

1) In der englischen Version des BCP (= Book of Common Prayer) ist
«Holy» im nikénischen Glaubensbekenntnis nicht enthalten (die «Anglican
Church of Canada» hat es aber in der neuen Version des BCP im Nikéinum ein-
gefigt, vgl. IKZ (46) 1956, 44). Es wird aber immer als eine der notae der
Kirche behandelt. '

12) Vgl. Bicknell 235 ss.; Stone, Outlines, 108 ss.; Palmer I, 46 ss.;
Doctrine in the Church of England, The Report of the Commission on Christian
Doctrine appointed by the Archbishops of Canterbury and York in 1922,
London 1938 (im folgenden zitiert mit: Report und Seitenzahl), 107.

13) Bicknell 235.

14) Stone, Outlines, 109.

15) Uber diese vgl. die ausgezeichnete Darstellung in: 8. L. Ollard-Gordon
Crosse, A Dictionary of English Church History, London 1912 (die erste Auf-
lage ist in manchem besser als die nachfolgenden !), 391 ss. ; ferner Paula Schae-
fer, Die katholische Wiedergeburt der Englischen Kirche, Miinchen 1933, 16 ff.

18) Stone, Outlines, 111.

17} Bicknell 236 s.

18) Bicknell 239: <At the Reformation she claimed no more than to bea
local and national part of the Church, reforming herself in accordance with
Scripture and primitive tradition.”

19) Bicknell 239, Anmerkung 1: “The evidence is fully stated in Gibson,
The Thirty-Nine Articles, pp. 506 ff. The fact that Roman priests who enter the
Church of England are accepted as priests and are not re-ordained is in itself



— 121 —

conclusive. Article XIX states the fact of error and fallibility. 1ts authors did
not lack language to say more if they had intended to do so0.”

nach
(11

dazu

20) Report 109; Stone, Outlines, 147 s,

21) Vgl. Stone, Outlines, 110 s.

22) Vgl. Report 107.

23) Bicknell 240.

24) Vgl. Palmer 1, 423 ss.

25) Bicknell 244.

26) Bicknell 245.

27) Palmer I, 132 ss.; Bicknell 245 s.

28) Bicknell 246.

29) Stone, Outlines, 114; Report 108.

30) Palmer I, 132 s.

31) Stone, Outlines, 114 s.

32) Palmer I, 148 ss.

33) Bicknell 246.

31) Report 109.

35) Bicknell 246 s.; Report 110; Stone, Outlines, 115 ss.

36) Report 110.

37) Bicknell 247.

38) Palmer I, 154 ss.

3%) Report 109,

10) Report 110.

41) Stone, Outlines, 116, weist auf Kyrill von Jerusalem hin, wobei er
ihm die Katholizitit der Kirche in fiinf Punkten begrindet sieht :

1. The Church is the Church for the whole world.

2. Tt teaches the whole truth.

3. It is the ruler of all classes of men.

4. Tt treats and heals all kinds of sins of body and soul.

5. It possesses all forms of virtue.”

12) Vel. Bicknell 248 ; Report 111 ; Stone, Outlines, 117 ss. ; PalmerI, 160ss.
43) Bicknell 248 ; Palmer I, 160 ss.

41) Report 111.

45) Bicknell 251.

46) Dabei soll hier die Frage der Jesustaufe nicht beriihrt werden, vgl.
I. A.Orsi, De baptismo in nomine Iesu Christi, Florentiae 1743; W. Heit-

miiller, Im Namen Jesu, Géttingen 1903; dsl. Taufe und Abendmahl im Ur-
christentum, Tibingen 1911.

auch

47) Bicknell 252.

48) Bicknell 253.

49) L.c.

50) Stone, Outlines, 123.

51) Bicknell 128 ss.

52) Bicknell 129.

83) L.c.

54) (Garbett, The Claims of the Church of England, 37. Wichtig sind dazu
die Grundsitze, die J.H.Newman in seiner anglikanischen Zeit auf-

gestellt hat (Lectures on the Prophetical Office of the Church, London 1837,

160 s
1.

2.

.), um fiir mogliche Kollisionen vorzusorgen:

«Scripture» «Antiquity» und «Catholicity» kénnen sich nicht wirklich
widersprechen.
Wenn der «Moral Sense» (= Reason) der Schrift widerspricht, muss man

der Schrift folgen.



— 122 —

3. Wenn der « Sense of Seripture interpreted by Reason» der Interpretation
durch die «Catholic Antiquity» widerspricht, muss man der «Catholic
Antiquity» folgen.

4. Wenn die Praxis der «present Church» in wichtigen Fragen der « Anti-
quity» widerspricht, muss man der ¢Antiquity» folgen; wenn sie in
unbedeutenden Fragen der « Antiquity» widerspricht, so muss man der
«present Church» folgen.

5. Wenn die «present Church» der ¢private opinion» widerspricht, so muss
man der «present Church» folgen.

6. Wenn trotz dieser Grundsatze noch Zweifel zurtickbleiben und die
«Antiquity » keine Anhaltspunkte liefert, so muss man jede Verwirrung
im kirchlichen Leben durch Auseinandersetzungen vermeiden.

55) Cap. XXIX; Bicknell beruft sich ebenfalls auf diese Worte, 132.
Bicknell 132.

o

7
8

o

*%)

) L

) Htom' Outlines, 131 s.
59) Bicknell 253.
60y Vel. Garbett, The Claims, 42 ss.

) Bicknell 254,

62) (Giarbett, The Claims, 43 s.; Bicknell 255 ss.

) Bicknell 256 ss.
84) Bicknell 268; E.H.Browne, An Exposition of the Thirty-Nine Ar-
ticles, London & 1860, 49() S,

85) Bicknell 268.

88) Stone, Outlines, 132 s.

87) So wollten die Synoden von Ariminum und Seleukia sowie die ¢« Réiu-
bersynode» von Ephesus allgemeine Konzile sein. Thre Entscheidungen wurden
aber von der Christenheit nie angenommen.

8%) Bicknell 272.

89) Bicknell 273. Garbett, The Claims, 38 s.

70y Palimer IT (1838), 150 ss.

1 Bicknell 272; val. Palmer IT, 171 ss.

72) Stone, Outline, 313 s,

73) L.e. 313,

) Palmer 11, 171 ss.; Browne, Exposition, 483.

735) Bicknell 342 ss.

%) So sagt Hooker (Laws of Ecclesiastical Polity V, LXVIII, 9; Works I,
102), die romische Kirche sei ““a part of the house of God, a limb of the
visible Church of Christ™.

1) Bicknell 350.

8} L.e.

) Der genaue Titel ist : The Book of Common Prayer and Administration
of the Sacraments and other Rites and Ceremonies of the Church according to
tho Use of the Church of England together with the Psalter or Psalms of David
pointed as they arc to be sung or said in Churches and the Form and Manner
of Making, Ordaining, and Consecrating of Bishops, Priests, and Deacons.

80) Nicht alle 39 Artikel gelten in der Anglican communion.

81) Zu dieser Frage vel. u.a. Knopf-Lietzmann-Weinel, Einfithrung in
das Neue Testament, Berlin 3 1949, 404-409; W. M. Plschl, Geschichte des
Kirchenrechts I, Wien 1953, 61-66; K. Heussi, Komp. der Kirchengeschichte,
Tibingen 11 1957, 39 f.

61

63



— 123 —

82) Sicher ist diese Formulierung etwas einseitig auf die Zulassung zum
Amt ausgerichtet ; sie muss eben unbedingt durch das Ordinal, d.h. den Ritus
selbst, erginzt werden.

83) Paula Schaefer, Die katholische Wiedergeburt der Englischen Kirche,
Miinchen 1933, 24.

84) Die Weiheform lautet (ohne das vorgehende essentielle Gebet):
“Receive the holy Ghost, for the Office and Work of a Bishop in the Church of
God, now committed unto thee by the Imposition of our hands; In the Name
of the Father, and of the Son, and of the Holy Ghost. Amen. And remember
that thou stir up the grace of God which is given thee by this Imposition of our
hands: for God hath not given us the spirit of fear, but of power, and love, and
soberness.” Dann iiberreicht der Erzbischof dem neugeweihten Bischof die
Bibel mit den Worten: ““Give heed unto reading, exhortation, and doctrine.
Think upon the things contained in this Book. Be diligent in them, that the
increase coming thereby may be manifest unto all men. Take heed unto
thyself, and to doctrine, and be diligent in doing them: for by so doing thou
shalt both save thyself and them that hear thee. Be to the flock of Christ a
shepherd, not a wolf; feed them, devour them not. Hold up the weak, heal the
sick, bind up the broken, bring again the outcasts, seek the lost. Be so merciful,
that you be not to remiss; so minister discipline, that you forget not mercy:
that when the chief Shepherd shall appear you may receive the never-fading
crown of glory ; through Jesus Christ our Lord. Amen.”

85) Das Alter der Preface soll durch die Form von 1552 beleuchtet werden :
“The fourme and maner of makynge and consecratynge Bishoppes, Priestes
and Deacons. It is euident unto all men, diligently readinge holye Scripture
and auncient aucthors, that from the Apostles tyme there hathe bene these
ordres of Ministers in Christ’s Church: Bishoppes, Priestes, and Deacons:
which Offices were euermmore had in suche reuerent estimacion, that noman by
his own private aucthoritie might presume to execute any of them, except he
were first called, tried, examined, and knowen to have such qualities as were
requisite for the same ; And also, by publique prayer, with imposicion of hands,
approued, and admitted thereunto. And therefore, to the entent that these
ordres shoulde be continued, and reuerentlye used and estemed, in this Church
of England; it is requysite that no man (not beyng at thys presente Bishoppe,
Priest nor Deacon) shall execute anye of them, excepte he be called, tryed,
examined and admitted, accordynge to the form hereafter folowinge...”

88) Um 1604 tauchte die licherliche Geschichte auf, nach der die Weihe
Parkers in einem Gasthof stattgefunden und darin bestanden habe, dass
Barlow nach Parker mit der Bibel warf (Nags’ Head-Story). «Der erste Be-
richterstatter will die Geschichte von einem Knaben haben, der bei dem Zech-
gelage durch das Schliisselloch geguckt haben will!», vgl. Paula Schaefer, Die
katholische Wiedergeburt, 24. Diese Geschichte ist heute von allen ernsthaften
Historikern lingst aufgegeben. Zu den anglikanischen Weihen vgl. auch:
Ollard-Crosse, Dictionary of English Church History (1912), 421 ss. fomer De
validitate ordinum Anglicanorum Responsio ad Batavos. Epistola ad Reveren-
dissimum Gerardum Gul, Archiepiscopum Ultraiectensem scriptore Johanne
Wordsworth S.T.P., Episcopo Sarisburiensi, Londini 1894; De la validité des
Ordinations Anglicanes. Lettre & 1'Episcopat vieux-catholique de Hollande
par la Comnission chargée d’étudier cette question, Rotterdam 1895; W. Pal-
mer, The Apostolic Jurisdiction and Succession of the Episcopacy in the British
Churches, London 1840; Edward Denny, Anglican Orders and Jurisdiction,
London 1893; eine reichhaltige Sammlung tiber die anglikanischen Weihen
besitzt die Bibliothek des Pusey-House in Oxford.



— 124 —

87) Vgl. Bicknell 338: “The insertions of 1661 were probably made in
order to rule out the Presbyterian idea that bishop and priest were the same
office. They must be viewed in the light of the contemporary Chureh history.”

88) Vgl. dazu die im folgenden besprochene Responsio der Erzbischofe
Englands, nr. X1V,

89) Die Geschichte dieses Artikels ist zu seinem Verstindnis wichtig: In
seiner wesentlichen Gestalt leitet er sich von dem 10. der 13 Artikel von 1538
her, die einen versuchten Kompromiss zwischen Anglikanern und Lutheranern
darstellen. So erklart sich aus der Geschichte des Artikels seine Unbestimmt-
heit. “Both Lutherans and Anglicans wished to oppose Anabaptists, who held
that an internal call to the ministry dispensed a man from the need of any
external authorization whatever—a view that could only lead to ecclesiastical
anarchy. Both parties agreed on the need of some external call, but any further
agreement about the nature of the authority that could transfer ordination,
whether episcopal or presbyterian, could only be attained by vagueness’;
Bicknell 321.

0) Vgl. H.A. Hodges, Anglicanism & Orthodoxy, London 1955, 22.

1) Pusey soll einmal gesagt haben, die pépstliche Unfehlbarkeits-
erklirung sei der schwerste Schlag seines Lebens gewesen, vgl. Schaefer,
Katholische Wiedergeburt, 111.

92) Vgl. P. Thureau-Dangin, Le Cardinal Vaughan, Paris 1911.

93) Beispiele fiir solche Verwechslungen findensich in der Geschichte jaime-
mer wieder, so z. B. bei der Verfolgung des aufriihrerischen Wiedertdufertums,
bei der auch die stillen evangelischen Téaufergemeinden mit verfolgt wurden.

94) Eine Literaturtafel fir diese findet sich bei: Schaefer, Katholische
Wiedergeburt, 157 ff.

95) Dieser Einwand wird auch von dem reformierten Theologen Wilhelm
Niesel, Das Evangelium und die Kirchen, Neukirchen Kr.Moers 1953, 247,
erhoben.

98) Sess. XXIII, can.1; Sess. XXII, can. 3.

®7) Hier soll auf die Ahnlichkeit dieser Haltung mit der altkatholischen
Einstellung, die das Konzil von Trient in seinen dogmatischen Bestimmungen
auch nur insoweit annimmt, als es durch Schrift und frithe Tradition gestiitzt
ist, hingewiesen werden.

8) Lateinische Ausgabe von 1897, 16 s.

99) Bicknell 417.

100) T,ateinische Ausgabe von 1897, 30 ss.

(Schluss folgt)



	Die anglikanischen Auffassungen von der Kirche und dem Amt und ihr Verhältnis zu den Altkatholischen

