
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 48 (1958)

Heft: 2

Artikel: Die anglikanischen Auffassungen von der Kirche und dem Amt und ihr
Verhältnis zu den Altkatholischen

Autor: Hammerschmidt, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404354

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 96 —

Die anglikanischen Auffassungen von der Kirche
und dem Amt und ihr Verhältnis zu den Altkathohschen

Für freundliche Hinweise bin ich Canon Dr. F.L. Cross
(Christ Church, Oxford) und Canon E.W.Kemp (Exeter
College, Oxford) zu herzlichem Dank verpflichtet.

I. Einleitung
Es erscheint notwendig, einiges zur Einführung dieser Arbeit zu

sagen : Es handelt sich bei ihr um eine Untersuchung der betreffenden
Auffassungen in der Church of England ; dies ist eine gewisse

Begrenzung, wenn auch das theologische Leben in den übrigen Provinzen

der Anglican Communion in beträchtlichem Masse von England
her angeregt und beeinflusst wurde und wird.

Zu dem Teil, der die anglikanischen Anschauungen behandelt,
ist zu sagen, dass er durchwegs anglikanische Ansichten wiedergibt.
Was in diesen Abschnitten gesagt ist, kann man mindestens in einem,
meistens aber in mehreren bedeutenden theologischen Werken der
Church of England finden. Es liegt in der Natur des Themas, dass

man in dieser Arbeit den Anmerkungen grösste Bedeutung zukommen
lässt, da sie jeweils wichtige Quellen und Belegstellen enthalten, die
nicht alle in den Text aufgenommen werden konnten, ohne ihn
unübersichtlich werden zu lassen. Es wurden nur solche Werke
herangezogen, die für die Auffassungen der Church of England besonders
charakteristisch sind und so die Meinung weitester Kreise, wenn nicht
der Gesamtheit, wiedergeben. Die anglikanische Kirche hat es ja bis
heute vermieden, sich voreilig auf irgendwelche theologische Theorien,

die der Begründung in der Schrift entbehren, festzulegen. Es

liegen alle Anzeichen vor, dass sie dies auch in der Zukunft nicht tun
wird. Aber auch sonst sind ihre amtlichen Dokumente nicht sehr

zahlreich, so dass man bei ihr besonders darauf angewiesen ist, die

Meinung der lehrenden Kirche in den verschiedenen theologischen
Autoren und in der lebendigen Kirchenpraxis zu erfassen. Es konnten
hier natürlich nur die allgemeinen Linien aufgezeigt werden, eine
ausführliche Behandlung des Themas würde mehrere Bände füllen.
Eine Übersetzung dieser Arbeit ins Englische ist in Vorbereitung.

II. Die Lehre von der Kirche
1. Die Gestalt der Kirche (Kennzeichen der Kirche)

Für eine Untersuchung des anglikanischen Begriffes von der
Kirche wird man am besten die diesbezüglichen Artikel der 39 Artikel
zum Ausgangspunkt nehmen *).



— 97 —

Der wichtigste Artikel ist in dieser Hinsicht der Artikel XIX:
Ecclesia Christi visibilis est coetus fidelium, in quo verbum Dei purum
praedicatur, et sacramenta, quoad ea quae necessario exigantur, juxta
Christi institutum recte administrantur. Sicut erravit Ecclesia Hiero-
solymitana, Alexandrina, et Antiochena; ita et erravit Ecclesia
Romana, non solum quoad agenda, et caeremoniarum ritus, verum
in his etiam quae credenda sunt. Der Text dieses Artikels besteht seit
1553 beinahe unverändert ; sein Zweck ist es. zwei extremenAnsichten
über die Kirche zu begegnen : a) den Meinungen der anabaptistischen
Sekten und b) den Ansprüchen der römischen Kirche. Der letzte Satz

rechtfertigt den Bruch mit der Kirche von Rom, indem er ihre Irr-
tumslosigkeit leugnet : Wie die römische Kirche in der Vergangenheit
geirrt hat, so kann sie in den Dekreten des Konzils von Trient wiederum

irren.
Die erste Aussage, die man dem Artikel entnehmen kann, ist die,

dass die Kirche Christi eine sichtbare Gemeinschaft ist 2). Im Neuen
Testament reinigte der Herr die herrschenden Vorstellungen vom
Gottesreich von falschen und verkehrten Ansichten. Er bestand auf
der Notwendigkeit der persönlichen Busse, blosse physische
Abstammung von Abraham war für die Zugehörigkeit zumReiche Gottes
nicht ausreichend. Nirgends finden wir aber eine Andeutung, dass die
Kirche unsichtbar sein soll, eine mystische Gemeinschaft, die für die
Menschen ungreif bar ist. Im Gegenteil weisen alle neutestamentlichen

Texte (z.B. Mt. 16, 18; Apg 2, 42; Hebr. 2, 12) auf eine sichtbare

Gemeinschaft hin. " He (sei. Christ) chose the Apostles and
trained them to be the leaders of the newr Israel. He instituted Baptism
as a visible means of entrance into His Church, and the Holy
Communion as the common meal of its members. So, too, throughout the
New Testament the Church appears as a visible society in the world3) ' '.

Als sichtbare Gemeinschaft hat die Kirche eine äussere Geschichte,
weist bestimmte Ämter und Ordnungen auf, ihre Mitglieder sind
bestimmten Verpflichtungen unterworfen und besitzen gewisse
Privilegien. Das ist aber nicht alles. Die Kirche ist zwar eine sichtbare
Gemeinschaft als coetus fidelium, baut sich aber auf "invisible realities4)"
auf: Ihr Glaube, ihre Gnaden, ihre geistlichen Anstrengungen sind
ihrem innersten Wesen nach unsichtbar, wenn sie auch durch
entsprechende symbolische Handlungen nach aussen hin kundgetan
werden und wenn auch die Sakramente ein äusseres Zeichen besitzen.
Die Kirche und ihre Gläubigen sind das, was sie sind, nur durch
" ' hearing of faith', which is a door for the entry of the Spirit" 5).

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1968. 7



— 98 —

Die Sichtbarkeit der Kirche ist von der Church ofEngland schon

vor dem eigentlichen Anbruch der Reformation gegenüber Wyclif
verteidigt worden 6). Die Idee der unsichtbaren Gemeinschaft auf
Erden, die nur die umfasst, die Gott dazu vorherbestimmt hat, war
aber im 16. Jh. in England gar nicht so selten zu finden. Ein gutes
Beispiel für die weite Verbreitung dieser Idee ist die Brief and Clear
Confession of the Christian Faith des John Hooper, Bischofs von
Gloucester (unter der Herrschaft Eduards VI.), der sagte : " I believe
and confess one only Catholic and Universal Church, which is an holy
congregation and assembly of all faithful believers which are chosen
and predestinate unto everlasting live... I believe that this Church is

invisible to the eye of man, and is only to God known 7)." Diese
Ansicht ist von der Church ofEngland aber zurückgewiesen worden. Die
diesbezüglichen Texte des Common Prayer Book (und des oben

angeführten Artikels XIX) zeigen deutlich diese Einstellung. " Thus, the
phrases, 'Thy holy Church Universal' in the Litany, 'the good
estate of the Catholic Church' in the prayer for all sorts and conditions
of men, 'an universal Church' and 'Thy Church' in the prayers for
the Ember weeks, 'the whole state of Christ's Church militant here on
earth' in the Order of Holy Communion, obviously refer to the Church
as a visible body known by outward marks ; and the language in the
offices for the ministration of Holy Baptism, in which Baptism is

spoken of as the means of admission to the Church, is clearly based on
the same doctrine 8)." Zwar haben nicht immer alle Mitglieder der
Church of England diese Lehre von der sichtbaren Kirche willig und
ohne Vorbehalte anerkannt, doch wird dadurch die Meinung der
Kirche als Ganzheit nicht berührt. Auch so weitherzige Theologen
der spätreformatorischen Zeit wie der bedeutende Richard Hooker
haben die Kirche immer als sichtbare Gemeinschaft aufgefasst : "The
unity of which visible body and Church of Christ consisteth in that
uniformity wrhich all several persons thereunto belonging have, by
reason of that one Lord whose servants they all profess themselves,
that one Faith which they all acknowledge, that one Baptism wherewith

they are all initiated 9)" "For preservation of Christianity
there is not anything more needful, than that such as are the visible
Church have mutual fellowship and society one with another. In
which consideration, as the main body of the sea being one, yet
within divers precints hath divers names; so the Catholic Church is

in like sort divided into a number of distinct Societies, every of
which is termed a Church within itself 10)."



— 99 —

Die kurze Feststellung des Artikels XIX coetus fidelium, in
quo.. bezieht sich auf die institutionellen Characteristica der
Kirche im Sinne des Neuen Testaments: Predigt des Evangeliums
und Verwaltung und Darreichung der Sakramente. Die Worte des

Artikels sind aber nur von ergänzender Bedeutung. An erster Stelle
steht in der anglikanischen Theologie die Lehre von den notae der
Kirche, wie sie im nikänischen Glaubensbekenntnis enthalten ist:
" One, Holy, Catholic, and Apostolic11)" - die wichtigste ökumenische
Aussage über das Wesen der Kirche.

a) Unity. Das erste Kennzeichen der Kirche, die Einheit, ist
wohl das am schwierigsten zu bestimmende 12). Dass die Kirche eine
Einheit ist, folgt ans ihrem Sein in Christus, denn Er kann nicht geteilt
werden. In der Kirche der ersten Jahrhunderte wuchs die Organisation

des äusseren Lebens der Kirche und wurde immer mehr als
Ausdruck und Mittel zur Bewahrung der Einheit ("to express and

preserve unity 13)") betrachtet. Trotz der verschiedenen Spaltungen
war es in der patristischen Zeit möglich, die Einheit der Kirche zu
bewahren. Die Einheit wird dabei in der anglikanischen Theologie in
fünf Punkten (vgl. Eph. 4, 4 f.; l.Kor. 10, 17; 12, 13-27) bestimmt:
"The worship of one God, the holding of one faith, the possession of
one sacramental system, the looking for the realization of one hope,
and the being animated by one Spirit14)."

Das Problem der Einheit entstand in seiner ganzen Schwere erst
mit dem Bruch zwischen Ost und West. Die Ereignisse der
Reformation im Westen erhöhten die Verwirrung (wobei heute in manchen
Kreisen der protestantischen Welt ein starker Zug zur Einheit
herrscht, in manchen aber wieder der Zug zur w-eiteren Zersplitterung
weiterhin die vorherrschende Tendenz ist). Bevor wir aber die Position

der anglikanischen Kirche näher umschreiben, müssen wir zwei

extreme Standpunkte erwähnen, gegen die sich die anglikanische
Kirche immer verwahrt hat. Der erste ist mit der oben genannten
Auffassung von derUnsichtbarkeit der Kirche zumTeil identisch. Die
nonkonformistische 15) Ansicht begnügt sich zum grossen Teil damit,
zur Einheit der Kirche ein frommes Herz und den Glauben an Jesus

Christus als den Erlöser zu verlangen. Nach ihr ist es zweifellos sehr

wünschenswert, dass sich Christen in einer Kirche zusammenfinden,

um Gottesdienst zu halten, gegenüber den zuerst genannten
Eigenschaften (gute Gesinnung und Glauben an Jesus Christus als den

Erlöser) zählt es aber verhältnismässig wenig. Die Einheit der Kirche
wird so verflüchtigt : "According to this view, it consists simply in the



— 100 —

union of heart and soul between those who are spiritually united to
God, so that the union between believers and one another, and the
union between believers and God are alike wholly spiritual ,0)."

Das zweite Extrem ist die römische Doktrin von der Einheit der
Kirche : Die einzig wahrhaft Katholische Kirche ist die
römischkatholische. Das Problem der Einheit gibt es in ihr eigentlich nicht,
da alle, die nicht der Jurisdiktion des Papstes unterstehen und seine

Unfehlbarkeit nicht anerkennen, ausserhalb der Katholischen Kirche
stehen. Die Einheit der Kirche ist somit gemäss der römischen
Ansicht immer gegeben. Auch wenn nur ein Dutzend römischer Katholiken

übrig bliebe, würden diese die einzige Katholische Kirche im
römischen Sinne bilden. " The papal theory will always be attractive
to many minds. It offers a clear and simple account of unity, and can
appeal to such powerful considerations as the probability that our
Lord made some definite provision to guard against division in His
body. But the claims of the papacy as they have developed in
mediaeval and modern times cannot be substantiated from the evidence
of Scripture and primitive tradition 17)."

Beiden Auffassungen - sowohl der nonkonformistischen, wie der
römischen - ist es eigen, dass die Einheit nicht zerbrochen werden
kann. Bei der nonkonformistischen nicht, weil sie praktisch aufeinen
nicht mehr zu reduzierenden Rest vermindert ist, bei der römischen
nicht, weil es nur die römische Kirche als Katholische gibt.

Die anglikanische Kirche hat niemals (auch nicht nach ihrer
Ausweitung in die Anglican Communion) behauptet, sie sei die ganze
Kirche Christi. Zur Zeit der Reformation beanspruchte sie nicht mehr
und nicht weniger zu sein, als eine nationale oder Teilkirche, die sich

gemäss den Grundsätzen der Schrift und der frühen Tradition reformiert

18). Die englische Reformation wies zwar die päpstlichen
Ansprüche zurück und führte letztlich zum Schisma mit allen, die sich
der Jurisdiktion Roms weiterhin unterstellten. Trotz der Verurteilung

der päpstlichen Ansprüche durch die 39 Artikel hat die Church
ofEngland aber nicht geleugnet, dass die römisch-katholische Kirche
ein Teil der einen Katholischen Kirche sei 19). Schon aus dieser
Tatsache allein folgt, dass die anglikanische Kirche allgemein der
Auffassung ist, die sichtbare Kirche Christi könne (durch eigene Schuld
und Sünden) geteilt werden, wobei die einzelnen Teilkirchen noch
immer innerhalb der einen Katholischen Kirche bleiben können 20).

Darwell Stone hat, um diese Ansicht näher zu erläutern, auf die

Unterscheidung zwischen objektiver und subjektiver Einheit hin-



— 101 —

gewiesen 21). Die objektive Einheit ist als Mittel, durch das die
Kirche mit ihrem Haupt Jesus Christus in Verbindung steht, wesentlich

für sie. Diese Art von Einheit kann durch menschliche Tätigkeit
nicht zerstört werden, sie ist mit dem Festhalten an den zur Katholizität

notwendigen Glaubenswahrheiten und der Organisation der
Kirche (Episkopat in apostolischer Sukzession) gegeben 22). Die
subjektive Einheit ist die äussere Einheit der Interkommunion. Sie ist
ein Zustand, der für den mystischen Leib Christi höchst wünschenswert

ist, für die Katholizität (und objektive Einheit) der Kirche ist er
aber nicht erforderlich.

Nichtsdestoweniger erhebt die anglikanische Kirche unmiss-
verständlich immer wieder den Anspruch, die allein und einzig
rechtmässige Kirche im Vereinigten Königreich zu sein. " To Roman 'atho-
lics in England we still have to address the claim that the English
Church is the historic Church of the nation 23)." Sie gibt für sicli selbst
viele Unvollkommenheiten und Unzulänglichkeiten zu. nicht aber
den Bruch mit der Vergangenheit, d.h. die Aufrichtung einer neuen
Kirche mit dem Anbruch der Reformation: "In the reign of Henry
VIII it (sci. the Church) was reformed, or rather its reformation was
begun and continued until the final settlement in 1660. Reformation
was no new thing. The Church had been reformed before and doubtless
will be reformed again. No new body was created by Act of Parliment
or in any other way. No date can be pointed out when the old Church

was dissolved and a new 'hurch formed to take its place 24)."

Die anglikanische Kirche hat - ebenso wie die altkatholische -

von Anfang an ein ganz besonderes Interesse an der Ökumenischen

Bewegung bekundet. "Through its Bishops in successive Lambeth
Conferences the Anglican Communion has made clear its desire and
intention to take a full part in the work for unity 25)." Das bedeutet
nicht, dass sie gewillt und gesonnen ist, wesentliche Wahrheiten ihres
Claubensbestandes oder ihrer kirchlichen Ordnung aufzugeben, um
Kompromisse zu schliessen. Es ist gerade das durch Episkopat, Schrift
und Sakramente bestimmte kirchliche Leben, dass es der Church of
England unmöglich macht, die kirchliche Einheit nicht als eines der
vordringlichsten Anliegen der Zeit anzusehen. Obwohl der derzeitige
Zustand der Christenheit noch sehr weit von der Realisation dieser
Einheit entfernt, hofft sie, dass die Einheit doch eines Tages in "one
faith, one baptism, one eucharist, and one ministry" ihren Ausdruck
finden wird 26).



— 102 —

b) Holiness. Die Christen des Neuen Testamentes werden oft die

«Heiligen» (äyioi) genannt, obwohl ihre moralische und spirituelle
Vollkommenheit nicht immer dem Ideal entsprach. Zur Abklärung
des Ausdrucks muss man auf das Alte Testament zurückgreifen, wo
«heilig sein» «abgesondert sein», zuerst in zeremonieller und
physischer Hinsicht, später auch in spiritueller, meint. So sind die
Christen Heilige als Mitglieder des Neuen Jerusalem, die durch das

Bad der Taufe abgewaschen wurden und an einer Eucharistie
teilnehmen. Die aktuelle Heiligung der Kirche ist ein langsamer Vorgang,
der ständige Wachsamkeit und Anstrengung verlangt 27). Obwohl
nun die Kirche die Zuflucht der Sünder und Gottes Heimstatt für
jene ist, die mehr gut sein wollen als tatsächlich gut sind, ist es doch
auch ihre Pflicht, all jene, die freiwillig und mit voller Überlegung in
der Sünde verweilen und keine Anzeichen von Reue zeigen, aus ihrer
Gemeinschaft auszuschliessen 28).

Die Kirche wird aber in noch einem Sinne heilig genannt 29) : Sie

ist heilig, wreil ihr Haupt 30), ihre Gnadenmittel und ihre Einrichtungen

heilig sind und den Zweck und die Bestimmung haben, die
Menschen zu heiligen. Wie bei der Einheit unterscheidet Darwell
Stone auch hier zwischen objektiver und subjektiver Heiligkeit 31).

Die objektive Heiligkeit der Kirche kann durch die Existenz schlechter

Mitglieder nicht zerstört werden. Die objektive Heiligkeit der
Kirche verpflichtet die Gläubigen aber auch, die subjektive Heiligkeit,

soweit es in ihren Kräften steht, zu verwirklichen.
c) Catholicity 32). Die anglikanische Kirche glaubt an die Katholizität

der Kirche im allgemeinen und der eigenen Kirche im besonderen

33). An sich meint der Ausdruck « katholisch » einfach allgemein.
In bezug auf die Kirche wird er zuerst in den Briefen des Ignatius (ad

Smyrn. 8) verwendet. Dort bezeichnet er die allgemeine oder universale

Kirche im Gegensatz zu den örtlichen Gemeinschaften der
Christen. Später wurde er eine feste Bezeichnung für die "Great
Church 34)", die der Hort der christlichen Tradition gegenüber den
häretischen Sekten war. Auch nach all den Spaltungen hat die
Bezeichnung «Katholisch» ihren Sinn nicht verloren. Sie wird heute in
der anglikanischen Theologie in mehrfacher Weise aufgefasst :

aa) Die Kirche ist übernational und verbindet in ihrer Gemeinschaft

die Bürger aller Nationen und jedes Standes35). Dies entspricht
dem neutestamentlichen Auftrag, das Evangelium der ganzen Welt
zu predigen. Jeder Mensch und jedes Volk soll Christus finden, alle
Unterschiede der Rasse sind abgeschafft (vgl. Gal. 3, 28; Kol. 3,



— 103 —

10 f.). Das schliesst natürlich nicht aus, dass jede Nation das Recht
darauf hat, dass bei der Ausgestaltung des kirchlichen Lebens ihres
Landes die spezifischen nationalen Eigenschaften berücksichtigt
werden 36).

Obwohl die Kirche der Idee nach katholisch ist, ist sie in dieser

Beziehung von der Verwirklichung wreit entfernt. Die Griechen und
Römer haben ihren Beitrag zur Ausgestaltung der Katholischen
Kirche geleitet, grosse Völkerschaften, deren Beitrag nicht minder
wertvoll sein kann, wie die Inder und Chinesen, stehen noch ausserhalb

der Kirche. Erst dann, wenn auch diese Völker in die Kirche
Christi eingetreten sind, kann man von der Erfüllung der Idee der
Katholizität in diesem Sinne (aa) sprechen.

bb) In einem weiteren Sinne heisst die Kirche katholisch, weil sie

besteht, um die ganze Wahrheit in ihrer Fülle zu verkünden. So

betrachtet meint Katholizität 37), dass die Kirche jeder Einengung auf
bestimmte Theorien und jeder Einseitigkeit in der Entfaltung der
kirchlichen Lehre entgegentreten muss. Der Häretiker übertreibt
eine Wahrheit derart, dass sie beinahe unwahr wird, schliesst vor
anderen Aspekten derselben Wahrheit die Augen, und isoliert sich

auf diese Weise.
Wie schon oben bemerkt, erhebt die Kirche von England den

Anspruch, die Katholische Kirche im vollen, aber nicht im a usschliess-

lichen Sinne des Wortes zu sein 38). Aufder anderen Seite verlangt sie

von den Kirchen, die ebenfalls den Anspruch erheben, Katholische
Kirche zu sein, das Vorhandensein gewisser Elemente : Annahme der
Glaubensbekenntnisse und der Ökumenischen Konzile, die
Verwaltung der Sakramente und den Episkopat in der apostolischen
Sukzession 39).

cc) Die Bezeichnung katholisch birgt ferner die Überzeugung in

sich, dass die wahre Kirche Christi gemäss seinem göttlichen Auftrag
und Willen von Anfang eine wrar 40). Dies meint nicht eine Einführung
der Lehre von der Unsichtbarkeit der Kirche, sondern will nur den

Willen des Herrn klarer herausstellen, dass die (subjektive) Einheit
nur erreicht werden kann, wenn jede - in den einzelnen
Kirchentraditionen vertretene - Wahrheit in einer Synthese vereinigt werden

kann, wobei die erwähnten Mindestforderungen gelten (vgl. auch das

über die objektive Einheit Gesagte) 41).

d) Apostolicity 42). Schliesslich ist die Kirche «apostolisch».
Diese Bezeichnung erfährt wiederum verschiedene Interpretationen,
wobei aber zu bemerken ist, dass nicht für einen Autor diese und für



— 104 —

den anderen jene gilt, sondern meistens alle diese Aspekte bei den

meisten Theologen zu finden sind.

aa) Die Kirche ist apostolisch, weil sich ihre Ämter in
ununterbrochener Reihenfolge von den Aposteln ableiten und somit aufderen
Autorität beruhen 43). Darin liegt auch ein Beweis für die Notwendigkeit

des Episkopates in apostolischer Sukzession, ohne den die
Kirche der apostolischen Autorität und Sendung entbehrt.

bb) Mit einer Akzentverlagerung wird die Kirche auch
apostolisch genannt, weil ihre Lehrtätigkeit die wesentlichen Inhalte der

Predigt und Lehre der Apostel umfasst 44).

cc) Die Kirche heisst auch apostolisch, weil sie gegenüber der
Welt die Predigt und Lehre der Apostel vertritt, d.h. eine apostolische
Mission hat, die durch den oben genannten Zusammenhang mit dem
Amt der Apostel und den von ihnen gegründeten Kirchen ihre
Berechtigung empfängt.

Natürlich müssen alle drei Gesichtspunkte in ihrer Gesamtheit
gesehen werden, da sie innerlich eng zusammenhängen.

2. Die Autorität der Kirche

Der Artikel XX schreibt der Kirche eine bestimmte Autorität
zu: Habet Ecclesia ritus sive caeremonias statuendi jus, et in fidei
controversiis auctoritatem; quamvis Ecclesiae non licet quicquam
instituere, quod verbo Dei scripto adversetur, nec unum Scripturae
locum sic exponere potest, ut alteri contradicat. Quare licet Ecclesia
sit divinorum librorum testis et conservatrix, attamen ut adversus eos

nihil decernere, ita praeter illos nihil credendum de necessitate salutis
debet obtrudere.

Aus der Natur ihrer Stellung heraus hat die Ecclesia Anglicana
auch hier zwei Gegner zu bekämpfen : einmal die puritanische
Meinung, die die Autorität der Kirche in Fragen des Ritus, der
Zeremonien und der Disziplin einfach ablehnt, zum andern die römische
Doktrin, die dieselbe Autorität in Fragen der Glaubenslehren
übersteigert. Die Gewalt der Kirche in Fragen des Ritus, der Zeremonien
und der Disziplin ist legislativ, d.h. sie kann diesbezügliche
Bestimmungen erlassen bzw. bestehende Riten und Disziplinarbestim-
mungen umändern oder abschaffen. Es ist ihr dabei nur eine Grenze
gesetzt : die Worte der Schrift. Das heisst, sie darf nichts als Ritus
oder Disziplin bestimmen, was durch die Schrift ausdrücklich
verboten ist oder ihren Lehren entgegensteht 45). Andrerseits steht die



— 105 —

Form der Taufe fest 4ß), ebenso die Rezitation des Einsetzungsberichtes.

Die Kirche hat ihre Vollmacht zur Regelung des Gottesdienstes
von Anfang an ausgeübt (so bestimmt Paulus in l.Kor. Gottesdienstfragen).

Die anglikanische Kirche hat auch stets die Anwürfe der
Puritaner, die sich gegen bestimmte Riten und Zeremonien (so z. B.die
Paten und den Ring im Trauungsritus) richteten, zurückgewiesen, da
es nach ihrer Ansicht für die Katholische Kirche wesentlich ist, einen
geregelten Gottesdienst zu haben 47). Die moderne Psychologie lehrt
auch, dass die äussere Haltung der Gläubigen beim Gottesdienst
einen weit grösseren Einfluss auf die Kraft und Aufmerksamkeit des

Geistes hat, als man gemeinhin annimmt. Freilich muss die Kirche
(evtl. durch entsprechende Reformen) immer wieder darauf achten,
dass ihr Gottesdienst nicht zu leerem Formendienst wird, sondern den
mit der Zeit sich ändernden geistigen Bedürfnissen der Gläubigen an-
gepasst bleibt. So hat die anglikanische Kirche die Volkssprache in
den Gottesdienst eingeführt, da diese allein den Bedürfnissen des

Kirchenvolkes gerecht wird (Artikel XXIV : De loquendo in Ecclesia

lingua quam populus intelligit). Eine weitere (disziplinare) Bestimmung

hat sie mit dem Artikel XXXII (De conjugio Sacerdotum)
getroffen.

Schwieriger ist die Bestimmung der Funktion der Kirche bei der
Feststellung der Glaubenswahrheiten. Alle zum Heil notwendigen
Lehren sind nach Artikel VI in der Heiligen Schrift enthalten oder
unmittelbar und ohne schwierige und problematische Schlüsse aus
ihr abzuleiten. So ist die " primary function 48)" der Kirche die einer

Bewahrung und Zeugschaft : "As keeper ofholy writ, she is responsible
for preserving her sacred writings entire anil free from contamination,
and for handing them on to future generations. As witness, she

cannot alter or add to the truth : she is the servant and not the mistress
of her message 49)." Allerdings gibt es auch weite anglikanische
Kreise, die die Kirche als das Primäre betrachten, da sie von ihr auch
die Schrift erhalten haben. So führt das ebenfalls weit verbreitete
imd sehr geschätzte Handbuch des christlichen Dogmas von Darwell
Stone aus 50), dass die Kirche die Wahrheit auf folgenden Wegen
lehrt :

" l. As the giver and keeper of Holy Scripture.
2. By means of Oecumenical Councils.
3. By necessary inferences from universal worship.
4. By the common teaching of representative writers."



— 106 —

In den Ausführungen zu dem ersten Punkt sieht Stone die Kirche
als das Erstentstandene an, aus dessen Schoss erst die Heilige Schrift
entsprang. Es stimmen aber alle Autoren darin überein, dass die
Lehre der Kirche schriftgemäss sein muss. Die ganze Frage wird sehr

aufgehellt, wenn man dazu die Feststellungen des zurückhaltenden
Bicknell vergleicht 51) : Die Position der Church of England ist klar
niedergelegt. Sie verlangt von keinem ihrer Mitglieder die Annahme
eines Glaubenssatzes, der nicht durch die Schrift bewiesen werden
kann. Zugleich ist sie sich aber bewusst, dass die Kirche existierte
und unter den Menschen arbeitete, lange bevor auch nur das erste
Buch des Neuen Testaments geschrieben war. "So to-day Scripture
cannot be our earliest teacher. It is the Church that points us to the
Bible as differing from all other books and that gives us that elementary

instruction by word and exemple in the Christian life without
which the Bible would be largely unmeaning 52)." Die Bibel darf
nicht in eine falsche Isolation hineingestellt werden, als wäre sie eine

religiöse Quelle unbekannten Ursprungs : Bibel und Kirche müssen
Hand in Hand gehen. Bicknell weist für die Church of England
entschieden die Feststellung zurück, dass die Bibel und die Bibel allein
die Religion des Protestantismus (und damit der Church of England)
wäre : " Apart from the fact that a book cannot be a religion, it denies
the intimate connexion between the written word and the Christian
community. Like any other book, the Bible can only be interpreted
aright by those who approach it with the right presuppositions, and
those can only be attained by sharing in the life of Christian fellowship

53)." Wenn die anglikanische Kirche also erklärt, dass alle zum
Heil notwendigen Glaubenswahrheiten in der Schrift enthalten seien,
so leugnet sie keineswegs, dass die Schrift die Kirche als Interpretin
braucht. Es ist nicht nur manches in der Bibel schwer verständlich
und ohne gründliche Studien (Textkritik, biblische Philologie, Archäologie,

Zeitgeschichte) nicht zu begreifen, sondern die Gläubigen
brauchen auch die richtige Ordnung des Dargebotenen und den
entsprechenden Standpunkt. Man kann nicht erwarten, dass jeder das
selbst finden kann. Die Kirche muss sozusagen durch «Dienst an der
Schrift» den «Dienst an den Menschen» vollführen.

Es muss aber nachdrücklich festgestellt werden, dass die echte

Tradition keine Alternative zur Schrift ist, sondern deren korrekte
Interpretation 54), d.h. eine régula secundaria zur Schrift als régula
primaria. So beendet auch der hl. Vinzenz von Lerin sein Commoni-
torium mit den Worten : «Diximus in superioribus hanc fuisse semper



— 107 —

et esse hodieque catholicorum consuetudinem, ut fidem veram duobus
his modis approbent, primum divini canonis auctoritate. deinde
Ecclesiae catholicae traditione; non quia canon solus non sibi ad
universa sufficiat, sed quia verba divina pro suo plerique arbitrati!
interprétantes, varias opiniones erroresques concipiant, atque ideo necesse
sit, ut ad imam ecclesiastici sensus regiilam Scripturae coelestis

intelligentia dirigatur, in his dumtaxat praecipue qnaestionibus, quibus
totius catholici dogmatis fundamenta nituntur 55).» Dies ist auch
die Anschauung der anglikanischen Kirche im Zeitalter der
Reformation gewesen, wenn der Canon von 1571 den Klerikern für Predigt
und Lehre vorschreibt, sie sollten "see that they never teach ought in
a sermon, to be religiously held and believed by the people, except
what is agreeable to the doctrine of the Old and New Testaments, and
what the Catholic Fathers and ancient bishops have collected from
the same doctrine 56)." Bicknell bemerkt dazu treffend: "The well-
known saying ' The Church to teach and the Bible to prove' sums up
the position of the Church of England on this point"'7)." D.Stone
formuliert den Grundsatz so : "The Church teaches the truth in giving
Holy Scripture as an infallible exponent of Christian faith; and the
books which unquestionably have been universally recognized as this
infallible exponent are the books of the New Testament and the proto-
canonical books of the Old Testament58)."

Die Kontroversen der ersten nachchristlichen Jahrhunderte
haben in der Kirche neue Funktionen lebendig werden lassen. Sie

hatte zwischen verschiedenen einander widersprechenden
Meinungen in fundamentalen GlaubensWahrheiten zu entscheiden. "We
saw that Article VI left open the important question, who was to
decide in case of dispute what Scripture does teach on any given
subject. Art. XX supplies the answer. 'The Church hath. authority
incontroversisoffaith.' This authority is an extension of her function
of witness. It is judicial, not legislative59)." Die Kirche hat demnach
keine Vollmacht, neue Glaubenslehren aufzustellen; sie muss aber
erklären, was die Wahrheit (gemäss den Worten des Schrift) ist und
stets gewesen ist. Sie führt nicht etwas Neues ein, sondern beurteilt
eine gegebene Meinung als wahr oder falsch nach vorgegebenen
Maßstäben.

Dabei erhebt sich auch die Frage, ob es ein "development" in
Glaubensfragen gibt 00). Hier muss man erst erklären, was man unter
einem "development" - einer Entwicklung-versteht. Soll damit die

Hinzufügung einer neuen Lehre zum Glaubensgebäude gemeint sein,



— 108 —

bei der die Kirche als Organ einer neuen Offenbarung auftritt, so hat
sie ihre Befugnisse überschritten. "Nothing.is clearer than that the
Church in early days did not claim any power of adding to the faith :

novelty was a sign of heresy 61)." Die alte Kirche hat sich immer
(lange bevor er ausgesprochen war) nach dem Grundsatz des hl.
Vinzenz von Lerin gerichtet : «In ipsa item catholica Ecclesia magno-
pere curandum est, ut id teneamiis quod ubique, quod semper, quod
ab omnibus creditum est. Hoc est etenim vere proprieque catholicum,
quod ipsa vis nominis ratioque déclarât, quae omnia iiniversaliter
comprehendit» (cap. II). Dieser Grundsatz, der natürlich keine
mathematische Regel, sondern ein moralischer Maßstab sein will, hat
in der Theologie der Church of England stets als richtungsweisend
gegolten.

Wird unter der «Entwicklung» jedoch ein fortschreitendes
Verständnis der Glaubenswahrheiten, ein Wachsen in der Wahrheit,
gemeint, so ist dagegen nichts einzuwenden 62). Manche Wahrheiten
kommen auch erst mit der Zeit klarer zum Vorschein (z.B. das
Verhältnis zwischen der Menschheit und Gottheit Jesu Christi anlässlich
der nestorianischen und monophysitischen Auseinandersetzungen).
Es gibt auch eine Entwicklung im Sinne der Änderung der Gedankenformen

und des Wortschatzes der Menschen. Der (daube muss aber
jedem Zeitalter in seiner Sprache gepredigt werden. Da die Technik
und der Fortschritt der Naturwissenschaften unser Vokabular
entscheidend vermehrt haben, sollten für eine fruchtbare Glaubensver-
kündigung alle diese neuen Erkenntnisse eingebaut werden. Gegen
den Glaubensbestand der Kirche verstösst ein solches Vorgehen erst
dann, wenn es die Lehre der Kirche innerlich aushöhlen will und sie

selbst nur als Ausdruck einer bestimmten Zeitanschauung bezeichnet.
Die anglikanische Kirche ist sich der Schwierigkeit des Problems, die

Rechtmässigkeit einer Entwicklung zu beurteilen, wohl bewusst 63),

sieht aber zur Beurteilung zwei negative Korrektive in den
Ansprüchen der römischen Kirche einerseits und m den modernistischen

Strömungen andrerseits gegeben, die beide auf ihre Art die Grenzen
klar machen, die nicht über- oder unterschritten werden dürfen.

¦3. Die ökumenischen Konzile

Der Artikel XXI behandelt die Autorität der allgemeinen Konzile

: Generalia Concilia sine jussu et voluntate Principimi congregari
non possunt ; et ubi convenerint, quia ex hominibus constant, qui non
omnes spiritu et verbo Dei reguntur, et errare possunt, et interdum



— 109 —

errariint etiam in his quae ad Deum pertinent; ideoque quae ab illis
constituuntur. ut ad salutem necessaria, neque robur habent, neque
auctoritatem, nisi ostendi possint e sacris Uteris esse desumpta.

Dieser Artikel ist vom Anfang bis zum Ende gegen das Konzil
von Trient und seine Bestimmungen gerichtet. Alle anglikanischen
Theologen stimmen darin überein, class die Worte dieses Artikels in
der Kontroverse geschrieben sind und nur unter Berücksichtigung
dieses Umstandes interpretiert werden können 64).

Es ist allen Theologen klar, dass, wenn die Kirche Autorität in
Glaubensfragen besitzt, sie auch Mittel besitzen muss, um diese

Autorität auszuüben. In normalen Zeiten sind die Bischöfe und die

Partikularsynoden das Organ für das kirchliche Leben 65). Fürausser-
gewöhnliche Fälle wurden in der Vergangenheit allgemeine
Kirchenversammlungen einberufen, die wichtige Entscheidungen in
Glaubensfragen zu treffen hatten. Es gibt nun verschiedene Möglichkeiten,
um die Worte des obigen Artikels zu interpretieren. Darwell Stone

führt die Unterscheidung zwischen general councils und oecumenical
councils ein 66), wobei ein general council eine Kirchenversammlung
ist, die in ihrer Zusammensetzung die ganze Kirche repräsentiert67),
während ein oecumenical council durch die nachträgliche Annahme
seiner Entscheidungen durch die ganze Kirche gekennzeichnet ist.
Nur die letzteren haben die Autorität in Glaubensfragen. Bicknell
führt diese Unterscheidung nicht an, bestimmt aber ebenfalls als

Kriterium für die Autorität eines (ökumenischen) Konzils, dass seine

Entscheidungen durch die ganze Kirche angenommen worden sind68).

Der Grad der Autorität hängt von der Allgemeinheit seiner Anerkennung

ab : je allgemeiner es angenommen worden ist, desto grösser ist
seine Autorität. Man wird nach anglikanischer Auffassung so nicht
eine mathematische Genauigkeit über den Autoritätsgrad eines

Konzils erreichen. Aber letztlich vertraut die Church of England auf
die Führerschaft des Heiligen Geistes : "What our Lord promised to
His Church was not infallibility, but an infallible guide, the Holy
Spirit69)."

Um noch einen Zeugen anzuführen, sieht auch William Palmer
die Autorität eines Konzils durch seine allgemeine Annahme

begründet 70). Dieser Standpunkt, der übrigens Allgemeingut der
anglikanischen Theologie ist, nähert sich ja auch sehr weit dem orthodoxen.

Die anglikanische Kirche hat die grossen ökumenischen Konzile
des ersten Jahrtausends anerkannt, die Zahl der anerkannten Kon-



— 110 —

zile ist allerdings nicht immer gleich. Bicknell zählt die vier Konzile
von Nikäa, Konstantinopel, Ephesus und Chalkedon auf71). Zu
diesen werden aber sehr oft noch zwrei weitere hinzugefügt : das zweite
und dritte Konzil von Konstantinopel. D. Stone hat eine eigene
«Note» über "The number of the Oecumenical Councils72)", wo er die
ersten sechs Konzile als von den anglikanischen Theologen allgemein
anerkannt bezeichnet und hinzugefügt: "The Second Council of
Nicaea (A.D.787) should also be reckoned as oecumencical 73)."
W.Palmer zählt - wie Browne - ebenfalls sechs ökumenische Konzile

74).

Es ist nun noch hinzuzufügen, dass die anglikanische Kirche die
römischen Ansprüche der päpstlichen Universaljurisdiktion stets
entschieden zurückgewiesen hat 75). Andrerseits war es immer die
Ansicht der anglikanischen Theologie, dass - wie schon oben bemerkt

- Rom die Mitgliedschaft zur Katholischen Kirchenichtabzusprechen
ist 76). Die gleiche Haltung nimmt die anglikanische Kirche gegenüber

den östlichen orthodoxen Kirchen ein. Auch ihnen spricht sie

nicht ab, dass sie ein Teil der einen Katholischen Kirche sind.
Die anlässlich des Vaticanums verkündete Lehre von der

Unfehlbarkeit des Bischofs von Rom, hat die anglikanische Kirche
natürlich niemals anerkannt. Ihre Stellung in dieser Frage lässt sich
etwa so umschreiben 77): Wenn die päpstlichen Ansprüche, das
unfehlbare Haupt der ganzen Kirche und die Quelle jeglicher Jurisdiktion

zu sein, gut und klar begründet sind, dann bilden sie zweifellos
einen wichtigen Teil des christlichen Glaubens. Gerade diese

Begründung fehlt aber, da man weder in der Heiligen Schrift, noch in der
frühen Tradition, irgendwelche Anhaltspunkte für eine derartige
Stellung des Bischofs von Rom finden kann. Auf der anderen Seite
hat man Andeutungen, die einer solchen Stellung geradezu
widersprechen Die anglikanische Theologie kann aber mit Recht nicht
annehmen, class Gott seine Kirche über einen so wichtigen, ja
entscheidenden Punkt der Glaubenslehre im Ungewissen gelassen hätte.

Gemäss der anglikanischen Auffassung ist die römische Theorie
der Einheit der Kirche mit der katholischen unverträglich. Die
römische ist auf einen Absolutismus begründet, der jede Gewalt vom
Papst ausgehen lässt. In der katholischen Auffassung ist die Einheit
"that of one life in Christ which unites a variety of free and living
wills. Every element in the Church has its part".. Die Einheit
"grows from within, as the spontaneous product of the one life that
works in all the members of the Body of Christ 78)."



— Ill —

III. Die Lehre von den kirchlichen Ämtern
(einschliesslich der apostolischen Sukzession)

1. Das Book of Common Prayer

Der sich selbst darbietende Ausgangspunkt für eine
Untersuchung des anglikanischen Begriffes vom Amt (und einen Vergleich
mit den altkatholischen Auffassungen) ist das Book of Common
Prayer (im folgenden abgekürzt : BCP) 79), wobei daraufhingewiesen
werden muss, dass die Abweichungen des revidierten BCP von 1928

für die Weihen nicht sehr zahlreich und bedeutend sind - ein sicheres

Anzeichen, dass man auf jeden Fall die bisherige Form für genügend
befunden hat. Dazu muss man aber auch die 39 Artikel berücksichtigen,

die dem BCP stets als Anhang beigegeben sind. Da die
Lambeth-Conference von 1920 das BCP zur Richtschnur für Leben und
Lehre erklärte, dürfen hier die 39 Artikel nur im Zusammenhang mit
dem im BCP enthaltenen Ordinal gesehen und gedeutet werden 80).

Der entscheidende Text für eine LTntersuchung über die
Auffassung vom kirchlichen Amt ist die Preface des Ordinal, d.h. des

Ritus der Diakonats-, Priester- und Bischofsweihe. Die Preface geht
von der Heiligen Schrift und den alten christlichen Schriftstellern
(ancient Authors) aus, in welchen zwei Quellen sie die Lehre von der
dreifachen Gliederung des kirchlichen Ordo ausgesprochen sieht:
Bishops, Priests, and Deacons. Es verdient festgehalten zu werden,
dass diese Gliederung ausdrücklich als "from the Apostles' time"
bestehend bezeichnet wird 81).

Diese drei Ämter sind - gemäss dem BCP - stets in solcher
Verehrung gehalten worden, dass sich niemand herausnehmen soll, eines

von ihnen auszuüben, ohne den dazu notwendigen Auftrag erhalten
zu haben. Er muss vorhergerufen (called), erprobt (tried) and geprüft
(examined) worden sein, wobei er solche Eigenschaft aufweisen muss,
die seine Berufung (das ist mit called gemeint) erfordert. Sind diese

Voraussetzungen gegeben, so wird der Kandidat durch öffentliches
Gebet (publick Prayer) mit Handauflegung bestätigt (approved) und

zu dem entsprechenden Amt zugelassen (admitted thereunto)82).
Es wird in der Preface des Ordinal ausdrücklich festgestellt, dass

mit der Festsetzung des Ordinationsritus nicht etwa etwas Neues
geschaffen werden, sondern einzig und allein die Fortdauer der bisherigen

kirchlichen Ämter gewährleistet werden soll (that these orders

may be continued). Diese Worte der Preface zeigen die gleiche
Haltung wie die Bramhalls (gest. 1663), der Sinn und Bedeutung der Re-



— 112 —

formation in England folgendermassen umschrieb : «Wir unterfangen
uns nicht, eine neue Kirche zu machen oder eine neue Regierung oder
neue heilige Weihen. Unsere Religion ist dieselbe, die sie war, unsere
Kirche dieselbe, die sie war, unsere heiligen Weihen sind der Sache
nach dieselben, die sie waren. Alles unterscheidet sich nur von dem,
wie es vorher war, wie ein gejäteter Garten von einem Garten voller
Unkraut83).»

Sowohl bei dem Ritus der Diakonatsweihe ("The Form and
Manner of Making of Deacons"), wie bei der Priesterweihe ("The
Form and Manner of Ordering of Priests") wird in einer kurzen Notiz
am Beginn darauf hingewiesen, wie notwendig (necessary) diese
Ämter für die Kirche Christi sind. Deshalb soll das Kirchenvolk die

Ordinierten auch dementsprechend schätzen.
Die Spendung des Diakonates besteht im wesentlichen aus der

Handauflegung, wobei die Worte gesprochen werden :" Take thou
Authority to execute the Office of a Deacon in the Church of God
committed unto thee ; In the Name of the Father, and of the Son, and
of the Holy Ghost. Amen." Dann überreicht der Bisehof dem Diakon
das Neue Testament mit den Worten: "Take thou Authority to
read the Gospel in the Church of God, and to preach the same, if
thou be thereunto licensed by the Bishop himself." Die Überreichung
des Neuen Testaments gehört nach anglikanischer Auffassung nicht
mehr zu dem wesentlichen Teil der Weihe ; sie ist aber ein integrierender

Bestandteil, da sie die allgemeine Erteilung der Vollmacht zur
Ausübung des diakonalen Berufes (vor allem Verkündigung und
Predigt des Evangeliums), d.h. der allgemeinen Jurisduktion im
kirchenrechtlichen Sinne, enthält.

Anders liegt der Fall bei der Priesterweihe. Nach Ansicht der
meisten anglikanischen Liturgiker bildet das derFormel" Receive the
holy Ghost for the Office and Work of a Priest in the Church of God,

now committed unto thee by the Imposition of our hands. Whose
sins thou dost forgive, they are forgiven; and whose sins thou dost
retain, they are retained. And be thou a faithful Dispenser of the
Word of God, and ofhis holy Sacraments ; In the Name of the Father,
and of the Son, and of the Holy Ghost. Amen." unmittelbar
vorhergehende Gebet ("Let us pray. Almighty God, heavenly Father, who,
of thine infinite love and goodness towards us, ") zusammen mit
der soeben zitierten Formel ("Receive...") die Weiheformel,wobei
der Nachdruck durchaus auf dem Gebet liegt. Dieses wird als die Er-
flehung der Weihegnade angesehen, die durch die folgende Hand-



— 113 —

auflegung und die Worte "Receive. ." den einzelnen Kandidaten
zugewendet wird. Auch hier gehört die Überreichung der Bibel (also
der gesamten Heiligen Schrift) nicht zu dem wesentlichen Teil der
Weihe selbst, sondern bildet - wie bei der Diakonatsweihe - das

jurisdiktioneile Komplement. Die Bischofskonsekration geht in
analoger Weise vor sich, nur dass die Weiheworte hier noch ausführlicher
das Amt des zu Weihenden umschreiben 84).

Übrigens muss man hier immer wieder betonen, dass jeder Ritus
in seiner Ganzheit gesehen werden muss, ohne dass man unbedingt
bestimmte Wirkungen an einzelne Worte heftet. (Ähnlich ist es ja
auch mit dem Problem der Epiklese in der Ostkirche, wo Einsetzungsworte

und Epiklese ein organisches Ganzes bilden.)
So viel können wir dem BCP entnehmen. So sehr auch die

einzelnen theologischen Meinungen in der nachreformatorischen Zeit
auseinandergegangen sein mögen, die Weihe der Diakone, Priester
und Bischöfe wurde immer gemäss den Gedanken und Vorschriften
des BCP gehandhabt, wenn auch der sie umgebende liturgische
Rahmen - in jedem Fall etwas Akzidentelles - im Laufe der Zeit
verschiedene Formen annahm. Die Aussprüche des BCP sind an und für
sich klar und deutlich und lassen keinen Zweifel daran aufkommen,
dass die Church ofEngland die Intention hatte, die Weihen undÄmter
so zu verwalten, wie es in der Zeit vor der Reformation üblich war 85).

Ein ernstlicher Einwand 86), der von römisch-katholischer Seite

gegen die Gültigkeit der anglikanischen Weihen erhoben wurde,
bestand darin, dass die im Jahre 1661 erfolgte Hinzufügung der Worte
"of a Priest" bzw. "of a Bishop" zu den betreffenden Weiheformeln
zeige, dass man in der Zwischenzeit nicht die Absicht gehabt habe,
Priester und Bischöfe im herkömmlichen Sinne zu weihen, sondern

nur «protestantische» Prediger in einer etwas feierlicheren Zeremonie

beauftragen wollte. Die Hinzufügung der Worte in 1661 zeige, dass

man sich dieses Mangels bewusst geworden war und nun ergänzen
wollte, was fehlte. Da durch die inzwischen verflossene Zeit die
apostolische Sukzession (bei den Bischofsweihen) abgebrochen sei,

könnten auch die nach 1661 erteilten Weihen keine Gültigkeit für
sich beanspruchen. - Wenn dieses Argument tatsächlich den

richtigen Sachverhalt trifft, musste man wirklich Zweifel an der Gültigkeit

der anglikanischen Weihen äussern.

Die richtige Erklärung für die Hinzufügung des ergänzenden

"of a Priest" bzw. "of a Bishop" ist aber in einem anderen Umstand

zu sehen : Diese Worte wurden hinzugefügt, um das Gegenteil von

Internat. Kirchl. Zeitschrift. Heft 2, 1958. 8



— 114 —

dem, was clie erstgenannte Erklärung in ihnen sehen will,
auszudrücken.

Die Zeit der religiösen Kämpfe und der Verknüpfung politischer
Auseinandersetzungen mit theologischen und kirchlichen brachte
manche Auffassungen in die Reihen der anglikanischen Kirche, die
sie nicht als die ihrigen betrachten konnte. Karl I. wurde 1649

hingerichtet; mit Cromwell trat England und mit ihm seine Kirche in
eine protestantische Ära ein. Die bischöfliche Kirche wurde
abgeschafft, ihre Liturgie verboten. Im Zuge dieser Massnahmen wurde
versucht, mit Hilfe der Schotten immer mehr den puritanischen
Presbyterianismus einzuführen. Die anglikanische (bischöfliche)
Kirche, die tief im Herzen des Volkes verwurzelt war, hielt sich aber
durch alle Verfolgungen, Anfeindungen und Unterdrückungen
hindurch am Leben. Die Gottesdienste gingen im geheimen weiter, die
Bischöfe wreihten Priester und Diakone, und da mehrere Bisohöfe die
Restauration erlebten, wurde die Reihe der apostolischen Sukzession
nicht unterbrochen. Eines war aber die unausbleibliche Folge all
dieser Verfolgungen der anglikanischen KircheiindderUmänderungs-
versuche der Puritaner : Man war hellhörig geworden und hatte
eingesehen, dass das BCP Möglichkeiten bot, die die Puritaner benutzen
konnten, um es in ihrem Sinne zu interpretieren bzw. dann auch
umzuändern. Um beim Ordinal gegenüber diesen Bestrebungen jeden
Zweifel zu beheben, fügte man die beiden Zusätze "of a Priest" und
"of a Bishop" bei den Weiheworten ein. Die Worte haben also nicht
die Absicht, eine früher ungenügende oder unvollständige Formel zu
vervollständigen oder gültig zu machen, sondern wollen den in die
Kirche eindringenden puritanischen Strömungen gegenüber gerade
das betonen, was nach der Ansicht mancher römisch-katholischer
Theologen gefehlt haben soll87). Übrigens wurden in dieser Zeit als

Protest gegen die mit den puritanischen Strömungen verbundenen
Gedanken verschiedene Texte dem BCP hinzugefügt: so z.B. die
Bitte um Befreiung von Rebellion (rebellion) und Schisma (schism)
in der Litany, die Gebete für den High Court of Parliament und die
Ember Quatember-) Week Collect (in dem Abschnitt Prayers and

Thanksgivings, upon several occasions)88).
Auch die 39 Artikel enthalten einiges über die Weihen und das

kirchliche Amt. Der Artikel XXIII (De ministrando in Ecclesia)
drückt sich nur sehr allgemein und unbestimmt über die kirchlichen
Ämter aus 89). Wir finden hier keine Erwähnung der drei Stufen des

kirchlichen Ordo, es wiril in keiner Weise zwischen Priester und



— 115 —

Bischof unterschieden. Es muss aber bemerkt werden, dass dieser
Artikel nur die allerallgemeinsten Richtlinien enthält, die für die

Berufung und Aussendung der "ministers" massgebend sind. Hier ist
eines jener ""loopholes" Schlupflöcher), an denen es in den 39

Artikeln ja nicht mangelt90). Es ist nichts gesagt, was einer bestimmten
Ansicht unannehmbar scheinen könnte. Doch haben die Artikel diese

Unbestimmtheit selbst gemildert, da sich noch einige Male nähere

Aussagen über das Ministerium verbi et sacramenti in ihnen finden.
Der Artikel XXVI erwähnt auch nur ganz allgemein die ministri,
bereits in Artikel XXXII erscheint aber der Ausdruck Sacerdos in der
Überschrift. Der Text des Artikels selbst beginnt mit der klaren
Dreiteilung: Episcopis, presbyteris, et diaconis.. Der XXXVI. Artikel
endlich spricht von der consecratio «Archiepiscoporum, et Episcoporum,

et de ordinatione Presbyterorum et Diaconorum». Wir sehen

also, dass die Articles of Religion in keinem Gegensatz zu dem Ordinal
des BCP stehen, wenn sie auch notwendigerweise der Ergänzung
durch dieses bedürfen.

2. Die Responsio Archiepiscoporum Angliae ad Litteras Aposloliras
Leonis Papae XIII de ordinationibus anglicanis

BCP und Artikel sind amtliche Dokumente der anglikanischen
Kirche und haben - wenn auch die Stellung der 39 Artikel im Laufe
der Zeit heftig diskutiert worden ist - als solche eine besondere

Bedeutung, zumal ja die Church of England (und mit ihr die Anglican
Communion) an offiziellen theologischen Erklärungen nicht sehr
reich ist. Wir sind aber in der glücklichen Lage, bei der Betrachtung
der kirchlichen Ämter auf ein weiteres Dokument der anglikanischen
Kirche zurückgreifen zu können, das wegen seines amtlichen
Charakters von grosser Bedeutung ist. Es ist dies die Antwort der
englischen Erzbischöfe vom 29.März 1897 auf die Bulle «Apostolicae
Curae» Leos XIIL vom 13. September 1896. Hier wird mit einer
Deutlichkeit, die nichts zu wünschen übrig lässt, die Lehre von den

anglikanischen Weihen und kirchlichen Ämtern herausgestellt.
Zunächst soll ein kurzer Blick auf die Vorgänge geworfen werden, die
diese .Responsio ausgelöst haben.

In der zweiten Hälfte des vorigen Jahrhunderts begannen einige

anglikanische Theologen mit römisch-katholischen Theologen in Ver-

ständigungsverhandlungen einzutreten. Obwohl die Idee durch die

Unfehlbarkeitserklärungdes Papstes einen schweren Schlag erlitt91),
lebte sie doch weiter und kam in den neunziger Jahren zu neuer Er-



— 116 —

örterung. Der führende Kopf auf anglikanischer Seite war Lord Halifax,

der einige römisch-katholische Gelehrte (wie Duchesne, Portal,
Gaspari) für dieses Anliegen interessieren konnte. Auf den Rat
Duchesne's hin verfassteCanonLacey zusammen mitDennyclieDisser-
tatio Apologetica de Hierarchia Anglicana. Leo XIIL sowie der
Erzbischof von York und Gladstone begannen, sich für die Idee zu
interessieren. Die ganze Angelegenheit wurde aber von einer Person
zerstört, die eifersüchtig darüber wachte, dass die anglikanische Kirche
nicht irgendwie als katholisch anerkannt würde : der römisch-katholische

Erzbischof von Westminster, Kardinal Vaughan. Vaughan
wird auch von römisch-katholischen Kirchenhistorikern als unver-
sönlicher und engstirniger Fanatiker bezeichnet92). Er repräsentierte
so recht die Haltung und Stimmung römisch-katholischer Kreise
Englands. Jahrhundertelang waren sie unterdrückt. Und wenn man
auch der historischen Wahrheit entsprechend sagen muss, dass

römische Kreise zum Teil an den Verschwörungen gegen König, Parlament

und Nation beteiligt waren, sie zum Teil auch in die Wege
leiteten, so erfordert doch dieselbe historische Wahrheit die
Feststellung, dass viele Unschuldige, die nur ihrer Überzeugung leben
wollten, mit den Schuldigen zusammen verfolgt wurden 93). Diese

jahrhundertelange unterdrückte Stellung hatte in vielen ein Ressentiment

aufkeinem lassen, das die Entwicklung in der anglikanischen
Kirche missgünstig betrachtete. Solange im 18. Jahrhundert in der
anglikanischen Kirche die Idee der eigenen Katholizität (Zugehörigkeit

zur Einen Heiligen Katholischen und Apostolischen Kirche)
verschüttet war und wenig zur Sprache kam, waren die römischenKatho-
liken zufrieden. Als aber in der erten Hälfte des 19. Jahrhunderts mit
dem Beginn der Oxford-Bewegung 94) die Idee von der einen Katholischen

Kirche wieder mehr in die theologischen Überlegungen
eintrat und sich die anglikanische Kirche ihrer Katholizität wieder mehr
bewusst wurde, erwachte ihr Misstrauen. Sie wollten die Stellung und
Bezeichnung als «Katholiken» um keinen Preis etwa mit der
anglikanischen Kirche teilen, sie wollten dieses Vorrecht, um dessent-

willen sie lange Zeit eine inferiore Stellung im Lande eingenommen
hatten, allein geniessen. Rein menschlich gesehen ist eine solche

Haltung wohl begreiflich, wenn sie auch nicht sehr edel ist. Sie ist auch

für die breite Masse der römischen Katholiken verständlich.
Bedauerlich ist nur, dass auch Kardinal Vaughan nicht davon frei war,
sondern ganz im Sinne dieser Haltung handelte. Er eilte nach Rom,
wo er sich bemühte, die Sache der Anglikaner zu diskreditieren.



— 117 —

Vaughan erreichte schliesslich, dass das Ergebnis der
Theologenkommission (betreffs der anglikanischen Weihen) einem Kardinals-
kollegium zur Begutachtung vorgelegt wurde, wo er seine Ansicht
durchsetzen konnte. Eine Folge seiner Bemühungen war dann die
päpstliche Bulle «Apostolicae Curae» vom 13. September 1896, in der
Leo XIIL die anglikanischen Weihen für ungültig erklärte. Die Bulle
war eine Enttäuschung für Christen auf beiden Seiten, doch hatte sie
den Vorteil, dass sie das oben genannte Antwortschreiben der
anglikanischen Erzbischöfe veranlasste. So viel sich auch manche von den
Verhandlungen erhofft hatten, so war doch ihr Ausgang kaum
ungewiss. Die römische Kirche hätte auf jeden Fall die Anerkennung
des päpstlichen Rechtsprimates und der Unfehlbarkeit des Bischofs

von Rom verlangt, ein Verlangen, dem die anglikanische Kirche in
ihrer Gesamtheit nie zugestimmt hätte, wenn sich vielleicht auch

einige extreme Kreise gefügt hätten.
Die lateinisch, englisch, französisch und griechisch erschienene

Responsio der Erzbischöfe greift u. a. einige Punkte auf, die die

päpstliche Bulle entweder ignoriert oder mangelhaft behandelt
hatte. Wir wollen einiges herausgreifen, das für unsere Zwecke von
Bedeutung ist.

Ein wichtiger Punkt, auf den die Erzbischöfe zu sprechen kommen,

ist die Frage, ob in der Weiheformel des Priestertums die
Vollmacht zur Konsekration (consecratio) und der Darbringung (oblatio)
von Brot und Wein expressis verbis enthalten sein muss. Die
Behauptung, sie müsse enthalten sein, sei aber im englischen Ordinal
nicht enthalten, macht - zusammen mit der oben erwähnten Ansicht
über die mangelnde Intention - einen der hauptsächlichsten
Vorwürfe von römischer Seite gegen die Gültigkeit der anglikanischen
Weihen aus 95). Leo XIII. stützt sich dabei in seiner Bulle auf zwei
Stellen des Konzils von Trient96). Die Responsio stellt nun zuerst
fest, dass die Bestimmungen des Konzils von Trient in England
niemals Gültigkeit erlangt hätten, und dass in diesen Bestimmungen
viel Wahres mit Unrichtigem (cum falsis), viel Unsicheres (multa
incerta) mit sicher Feststehendem vermischt ist97). Trotzdem geht
die Responsio auf die Frage weiter ein und stellt fest, dass die
anglikanische Kirche immer mit der grössten Ehrfurcht (maxima cum
reverentia) für die Konsekration der Heiligen Eucharistie Sorge

getragen und ihren Vollzug nur ordentlich geweihten Priestern (solis
sacerdotibus rite ordinatis) - und keinem anderen "minister" (et
nullis aliis Ecclesiae ministris) - übertragen hat. Ferner wird die



— 118 —

Meinung zurückgewiesen, die anglikanische Kirche sehe in der Feier
der Eucharistie eine nuda commemoratio sacrificii crucis. Für das
Verständnis des kirchlichen Amtes ist es auch angezeigt, einen Blick
auf die Darlegung der Eucharistie zu werfen: «Memoriam scilicet
perpetuam pretiosae mortis Christi qui ipse est Advocatus noster
apud Patrem et propitiatio pro peccatis nostris, usque ad Adventum
Eius secundum praeceptum Eius observamus.» Dabei werden drei
wesentliche Punkte der Eucharistiefeier aufgestellt:

1. oblatio sacrificii laudis et gratiarum ;

2. propositio et repraesentatio sacrificii Crucis Patri, dadurch erhält
die ganze Kirche remissio peccatorum et omnia alia Dominicae
passionis beneficia ;

3. sacrificium nostrum, d.h. Selbstaufopferung des Priesters und
der Gläubigen.
« Quam actionem totam, in qua plebs cum sacerdote partem

suam necessario sumit, sacrificiuni Eucharisticum solemus nominare

98).» Dazu ist auch zu vergleichen, was Bicknell über die Holy
Communion sagt: "The Church of England at the Reformation
endeavoured to get back to a truer view of the Eucharist, one that preserved

the clue proportion of things, and was in complete accord with
Scripture and primitive teaching. Hence the emphasis on communion
as an integral part of Eucharistie worship, and the attempt, not
altogether successful, to restore frequent communion 99)."

Aber auch ohne diese ausdrückliche Feststellung könnte man
kaum bezweifeln, dass die anglikanische Kirche in der Priesterweihe
die Vollmacht zum Vollzug des eucharistischen Opfers verleihen
will, da diese Vollmacht auf jeden Fall in der Vollmacht zur
Verwaltung der Sakramente eingeschlossen ist.

Die Erzbischöfe geben zu, dass der mittelalterliche Ritus der
Weihen vereinfacht und gekürzt worden ist. Dabei wurde aber nichts
ausgelassen oder herausgenommen, was wesentlich zum Ritus
gehörte. Die Reformatoren sahen, dass die Pflichten der Scelsorge zu
wenig in den mittelalterlichen Riten berücksichtigt waren. Deshalb
stellten sie den Priesterkandidaten die seelsorgerlichen Aufgaben vor
Augen, da es sicher nicht Aufgabe des Priesters sein kann, ohne
Gemeinde Privatmessen zu lesen 10°). Alle diese Vereinfachungen müssen
im Zusammenhang und Vergleich mit der Schrift gesehen und
gewogen werden. In den Worten des vereinfachten Weiheformulars
herrscht ferner der Zug von den Imperativen zu denbiblischen Worten
des Herrn, man könnte sagen vom Indikativen zum Deprekativen,



— 119 —

wie er auch der Ostkirche eigen ist. Eine weitere Einfügung war die
Hinzusetzung der Jurisdiktionsverleihung zur Weiheformel, so dass

in dem Ritus nun beide (Weiheformel und Vollmachtsverleihung im
rechtlichen Sinne) nebeneinanderstehen. (Schluss folgt)

Wien Ernst Hammerschmidt

Anmerkungen
Quellen, Belegstellen und Literaturhinweise

1) Die Bedeutung der 3!) Artikel ersieht man am besten aus einem
Vergleich mit den Glaubensbekenntnissen. Die Glaubensbekenntnisse sindnotwendig,

die Artikel hingegen nur eine Folge der Fehler im kirchlichen Leben:
"The Church, without a Creed, would not in human life on earth, however
ideally perfect, have been a Church at all. But if the Church on earth had been
ideally perfect, or anything even remotely like it, there would never have been

any 39 Articles" (F.J. Bicknell, A Theological Introduction to tho Thirty-
Nine Articles of the Church of England, Third Edition revised by H. J.Car¬
penter, London 1955, p. 18, im folgenden zitiert mit: Bicknell und Seitenzahl).
Die Glaubensbekenntnisse sind eine positive Umschreibung des Glaubens, der
von jedem Christen verlangt wird, ihre Entstehung war spontan und ging /.um
Teil im Verborgenen vorsieh. Die Artikel wurden dagegen zu einer bestimmten
Zeit für den ausdrücklichen Zweck aufgestellt, einer bestimmten Krisis zu
begegnen. Weiters haben die llaubensbekenntnisse die Autorität dei allgemeinen
und ungeteilten Kirche hinter sich, die Artikel höchstens die einer partikularen

oder Nationalkirche. Daher hüben die Glaubensbekenntnisse einen
dauernden Wert, die Artikel nur einen zeitlich begrenzton : "It is possible even
to look forward to a day when tho Church of England may exchange oi discard
our present articles, though that day is not yet in .sight. That would not involve
any breach of continuity or catholicity. But to reject the Creeds would be to
part company with the life of the Universal Church"': Bicknell 19.

Die Glaubensbekenntnisse enthalten kurze und einfache Feststellungen
ohne Erklärungen oder Beweise, sie behaupten einfache Tatsachen der
Geschichte und Theologie, die sich um die historische Person Christi gruppieren.
Die Artikel bedecken ein weites Feld und handeln nicht nur von Gott und
seinem Erlösungswerk, sondern auch von dem inneren religiösen Leben der
Menschen. Die Glaubensbekenntnisse sind positiv, die Artikel oft rein negativ
und in der Kontroverse geschrieben. Die Bedeutung der Artikel in der Church
of England wird heute folgendermassen umschrieben: "We are asked to affirm
to-day, not that the Articles are all agreeable to the Word of iod, but that the
doctrine of the Church of England as set forth in the Articles is agreeable to the
Word of God. That is, we are not called to assent to every phrase or detail of
the Articles but only to their general sense. This alteration was made of set

purpose to afford relief to scrupulous consciences", Bicknell 21. Der unlängst
verstorbene Erzbischofvon York, Cyril Garbett, schreibt über dasselbe Thema
(Tbc Claims of the Church of England, London 1947, 35) : "But the Articles are
not of the same permanent nature as the Creeds. They deal largely with old
controversies. Some of the Articles arc obscure and vague. Others have been

partly rendered obsolete by the advance of modern thought. It would be

impossible for any intelligent man to give wholehearted assent to every sentence in
every Article." - Zur Frage der Literatur sei bemerkt, dass hier besonders dio



— 120 —

Einführung in die 39 Artikel von Bicknell öftors herangezogen worden ist.
Dieses Buch wird fast ausnahmslos als Lehrbuch in den bischöflichen
Seminarien (Colleges) der Church of England benutzt. Man kann so in don in ihm
niedergelegten Ansichten die Anschauungen eines beträchtlichen Teiles des

englischen Klerus sehen. Aus dem weitgehenden Gebrauch in den Colleges
(sowie aus der Tatsache, dass die neue Auflage von dem jetzigen Bischof von
Oxford herausgegeben worden ist) muss man schliessen, dass das Buch auch
die Approbation der Diözesanbischöfe hat. Zudem ist Bicknell durchaus kein
Vertreter des anglo-katholischen Flügels. Wir haben also die Gewähr, dass
wir, wenn wir in seinem Werk Auffassungen finden, die die Katholizität der
anglikanischen Kirche dartun, nicht dio Meinung eines Vertreters oinor kleinen
Gruppo odor allenfalls eines extremen Flügels vor uns haben, sondern die
Meinung des grössten Teiles der anglikanischen Kirche. Selbstverständlich
werden auch andoro hervorragende und besonders bezeichnende Werke der
anglikanischen Theologie herangezogen.

2) Vgl. Bicknell 229 ss. ; Darwoll Stone, Outlines of Christian Dogma,
London 1915 (new edition), 107 s.; Darwell Stone, The Christian Church,
London 1905; William Palmer, A Treatise on tho Church of Christ, Vol. I,
London 1838, 29 ss. ; Charles Gore, The Church and the Ministry, London 1919
(new edition), 8 ss.

8) Bicknell 230.
4) Bicknell 231.
6) Bicknell 233.
«) D. Stone, The Christian Church, 221.

') D. Stone, The Christian Church, 222.
8) D. Stone, The Christian Church, 223.
») Of the Laws of Ecclesiastical Polity. Ill, I, 3 ; The Works of that

Learned and Judicious Divine, Mr. Richard Hooker, Vol. I, Oxford 1850, 277.
10) L. c. Ill, I, 14 ; Works I, 286.
lx) In der englischen Version des BCP Book of Common Prayor) ist

«Holy» im nikänischen Glaubensbekenntnis nicht enthalten (die «Anglican
Church of Canada» hat es aber in der neuen Version des BCP im Nikänum
eingefügt, vgl. IKZ (46) 1956, 44). Es wird aber immer als eino der notao der
Kirche behandelt.

12) Vgl. Bicknell 235 ss.; Stone, Outlines, 108 ss.; Palmer I, 46 ss.;
Doctrine in the Church ofEngland, The Report of the Commission on Christian
Doctrine appointed by the Archbishops of Canterbury and York in 1922,
London 1938 (im folgenden zitiert mit: Report und Seitenzahl), 107.

13) Bicknell 235.
14) Stone, Outlines, 109.
16) Über diese vgl. die ausgezeichnete Darstellung in : S. L. Ollard-Gordon

Crosse, A Dictionary of English Church History, London 1912 (die erste Auflage

ist in manchem besser als die nachfolgenden 391 ss. ; forner Paula Schae-
fer, Die katholische Wiedergeburt der Englischen Kirche, München 1933, 16 ff.

16) Stone, Outlines, 111.
17) Bicknell 236 s.
18) Bicknell 239 : "At the Reformation she claimed no more than to be a

local and national part of tho Church, roforming herself in accordance with
Scripture and primitive tradition."

19) Bicknell 239, Anmerkung 1 : "The evidence is fully stated in Gibson,
The Thirty-Nine Articles, pp. 506 ff. The fact that Roman priests who ontor the
Church of England are accepted as priests and aro not re-ordained is in itself



— 121 —

conelusive. Artide XIX states the fact of error and fallibility. Its authors did
not lack language to say more if they had intended to do so."

20) Report 109; Stone, Outlines, 147 s.
21) Vgl. Stone, Outlines, 110 s.
22) Vgl. Report 107.
23) Bicknell 240.
24) Vgl. Palmer I, 423 ss.

") Bicknell 244.
2e) Bicknell 245.
2') Palmer I, 132 ss.; Bicknell 245 s.
28) Bicknell 246.
2») Stone, Outlines, 114; Report 108.
30) Palmer I, 132 s.
31) Stone, Outlines, 114 s.
32) Palmer I, 148 ss.
33) Bicknell 246.
34) Report 109.
35j Bicknell 246 s. ; Report 110; Stone, Outlines, 115 ss.
38) Report 110.
37) Bicknell 247.
38 Palmer I, 154 ss.
39) Report 109.

"(Report 110.
41) Stone, Outlines, 116, weist auf Kyrill von Jerusalem hin, wobei er

nach ihm die Katholizität der Kirche in fünf Punkten bogründot sieht:
" 1. The Church is the Church for the whole world.

2. It teaches the wholo truth.
3. It is the ruler of all classos of men.
4. It treats and hoals all kinds of sins of body and soul.
5. It possesses all forms of virtue."
42) Vgl. Bicknell 248 ; Report 111 ; Stone, Outlines, 117 ss. ; Palmerl, 160ss.
43) Bicknell 248; Palmer I, 160 ss.
44) Report 111.
46) Bicknell 251.
46) Dabei soll hier die Frago der Jesustaufe nicht berührt worden, vgl.

dazu I.A. Orsi, De baptismo in nomine Iosu Christi, Florontiae 1743; W.
Heitmüller, Im Namen Jesu, Göttingen 1903; dsl. Taufe und Abendmahl im
Urchristentum, Tübingen 1911.

47) Bicknell 252.
48) Bicknell 253.
46)L.c.
6°) Stone, Outlines, 123.
sx) Bicknell 128 ss.
52) Bicknell 129.

63)L.e.
54) Garbett, Tho Claims of the Church of England, 37. Wichtig sind dazu

auch die Grundsätze, die J.H. Newman in seiner anglikanischen Zeit
aufgestellt hat (Lectures on tho Prophetical Office of the Church, London 1837,
160 s.), um für mögliche Kollisionen vorzusorgen :

1. «Scripture» «Antiquity» und «Catholicity» können sich nicht wirklich
widersprechen.

2. Wenn der «Moral Sonse» Reason) der Schrift widerspricht, muss man
der Schrift folgen.



— 122 —

3. Wenn der « Sense of Scripture interpreted by Reason» der Interpretation
durch die «Catholic Antiquity» widerspricht, muss man dor «Catholic
Antiquity» folgen.

4. Wenn die Praxis der «present Church» in wichtigen Fragen der
«Antiquity» widerspricht, muss man der «Antiquity» folgen; wenn sie in
unbedeutenden Fragen der «Antiquity» widerspricht, so muss man der
«present Church» folgen.

5. Wenn die «present Church» der «private opinion» widerspricht, so muss
man der «present Church» folgen.

6. Wrenn trotz dieser Grundsätze noch Zweifel zurückbleiben und die
«Antiquity» koine Anhaltspunkte liefert, so muss man jede Verwirrung
im kirchlichen Leben durch Auseinandersetzungen vermeiden.
") Cap. XXIX; Bicknell beruft sich ebenfalls auf diese Worte, 132.

58) Bicknell 132.

57)L.c.
58) Stone, Outlines, 131 s.

59) Bicknell 253.
6Ü) Vgl. Garbett, The Claims, 42 ss.

61) Bicknell 254.
62) Garbett, The Claims, 43 s.; Bicknell 255 ss.
63) Bicknell 256 ss.
64) Bicknell 268; E.H.Browne, An Exposition of the Thirty-Nine

Articles, London '- 1860, 490 s.
65) Bicknell 268.
66) Stone. Outlines, 132 s.
67) So wollten tlie Synoden von Ariminum und Seleukia sowie dio

«Räubersynode » von Ephesus allgemeine Konzile sein. Ihre Entscheidungen wurden
abor von der Christenheit nie angenommen.

6S) Bicknell 272.
69) Bicknell 273. Garbett, Tho Claims, 38 s.
™) Palmer II (1838), 150 ss.

71) Bicknell 272; vgl. Palmer II, 171 ss.
72) Stone, Outline, 313 s.

73) b.c. 313.
74) Palmer II, 171 ss.: Browne, Exposition, 483.
75) Bicknell 342 ss.
76) So sagt Hooker Laws of Ecclesiastical Polity V, LXVIII, 9 ; Works I,

102), die römische Kirche sei "a part of the house of God, a limb of the
visible Church of Christ".

77) Bicknell 350.
78)L.c.
79) Der genaue Titel ist: The Bookof Common Prayer and Administration

of the Sacraments and other Rites and Ceremonies of the Church according to
the Use of the Church of England togcthor with the Psaltor or Psalms of David
pointed as they are to be sung or said in Churches and the Form and Manner
of Making, Ordaining, anil Consecrating of Bishops, Priests, and Deacons.

80) Nicht alle 39 Artikel gelten in der Anglican communion.
81) Zu dieser Frage vgl. u.a. Knopf-Lietzmann-Weinel, Einführung in

das Neue Testament, Berlin '- 1949, 404-409; W.M.Plöchl, Geschichte des
Kirehcnrcchts I, Wien 1953, 6 1-66; K. Heussi, Komp. der Kirchengeschichte,
Tübingen xl 1057, 39 f.



— 123 —

82) Sicher ist diese Formulierung etwas einseitig auf die Zulassung zum
Amt ausgerichtet ; sie muss eben unbedingt durch das Ordinal, d.h. den Ritus
selbst, ergänzt werden.

83) Paula Schaefer, Die katholische Wiedergeburt der Englischen Kirche,
München 1933, 24.

84) Die Weiheform lautet (ohne das vorgehende essontiolle Gebet):
"Receive the holy Ghost, for the Office and Work of a Bishop in the Church of
God, now committed unto thee by the Imposition of our hands ; In the Name
of the Father, and of the Son, and of the Holy Ghost. Amen. And remember
that thou stir up the grace of God which is given thee by this Imposition of our
hands : for God hath not given us the spirit of fear, but of power, and love, and
sobernoss." Dann überroieht der Erzbischof dem nougeweihten Bisehof die
Bibel mit den Worten: "Give heed unto reading, exhortation, and doctrine.
Think upon the things contained in this Book. Be diligent in them, that the
increase coming thereby may be manifest unto all men. Take heed unto
thyself, and to doctrine, and be diligent in doing them : for by so doing thou
shalt both save thyself and them that hear thee. Be to the flock of Christ a
shepherd, not a wolf; feed them, devour them not. Hold up the weak, heal the
sick, bind up the broken, bring again the outcasts, seek the lost. Be so merciful,
that you be not to remiss ; so minister discipline, that you forget not mercy :

that when the chief Shepherd shall appear you may receive the never-fading
crown of glory ; through Jesus Christ our Lord. Amen."

85) Das Alter der Preface soll durch die Form von 1552 beleuchtet werden :

"Tho fourme and manor of makynge and consecratynge Bishoppcs, Priestes
and Deacons. It is euident unto all men, diligently roadinge holye Scripture
and auncient aucthors, that from the Apostles tymo thore hathe bone these
ordres of Ministers in Christ's Church: Bishoppes, Priestes, and Deacons:
which Offices were euermmore had in suche relieront estimacion, that no man by
his own private aucthoritie might presume to execute any of them, except he
wero first called, tried, examined, and knowen to have such qualities as were
requisite for the same ; And also, by publique prayer, with imposicion of hands,
approued, and admitted thereunto. And therefore, to the entent that these
ordres shoulde be continued, and reuerentlye used and estemed, in this Church
of England; it is requysite that no man (not beyng at thys prosente Bishoppc,
Priest nor Deacon) shall execute anye of them, excepte he be called, tryed,
examined and admitted, accordynge to the form hereafter folowinge... "

86) Urn 1604 tauchte die lächerliche Geschichte auf, nach der dio Weihe
Parkers in einem Gasthof stattgefunden und darin bestanden habe, dass
Barlow nach Parker mit der Bibel warf (Nags' Head-Story). «Der erste
Berichterstatter will die Geschichte von einem Knaben haben, der bei dem
Zechgelage durch das Schlüsselloch geguckt haben will !», vgl. Paula Schaefer, Die
katholische Wiedergeburt, 24. Diese Geschichte ist houte von allen ornsthaften
Historikern längst aufgegeben. Zu den anglikanischen Weihen vgl. auch :

Ollard-Crosse, Dictionary of English Church History (1912), 421 ss. ; ferner : De
validitato ordinumAnglicanorum Responsio ad Batavos. Epistola ad Reveren-
dissimum Gerardum Gul, Archiopiscopum Ultraiectensem scriptore Johanne
Wordsworth S. T. P., Episcopo Sarisburicnsi, Londini 1894; De la validité des

Ordinations Anglicanes. Lettro à l'Episcopat vieux-catholique de Hollande
par la Commission chargée d'étudier cette question, Rotterdam 1895 ; W.Pal¬

mer, The Apostolic Jurisdiction and Succession of the Episcopacy in the British
Churches, London 1840; Edward Denny, Anglican Orders and Jurisdiction,
London 1893; eine reichhaltige Sammlung über die anglikanischen Weihen
besitzt die Bibliothok des Pusey-House in Oxford.



— 124 —

87) Vgl. Bicknell 338: "The insertions of 1661 were probably made in
order to rule out the Presbyterian idea that bishop and priest were the same
office. They must be viewed in the light of the contemporary Church history."

88) Vgl. dazu die im folgenden besprochene Responsio der Erzbischöfe
Englands, nr. XIV.

89) Dio Geschichte dieses Artikels ist zu seinem Verständnis wichtig: In
seiner wesentlichen Gestalt leitet er sich von dem 10. der 13 Artikel von 1538
her, die oinon versuchton Kompromiss zwischen Anglikanern imd Lutheranern
darstellen. So erklärt sich aus der Geschichte des Artikels seine Unbestimmtheit.

"Both Lutherans and Anglicans wished to oppose Anabaptists, who held
that an internal call to the ministry dispensed a man from tho need of any
extornal authorization whatever—a viow that could only load to ecclesiastical
anarchy. Both parties agreed on the need of some external call, but any further
agreement about the nature of the authority that could transfer ordination,
whether episcopal or presbyterian, could only be attained by vagueness";
Bicknell 321.

90) Vgl. H.A.Hodges, Anglicanism & Orthodoxy, London 1955, 22.
91) Pusey soll einmal gesagt haben, die päpstliche Unfohlbarkeits-

erklärung sei der schworste Schlag seines Lebens gewesen, vgl. Schaofor,
Katholische Wiedergeburt, 111.

92) Vgl. P.Thureau-Dangin, Le Cardinal Vaughan, Paris 1911.
93) Beispiele für solche Verwechslungen finden sich in der Geschichte ja

immer wieder, so z.B. bei dor Vorfolgungdes aufrührerischen Wicdortäufertums,
bei der auch die stillen evangelischen Täufergemeinden mit verfolgt wurden.

94) Eine Literaturtafel für diese findet sich bei: Schaefer, Katholische
Wiedergeburt, 157 ff.

96) Diosor Einwand wird auch von dem reformierton Theologon Wilhelm
Niesei, Das Evangelium und die Kirchen, Noukirchen Kr. Moers 1953, 247,
erhoben.

»•) Sess.XXIII, can. 1 ; Sess.XXII, can. 3.
97) Hier soll auf die Ähnlichkeit dieser Haltung mit der altkatholischen

Einstellung, dio das Konzil von Trient in seinen dogmatischen Bestimmungen
auch nur insoweit annimmt, als es durch Schrift und frühe Tradition gestützt
ist, hingewiesen werden.

98) Lateinische Ausgabe von 1897, 16 s.
99) Bicknell 417.

10°) Lateinische Ausgabe von 1897, 30 ss.

(Schluss folgt)


	Die anglikanischen Auffassungen von der Kirche und dem Amt und ihr Verhältnis zu den Altkatholischen

