
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 48 (1958)

Heft: 1

Artikel: Orthodox und altkatholisch

Autor: Rinkel, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404348

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2 —

Orthodox und altkatholisch
(Offener Brief,

erschienen in der Festschrift für Prof. H. Alivisatos in Athen)

Mein lieber Freund, Professor Alivisatos,

Gross ist die Freude der altkatholischen Kirchen, clie auf Grund
der «Erklärung von Utrecht» vom 24. September 1889 in der Utrechter

Union verbunden sind, dass die Kirche, deren Diener Sie während
einer so langen Reihe von Jahren und in so eminenter Weise gewesen
sind, Sie mit ihrer Dankbarkeit zu ehren wünscht. Dass sie dieser
Dankbarkeit auch durch die Herausgabe eines «honorary volume»
Ausdruck geben will, bietet auch den nicht zu der heiligen Orthodoxen

Kirche Gehörigen Gelegenheit, von ihrer Verehrung für Ihre
Person wie für Ihre grosse wissenschaftliche Arbeit Zeugnis zu geben.
Wir betrachten es als ein Vorrecht, wenn unter diesen «Anderen»
auch die Stimme der altkatholischen Kirche gehört werden darf.

Sie werden verstehen, dass ich auch persönlich allen Anlass zu
Freude und Dankbarkeit habe, diese Stimme verdolmetschen zu
dürfen. War es doch im Jahre 1937, dass wir uns fürs erste Mal
begegneten auf unserer Reise von London nach Edinburgh, in Begleitung

unseres Gastgebers, des von uns beiden hochverehrten Bischofs

von Gloucester, Dr. A.C.Headlam, dieses scharfsinnigen Theologen,
der uns - und wie einmütig waren wir während dieses Gesprächs -
mit den damals schon brennenden Fragen des ökumenischen Denkens

und Wirkens konfrontierte, mit den Fragen in bezug auf den

tiefsten Sinn von Kirche und Amt. Seitdem hat es nur wenige grosse
Konferenzen gegeben, an denen wir uns nicht trafen und einander
besser kennen und wertschätzen lernten. Sind es doch die persönlichen

Beziehungen und das persönliche Wort, die festere Bande

knüpfen und klareres und tieferes gegenseitiges Verständnis wecken,
als die ausführlichsten wissenschaftlichen Schriften es vermögen.

Diese persönlichen Beziehungen zwischen «Orthodox» und
«Altkatholisch» sind schon Jahrhunderte alt und gehen eigentlich schon

auf die Zeit des Zaren Peter des Grossen zurück. Die historische
Entwicklung in den Ländern und Völkern unseres Kontinents - mehr als

in unseren Kirchen - hat seitdem zwar den offiziellen Kontakt
gelockert, aber die persönlichen Beziehungen blieben immer aufrecht.
Zu neuem und aktivem Leben kamen sie erst wieder nach 1870, als

die alte Kirche von Utrecht das uralte katholische Leben auch ausser-



halb der niederländischen Grenzen zu neuem Aufleben kommen sah.

Schon am ersten Internationalen Altkatholikenkongress von München

im September 1871 waren Vertreter der griechischen Kirche
anwesend, und schon dort wurde in der dritten Resolution die Hoffnung

auf eine Wiedervereinigung mit den orthodoxen Kirchen des
Ostens ausgesprochen. Treue Besucher der folgenden Kongresse
waren die russischen Vertreter, Erzpriester Janyschev und General
Kireev.

Ein noch viel innigerer Kontakt kam zustande auf den bekannten

Unionskonferenzen von Bonn in den Jahren 1874 und 1875, unter
Führung von Döllingers. Wenn auch die Initiative von den Altkatholiken

ausgegangen ist, so waren doch diese Konferenzen keine
altkatholischen Kongresse. Es waren vielmehr die ersten ökumenischen
Konferenzen der neuen Zeit, Zusammenkünfte von Theologen
verschiedener Kirchen, die den ausdrücklichen Zweck hatten, den Weg
zur Wiedervereinigung anzubahnen. Die bedeutendsten Teilnehmer
an diesen Konferenzen waren, neben den Altkatholiken, die Orthodoxen

und die Anglikaner. Die Konferenz vom September 1874
wurde besucht von russischen Vertretern wie Janyschev und Kireev,
die Kirche von Griechenland hatte den Professor Rhossis als ihren
Vertreter entsandt. Bei der Konferenz vom August 1875 war die
Beteiligung der orthodoxen Kirchen besonders stark. Es waren dort
anwesend Lycurgus, Erzbischof von Syra und Tenos, als Leiter der
Delegation, zwei rumänische Bischöfe, bekannte Repräsentanten der
russischen Kirche sowie Theologen vom Patriarchat von Konstantinopel,

von der Kirche Griechenlands wie auch von Serbien und
Ungarn. Diese zweite Konferenz befasste sich fast ausschliesslich mit
der Frage des «Filioque». Zu dem Ausschuss, der die gemeinsame
Erklärung in bezug auf diese Frage aufstellte, gehörten von orthodoxer
Seite Erzbischof Lycurgus, Anastasiadis, Bryennios, Janyschev und
Ossinin, von altkatholischer Seite Döllingers, Reinkens und Langen.
Für die Terminologie der «Erklärung» wurde zum Behufe der Orthodoxen

ausschliesslich von den Schriften des Johannes Damascenus
Gebrauch gemacht.

Leider waren es die politischen Verhältnisse in Europa, die eine
Fortsetzung jener Konferenzen in den folgenden Jahren verhinderten,

aber trotzdem sind die «Bonner Unionskonferenzen» ein Vorbild
für die spätere ökumenische Arbeit geblieben und eine erstrangige
Quelle für den tiefen wissenschaftlichen Kontakt zwischen der
Orthodoxie und den altkatholischen und anglikanischen Kirchen.



Einen neuen Auftrieb erhielt der Kontakt zwischen Orthodoxen
und Altkatholiken nach der «Erklärung von Utrecht» vom 24.
September 1889. Anlässlich des Internationalen Altkatholikenkongresses
von Luzern 1892 reichte ein von der heiligen Synode der russischen
Kirche ernannter Ausschuss ein Gutachten über den Standpunkt der
Orthodoxie in bezug auf die Altkatholiken bei den orthodoxen
Patriarchen und den altkatholischen Bischöfen ein. Der nächste
Internationale Kongress von 1894 in Rotterdam ernannte einen solchen
Ausschuss für die altkatholische Seite. Dies waren die bekannten
Ausschüsse von Petersburg und Rotterdam, die während einer Reihe

von Jahren ihre wichtigen Arbeiten einander zusandten, welche dann
nach und nach in der von den Altkatholiken seit Januar 1893

herausgegebenen «Revue Internationale de Théologie» veröffentlicht wurden.

Es ist hier nicht der Ort, auf den Inhalt dieser Publikationen
näher einzugehen - wir nennen nur die Zeitabschnitte der Kontakte.

Die nur schriftliche und in weiter Ferne verlaufende Arbeit war
für eine schnelle Abwicklung nicht günstig. Der Ausbruch des Ersten
Weltkrieges 1914 und die Umwälzung in Russland 1916 machten den

Verhandlungen ein Ende. Trotzdem blieb auf orthodoxer Seite das

Interesse für die Altkatholiken immer lebendig. Rührend war zum
Beispiel die letzte Botschaft, die der ökumenische Patriarch Constan-
tinos V. seinen anglikanischen Freunden zukommen liess und welche
lautete: «Don't forget the Old Catholics!»

Nach dem Ersten Weltkrieg fingen die ersten Vorbereitungen für
die ökumenische Bewegung an, einstweilen noch lokalisiert in der
Weltkonferenz «on faith and order». Der Mann, der hier von orthodoxer

Seite führend in Kontakt mit den Altkatholiken trat und der
im Laufe der Jahre einer der besten Kenner der altkatholischen
Kirchen wurde, war der Exarch des ökumenischen Patriarchats in
Westeuropa, der Metropolit Germanos, Erzbischof von Thyatira. Er fehlte
an keinem altkatholischen Kongress und war immer unter den

Rednern. Er galt auf die Dauer als einer unserer besten Freunde, der alle
altkatholischen Bischöfe persönlich kannte und wiederholt mit ihnen

Besprechungen führte. Eine der wichtigsten Fühlungnahmen war
jene während der Weltkonferenz «on faith and order» in Lausanne

1927, wo Erzbischof Germanos der Leiter der orthodoxen Delegation
war und der Erzbischof von Utrecht, Franciscus Kenninck, die
Altkatholiken vertrat. Schon damals wurde der Vorschlag gemacht,
beiderseitige Kommissionen zu ernennen zwecks Anbahnung der

Wiedervereinigung. Dieser Vorschlag bekam definitive Gestalt, als



während der Lambeth-Konferenz von 1930 die drei niederländischen
altkathohschen Bischöfe mit der orthodoxen Delegation, unter der
Leitung des Patriarchen Meletios von Alexandrien, zusammentraten.
Aus dieser Besprechung resultierte die Ernennung zweier Kommissionen,

die offiziell und auf hohem Niveau das Verhältnis zwischen
Orthodoxen und Altkatholiken zu beraten hatten.

Diese Kommissionen kamen in Bonn zusammen am 27. und
28. Oktober 1931. Diese Konferenz ist eigentlich der Schlußstein der
Verhandlungen zwischen den beiden Kirchen. Der offizielle Bericht
der Verhandlungen ist abgedruckt in der «Internationalen Kirchlichen

Zeitschrift» (seit 1911 die Fortsetzung der «Revue Internationale

de Théologie») vom Jahre 1932, S.18ff. Altkatholischerseits
waren anwesend der Erzbischof von Utrecht, Fr. Kenninck, und die
Bischöfe der Schweiz und Deutschlands, Dr. Ad. Küry und Dr.
G.Moog, und weiter die Professoren Fr. Mühlhaupt von Bonn und
C. Wijker von Amersfoort. Die orthodoxe Kirche war vertreten durch
den Metropoliten Germanos, Repräsentanten der Patriarchen von
Konstantinopel, Jerusalem und Alexandrien ; Theodosius, den
Metropoliten von Tyrus und Sidon, Vertreter des Patriarchen von Antiochien;

Dr. Nectarius, Erzbischof und Metropoliten der Bukowina,
Vertreter des Patriarchats von Rumänien; Leontius, Metropoliten
von Pahos, Vertreter der Kirche von Cypern; Polykarpos,
Metropoliten von Trikke und Stagi, Vertreter der Kirche von Griechenland

; Dr. Arseniew, Vertreter der orthodoxen Kirche von Polen ;

Dr. Paraskewaetis, Archimandriten der griechischen Kirche in Leipzig

und Sekretär der orthodoxen Delegation. Während der Beratungen

erschien noch die bekannte Persönlichkeit des Bischofs Irenäus
von Novi Sad, der die orthodoxe Kirche von Jugoslawien vertrat.

Wir brauchen den Inhalt der Verhandlungen hier nicht zu
wiederholen. Sie sind, mein werter Freund, auch Ihnen natürlich
bekannt, und die Akten sind im Osten und Westen vorhanden. Wir
erinnern nur kurz daran, dass Beratungsgegenstände waren: die
sieben ökumenischen Konzilien, der Kanon der Hl. Schrift, die
Kanones der alten Konzilien, das Wesen der Kirche, die sieben
Sakramente, religiöse Sitten und Brauchtümer usw.

Welches war das Ergebnis dieser Verhandlungen 1 - Die
altkatholische Delegation konnte mitteilen, Vollmacht zu haben zu der
Erklärung, dass die altkatholischen Kirchen zu einer Interkommunion

bereit waren. Von orthodoxer Seite wurde durch die einzelnen
Vertreter erklärt, dass sie davon überzeugt seien, dass keine dogma-



— 6 —

tischen Hindernisse mehr vorhanden wären, dass aber eine definitive
Entscheidung erst von der Prosynode aller orthodoxen Kirchen
getroffen werden könnte. Überdies erklärten sie sich bereit, ihren
persönlichen Standpunkt ihren eigenen Synoden bekanntzumachen und
die Interkommunion zu empfehlen. Man war damals fest überzeugt,
dass diese Prosynode in allernächster Zeit abgehalten werden könnte.

Leider hat diese Möglichkeit sich nicht als Wirklichkeit erwiesen.
Soziale und politische Verwicklungen haben die Abhaltung einer
Prosynode bis jetzt verhindert und. so wird dieses Jahr ein
Vierteljahrhundert vergangen sein, seit unsere «Väter» sich in Bonn geeinigt
haben Ein neuer Weltkrieg hat das Antlitz der Welt geändert und
neue Impulse, neue Arbeiten, Aufgaben imd Zielsetzungen gebracht.
Die ökumenische Arbeit hat die Aufmerksamkeit in breitere Bahnen
gelenkt, und es droht die Gefahr, dass die Arbeit früherer Jahrzehnte
in Vergessenheit geraten wird. Selbstverständlich ist dies bei den

führenden Männern auf beiden Seiten nicht der Fall. Die ökumenische

Weltbewegung hat auch Anlass zu weiteren vertraulichen
Begegnungen geboten, während die Verhandlungen auf den verschiedenen

ökumenischen Konferenzen beiderseitig die Einsicht gebracht
haben, dass sie als Vertreter der alten katholischen Wahrheit des

ersten Jahrtausends der Christenheit auf demselben Boden stehen.
Überdies sind die Begegnungen auf den späteren Altkatholikenkongressen

fortgesetzt worden, und es gab dort immer die Gelegenheit,

das gegenseitige Verständnis zu vertiefen, wobei die Verhandlungen

der Bonner Konferenz von 1931 als Ausgangspunkt und
Grundlage dienten.

In jüngster Zeit geschah dies noch während des Internationalen
Altkatholikenkongresses in Hilversum in Holland 1948, unter
Leitung des Erzbischofs Germanos und des Unterzeichneten, wo unsererseits

die Frage aufgeworfen wurde, ob es möglich wäre, solange die
orthodoxe Prosynode nicht zusammentreten kann, dass die einzelnen

orthodoxen Kirchen sich über die Interkommunion mit unserer
Kirchen aussprächen. Diese Besprechung führte zu einer Korrespondenz
mit dem ökumenischen Patriarchat von Konstantinopel, die aber
nicht zu einem entscheidenden Abschluss kam. Orthodoxerseits
scheint die Erwägung, dass die kommende Prosynode die definitive
Entscheidung in der Hand zu halten habe, zu dominieren.

Trotzdem wissen wir, dass vielerseits auf orthodoxer Seite
dieselben Wünsche und Gedanken lebendig sind wie unter uns, nämlich
dass jede einzelne autokephale orthodoxe Kirche sich aussprechen



könnte und sollte. Noch in Evanston 1954 drängten einige
Erzbischöfe autokephaler Kirchen darauf, dass ein solcher Beschluss

gefasst werden sollte, denn, so sagte man: «es steht nichts mehr
zwischen uns, und unsere Stellung in der ökumenischen Bewegung
gebietet es».

Das, werter Freund und Professor, möchte ich Ihnen an Ihrem
Feiertag sagen. Liegt es doch uns beiden gleich am Herzen. Denn es

ist nicht genug, dass wir beide uns die Hand zur Einheit reichen, wie
es zahllos viele beiderseits tun - nötig ist, dass unsere Kirchen es

aussprechen, urbi et orbi, und damit ein Vorbild darstellen, jenes
uralten und unveränderten Katholizismus der einen heiligen,
katholischen und apostolischen Kirche.

In tiefster Anbetung haben viele Jahre hindurch Bischöfe beider
Kirchen gegenseitig der Feier der Hl. Eucharistie beigewohnt, weil
sie überzeugt sind, dass da, in beiden Kirchen, das Nämliche geschah,
was die Apostel und ihre Nachfolger taten in Namen und im Auftrag
des Herrn der Kirche. Beiderseits war man überzeugt, dass sich hier
die Einheit offenbarte im Glauben, im Amt und im Sakrament. Darf
die Kirche, die hier und dort ist, dann noch länger warten Droht
nicht die Gefahr, und hat sie sich nicht schon öfters gezeigt, dass eine
jüngere Generation die Tatsachen der Geschichte und die
grundlegende Arbeit der «Väter» vergisst?

Dieses alles lebt, tief bewegt und in heisser Sehnsucht nach einer
von Gott gewollten Entscheidung, in meinem und, ich weiss es, auch
in Ihrem Herzen, und es darf gerade darum jetzt ausgesprochen werden,

wo Ihre starke ökumenische Persönlichkeit im Mittelpunkt der
dankbaren Verehrung steht.

Wir glauben zu wissen, dass in dieser Zeit die Abhaltung der
Prosynode aller orthodoxen Kirchen ihrer Möglichkeit und ihrer
Verwirklichung näherkommt. Darf die altkatholische Kirche, auf Grund
des Versprechens der orthodoxen Delegation von Bonn 1931, erwarten,

dass das Thema «Orthodox und altkatholisch» zusammen mit
den Ergebnissen von Bonn 1931 auf der Tagesordnung stehen wird
Das Adagium aller ökumenischen Arbeit steht immer unter dem
Wort von Joh. 17,21. Sollte für unsere Kirchen nicht in aller
Bescheidenheit Vers 22 gelten «. Und die Herrlichkeit, die Du mir
gegeben hast, habe ich ihnen gegeben, damit sie eins sein sollen, wie
Wir eins sind.»

Dass Sie, werter Freund, und auch ich dies einmal noch schauen,
in seiner Verwirklichung erleben und vor aller Welt demonstrieren



mögen, ist ein Wunsch, den ich aus tiefstem Herzen betend vor Gottes
Thron niederlege an diesem «Ihrem grossen Tag».

Der dreieinige Gott, der Vater, Quelle und Ursprimg, der Sie

rief, der Sohn, der Sie heiligte durch seine Gnade, der Heilige Geist,
der Sie mit seiner Weisheit erleuchtete, segne Sie und bewahre Sie

noch viele Jahre für seine eine heilige, katholische und apostolische
Kirche

So grüsst Sie Ihr Freund und Mitarbeiter in Christo Jesu

Andreas Rinkel
Archiepiscopus Ultraiectensis

Utrecht, 2. Februar 1956

in Festo Hypapantes Domini.


	Orthodox und altkatholisch

