Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 48 (1958)

Heft: 1

Artikel: Orthodox und altkatholisch

Autor: Rinkel, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404348

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

N

Orthodox und altkatholisch

(Offener Brief,
erschienen in der Festschrift fiir Prof. H. Alivisatos in Athen)

Mein lieber Freund, Professor Alivisatos,

Gross ist die Freude der altkatholischen Kirchen, die auf Grund
der « Erklarung von Utrecht» vom 24. September 1889 in der Utrech-
ter Union verbunden sind, dass die Kirche, deren Diener Sie wihrend
einer so langen Reihe von Jahren und in so eminenter Weise gewesen
sind, Sie mit ihrer Dankbarkeit zu ehren wiinscht. Dass sie dieser
Dankbarkeit auch durch die Herausgabe eines «honorary volume»
Ausdruck geben will, bietet auch den nicht zu der heiligen Ortho-
doxen Kirche Gehorigen Gelegenheit, von ihrer Verehrung fiir Ihre
Person wie fiir Ihre grosse wissenschaftliche Arbeit Zeugnis zu geben.
Wir betrachten es als ein Vorrecht, wenn unter diesen «Anderen»
auch die Stimme der altkatholischen Kirche gehort werden darf.

Sie werden verstehen, dass ich auch personlich allen Anlass zu
Freude und Dankbarkeit habe, diese Stimme verdolmetschen zu
diirfen. War es doch im Jahre 1937, dass wir uns fiirs erste Mal be-
gegneten auf unserer Reise von London nach Edinburgh, in Beglei-
tung unseres Gastgebers, des von uns beiden hochverehrten Bischofs
von Gloucester, Dr. A.C. Headlam, dieses scharfsinnigen Theologen,
der uns — und wie einmiitig waren wir wiahrend dieses Gespréichs —
mit den damals schon brennenden Fragen des ¢kumenischen Den-
kens und Wirkens konfrontierte, mit den Fragen in bezug auf den
tiefsten Sinn von Kirche und Amt. Seitdem hat es nur wenige grosse
Konferenzen gegeben, an denen wir uns nicht trafen und einander
besser kennen und wertschitzen lernten. Sind es doch die person-
lichen Beziehungen und das persénliche Wort, die festere Bande
kniipfen und klareres und tieferes gegenseitiges Verstindnis wecken,
als die ausfiihrlichsten wissenschaftlichen Schriften es verméogen.

Diese personlichen Beziehungen zwischen « Orthodox» und « Alt-
katholisch» sind schon Jahrhunderte alt und gehen eigentlich schon
auf die Zeit des Zaren Peter des Grossen zuriick. Die historische Ent-
wicklung in den Liandern und Volkern unseres Kontinents — mehr als
in unseren Kirchen — hat seitdem zwar den offiziellen Kontakt ge-
lockert, aber die persénlichen Beziehungen blieben immer aufrecht.
Zu neuem und aktivem Leben kamen sie erst wieder nach 1870, als
die alte Kirche von Utrecht das uralte katholische Leben auch ausser-



= 8

halb der niederliindischen Grenzen zu neuem Aufleben kommen sah.
Schon am ersten Internationalen Altkatholikenkongress von Miin-
chen im September 1871 waren Vertreter der griechischen Kirche
anwesend, und schon dort wurde in der dritten Resolution die Hoff-
nung auf eine Wiedervereinigung mit den orthodoxen Kirchen des
Ostens ausgesprochen. Treue Besucher der folgenden Kongresse
waren die russischen Vertreter, Erzpriester Janyschev und (General
Kiréev.
Ein noch viel innigerer Kontakt kam zustande auf den bekann-
ten Unionskonferenzen von Bonn in den Jahren 1874 und 1875, unter
~ Fiihrung von Dollingers. Wenn auch die Initiative von den Altkatho-
liken ausgegangen ist, so waren doch diese Konferenzen keine alt-
katholischen Kongresse. Es waren vielmehr die ersten 6kumenischen
Konferenzen der neuen Zeit, Zusammenkiinfte von Theologen ver-
schiedener Kirchen, die den ausdriicklichen Zweck hatten, den Weg
zur Wiedervereinigung anzubahnen. Die bedeutendsten Teilnehmer
an diesen Konferenzen waren, neben den Altkatholiken, die Ortho-
doxen und die Anglikaner. Die Konferenz vom September 1874
wurde besucht von russischen Vertretern wie Janyschev und Kiréev,
die Kirche von Griechenland hatte den Professor Rhossis als ihren
Vertreter entsandt. Bei der Konferenz vom August 1875 war die Be-
teiligung der orthodoxen Kirchen besonders stark. Es waren dort
anwesend Lycurgus, Erzbischof von Syra und Tenos, als Leiter der
Delegation, zwei rumiinische Bischofe, bekannte Reprisentanten der
russischen Kirche sowie Theologen vom Patriarchat von Konstan-
tinopel, von der Kirche Griechenlands wie auch von Serbien und
Ungarn. Diese zweite Konferenz befasste sich fast ausschliesslich mit
der Frage des «Filioque». Zu dem Ausschuss, der die gemeinsame Er-
klirung in bezug auf diese Frage aufstellte, gehorten von orthodoxer
Seite Erzbischof Lycurgus, Anastasiadis, Bryennios, Janyschev und
Ossinin, von altkatholischer Seite Dollingers, Reinkens und Langen.
Fiir die Terminologie der « Erklirung» wurde zum Behufe der Ortho-
doxen ausschliesslich von den Schriften des Johannes Damascenus
Gebrauch gemacht.

Leider waren es die politischen Verhiiltnisse in Europa, die eine
Fortsetzung jener Konferenzen in den folgenden Jahren verhinder-
ten, aber trotzdem sind die « Bonner Unionskonferenzen» ein Vorbild
fir die spatere 6kumenische Arbeit geblieben und eine erstrangige
Quelle fiir den tiefen wissenschaftlichen Kontakt zwischen der
Orthodoxie und den altkatholischen und anglikanischen Kirchen.



— 4 —

Einen neuen Auftrieb erhielt der Kontakt zwischen Orthodoxen
und Altkatholiken nach der «Erklarung von Utrecht» vom 24. Sep-
tember 1889. Anléasslich des Internationalen Altkatholikenkongresses
von Luzern 1892 reichte ein von der heiligen Synode der russischen
Kirche ernannter Ausschuss ein Gutachten iiber den Standpunkt der
Orthodoxie in bezug auf die Altkatholiken bei den orthodoxen Patri-
archen und den altkatholischen Bischifen ein. Der nichste Inter-
nationale Kongress von 1894 in Rotterdam ernannte einen solchen
Ausschuss fiir die altkatholische Seite. Dies waren die bekannten
Ausschiisse von Petersburg und Rotterdam, die wihrend einer Reihe
von Jahren ihre wichtigen Arbeiten einander zusandten, welche dann
nach und nach in der von den Altkatholiken seit Januar 1893 heraus-
gegebenen. « Revue Internationale de Théologie» veroffentlicht wur-
den. Es ist hier nicht der Ort, auf den Inhalt dieser Publikationen
niher einzugehen — wir nennen nur die Zeitabschnitte der Kontakte.

Die nur schriftliche und in weiter Ferne verlaufende Arbeit war
fiir eine schnelle Abwicklung nicht giinstig. Der Ausbruch des Ersten
Weltkrieges 1914 und die Umwilzung in Russland 1916 machten den
Verhandlungen ein Ende. Trotzdem blieb auf orthodoxer Seite das
Interesse fiir die Altkatholiken immer lebendig. Riithrend war zum
Beispiel die letzte Botschaft, die der 6kumenische Patriarch Constan-
tinos V. seinen anglikanischen Freunden zukommen liess und welche
lautete: «Don’t forget the Old Catholics!»

Nach dem Ersten Weltkrieg fingen die ersten Vorbereitungen fiir
die okumenische Bewegung an, einstweilen noch lokalisiert in der
Weltkonferenz «on faith and order». Der Mann, der hier von ortho-
doxer Seite fithrend in Kontakt mit den Altkatholiken trat und der
im Laufe der Jahre einer der besten Kenner der altkatholischen Kir-
chen wurde, war der Exarch des 6kumenischen Patriarchats in West-
europa, der Metropolit Germanos, Erzbischof von Thyatira. Er fehlte
an keinem altkatholischen Kongress und war immer unter den Red-
nern. Er galt auf die Dauer als einer unserer besten Freunde, der alle
altkatholischen Bischofe personlich kannte und wiederholt mit ihnen
Besprechungen fiihrte. Eine der wichtigsten Fiithlungnahmen war
jene withrend der Weltkonferenz «on faith and order» in Lausanne
1927, wo Erzbischof Germanos der Leiter der orthodoxen Delegation
war und der Erzbischof von Utrecht, Franciscus Kenninck, die Alt-
katholiken vertrat. Schon damals wurde der Vorschlag gemacht,
beiderseitige Kommissionen zu ernennen zwecks Anbahnung der
Wiedervereinigung. Dieser Vorschlag bekam definitive Gestalt, als



— 5 —

wihrend der Lambeth-Konferenz von 1930 die drei niederlindischen
altkatholischen Bischife mit der orthodoxen Delegation, unter der
Leitung des Patriarchen Meletios von Alexandrien, zusammentraten.
Aus dieser Besprechung resultierte die Ernennung zweier Kommis-
sionen, die offiziell und auf hohem Niveau das Verhéiltnis zwischen
Orthodoxen und Altkatholiken zu beraten hatten.

Diese Kommissionen kamen in Bonn zusammen am 27. und
28. Oktober 1931. Diese Konferenz ist eigentlich der Schlulstein der
Verhandlungen zwischen den beiden Kirchen. Der offizielle Bericht
der Verhandlungen ist abgedruckt in der «Internationalen Kirch-
lichen Zeitschrift» (seit 1911 die Fortsetzung der « Revue Internatio-
nale de Théologie») vom Jahre 1932, S.18 ff. Altkatholischerseits
waren anwesend der Erzbischof von Utrecht, Fr. Kenninck, und die
Bischéfe der Schweiz und Deutschlands, Dr. Ad.Kiiry und Dr.
(. Moog, und weiter die Professoren Fr.Miihlhaupt von Bonn und
C. Wijker von Amersfoort. Die orthodoxe Kirche war vertreten durch
den Metropoliten Germanos, Reprisentanten der Patriarchen von
Konstantinopel, Jerusalem und Alexandrien ; Theodosius, den Metro-
politen von Tyrus und Sidon, Vertreter des Patriarchen von Antio-
chien; Dr. Nectarius, Erzbischof und Metropoliten der Bukowina,
Vertreter des Patriarchats von Ruminien; Leontius, Metropoliten
von Pahos, Vertreter der Kirche von Cypern; Polykarpos, Metro-
politen von Trikke und Stagi, Vertreter der Kirche von Griechen-
land; Dr. Arseniew, Vertreter der orthodoxen Kirche von Polen;
Dr. Paraskewaetis, Archimandriten der griechischen Kirche in Leip-
zig und Sekretiir der orthodoxen Delegation. Wiithrend der Beratun-
gen erschien noch die bekannte Personlichkeit des Bischofs Irenius
von Novi Sad, der die orthodoxe Kirche von Jugoslawien vertrat.

Wir brauchen den Inhalt der Verhandlungen hier nicht zu wie-
derholen. Sie sind, mein werter Freund, auch Thnen natiirlich be-
kannt, und die Akten sind im Osten und Westen vorhanden. Wir
erinnern nur kurz daran, dass Beratungsgegenstinde waren: die
sieben 6kumenischen Konzilien, der Kanon der Hl. Schrift, die Ka-
nones der alten Konzilien, das Wesen der Kirche, die sieben Sakra-
mente, religiose Sitten und Brauchtiimer usw.

Welches war das Ergebnis dieser Verhandlungen ? — Die alt-
katholische Delegation konnte mitteilen, Vollmacht zu haben zu der
Erklirung, dass die altkatholischen Kirchen zu einer Interkom-
munion bereit waren. Von orthodoxer Seite wurde durch die einzelnen
Vertreter erklirt, dass sie davon iiberzeugt seien, dass keine dogma-



= B e

tischen Hindernisse mehr vorhanden wiren, dass aber eine definitive
Entscheidung erst von der Prosynode aller orthodoxen Kirchen ge-
troffen werden konnte. Uberdies erklirten sie sich bereit, ihren per-
sonlichen Standpunkt ihren eigenen Synoden bekanntzumachen und
die Interkommunion zu empfehlen. Man war damals fest iiberzeugt,
dass diese Prosynode in allernéichster Zeit abgehalten werden kénnte.

Leider hat diese Moglichkeit sich nicht als Wirklichkeit erwiesen.
Soziale und politische Verwicklungen haben die Abhaltung einer Pro-
synode bis jetzt verhindert und. .. so wird dieses Jahr ein Viertel-
jahrhundert vergangen sein, seit unsere « Viter» sich in Bonn geeinigt
haben! Ein neuer Weltkrieg hat das Antlitz der Welt geindert und
neue Impulse, neue Arbeiten, Aufgaben und Zielsetzungen gebracht.
Die 6kumenische Arbeit hat die Aufmerksamkeit in breitere Bahnen
gelenkt, und es droht die Gefahr, dass die Arbeit fritherer Jahrzehnte
in Vergessenheit geraten wird. Selbstverstindlich ist dies bei den
fiihrenden Méannern auf beiden Seiten nicht der Fall. Die ékume-
nische Weltbewegung hat auch Anlass zu weiteren vertraulichen Be-
gegnungen geboten, wihrend die Verhandlungen auf den verschie-
denen 6kumenischen Konferenzen beiderseitig die Einsicht gebracht
haben, dass sie als Vertreter der alten katholischen Wahrheit des
ersten Jahrtausends der Christenheit auf demselben Boden stehen.
Uberdies sind die Begegnungen auf den spiteren Altkatholiken-
kongressen fortgesetzt worden, und es gab dort immer die Gelegen-
heit, das gegenseitige Verstindnis zu vertiefen, wobei die Verhand-
lungen der Bonner Konferenz von 1931 als Ausgangspunkt und
Grundlage dienten.

In jiingster Zeit geschah dies noch wihrend des Internationalen
Altkatholikenkongresses in Hilversum in Holland 1948, unter Lei-
tung des Erzbischofs Germanos und des Unterzeichneten, wo unserer-
seits die Frage aufgeworfen wurde, ob es moglich wire, solange die
orthodoxe Prosynode nicht zusammentreten kann, dass die einzelnen
orthodoxen Kirchen sich iiber die Interkommunion mit unserer Kir-
chen ausspriichen. Diese Besprechung fiihrte zu einer Korrespondenz
mit dem ¢kumenischen Patriarchat von Konstantinopel, die aber
nicht zu einem entscheidenden Abschluss kam. Orthodoxerseits
scheint die Erwigung, dass die kommende Prosynode die definitive
Entscheidung in der Hand zu halten habe, zu dominieren.

Trotzdem wissen wir, dass vielerseits auf orthodoxer Seite die-
selben Wiinsche und Gedanken lebendig sind wie unter uns, nimlich
dass jede einzelne autokephale orthodoxe Kirche sich aussprechen



N R

konnte und sollte. Noch in Evanston 1954 dringten einige Erz-
bischofe autokephaler Kirchen darauf, dass ein solcher Beschluss
gefasst werden sollte, denn, so sagte man: «es steht nichts mehr
zwischen uns, und unsere Stellung in der 6kumenischen Bewegung
gebietet esy.

Das, werter Freund und Professor, méchte ich Thnen an Threm
Feiertag sagen. Liegt es doch uns beiden gleich am Herzen. Denn es
1st nicht genug, dass wir beide uns die Hand zur Einheit reichen, wie
es zahllos viele beiderseits tun — notig ist, dass unsere Kirchen es
aussprechen, urbi et orbi, und damit ein Vorbild darstellen, jenes
uralten und unverinderten Katholizismus der einen heiligen, katho-
lischen und apostolischen Kirche.

In tiefster Anbetung haben viele Jahre hindurch Bischofe beider
Kirchen gegenseitig der Feier der Hl. Eucharistie beigewohnt, weil
sie iiberzeugt sind, dass da, in beiden Kirchen, das Niamliche geschah,
was die Apostel und ihre Nachfolger taten in Namen und im Auftrag
des Herrn der Kirche. Beiderseits war man iiberzeugt, dass sich hier
die Einheit offenbarte im (ilauben, im Amt und im Sakrament. Darf
die Kirche, die hier und dort ist, dann noch linger warten ? Droht
nicht die Gefahr, und hat sie sich nicht schon 6fters gezeigt, dass eine
jiingere Generation die Tatsachen der Geschichte und die grund-
legende Arbeit der «Viter» vergisst ?

Dieses alles lebt, tief bewegt und in heisser Sehnsucht nach einer
von Gott gewollten Entscheidung, in meinem und, ich weiss es, auch
in Threm Herzen, und es darf gerade darum jetzt ausgesprochen wer-
den, wo Thre starke 6kumenische Personlichkeit im Mittelpunkt der
dankbaren Verehrung steht.

Wir glauben zu wissen, dass in dieser Zeit die Abhaltung der
Prosynode aller orthodoxen Kirchen ihrer Moglichkeit und ihrer Ver-
wirklichung niherkommt. Darf die altkatholische Kirche, auf Grund
des Versprechens der orthodoxen Delegation von Bonn 1931, erwar-
ten, dass das Thema «Orthodox und altkatholisch» zusammen mit
den Ergebnissen von Bonn 1931 auf der Tagesordnung stehen wird ?
Das Adagium aller 6kumenischen Arbeit steht immer unter dem
Wort von Joh. 17,21. Sollte fiir unsere Kirchen nicht in aller Be-
scheidenheit Vers 22 gelten ? «. .. Und die Herrlichkeit, die Du mir
gegeben hast, habe ich ihnen gegeben, damit sie eins sein sollen, wie
Wir eins sind.»

Dass Sie, werter Freund, und auch ich dies einmal noch schauen,
in seiner Verwirklichung erleben und vor aller Welt demonstrieren



—_ 8 —

mogen, ist ein Wunsch, den ich aus tiefstem Herzen betend vor Gottes
Thron niederlege an diesem «Ihrem grossen Tagé.

Der dreieinige Gott, der Vater, Quelle und Ursprung, der Sie
rief, der Sohn, der Sie heiligte durch seine Gnade, der Heilige Geist,
der Sie mit seiner Weisheit erleuchtete, segne Sie und bewahre Sie
noch viele Jahre fiir seine eine heilige, katholische und apostolische
Kirche!

So griisst Sie Thr Freund und Mitarbeiter in Christo Jesu

Andreas Rinkel
Archiepiscopus Ultraiectensis

Utrecht, 2. Februar 1956
in Festo Hypapantes Domini.



	Orthodox und altkatholisch

