
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 48 (1958)

Heft: 2

Artikel: Bemerkungen und Erwägungen zu den altkatholischen Liturgien
[Fortsetzung]

Autor: Rüthy, Albert Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404353

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 84 —

Bemerkungen und Erwägungen zu den

altkatholischen Liturgien
(Fortsetzung)

Kyrie und Gloria

Nachdem wir die Gestaltung des Staffelgebetes in den
wichtigsten altkatholischen Liturgien einer kritischen Betrachtung unterzogen

haben 1), wenden wir uns in der Untersuchung der feststehenden

Teile der Messordnung dem Kyrie und Gloria zu, die wir aus
Gründen, welche im Laufe unserer Darlegungen erhellen werden,
zusammen behandeln. Wir verwenden dabei die folgenden
Abkürzungen: MR Missale Romanum; altkatholische Liturgien: D
Deutschland, N Niederlande, S Schweiz.

1. Die Textgestalt

a) Kyrie. Die niederländische Messe hält sich genau an das MR,
indem sie die neun Anrufungen in gleicher Anordnung beibehält, d. h.

dreimal «Heer, ontferm U onzer», dreimal «Christus, ontferm U
onzer», dreimal «Heer, ontferm U onzer». In D wird jede Anrufung
nur einmal wiederholt, so dass ihrer bloss sechs übrig bleiben, nämlich

je zweimal «Herr, erbarme Dich unser!» - «Christe, erbarme
Dich unser !» - « Herr, erbarme Dich unser »

Ihren eigenen Weg geht die Liturgie der Christkatholischen
Kirche der Schweiz. Sie setzt den Anrufungen drei verschiedene

Gebetsaufforderungen voran, die ihnen einen konkreten Inhalt
geben. Es entsteht so ein kurzes litaneiartiges Gebilde.

Priester : Lasset uns beten für die Wohlfahrt und Eintracht der
christlichen Kirchen.

Gemeinde: Herr, erbarme dich unser (Kyrie eleison).
P. Lasset uns beten für unser Vaterland und seine geistlichen

und weltlichen Vorsteher.
G. Christus, erbarme dich unser (Christe eleison).
P. Lasset uns beten für die Kranken und Betrübten, für die

Bedrängten und Notleidenden, für die Irrenden und Sünder.
G. Herr, erbarme dich unser (Kyrie eleison).

Die Anrufungen sind nur je einmal als Antwort der Gemeinde

gesetzt, und zwar im deutschen und darauf eingeklammert im
griechischen Wortlaut. Dabei wird nicht klargemacht, ob die grie-

l) IKZ 1957, S. 106-120.



— 85 —

chischen Worte auch gesprochen werden sollen oder bloss als Hinweis

auf den Urtext gemeint sind. Praktisch werden sie wohl
allgemein weggelassen.

Eine besondere Form des Kyrie sieht S für das Requiem vor.
In der ersten Auflage des Missales (1880) war auch hier eine
Gebetsaufforderung vorangestellt, auf die der Versikel « Herr, gib ihnen...»

Requiem aeternam) und das auf drei Anrufungen reduzierte
eigentliche Kyrie folgt:

P. Lasset uns beten für die abgestorbenen Christgläubigen.
Herr gib ihnen die ewige Ruhe,
G. Und das ewige Licht leuchte ihnen.
P. Herr, erbarme dich.
G. Christus, erbarme dich.
P. Herr, erbarme dich.

In der zweiten Auflage des Messbuches (1905) sind dann
Einleitung und Versikel weggelassen, so dass nur die drei Anrufungen
übrig bleiben, nun aber durch die Beifügung von «unser» erweitert.

Diese Erweiterung über das griechische eleison hinaus, das ja
nur «erbarme dich» heisst, findet sich sonst in allen angeführten
Texten. Sie erscheint aber auch in den lateinischen Übertragungen
des Kyrie-Rufes, z.B. in Litanei und Stundengebet: Domine, miserere

nobis (oder nostri) ; ebenso im Agnus Dei. Aber auch in
griechischer Sprachform kennt sie das MR in dem der gallikanischen
Liturgie entnommenen Trishagion der Karfreitagsliturgie : Agios o

Theos, agios ischyros, agios athanatos, eleison imas rjfiâç). Die
Beifügung des Pronomens entspricht offenbar einem Bedürfnis der
Beter, sich persönlich in die Bitte einzuschalten.

b) Gloria. Die Texte stimmen durchwegs mit dem lateinischen
überein, nur dass in D bei dem dreimaligen Domine des mittlem
Teiles ein «unser» eingeschaltet ist:

Herr, unser Gott, himmlischer König, Gott, allmächtiger Vater!
Du, unser Herr, eingeborener Sohn, Jesu Christe.
Herr, unser Gott, Lamm Gottes, Sohn des Vaters.

Der Text von S stellt den beiden ersten «Herr» ein «0» voran,
inkonsequenterweise aber nicht dem dritten :

0 Herr Gott, König des Himmels, Gott, allmächtiger Vater!
0 Herr, eingeborener Sohn, Jesus Christus!
Herr Gott, Lamm Gottes, Sohn des Vaters



— 86 —

Am Anfang folgen alle drei Fassungen dem lateinischen «Et in
terra pax hominibus bonae voluntatis » und nicht dem allerdings
uneinheitlich überlieferten griechischen Text von Luk. 2, 14:

D. Und Friede auf Erden den Menschen, die guten Willens sind.
S. Und auf Erden Friede den Menschen, die guten Willens sind.
N. En op aarcle vrede den menschen van goeden wille.

2. Die liturgische und gesangliche Ausführung

a) Kyrie. Nach dem MR hat der Zelebrant die neun Invoka-
tionen «alternatium cum Ministris» zu sprechen. Dementsprechend
sind sie in N auf P. Priester und D. Dienaren verteilt. D weist
die sechs Anrufungen abwechslungsweise dem Priester und der
Gemeinde zu. Für den Gesang des Kyrie ordnet das Kyriale Romanum
an, dass die einzelnen Sätze abwechselnd vom Chor und den

Vorsängern oder von _.wei Chören gesungen werde. Beim letzten «eleison»

finden sich dann alle zusammen. In ähnlicher Weise findet in N
der Wechsel zwischen Chor und Gemeinde statt, wobei das ganze
letzte Kyrie von allen gesungen wird. Während es aber nach dem
MR immer noch vorgeschrieben ist, dass der Zelebrant mit den
Assistenten bzw. Ministranten das Kyrie auch dann zu sprechen hat.
wenn es vom Chore gesungen wird, geschieht dies in N nicht mehr,
ebenso in den analogen Fällen des Sanctus und Agnus. Es gehört
übrigens zu den in den letzten Jahren in der römisch-katholischen
Kirche geltend gemachten liturgischen Reformwünschen, dass dieses

gleichzeitige Singen und Sprechen der Cesangstexte der Messe

abgeschafft werde.
Gewisse Schwierigkeiten bietet die Verbindung des Kyrie mit

dem Chor- oder Gemeindegesang in S. Hier folgen ja die
Anrufungen des Kyrie nicht direkt aufeinander, sondern sie werden
durch die (im Messbuch nicht mit Noten versehenen und daher
meistens bloss gesprochenen) Gebetsaufforderungen voneinander

getrennt. Will man nun ein traditionelles Kyrie singen - sei es ein

gregorianisches oder eines aus einer mehrstimmigen Messe -, so

ergeben sich folgende Möglichkeiten : l. der Kyrie-Gesang geht dem im
Wechsel von Priester und Gemeinde gesprochenen Kyrie mit seinen

Gebetsaufforderungen voraus; 2. der Kyrie-Gesang folgt diesem

nach; 3. der Zelebrant spricht mit den Ministranten das Kyrie leise

während dem Gesang; 4. man schaltet die drei Teile des Kyrie-
Gesangs, d.h. je drei Invokationen, nach jeder der drei
Gebetsaufforderungen ein.



— 87 —

Die erste und dritte dieser Möglichkeiten müssen ohne weiteres
verworfen werden; die erste, weil die Kyrie-Rufe sinngemäss den

Gebetsaufforderungen nachfolgen müssen; die dritte, weil das
dreimalige « Lasset uns beten. » nur einen Sinn hat, wenn es von der
Gemeinde auch gehört wird. Besser ist schon die zweite Anordnung,
bei der die kurze Kyrie-Litanei durch den Kyrie-Gesang abgeschlossen

wird. Es ergibt sich damit etwas ähnliches wie in der römischen

Karsamstagsliturgie, wo sich an die Litanei unmittelbar der Kyrie-
Gesang der Messe anschliesst. Noch besser mag die vierte Lösung
erscheinen, weil sie den Gesang am engsten mit den Gebetsaufforderungen

verbindet. Dann sollten aber diese ebenfalls vom Zelebranten

gesungen werden.

Ein Versuch in diesem Sinne ist in der letzten (10.) Auflage des

christkatholischen Gesangbuches von 1951 gemacht, wobei die
Singweise der Gebetsaufforderungen je einem der unter Nrn. 255 und 259

gebotenen gregorianischen Kyrie entnommen ist (es handelt sicli um
die Kyrie-Melodien «Lux et origo» und «Orbis factor». Nrn. I und XI
der Vatikanischen Ausgabe). Aber abgesehen davon, dass die Sache

so für gesanglich nicht besonders begabte Zelebranten zu anspruchsvoll

wird - es musste dann ja überhaupt jeder Kyrie-Melodie eine

eigene Weise für die Gebetsaufforderungen entsprechen -, sind diese

reichen und bewegten Melodien dem litaneiartigen Charakter des

Kyrie-Gebetes von S wenig angemessen. Die beste Lösung bestände
in einer einfachen, mehr nur rezitativen Weise für den Gesang des

Zelebranten wie für die Antworten der Gemeinde. Daran könnte
sich dann eventuell noch ein Kyrie-Gesang schliessen.

b) Gloria. Während in Holland die strikte Regel gilt, dass beim
Gloria so gut wie bei den anderen feststehenden Messgesängen stets
der liturgische Text gesungen wird, ersetzt man ihn in Deutschland
und in der Schweiz weithin durch ein Gemeindelied («Gloria-Lied»)
oder einen mehr oder weniger passenden Vortrag des Kirchenchores.
Dabei findet dann die Intonation durch den Zelebranten meist gar
nicht die ihr entsprechende textliche Fortsetzung. In manchen
Fällen bedeutet das ein peinliches Auseinanderklaffen der Liturgie
des Priesters und der der Gemeinde.

Für den bloss gesprochenen Vortrag des Gloria nimmt D eine

Aufteilung der einzelnen Sätze auf Priester und Gemeinde vor, so

dass es zu einem Wechselgebet zwischen beiden wird. Eine ähnliche

Aufteilung, nämlich in zwei Sprechchöre, bezeichnet durch die



— 88 —

Ziffern 1. und 2., zeigt auch das schweizerische Missale. Im Gebetbuch

für die Gemeinde ist der Text jedoch durchlaufend gedruckt,
und dementsprechend wird es auch, wenn es nicht gesungen wird,
von der Gemeinde in einem Zuge gesprochen.

Was die Einschaltung oder Weglassung des Gloria betrifft, hält
man sich in N und S an die Regeln des MR. Das heisst (abgesehen
von besonderen Fällen) : es wird gesungen an allen Festen, an den

Sonntagen per annum, an Sonn- und Wochentagen der ganzen Oster-
zeit; es entfällt an Sonn- und Wochentagen der Adventszeit und
von Septuagesima bis zum Hohen Donnerstag exkl. sowie an den

Wochentagen per annum. Die in S dem Gloria beigesetzte Rubrik
ist aber ungenügend: «Fällt in der Adventszeit und von Septuagesima

bis Ostern sowie in der Messe für Verstorbene und in
Bittmessen aus.» Sie ruft insbesondere dem Missverständnis, es sei das

Gloria auch an den Wochentagen das Jahr hindurch einzuschalten.
Es wäre überhaupt richtiger, nicht vom Ausfallen des Gloria zu reden,
sondern umgekehrt anzugeben, wann es eintritt. Denn seiner
Herkunft nach ist es nicht ein Normalbestandteil der Messe, der zu
gewissen Zeiten ausfällt, wie z.B. die Schlussdoxologie der Psalmen,
sondern eine spätere Hinzufügung zur Betonung höherer Festlichkeit.

Seltsam und liturgisch kaum zu rechtfertigen ist die Regelung,
die D in bezug aufKyrie und Gloria trifft. Vom Kyrie heisst es : « Wird
nur bei Trauergottesdiensten sowie in der Advents- und engeren
Fastenzeit gesprochen» - und vom Gloria: «Fällt aus, sobald das

Kyrie gebetet wird. » Weiter wird bestimmt, dass das Gloria, wenn es

gesungen wird, an die Stelle der sogenannten kleinen Doxologie des

Introituspsalm.es tritt. Es ergibt sich dann die folgende Reihenfolge :

Introitus-Antiphon - Psalm bzw. Psalmvers - Gloria. Mit der
genannten Bestimmung werden aber Dinge voneinander abhängig
gemacht, die gar nichts miteinander zu tun haben.

3. Das schweizerische Kyrie

Eine eingehendere Betrachtung erfordert noch die eigenartige
Gestaltung des Kyrie in S. Bevor wir darauf eintreten, empfiehlt es

sich, einen kurzen Blick auf die Vorgeschichte der Messliturgie der
Christkatholischen Kirche der Schweiz zu werfen.

Die Nationalsynode des Jahres 1876 hatte eine liturgische
Kommission bestellt, die dann im folgenden Jahre den Entwurf einer
deutschen Messliturgie aus der Hand von Pfarrer Dr. Watterich vor-



— 89 —

legte 1). Ein weiterer Entwurf in französischer Sprache war von
Prof. Dr. Michaud eingereicht worden 2). Keiner von beiden wurde
jedoch angenommen, und nachdem sich die genannte Kommission
aufgelöst hatte, genehmigte die Synode von 1880 eine Liturgie, die
unter massgebender Mitwirkung von Bischof Eduard Herzog
geschaffen worden war. Ging man hier im grossen ganzen auch andere

Wege als die beiden abgelehnten Entwürfe, so wurden doch einzelne
Elemente aus denselben übernommen. Die Kenntnis dieser Entwürfe
ist daher notwendig für das Verständnis der christkatholischen
Messliturgie in ihrer Eigenart. Dies gilt nicht zuletzt für das Kyrie.

Im Text des Entwurfes von Watterich findet sich das Kyrie
überhaupt nicht. Auf den Gemeindebussakt (Staffelgebet) folgt unmittelbar

der «Dankhymnus», d. h. das Gloria. In einer Vorbemerkung zum
Ganzen wird aber gesagt : «Introitus imd Kyrie, letzteres nur soweit,
als es in Anbetracht der Zeit und Ordnung angemessen erscheint, hat
der Chor allein zu singen, und zwar vom Heraustreten des Priesters
aus der Sakristei an bis dahin, dass er, am Fusse des Altares stehend,
laut anhebt mit dem Psalm 42. » Darnach wäre also das Kyrie für den
Zelebranten überhaupt nicht in Betracht gekommen, sondern hätte
mit dem Introitus zusammen den Eingangsgesang gebildet.

Sehen wir uns aber im Entwurf Michaud um, so finden wir hier
gerade die litaneiartige Gestalt des Kyrie, die nachher zur Einführung
gelangte. Unter dem Titel « Supplications - Kyrie et Oraisons» bietet
Michaud folgendes :

Le prêtre : Prions pour les saintes Eglises de Dieu et pour leur
union: Seigneur, aie pitié! (Kyrie eleison.)

Les fidèles : Seigneur, aie pitié Seigneur, aie pitié

1) Deutsches Hochamt der Schweizerischen christkatholischen Kirche.
Der Nationalsynode zu Bern am 23. Mai 1877 im Namen der liturgischen
Commission vorgelegt. Buchdruckerei J.G.Baur, Basel 1877. - Johann Baptist
Watterich, * 1826 in Trior, war Geschichtsprofessor in Braunsberg, dann 1862
bis 1870 Pfarrer in Andernach ; nach seinem Beitritt zum Altkatholizismus
zunächst 1875 bis 1878 Pfarrer der christkatholischen Gemeindo Basel und dann
bis 1887 altkatholischer Pfarrer in Baden-Baden. 1902 kehrte er in Beuron zur
römischen Kirche zurück und starb daselbst 1904. Er verfasste u.a. die wichtige

und noch immer zitierte Schrift: Der Konsekrationsmoment (1896).
2) Ordinaire de la Mosse propose par E.Michaud. Imprimerie Jent &

Reinert, Berne 1877. - Eugène Michaud, * 1839 in Pouilly-sur-Saòno, Schiller
Döllingers in München, dann erster Vikar an dor Madeleine in Paris, 1876 bis
1915 Professor an der Christkatholisch-theologischen Fakultät in Bern, gest.
1917. Er gab 1893 bis 1910 die Revuo Internationale do Théologio, dio
Vorgängerin der IKZ, heraus.



— 90 —

Le prêtre : Prions pour la patrie, pour les pasteurs de l'Eglise et
pour les chefs des Etats chrétiens: Christ, aie pitié! (Christe
eleison.)

Les fidèles : Christ, aie pitié Christ, aie pitié
Le prêtre : Prions pour les malades, les affligés, les pécheurs et

pour tous ceux qui ne conaissent pas la vérité : Seigneur, aie pitié
(Kyrie eleison.)

Les fidèles : Seigneur, aie pitié Seigneur, aie pitié

Michaud begründet diese Neugestaltung des Kyrie im Anhang
zu seinem Entwurf mit dem Hinweis darauf, es sei ursprünglich eine
Litanei gewesen und solle in seiner alten Form wiederhergestellt
werden. Diese Ansicht Michauds findet in der neueren
Liturgiewissenschaft durchaus ihre Bestätigung. Tatsächlich sieht man heute
i m Kyrie der römischen Messe den Überrest einer Litanei, die einst den
(Gottesdienst eröffnete. Noch heute findet sich eine solche in der
ambrosianischen Liturgie, wenn auch nur noch an den Sonntagen der
Fastenzeit, zwischen der Ingressa, d.h. dem Introitus, und der
Oration. Auf ihre einzelnen Anrufungen wird hier lateinisch mit «Domine
miserere» geantwortet, aber am Schluss noch ein dreifaches «Kyrie
eleison» beigefügtx).

Jungmann glaubt, im Anschluss an B.Capelle2), diese alt-
römische Kyrielitanei in der im Liber pontificalis überlieferten
Deprecano Gelasii finden zu können. Sie enthält eine Reihe von Bitten,
die durch «Kyrie eleison» abgeschlossen oder beantwortet werden 3).

Mit den Kyriebitten im Entwurf Michaud und damit auch in der

heutigen christkatholischen Messe berühren sich insbesondere die

folgenden Bitten der Deprecatio:

I. Pro immaculata Dei vivi ecclesia per totum orbem constituta
divinae bonitatis opulentiam deprecamur - Kyrie eleison.

TI. Pro Sanctis Dei magni sacerdotibus et ministris sacri altaris
cunctisque Deum verum colentibus populis Christum Dominum

supplicamiis - Kyrie eleison.
V. Pro religiosis principibus omnique militia eorum, qui iustitiam

et rectum iudicium diligunt, Domini potentiam obsecramus -
Kvrie eleison.

1) Zur Krage der Herkunft des Kyrio s. die Darlegungen J.A. Jungmanns,
Missarum Sollemnia I, 412 ff.

2) Rcv. Bened. 1934, 126 ff.
3) S. den vollständigen Text bei Jungmann, a.a.O. 417 f.



— 91 —

Vili. Pro his quos humanae infirmitatis fragilitas, et quos nequitiae
spiritalis invidia vel varius saeculi error involvit, Redemptoris
nostri misericordiam obsecramus - Kyrie eleison.

Es scheint, dass in Rom die Einführung dieser oder doch einer
ähnlichen Litanei Hand in Hand ging mit der Abschaffung der
ursprünglich auf das Evangelium folgenden Oratio fidelium. Später
wurde dann die Litanei ihrerseits verdrängt durch den Introitus-
Gesang und auf die ihren Abschluss bildenden Kyrie-Rufe reduziert.
Die alte Oratio fidelium aber ist bekanntlich in der Liturgie des

Karfreitags noch erhalten geblieben.

Sowohl inhaltlich als formal berühren sich die GebetsauffForderungen

des Kyrie in S gerade auch mit denjenigen der Karfeitags-
fiirbitten, auf die übrigens Michaud seinerseits hinweist. So erscheint
es als wahrscheinlich, dass er sich bewusst an diese angelehnt hat.
Nun folgen aber dort auf die einzelnen Gebetsaufforderungen eben-
soviele Orationen, durch die der Aufforderung « Lasset uns beten...»
erst eigentlich Folge gegeben wird. Aber auch die Litaneien pflegen
durch eine oder mehrere nachfolgende Orationen abgeschlossen zu
werden. Das scheint nun im Kyrie Michauds zu fehlen, denn das
antwortende Kyrie (Christe) eleison ist bloss ein akklamierender Gebetsruf,

nicht aber eine ausgeführte Oration.

Es ist nun aber zu beachten, dass in Michauds Entwurf unmittelbar

nach dem Kyrie die Bemerkung folgt: «Le prêtre récite alors
l'oraison du jour ou de la fête. » Noch deutlicher wird seine Intention
durch seine Erklärung im erläuternden Anhang : « L'Oraison n'est que
la continuation du Kyrie eleison, qui était autrefois une litanie.» Dies
ist durchaus richtig gesehen, denn tatsächlich fand auch die
altrömische Kyrie-Litanei ihren Abschluss in der Kollekte. An den

Tagen ohne Gloria folgt ja noch heute die Kollekte unmittelbaraufdas

Kyrie. Durch die Einschiebung des Gloria wurde aber dieser

Zusammenhang unterbrochen.

Gerade diese Unterbrechung durch das Gloria ist aber im
Entwurf Michaud vermieden. Es muss hier kurz auf den Aufbau der
Messe bis zu den Lesungen bei Michaud eingegangen werden. Für ihn
war die alte gallikanische Liturgie, die derjenigen der Ostkirche näher
steht als der römischen, das Ideal, und in der «Messe papiste» oder
«romaniste», wie er sich ausdrückte, sah er eine schwer korrumpierte
Form des altkirchlichen Gottesdienstes. So suchte er denn die
römische Messe in Anlehnung an die gallikanische zu reformieren, was



— 92 —

gerade in den ersten Teilen der Messordnimg deutlich wird. Er hat
hier folgende Reihenfolge (die spezifisch gallikanischen Elemente
sind mit G bezeichnet) :

Préparation du pain et du vin (G).
Prière préparatoire de l'asemblée Staffelgebet).
Introït.
Cantique prophétique de Zacharie (Benedictus, G).

Doxologie :

an Festtagen das Gloria in excelsis ;

an gewöhnlichen Sonntagen aber das gallikanische «Agios o

theos... » (wie in der römischen Karfreitagsliturgie) ;

im Advent und von Septuagesima bis Ostern keine Doxologie.

Supplications - Kyrie et Oraisons.

Bei dieser Anordnung (Doxologie vor dem Kyrie) wird nun die
Kollekte nie vom Kyrie getrennt, d.h. dessen Gebetsaufforderungen
zielen direkt auf die Oration. In S wurde dann zwar die Kyrie-Litanei
Michauds übernommen, aber dem MR entsprechend das Gloria nach
dem Kyrie eingeschaltet, also zwischen die Gebetsaufforderungen
und das Gebet selbst. Nur in Messen ohne Gloria bleibt somit die
Intention Michauds gewahrt.

Aus der obigen Aufstellung ergibt sich aber zugleich die Erklärung

für eine merkwürdige Anordnung in S. Dort steht nämlich unter
der Überschrift «Introitus» der Lobgesang des Zacharias (Luk. 1, 68

bis 79) mit der Weisung, dass er an solchen Tagen ganz oder teilweise
gebetet werden solle, für welche kein besonderer Introitus angegeben
ist. Es erscheint zunächst unverständlich, wieso das Benedictus als

Introitus verwendet werden soll. Tatsächlich handelt es sich um ein
Missverständnis dessen, was Michaud vor Augen hatte. Auch bei ihm
steht das Bemedictus unter der Überschrift «Introït», aber nicht in
der Meinung, dass es selbst als Introitus dienen sollte. Vielmehr sollte
es nach gallikanischer Weise auf den Introitus folgen, wie er das deutlich

in den dem Entwurf beigegebenen Rubriken erklärt: «(le prêtre)
récite à voix moyenne le psaume de l'Introït, toujours suivi du
cantique prophétique: Béni soit le Seigneur, etc.» Wir sehen auch hier
wieder, wie Elemente des Entwurfs Michaud in die nachher in Geltung
getretene Liturgie übernommen wurden, aber in Verkennung der
wirklichen Absichten Michauds.



— 93 —

Kollekte und Lesungen

Da es sich hier um wechselnde Teile der Messe handelt, so haben
wir es vorerst nur mit dem gleichbleibenden Rahmen zu tun. Was die
Kollekte (D: «Kirchengebet», N: «Smeekgebed») betrifft, so wird sie

überall durch den Gruss «Der Herr sei mit euch» (N : «De Heer zij met
u») und die Aufforderung «Lasset uns beten» eingeleitet und durch
das «Amen» der Gemeinde abgeschlossen.

Die Lesung (Epistel) beginnt mit der Nennung des Titels (in D
auch des Kapitels). Nach ihrem Schluss (in D hervorgehoben durch
« So weit die Worte der Epistel ») antworten die Ministranten oder die
Gemeinde «Gott sei Dank» (S) bzw. «Gott dem Herrn sei Dank» (D)
bzw. «Gode zij dank» (N). In D und S werden diese Akklamationen
gesungen.

Dem Evangelium geht überall der Gruss voraus. N und S haben
auch die traditionelle Einleitung der Lesung mit der nachfolgenden
Lobpreisung beibehalten :

S : P. Worte des heiligen Evangeliums nach...
G. Ehre sei dir, o Herr.

N : P. Vervolg van het Evangelie naar..
D. U, o LIeer zij glorie.

Etwas umständlich ist die Einleitung in D: «Bezeichnet euch
nunmehr mit dem Zeichen des heiligen Kreuzes im Namen des Vaters
und des Sohnes und des heiligen Geistes und vernehmet die Worte
des Evangeliums, wie es sich aufgezeichnet findet bei dem Evangelisten

...» Der antwortende Zuruf fehlt ; dafür wird auch hier der
Schluss der Lesung bezeichnet mit «Soweit die Worte des heiligen
Evangeliums. » Andrerseits fehlt in S die dem «Laus tibi, Christe »

entsprechende Akklamation, welche D und N mit folgendem Wortlaut
haben: «Lob sei dir, Christe» (gesungen) bzw. Lof zij U, Christus!»
Das alles sind im Grunde recht überflüssige Abweichungen, die leicht
beseitigt werden könnten.

Zwischen den Lesungen hat allein D das Graduale beibehalten,
das auch das Alleluja mit seinem Vers einschliesst. S hat bloss im
Requiem das Graduale mit der Sequenz «Dies irae», während N an
Ostern, Pfingsten, Fronleichnam und im Requiem die entsprechende
Sequenz («beurtzang» genannt) aufweist, immer ohne

vorhergehendes Graduale bzw. Alleluja.
Das dem Evangelium vorangehende, dem lateinischen «Munda

cor meum» entsprechende Gebet hat D nicht. In N erscheint es in



— 94 —

einer dem MR fast ganz entsprechenden Übersetzung: «Almachtig
God! clie de lippen van den profeet Isaias door uwe aanraking ge-
zuiverd hebt, verwaardig U door uwe genadige ontferming mijn hart
en mijne lippen zóó te zuiveren, dat ik uw heilig evangelie waardig
möge verkondigen. Door Christus onzen Heer.» Abgesehen von der

vorgenommenen Umstellung der Satzteile ist bloss der «calculus

ignitus» von Jes. 6, 6 durch die allgemeinere Wendung «door uwe
aanraking» («durch deine Berührung») ersetzt, was die falsche
Vorstellung erweckt, als ob Gott selbst die Lippen des Propheten
berührt hätte.

In S wurde dieses Gebet wesentlich umgestaltet. Einmal wurde
clie Bezugnahme auf Jes. 6. 6 f. überhaupt fallengelassen. Sodann
wurde es aus einer Bitte des Priesters bzw. Diakons um würdige
Verkündigung des Evangeliums zu einer solchen der Gemeinde um willige
Aufnahme und offenes Bekennen der evangelischen Lehre gemacht :

«Reinige uns Herz und Lippen, o Herr, auf dass wir deine Lehre willig
aufnehmen und durch Wort und Wandel bekennen. » Dem entspricht
es allerdings nicht, dass das Gebet nach der beigefügten Rubrik still
zu sprechen ist.

Was den äussern Vollzug betrifft, so ist es allgemein üblich
geworden, die Lesungen gegen die Gemeinde gewendet vorzutragen,
während sie der Priester in der römischen Messe mit dem Rücken zur
Gemeinde hin liest. Es ist dies eine natürliche Folge der Lesung in der
Volkssprache. In grösseren Kirchen dürfte es sich aber empfehlen, in
der Hinwendung zur Gemeinde noch einen Schritt weiter zu gehen
und die Lesungen nicht vom Altare, sondern vom Choreingang aus

vorzutragen, am besten von dort angebrachten Lesepulten oder Ain-
bonen aus. Die Lesungen gehören ja ursprünglich gar nicht an den

Altar, sondern, wie es die Einrichtung der altchristlichen Kirchen
zeigt, an einen der Gemeinde auch räumlich möglichst nahe gelegenen
Standort. Die Sitte, sie am Altare selbst vorzunehmen, erscheint als
eine Folge des Aufkommens der stillen Messe.

Nachtrag zum Staffelgebet. In Ergänzung unserer Ausführungen
im ersten Artikel dieser Folge sei noch darauf hingewiesen, dass die

Umstellungen im Staffelgebet von S auf den Entwurf Watterich
zurückgehen, ebenso die Benennung als «Gemeindebussakt», die
Watterich aber vor dem Versikel «Unsere Hülfe ist im Namen des

Herrn» einsetzt, also erst nach dem 43.Psalm. Damit ist etwas



— 95 —

Richtiges gesehen, da dieser Psalm, wie wir ausgeführt haben,
ursprünglich den LI ingang des Zelebranten zum Altare begleitet und
nicht in eigentlichem Zusammenhang mit dem folgenden Confiteor
steht. Was aber den Wortlaut des Staffelgebetes betrifft, hat man
sich nicht an Watterich gehalten, und wir möchten sagen : glücklicherweise.

Dies gilt insbesondere für den 43. Psalm, bei dem sich
Watterichs oft reichlich pathetische Diktion unangenehm vom biblischen
Text abhebt, wie etwa in den folgenden Versen des Psalms :

Richte, o Gott, mit Erbarmen, sondere mich von der Gemeinschaft

der Cnheiligen, rette mich aus der Macht des Bösen.
Du, o Gott, bist ja meine Stärke! Soll ich denn von dir

verworfen, des Feindes Spott, in Trauer gehen
Nein, lass mir leuchten Dein Licht, Deine Wahrheit, lass sie

mich leiten und emporziehen zu dem heiligen Berge, zu dem Ge-

zelte, darin Du wohnest.

Einzelne Wendungen hat man dagegen aus Watterichs Text
beibehalten, so im Confiteor «vor allen seinen Auserwählten » für «omnibus

Sanctis». Wir wollen aber froh sein darüber, dass im grossen
ganzen unseren Gemeinden der Watterichsche Stil erspart geblieben
ist.

Bern. Albert Emil Rüthy


	Bemerkungen und Erwägungen zu den altkatholischen Liturgien [Fortsetzung]

