Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 48 (1958)

Heft: 2

Artikel: Bemerkungen und Erwagungen zu den altkatholischen Liturgien
[Fortsetzung]

Autor: Ruthy, Albert Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404353

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 84 —

Bemerkungen und Erwéigungen zu den

altkatholischen Liturgien
(Fortsetzung)

Kyrie und Gloria

Nachdem wir die Gestaltung des Staffelgebetes in den wich-
tigsten altkatholischen Liturgien einer kritischen Betrachtungunter-
zogen haben !), wenden wir uns in der Untersuchung der feststehen-
den Teile der Messordnung dem Kyrie und Gloria zu, die wir aus
Griinden, welche im Laufe unserer Darlegungen erhellen werden,
zusammen behandeln. Wir verwenden dabei die folgenden Abkiir-
zungen: MR = Missale Romanum; altkatholische Liturgien: D =
Deutschland, N = Niederlande, S = Schweiz.

1. Dre Textgestalt

a) Kyrie. Die niederlindische Messe hilt sich genau an das MR,
indem sie die neun Anrufungen in gleicher Anordnung beibehiilt,d. h.
dreimal «Heer, ontferm U onzer», dreimal «Christus, ontferm U
onzer», dreimal « Heer, ontferm U onzer». In D wird jede Anrufung
nur einmal wiederholt, so dass ihrer bloss sechs {ibrig bleiben, nim-
lich je zweimal «Herr, erbarme Dich unser!» — «Christe, erbarme
Dich unser!» — «Herr, erbarme Dich unser!»

Ihren eigenen Weg geht die Liturgie der Christkatholischen
Kirche der Schweiz. Sie setzt den Anrufungen drei verschiedene
Gebetsaufforderungen voran, die ihnen einen konkreten Inhalt
geben. Es entsteht so ein kurzes litaneiartiges Gebilde. ‘

Priester: Lasset uns beten fiir die Wohlfahrt und Eintracht der
christlichen Kirchen.

Gemeinde: Herr, erbarme dich unser (Kyrie eleison).

P. Lasset uns beten fiir unser Vaterland und seine geistlichen
und weltlichen Vorsteher.

G. Christus, erbarme dich unser (Christe eleison).

P. Lasset uns beten fiir die Kranken und Betriibten, fiir die Be-
dringten und Notleidenden, fiir die Irrenden und Siinder.

G. Herr, erbarme dich unser (Kyrie eleison).

Die Anrufungen sind nur je einmal als Antwort der Gemeinde
gesetzt, und zwar im deutschen und darauf eingeklammert im grie-
chischen Wortlaut. Dabei wird nicht klargemacht, ob die grie-

1) IKZ 1957, S. 106-120.



chischen Worte auch gesprochen werden sollen oder bloss als Hin-
weis auf den Urtext gemeint sind. Praktisch werden sie wohl all-
gemein weggelassen.

Eine besondere Form des Kyrie sieht S fiir das Requiem vor.
In der ersten Auflage des Missales (1880) war auch hier eine GGebets-
aufforderung vorangestellt, auf die der Versikel « Herr, gib ihnen. . . »
(= Requiem aeternam) und das auf drei Anrufungen reduzierte
eigentliche Kyrie folgt:

P. Lasset uns beten fiir die abgestorbenen Christgliubigen.
Herr gib ihnen die ewige Ruhe,

G. Und das ewige Licht leuchte ihnen.

P. Herr, erbarme dich.

G. Christus, erbarme dich.

P. Herr, erbarme dich.

In der zweiten Auflage des Messbuches (1905) sind dann Ein-
leitung und Versikel weggelassen, so dass nur die drei Anrufungen
iibrig bleiben, nun aber durch die Beifiigung von «unser» erweitert.

Diese Erweiterung iiber das griechische eleison hinaus, das ja
nur «erbarme dich» heisst, findet sich sonst in allen angefiihrten
Texten. Sie erscheint aber auch in den lateinischen Ubertragungen
des Kyrie-Rufes, z. B. in Litanei und Stundengebet: Domine, mise-
rere nobis (oder nostri); ebenso im Agnus Dei. Aber auch in grie-
chischer Sprachform kennt sie das MR in dem der gallikanischen
Liturgie entnommenen Trishagion der Karfreitagsliturgie: Agios o
Theos, agios ischyros, agios athanatos, eleison imas (= #nudg). Die
Beifiigung des Pronomens entspricht offenbar einem Bediirfnis der
Beter, sich personlich in die Bitte einzuschalten.

b) Gloria. Die Texte stimmen durchwegs mit dem lateinischen
iiberein, nur dass in D bei dem dreimaligen Domine des mittlern
Teiles ein «unser» eingeschaltet ist:

Herr, unser Gott, himmlischer Konig, Gott, allméchtiger Vater!
Du, unser Herr, eingeborener Sohn, Jesu Christe.
Herr, unser Gott, Lamm Gottes, Sohn des Vaters.

Der Text von S stellt den beiden ersten « Herr» ein «O» voran,
inkonsequenterweise aber nicht dem dritten:

O Herr Gott, Kénig des Himmels, Gott, allméichtiger Vater!
O Herr, eingeborener Sohn, Jesus Christus!
Herr Gott, Lamm Gottes, Sohn des Vaters!



W - -

Am Anfang folgen alle drei Fassungen dem lateinischen « Et in
terra pax hominibus bonae voluntatis» und nicht dem allerdings un-
einheitlich iiberlieferten griechischen Text von Luk. 2, 14:

D. Und Friede auf Erden den Menschen, die guten Willens sind.
S. Und auf Erden Friede den Menschen, die guten Willens sind.
N. En op aarde vrede den menschen van goeden wille.

2. Die liturgische und gesangliche Ausfithrunyg

a) Kyrie. Nach dem MR hat der Zelebrant die neun Invoka-
tionen «alternatium cum Ministris» zu sprechen. Dementsprechend
sind sie in N auf P. = Priester und D. — Dienaren verteilt. D weist
die sechs Anrufungen abwechslungsweise dem Priester und der Ge-
meinde zu. Fiir den Gesang des Kyrie ordnet das Kyriale Romanum
an, dass die einzelnen Sitze abwechselnd vom Chor und den Vor-
singern oder von _wei Choren gesungen werde. Beim letzten «elei-
son» finden sich dann alle zusammen. In dhnlicher Weise findet in N
der Wechsel zwischen Chor und Gemeinde statt, wobei das ganze
letzte Kyrie von allen gesungen wird. Wihrend es aber nach dem
MR immer noch vorgeschrieben ist, dass der Zelebrant mit den Assi-
stenten bzw. Ministranten das Kyrie auch dann zu sprechen hat.
wenn es vom Chore gesungen wird, geschieht dies in N nicht mehr,
ebenso in den analogen Fillen des Sanctus und Agnus. Es gehort
iibrigens zu den in den letzten Jahren in der romisch-katholischen
Kirche geltend gemachten liturgischen Reformwiinschen, dass dieses
gleichzeitige Singen und Sprechen der (iesangstexte der Messe ab-
geschafft werde.

Gewisse Schwierigkeiten bietet die Verbindung des Kyrie mit
dem Chor- oder Gemeindegesang in S. Hier folgen ja die An-
rufungen des Kyrie nicht direkt aufeinander, sondern sie werden
durch die (im Messbuch nicht mit Noten versehenen und daher
meistens bloss gesprochenen) Gebetsaufforderungen voneinander
getrennt. Will man nun ein traditionelles Kyrie singen — sei es ein
gregorianisches oder eines aus einer mehrstimmigen Messe —, so er-
geben sich folgende Moglichkeiten: 1. der Kyrie-Gesang geht dem im
Wechsel von Priester und Gemeinde gesprochenen Kyrie mit seinen
(Gebetsaufforderungen voraus; 2. der Kyrie-Gesang folgt diesem
nach; 3. der Zelebrant spricht mit den Ministranten das Kyrie leise
wéihrend dem Cesang; 4. man schaltet die drei Teile des Kyrie-
(resangs, d.h. je drei Invokationen, nach jeder der drei Gebets-
aufforderungen ein.



= B ==

Die erste und dritte dieser Moglichkeiten miissen ohne weiteres
verworfen werden; die erste, weil die Kyrie-Rufe sinngemiiss den
Gebetsaufforderungen nachfolgen miissen; die dritte, weil das drei-
malige « Lasset uns beten...» nur einen Sinn hat, wenn es von der
Gemeinde auch gehort wird. Besser ist schon die zweite Anordnung.
bei der die kurze Kyrie-Litanei durch den Kyrie-(Giesang abgeschlos-
sen wird. Es ergibt sich damit etwas édhnliches wie in der romischen
Karsamstagsliturgie, wo sich an die Litanei unmittelbar der Kyrie-
Gesang der Messe anschliesst. Noch besser mag die vierte Losung
erscheinen, weil sie den Gesang am engsten mit den Gebetsaufforde-
rungen verbindet. Dann sollten aber diese ebenfalls vom Zelebranten
gesungen werden.

in Versuch in diesem Sinne ist in der letzten (10.) Auflage des
christkatholischen Gesangbuches von 1951 gemacht, wobei die Sing-
weise der Gebetsaufforderungen je einem der unter Nrn. 255 und 259
gebotenen gregorianischen Kyrie entnommen ist (es handelt sich um
die Kyrie-Melodien «L.ux et origo» und «Orbis factor». Nrn. I und X1
der Vatikanischen Ausgabe). Aber abgesehen davon, dass die Sache
so fiir gesanglich nicht besonders begabte Zelebranten zu anspruchs-
voll wird — es miisste dann ja iiberhaupt jeder Kyrie-Melodie eine
eigene Weise fiir die (Gebetsaufforderungen entsprechen —, sind diese
reichen und bewegten Melodien dem litaneiartigen Charakter des
Kyrie-Gebetes von S wenig angemessen. Die beste Losung bestinde
in einer einfachen, mehr nur rezitativen Weise fiir den Gesang des
Zelebranten wie fiir die Antworten der Gemeinde. Daran kinnte
sich dann eventuell noch ein Kyrie-Gesang schliessen.

b) Qloria. Withrend in Holland die strikte Regel gilt, dass beim
Gloria so gut wie bei den anderen feststehenden Messgesingen stets
der liturgische Text gesungen wird, ersetzt man ihn in Deutschland
und in der Schweiz weithin durch ein Gemeindelied (« Gloria-Lied»)
oder einen mehr oder weniger passenden Vortrag des Kirchenchores.
Dabei findet dann die Intonation durch den Zelebranten meist gar
nicht die ihr entsprechende textliche Fortsetzung. In manchen
Fillen bedeutet das ein peinliches Auseinanderklaffen der Liturgie
des Priesters und der der GGemeinde.

Fiir den bloss gesprochenen Vortrag des Gloria nimmt D eine
Aufteilung der einzelnen Siitze auf Priester und Gemeinde vor, so
dass es zu einem Wechselgebet zwischen beiden wird. Eine ihnliche
Aufteilung, nimlich in zwei Sprechchore, bezeichnet durch die



— 88 —

Ziffern 1. und 2., zeigt auch das schweizerische Missale. Im Gebet-
buch fiir die Gemeinde ist der Text jedoch durchlaufend gedruckt,
und dementsprechend wird es auch, wenn es nicht gesungen wird,
von der Gemeinde in einem Zuge gesprochen.

Was die Einschaltung oder Weglassung des Gloria betrifft, hilt
man sich in N und S an die Regeln des MR. Das heisst (abgesehen
von besonderen Fillen): es wird gesungen an allen Festen, an den
Sonntagen per annum, an Sonn- und Wochentagen der ganzen Oster-
zeit; es entfallt an Sonn- und Wochentagen der Adventszeit und
von Septuagesima bis zum Hohen Donnerstag exkl. sowie an den
Wochentagen per annum. Die in S dem Gloria beigesetzte Rubrik
ist aber ungeniigend: «Fillt in der Adventszeit und von Septuage-
sima bis Ostern sowie in der Messe fiir Verstorbene und in Bitt-
messen aus.» Sie ruft insbesondere dem Missverstindnis, es sei das
Gloria auch an den Wochentagen das Jahr hindurch einzuschalten.
Es wire iiberhaupt richtiger, nicht vom Ausfallen des Gloria zu reden,
sondern umgekehrt anzugeben, wann es eintritt. Denn seiner Her-
kunft nach ist es nicht ein Normalbestandteil der Messe, der zu ge-
wissen Zeiten ausfillt, wie z.B. die Schlussdoxologie der Psalmen,
sondern eine spitere Hinzufiigung zur Betonung héherer Festlichkeit.

Seltsam und liturgisch kaum zu rechtfertigen ist die Regelung,
die D in bezug auf Kyrie und Gloria trifft. Vom Kyrie heisst es: « Wird
nur bei Trauergottesdiensten sowie in der Advents- und engeren
Fastenzeit gesprochen» — und vom Gloria: «Fillt aus, sobald das
Kyrie gebetet wird.» Weiter wird bestimmt, dass das Gloria, wenn es
gesungen wird, an die Stelle der sogenannten kleinen Doxologie des
Introituspsalmes tritt. Es ergibt sich dann die folgende Reihenfolge:
Introitus-Antiphon — Psalm bzw. Psalmvers — Gloria. Mit der ge-
nannten Bestimmung werden aber Dinge voneinander abhéngig ge-
macht, die gar nichts miteinander zu tun haben.

3. Das schweizerische Kyrie

Eine eingehendere Betrachtung erfordert noch die eigenartige
Gestaltung des Kyrie in S. Bevor wir darauf eintreten, empfiehlt es
sich, einen kurzen Blick auf die Vorgeschichte der Messliturgie der
Christkatholischen Kirche der Schweiz zu werfen.

Die Nationalsynode des Jahres 1876 hatte eine liturgische Kom-

mission bestellt, die dann im folgenden Jahre den Entwurf einer
deutschen Messliturgie aus der Hand von Pfarrer Dr. Watterich vor-



— 89 —

legte ). Ein weiterer Entwurf in franzdisischer Sprache war von
Prof. Dr. Michaud eingereicht worden %). Keiner von beiden wurde
jedoch angenommen, und nachdem sich die genannte Kommission
aufgelost hatte, genehmigte die Synode von 1880 eine Liturgie, die
unter massgebender Mitwirkung von Bischof Eduard Herzog ge-
schaffen worden war. Ging man hier im grossen ganzen auch andere
Wege als die beiden abgelehnten Entwiirfe, so wurden doch einzelne
Elemente aus denselben iibernommen. Die Kenntnis dieser Entwiirfe
ist daher notwendig fiir das Verstédndnis der christkatholischen Mess-
liturgie in ihrer Eigenart. Dies gilt nicht zuletzt fiir das Kyrie.

I'm Text des Entwurfes von Watterich findet sich das Kyrie iiber-
haupt nicht. Auf den Gemeindebussakt (Staffelgebet) folgt unmittel-
bar der « Dankhymnus», d.h. das Gloria. In einer Vorbemerkung zum
Ganzen wird aber gesagt: «Introitus und Kyrie, letzteres nur soweit,
als es in Anbetracht der Zeit und Ordnung angemessen erscheint, hat
der Chor allein zu singen, und zwar vom Heraustreten des Priesters
aus der Sakristei an bis dahin, dass er, am Fusse des Altares stehend,
laut anhebt mit dem Psalm 42.» Darnach wére also das Kyrie fiir den
Zelebranten iiberhaupt nicht in Betracht gekommen, sondern hatte
mit dem Introitus zusammen den Eingangsgesang gebildet.

Sehen wir uns aber im Entwurf Michaud um, so finden wir hier
gerade die litaneiartige Gestalt des Kyrie, die nachher zur Einfiihrung
gelangte. Unter dem Titel « Supplications — Kyrie et Oraisons» bietet
Michaud folgendes:

Le prétre: Prions pour les saintes Eglises de Dieu et pour leur
union: Seigneur, aie pitié! (Kyrie eleison.)
Les fidéles: Seigneur, aie pitié! Seigneur, aie pitié!

1) Deutsches Hochamt der Schweizerischen christkatholischen Kirche,
Der Nationalsynode zu Bern am 23.Mai 1877 im Namen der liturgischen Com-
mission vorgelegt. Buchdruckerei J. G.Baur, Basel 1877. — Johann Baptist
Watterich, * 1826 in Trier, war Geschichtsprofessor in Braunsberg, dann 1862
bis 1870 Pfarrer in Andernach ; nach seinem Beitritt zum Altkatholizismus zu-
nichst 1875 bis 1878 Pfarrer der christkatholischen Gemeinde Basel und dann
bis 1887 altkatholischer Pfarrer in Baden-Baden. 1902 kehrte er in Beuron zur
rémischen Kirche zuriick und starb daselbst 1904. Er verfasste u.a. die wich-
tige und noch immer zitierte Schrift : Der Konsekrationsmoment (1896).

?) Ordinaire de la Messe proposé par E.Michaud. Imprimerie Jent &
Reinert, Berne 1877. - Eugéne Michaud, * 1839 in Pouilly-sur-Saéne, Schiiler
Dollingers in Miinchen, dann erster Vikar an der Madeleine in Paris, 1876 bis
1915 Professor an der Christkatholisch-theologischen Fakultéit in Bern, gest.
1917. Er gab 1893 bis 1910 die Revue Internationale de Théologie, die Vor-
gingerin der 1KZ, heraus.



s D e

Le prétre: Prions pour la patrie, pour les pasteurs de I’Eglise et
pour les chefs des Ktats chrétiens: Christ, aie pitié! (Christe
eleison.)

Les fideles: Christ, aie pitié! Christ, aie pitié!

Le prétre: Prions pour les malades, les affligés, les pécheurs et
pour tous ceux qui ne conaissent pas la vérité: Seigneur, aie pitié!
(Kyrie eleison.)

Les fideles : Seigneur, aie pitié! Seigneur, aie pitié!

Michaud begriindet diese Neugestaltung des Kyrie im Anhang
zu seinem Entwurf mit dem Hinweis darauf, es sei urspriinglich eine
Litanei gewesen und solle in seiner alten Form wiederhergestellt
werden. Diese Ansicht Michauds findet in der neueren Liturgie-
wissenschaft durchaus ihre Bestatigung. Tatséchlich sieht man heute
im Kyrie derromischen Messe den Uberrest einer Litanei, die einst den
(iottesdienst eroffnete. Noch heute findet sich eine solche in der am-
brosianischen Liturgie, wenn auch nur noch an den Sonntagen der
Fastenzeit, zwischen der Ingressa, d.h. dem Introitus, und der Ora-
tion. Aufihre einzelnen Anrufungen wird hier lateinisch mit « Domine
miserere» geantwortet, aber am Schluss noch ein dreifaches « Kyrie
eleison» beigefiigt 1).

Jungmann glaubt, im Anschluss an B.Capelle %), diese alt-
romische Kyrielitanei in der im Liber pontificalis iiberlieferten De-
precalio Gelasii finden zu konnen. Sie enthéilt eine Reihe von Bitten,
die durch «Kyrie eleison» abgeschlossen oder beantwortet werden 3).
Mit den Kyriebitten im Entwurf Michaud und damit auch in der
heutigen christkatholischen Messe beriihren sich insbesondere die
folgenden Bitten der Deprecatio:

1. Pro immaculata Dei vivi ecclesia per totum orbem constituta
divinae bonitatis opulentiam deprecamur — Kyrie eleison.

I1. Pro sanctis Dei magni sacerdotibus et ministris sacri altaris
cunctisque Deum verum colentibus populis Christum Domi-
num supplicamus — Kyrie eleison.

V. Pro religiosis principibus omnique militia eorum, qui iustitiam
et rectum iudicium diligunt, Domini potentiam obsecramus —
Kyrie eleison.

1) Zur Frage der Herkunft des Kyrie s. die Darlegungen J. A. Jungmanns,
Missarum Sollemnia I, 412 ff.

2y Rev. Béndd. 1934, 126 ff.

3) 8. den vollstindigen Text bei Jungmann, a.a.0. 417 f,



— 9] —

- VIII. Pro his quos humanae infirmitatis fragilitas, et quos nequitiae
spiritalis invidia vel varius saeculi error involvit, Redemptoris
nostri misericordiam obsecramus — Kyrie eleison.

Es scheint, dass in Rom die Einfiihrung dieser oder doch einer
dhnlichen Litanei Hand in Hand ging mit der Abschaffung der ur-
spriinglich auf das Evangelium folgenden Oratio fidelium. Spéter
wurde dann die Litanei ihrerseits verdrangt durch den Introitus-
Gesang und auf die ihren Abschluss bildenden Kyrie-Rufe reduziert.
Die alte Oratio fidelium aber ist bekanntlich in der Liturgie des Kar-
freitags noch erhalten geblieben.

Sowohl inhaltlich als formal beriihren sich die Gebetsaufforde-
rungen des Kyrie in S gerade auch mit denjenigen der Karfeitags-
furbitten, auf die iibrigens Michaud seinerseits hinweist. So erscheint
es als wahrscheinlich, dass er sich bewusst an diese angelehnt hat.
Nun folgen aber dort auf die einzelnen Gebetsaufforderungen eben-
soviele Orationen, durch die der Aufforderung « Lasset uns beten. . . »
erst eigentlich Folge gegeben wird. Aber auch die Litaneien pflegen
durch eine oder mehrere nachfolgende Orationen abgeschlossen zu
werden. Das scheint nun im Kyrie Michauds zu fehlen, denn das ant-
wortende Kyrie (Christe) eleison ist bloss ein akklamierender GGebets-
ruf, nicht aber eine ausgefiihrte Oration.

Es ist nun aber zu beachten, dass in Michauds Entwurf unmittel-
bar nach dem Kyrie die Bemerkung folgt: «Le prétre récite alors
Poraison du jour ou de la féte.» Noch deutlicher wird seine Intention
durch seine Erklirung im erliiuternden Anhang: « ’'Oraison n’est que
la continuation du Kyrie eleison, qui était autrefois une litanie.» Dies
ist durchaus richtig gesehen, denn tatsichlich fand auch die alt-
romische Kyrie-Litanei ihren Abschluss in der Kollekte. An den
Tagen ohne Gloria folgt ja noch heute die Kollekte unmittelbaraufdas
Kyrie. Durch die Einschiebung des Gloria wurde aber dieser Zu-
sammenhang unterbrochen.

Gerade diese Unterbrechung durch das Gloria ist aber im Ent-
wurf Michaud vermieden. Es muss hier kurz auf den Aufbau der
Messe bis zu den Lesungen bei Michaud eingegangen werden. Fiir ihn
war die alte gallikanische Liturgie, die derjenigen der Ostkirche niher
steht als der romischen, das Ideal, und in der «Messe papiste» oder
«romaniste», wie er sich ausdriickte, sah er eine schwer korrumpierte
Form des altkirchlichen Gottesdienstes. So suchte er denn die ro-
mische Messe in Anlehnung an die gallikanische zu reformieren, was



— 92 —

gerade in den ersten Teilen der Messordnung deutlich wird. Er hat
hier folgende Reihenfolge (die spezifisch gallikanischen Elemente
sind mit G bezeichnet):

Préparation du pain et du vin (G).
Priére préparatoire de ’asemblée (= Staffelgebet).
Introit.
Cantique prophétique de Zacharie (Benedictus, G).
Doxologie:

an Festtagen das Gloria in excelsis;

an gewohnlichen Sonntagen aber das gallikanische «Agios o
theos. . . » (wie in der rémischen Karfreitagsliturgie);

im Advent und von Septuagesima bis Ostern keine Doxologie.

Supplications — Kyrie et Oraisons.

Bei dieser Anordnung (Doxologie vor dem Kyrie) wird nun die
Kollekte nie vom Kyrie getrennt, d.h. dessen Gebetsaufforderungen
zielen direkt auf die Oration. In S wurde dann zwar die Kyrie-Litanei
Michauds iibernommen, aber dem MR entsprechend das Gloria nach
dem Kyrie eingeschaltet, also zwischen die Gebetsaufforderungen
und das Gebet selbst. Nur in Messen ohne Gloria bleibt somit die In-
tention Michauds gewahrt.

Aus der obigen Aufstellung ergibt sich aber zugleich die Erkla-
rung fiir eine merkwiirdige Anordnung in S. Dort steht ndmlich unter
der Uberschrift «Introitus» der Lobgesang des Zacharias (Luk. 1, 68
bis 79) mit der Weisung, dass er an solchen Tagen ganz oder teilweise
gebetet werden solle, fiir welche kein besonderer Introitus angegeben
ist. Es erscheint zunichst unverstindlich, wieso das Benedictus als
Introitus verwendet werden soll. Tatsichlich handelt es sich um ein
Missverstindnis dessen, was Michaud vor Augen hatte. Auch beiihm
steht das Bemedictus unter der Uberschrift «Introit», aber nicht in
der Meinung, dass es selbst als Introitus dienen sollte. Vielmehr sollte
es nach gallikanischer Weise auf den Introitus folgen, wie er das deut-
lich in den dem Entwurf beigegebenen Rubriken erklirt : «(le prétre)
récite & voix moyenne le psaume de I'Introit, toujours suivi du can-
tique prophétique: Bén: soit le Seigneur, etc.» Wir sehen auch hier
wieder, wie Elemente des Entwurfs Michaud in die nachherin Geltung
getretene Liturgie {ibernommen wurden, aber in Verkennung der
wirklichen Absichten Michauds.



Kollekte und Lesungen

Da es sich hier um wechselnde Teile der Messe handelt, so haben
wir es vorerst nur mit dem gleichbleibenden Rahmen zu tun. Was die
Kollekte (D: «Kirchengebet», N: « Smeekgebed») betrifft, so wird sie
iiberall durch den Gruss « Der Herr sei mit euch» (N : « De Heer zij met
u») und die Aufforderung « Lasset uns beten» eingeleitet und durch
das « Amen» der Gemeinde abgeschlossen.

Die Lesung (Epistel) beginnt mit der Nennung des Titels (in D
auch des Kapitels). Nach ihrem Schluss (in D hervorgehoben durch
«So weit die Worte der Epistel») antworten die Ministranten oder die
Gemeinde « Gott sei Dank» (S) bzw. « Gott dem Herrn sei Dank» (D)
bzw. « Gode zij dank» (N). In D und S werden diese Akklamationen
gesungen.

Dem Evangelium geht iiberall der Gruss voraus. N und S haben
auch die traditionelle Einleitung der Lesung mit der nachfolgenden
Lobpreisung beibehalten :

S: P. Worte des heiligen Evangeliums nach. . .
G. Ehre sei dir, o Herr.
N: P. Vervolg van het Evangelie naar. . .
D. U, o Heer! zij glorie.

Etwas umstindlich ist die Einleitung in D: «Bezeichnet euch
nunmehr mit dem Zeichen des heiligen Kreuzes im Namen des Vaters
und des Sohnes und des heiligen Geistes und vernehmet die Worte
des Evangeliums, wie es sich aufgezeichnet findet bei dem Evange-
listen. . .» Der antwortende Zuruf fehlt; dafiir wird auch hier der
Schluss der Lesung bezeichnet mit « Soweit die Worte des heiligen
Evangeliums.» Andrerseits fehlt in S die dem «Laus tibi, Christe» ent-
sprechende Akklamation, welche D und N mit folgendem Wortlaut
haben: «Lob sei dir, Christe» (gesungen) bzw. Lof zij U, Christus!»
Das alles sind im Grunde recht iiberfliissige Abweichungen, die leicht
beseitigt werden kénnten.

Zwischen den Lesungen hat allein D das Graduale beibehalten,
das auch das Alleluja mit seinem Vers einschliesst. S hat bloss im
Requiem das Graduale mit der Sequenz «Dies irae», wihrend N an
Ostern, Pfingsten, Fronleichnam und im Requiem die entsprechende
Sequenz («beurtzang» genannt) aufweist, immer ohne vorher-
gehendes Graduale bzw. Alleluja.

Das dem Evangelium vorangehende, dem lateinischen «Munda
cor meum» entsprechende Gebet hat D nicht. In N erscheint es in



— 04 —

einer dem MR fast ganz entsprechenden Ubersetzung: « Almachtig
God! die de lippen van den profeet Isaias door uwe aanraking ge-
zuiverd hebt, verwaardig U door uwe genadige ontferming mijn hart
en mijne lippen z66 te zuiveren, dat ik uw heilig evangelie waardig
moge verkondigen. Door Christus onzen Heer.» Abgesehen von der
vorgenommenen Umstellung der Satzteile ist bloss der «calculus
ignitus» von Jes.6, 6 durch die allgemeinere Wendung «door uwe
aanraking» («durch deine Berithrung») ersetzt, was die falsche Vor-
stellung erweckt, als ob Gott selbst die Lippen des Propheten be-
rithrt hiitte. ,

In S wurde dieses Gebet wesentlich umgestaltet. Kinmal wurde
die Bezugnahme auf Jes. 6. 6 f. iiberhaupt fallengelassen. Sodann
wurde es aus einer Bitte des Priesters bzw. Diakons um wiirdige Ver-
kiindigung des Evangeliums zu einer solchen der Gemeinde um willige
Aufnahme und offenes Bekennen der evangelischen Lehre gemacht:
«Reinige uns Herz und Lippen, o Herr, auf dass wir deine Lehre willig
aufnehmen und durch Wort und Wandel bekennen.» Dem entspricht
es allerdings nicht, dass das (iebet nach der beigefiigten Rubrik still
zu sprechen ist.

Was den dussern Vollzug betrifft, so ist es allgemein {iblich ge-
worden, die Lesungen gegen die Gemeinde gewendet vorzutragen,
wihrend sie der Priester in der romischen Messe mit dem Riicken zur
(vemeinde hin liest. Es ist dies eine natiirliche Folge der Lesung in der
Volkssprache. In grisseren Kirchen diirfte es sich aber empfehlen, in
der Hinwendung zur Gemeinde noch einen Schritt weiter zu gehen
und die Lesungen nicht vom Altare, sondern vom Choreingang aus
vorzutragen, am besten von dort angebrachten Lesepulten oder Am-
bonen aus. Die Lesungen gehoéren ja urspriinglich gar nicht an den
Altar, sondern, wie es die Einrichtung der altchristlichen Kirchen
zeigt, an einen der Gemeinde auch raumlich méglichst nahe gelegenen
Standort. Die Sitte, sie am Altare selbst vorzunehmen, erscheint als
eine Folge des Aufkommens der stillen Messe.

sk 3 £

Nachtrag zum Staffelgebet. In Ergénzung unserer Ausfithrungen
im ersten Artikel dieser Folge sei noch darauf hingewiesen, dass die
Umstellungen im Staffelgebet von S auf den Entwurf Watterich
zuriickgehen, ebenso die Benennung als «Gemeindebussakt», die
Watterich aber vor dem Versikel « Unsere Hiilfe ist im Namen des
Herrn» einsetzt, also erst nach dem 43.Psalm. Damit ist etwas



— 95 —

Richtiges gesehen, da dieser Psalm, wie wir ausgefiihrt haben, ur-
spriinglich den Hingang des Zelebranten zum Altare begleitet und
nicht in eigentlichem Zusammenhang mit dem folgenden Confiteor
steht. Was aber den Wortlaut des Staffelgebetes betrifft, hat man
sichnicht an Watterich gehalten, und wir mochten sagen : gliicklicher-
weise. Dies gilt insbesondere fiir den 43. Psalm, bei dem sich Wat-
terichs oft reichlich pathetische Diktion unangenehm vom biblischen
Text abhebt, wie etwa in den folgenden Versen des Psalms:

Richte, o Gott, mit Krbarmen, sondere mich von der GGemein-
schaft der Unheiligen, rette mich aus der Macht des Bosen.

Du, o Gott, bist ja meine Stirke! Soll ich denn von dir ver-
worfen, des Feindes Spott, in Trauer gehen !

Nein, lass mir leuchten Dein Licht, Deine Wahrheit, lass sie
mich leiten und emporziehen zu dem heiligen Berge, zu dem Ge-
zelte, darin Du wohnest.

Kinzelne Wendungen hat man dagegen aus Watterichs Text bei-
behalten, so im Confiteor «vor allen seinen Auserwithlten» fiir «omni-
bus Sanctis». Wir wollen aber froh sein dariiber, dass im grossen
ganzen unseren (Gemeinden der Watterichsche Stil erspart geblieben
ist.

Bern. Albert Emal Riithy



	Bemerkungen und Erwägungen zu den altkatholischen Liturgien [Fortsetzung]

