
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 47 (1957)

Heft: 4

Vereinsnachrichten: Bericht über den XVII. Internationalen Altkatholikenkongress 19. bis
23. September 1957 in Rheinfelden (Schweiz)

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 201 —

Bericht
über den

XVII. Internationalen Altkatholikenkongress
19. bis 23. September 1957

in Rheinfelden (Schweiz)

Bearbeitet von Pfarrer Frana Ackermann in Ölten

Programm der Anglikanisch-altkatholischen Theologenkonferenz
15. bis 18. September 1957

Montag, den 16. September

8.00 Uhr: Heiliges Amt (nach deutschem Ritus).

9.30 Uhr : Eröffnung der Tagung, Begrüssung und Bestellung der

Tagimgsleitung.

I. Referat: «The Sacrifice of Christ and the meaning of
Sacrifice» (Rev. Canon Sansbury).

Kurze Aussprache und Pause.

IL Referat: «Opfer Christi und Eucharistie»
(Prof. Dr. A. E. Rüthy).
Aussprache.

16.00 Uhr: III. Referat: «The Eucharist and the Body of Christ»
(The Rev. D. Jenkins).

Aussprache.

20.00 Uhr : Bericht über Geschichte und Stand der altkatholisch-
anglikanisehen theologischen und kirchlichen
Beziehungen (Prof. Dr. P.J. Maan).

Dienstag, den 17. September

8.00 Uhr: Holy Communion (anglikanischer Ritus).

9.30 Uhr: IV. Referat: «Die Eucharistie und das Amt der Kirche»

(Erzbischof Dr. A. Rinkel).

Aussprache.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4,1957. *3



— 202 —

16.00 Uhr: V.Referat: «The Eucharist and the Order of Crea¬

tion» (The Rev. J.F.Taylor).

20.00 Uhr: Bericht über die Frago der Südindischen Kircho
(Pov. Canon E.Kemp).

Mittwoch, den 18. September

8.00 Uhr: Heiliges Amt (niederländischer Ritus).

9.30 Uhr: VI. Referat: «Eucharistie und Eschatologie»
(Prof. Dr. VV.Küppers).

Aussprache.

13.00 Uhr: Abschluss der Konferenz.

(Der Bericht über diese Theologenkonferenz wird im nächsten

Heft der Internationalen Kirchlichen Zeitschrift publiziert.)

Tagesordnung des Kongresses

Mittwoch, 18. September

20.00 Uhr: Zwangloses Zusammensein der Kongressteilnehmer
(Restaurant Salmon).

Donnerstag. 19. September

8.30 Uhr: Eröffnungsgottesdienst, Hochamt und Predigt.

10.00 Uhr: 1. Kongress-Sitzung (Salinen. I.Stock).
1. Begrüssung durch den Präsidenton dos ständigen

Kongress-Ausschusses, Reichsarchivar Dr. A. J. van
de Ven, Utrecht.

2. Wahl des Präsidenten und des Bureaus des

Kongresses.

3. Bericht des Sekretärs des ständigen Kongress-Ausschusses:

Bischof Dr. Urs Küry, Bern.

4. Bericht des Vorsitzenden der internationalen
liturgischen Kommission: Prof.Dr.P.J.Maan, Utrecht.

5. Vortrag des Herrn Erzbischofs von Utrecht, Mgr.
Dr.A.Rinkel: «Die neuere Entwicklung der
Ökumenischen Bewegung und die altkatholische Kirche.»



— 203 —

15.00 Uhr: 2.Kongress-Sitzung (Restaurant Salmen, I.Stock).
Kurzreferate zum Diskussionsthema: «Auftrag und
Dienst der Laien.»

a) in der Familie: F.Riette, Bern;
b) in der Gemeinde: Pfarrer A.Moll, Basel;

c) in der Welt: Prof.M.A.Zwart, Utrecht.

17.00 Uhr: Versammlung der Schweizerischen Vereinigung christ¬
katholischer Schwestern und Fürsorgerinnen.

18.00 Uhr: Vesper.

19.15 Uhr: Bankett und Empfangsabend (Grosser Saal des Hotels
Bahnhof).

Freitag, 20. September

8.30 Uhr: Anglikanischer Abendmahlsgottesdienst.

10.00 Uhr: Altkatholische Bischofskonferenz (Rathaus).

10.00 Uhr : Sitzung der Laien-Diskussionsgruppen zur Besprechung
des Themas: «Auftrag und Dienst der Laien.»

1. Gruppe (Familie) : Leitung A. 0. Konrad, Albis-
brunn (Rathaus).

2. Gruppe (Gemeinde) : Leitung Dr. P. Gilg, Bern (Hotel
Krone).

3. Gruppe (Welt) : Leitung Drs. R. Mulder, Utrecht
(Restaurant Salmen).

10.00 Uhr: Hauptversammlung des Willibrordbundes: Leitung
Pfarrer Martin Heinz, Starrkirch (Hotel Storchen).

11.00 Uhr : Sitzung der Leiter der altkatholischen Presse (Hotel
Storchen).

14.15 Uhr: 3.Kongress-Sitzung (Restaurant Salmen, I.Stock).

1.Vortrag: «Die gegenwärtige Lage der orthodoxen
Kirchen, ihr Verhältnis zur Ökumene, zur anglikanischen

und zur altkatholischen Kirche» (Univ.-Prof.
Dr.B. Spuler, Hamburg).

2.Vortrag: «Die Una-Sancta-Bewegung und die alt-
katholische Kirche» (Pfarrer Max Heinz, Zürich).

1A00 Uhr: Garden-Party (Hotel Krone).

20.00 Uhr: Abendgebet.



— 204 —

20.30 Uhr : Hauptversammlung des internationalen altkatholischen
Hilfsvereins und der Arbeitsgemeinschaften (Restaurant
Salmen).

Samstag, 2I.September

8.30 Uhr: Gedächtnisgottesdienst für die entschlafenen F'ührer
der altkatholischen Kirchen.

10.00 Uhr: 4.Kongress-Sitzung (Restaurant Salmen, I.Stock).
1. Wahl des ständigen Kongress-Ausschusses.
2. Bestimmung des nächsten Kongress-Landes.
3. Zusammenfassung und Beschlussfassung zum Thema :

«Auftrag und Dienst der Laien.»

4. Schlussvotum: «Unserezukünftige Kongress-Arbeit»
(Bischof Dr. Urs Küry, Bern).

15.00 Uhr: Altkatholische Bischofskonferenz (Rathaus).

15.00 Uhr: Versammlung der Frauen mit Vortrag über die kirch¬
liche Frauenarbeit : Frau Pfarrer Thea Pfister (Sahnen).
Versammlung der Männer mit Vortrag: «Die kirchliche
Männerarbeit auf neuen Wogen» (A.O.Konrad, Albis-
brunn) (Rathaus).

15.00 Uhr: Besuch der umliegenden christkathobschen Gemeinden

(nach besonderer Anmeldung).
18.00 Uhr: Vesper in der Kirche zu Möhlin.

Sonntag, 22. September

9.00 Uhr: Festgottesdienst, Hochamt und Predigt.
10.45 Uhr: Konzert im Kurbrunnen.

15.00 Uhr: Öffentliche Kundgebung (Grosser Saal Hotel Bahnhof):
Die Zukunft der altkatholischen Bewegung.

Ansprachen :

1. Der gegenwärtige Stand der altkatholischen Kirchen.
2. Die altkatholische Kirche im Vormarsch

(Kurzberichte aus einzelnen Landeskirchen).
3. Die Zukunftsaufgabe der altkatholischen Kirchen.

Montag, 23. September

Autocar-Ausflug an den Vierwaldstättersee (nach besonderer An¬

meldung).



— 205 —

Erster Kongresstag, Donnerstag, 19. September

Nach dem durch Bischof Dr. Urs Küry in der Stadtkirche zu
St. Martin zelebrierten Eröffnungs-Hochamt, in welchem Pfarrer
Lie. theol. Léon Gauthier in französischer Sprache predigte,
eröffnete der Präsident des ständigen Kongress-Ausschusses,
Reichsarchivar Dr. A.J.vande Ven (Utrecht) um 10.30 Uhr im Salmen-
saal die

1. Kongress-Sitzung
mit folgender Ansprache:

Hochwürdigste Herren Bischöfe,
Hochverehrte Vertreter der mit uns befreundeten Kirchen,
Liebwerte Glaubensgenossen,
Hochansehnliche Versammlung

Dem Beschluss des XVI. internationalen Kongresses in München

zufolge hat der ständige Kongress-Ausschuss unsem heutigen
Kongress in der Schweiz zusammengerufen. Nach der im Kongress-
Statut genannten Frist soll «jedes zweite Jahr» ein Kongress
zusammentreten. Leider hat sich auch diesmal gezeigt, dass diese Frist
zu knapp bemessen ist, und deshalb war es auch diesmal nicht möglich,

sie einzuhalten. So sind seit München vier Jahre verflossen, ehe

unser Kongress in diesem schönen und gastfreundlichen Lande
zusammenkommen konnte.

Es ist - seit 1892 - nunmehr das fünfte Mal, dass unsere
schweizerische Schwesterkirche sich bereit erklärt hat, uns Aufnahme und
Gastfreundschaft zu bieten. So sind wir denn, wie die deutsche
altkatholische Kirchenzeitung es ausgedrückt hat, in der «kleinen Stadt
mit den grossen Erinnerungen» beisammen. Wir finden zwar in
dieser Umgebung nicht die hohen Berge und blauen Seen, die -
wenigstens für uns Holländer - für die Schweiz so charakteristisch
sind. Wir erinnern uns aber auch, dass in Rheinfelden der selige Bischof
Dr. Eduard Herzog, der Pionier der christkatholischen Bewegung in
diesem Lande, in der hiesigen Sankt Martinskirche die Bischofsweihe

empfangen hat und dass die katholische Gemeinde von Rheinfelden
unter Führung ihres Pfarrers Karl Schröter sich nicht lange zu
besinnen brauchte, um nach dem Vatikanischen Konzil im alten
katholischen Glauben zu verharren.

Seit dem Kongress von München (1953) sind uns zwei Männer

entrissen worden, deren ich hier besonders und mit Namen gedenken



— 206 —

möchte. Ich gestatte mir, Sie zu bitten, sich von Ihren Sitzen zu
erheben.

An erster Stelle gedenke ich mit aufrichtiger Verehrung und
tiefer Dankbarkeit des seligen Bischofs Dr. Adolf Küry. der im Jahre
1955 in hohem Alter sein Hirtenamt niederlegte und im folgenden
Jahre heimgegangen ist. Es erübrigt sich, seine grossen Verdienste,
die er sich als Bischof um seine Kirche erworben hat, hier in Erinnerung

zu rufen. Sie sind ja Ihnen allen bekannt. Hier möchte ich nur
seiner gedenken in bezug auf seine langjährige und unermüdliche
Arbeit für unsere Kongresse. Im Jahre 1913 am Kongress in Köln in
den Kongress-Ausschuss gewählt, besorgte er zunächst die grosso
Arbeit des Schriftführers und bekleidete später das Amt des zweiten
Vorsitzenden, bis er 1938 auf dem Kongress in Zürich wegen
anderweitigen Arbeiten sich genötigt sah, zurückzutreten. Für diese seit
vielen Jahren in unentwegter Treue den Kongressen geleistete Arbeit
wurde ihm damals der Dank der Kirchen ausgesprochen. Es ist mir
oine wehmütige Freude, diesen Dank aller altkatholischen Kirchen
noch einmal in Ehrfurcht und Verehrung zu wiederholen.

Sodann will ich noch meines Amtsvorgängers an dieser Stelle
gedenken: Herrn A.M.C, de Wildo aus Delft in den Niederlanden, der
nach einer schworen Krankheit 1954 in die Ewigkeit abberufen worden

ist. Er hat dus Präsidium des Kongress-Ausschusses nur kurze
Zeit bekleidet. Auf Grund dos Kongress-Statuts und auf Vorschlag
des niederländischen Episkopats wurde er zum Präsidenton dos

Kongress-Ausschusses gewählt und in München (1953) in seinem Amt
bestätigt. F'ür die Utrechtor Kirche, der er als Schatzmeister gedient
hat, bedeutete sein Hinscheiden einen grossen Verlust, aber auch der

ständige Kongress-Ausschuss hat in ihm ein arbeitsfreudiges .Mit¬

glied verloren, einen Mann, dem nichts zu viel war, wenn os galt, clie

internationalen Beziehungen zwischen den Kirchon zu fördern und

zu stärken. Es ist mir eine grosse Ehre, zu seinem Nachfolger an
dieser Stolle ernannt zu sein. Gott schenke ihnen und allen verstorbenen

Gläubigen die ewige Ruhe. - Ich danke Ihnen.
Es sei mir gestattet, noch ein kurzes Wort übor unsern ständigen

Kongress-Ausschuss zu sagen. In der vierten Kongress-Sitzung werden

wir uns übor die Wahlen clor Mitglieder beraten müssen. Unser

Schriftführer, Herr Bischof Dr. Urs Küry, der seit 1938 das Sekretariat

besorgt, hat erklärt, zurücktreten zu wollen. Wie bedauerlich
diese Entscheidung auch sein mag, so vorstehen wir doch, dass das

Sekretariat, das Bischof Küry so viele Jahre so vortrefflich bekleidet



— 207 —

hat, bei seiner sonstigen Arbeit eine zu schwere Belastung sein würde.
Wir werden aber seinen Rücktritt als einen schweren Verlust
empfinden. Für die Wahl eines Nachfolgers werden Ihnen noch
Vorschläge unterbreitet werden. Dieser Nachfolger wird in der Arbeit
seines Vorgängers ein leuchtendes Vorbild finden können. Ich nehme

an, im Namen aller zu sprechen, wenn ich schon jetzt Herrn Bischof
Küry unsern herzlichsten Dank ausspreche für die viele Arbeit, die
er seit 1938 als Mitglied und Sekretär unseres Ausschusses geleistet
hat. Wir wünschen, dass es ihm vergönnt sein möge, noch recht lange
zum Segen seiner Kirche seines bischöflichen Amtes zu walten.

Mein Amtsvorgänger hat schon im Jahre 1953 in München
eingehend über Aufgabe und Ziel unserer Kongresse gesprochen. Ich
glaube mich dessen enthalten zu können, zumal weil diese unsere
erste Sitzung ohnehin schon stark belastet ist. Es möge deshalb
genügen, den Besuchern des Kongresses einen herzlichen Willkommens-

gruss zu entbieten. 1 ch begrüsse Sie alle, die Sie von nah und fern nach
Rheinfelden zusammengekommen sind, zum XVII. internationalen
Altkatholikenkongress, und heisse Sie herzlichst willkommen.

Besonders begrüsse ich die Hochwürdigsten Herren Bischöfe
und Vertreter der in der Utrechter Union vereinigten Kirchen, den

Hochwürdigsten Erzbischof von Utrecht, Dr. Andreas Rinkel,
Präsident der altkatholischen Bischofskonferenz, sowie die Hochwürdigsten

Herren Bischöfe der Kirchen der Schweiz, der Niederlande,
Deutschlands, der Polnisch-Nationalen Kirche Amerikas und auch
die Vertreter der Kirchen von Jugoslawien, Österreich und Polen.
Wir sind Ihnen dankbar, dass Sie uns die Ehre Ihrer Anwesenheit an
diesem Kongresse haben erweisen wollen.

As the Old Catholic bishop from the U.S.A. certainly speaks

English, but I myself, much to my regret, cannot speak his native
language, I readily pass now into the English to repeat my welcome

to his Lordship. It is fürther a great joy to me to be able to greet
representatives of those churches with whom the Old Catholic churches

are bound by intercommunion, namely the Anglican churches and

the Episcopal church of North America. We are very thankful to
know how really interested you are in the weal and woe of our
churches.

En français, la langue diplomatique ancienne, je voudrais saluer

d'abord les réprésentants des Eglises orthodoxes. Quoique le ben de

l'intercommunion ne nous relie pas encore, nous savons qu'il y en a



— 208 —

d'autres qui nous unissent. Nous vous remercions d'être venus ici de

si loin et nous souhaitons que ce congrès pourra contribuer à renouer
ces liens entre nos Eglises. Je veux saisir à présent l'occasion encore

pour souhaiter la bienvenue à nos coreligionaires, prêtres et laïques,
de différents pays pour qui le français est leur langue maternelle, et
qui veulent aussi s'efforcer pour faire réussir notre congrès.

Ik zou mijn taak niet goed vervullen, indien ik niet met enkele
woorden U, mijn landgenoten uit Nederland, hier in onze eigen taal
het welkom zou toeroepen. Het kleine getal der loden onzer Kerk in
verhouding tot het aantal inwoners van ons land borgt het gevaar van
een zelfgenoegzame knusheid in zieh. Dit is een woord, dat gij allen
terstond begrijpen zult, maar dat niet kort en eenvoudig in een
andere taal kan worden overgezet. Uw aanwezigheid op dit congres
zal U de bezwaren van een dergelijke knusheid te meer doon gevoelen.
Ik hoop, dat gij na Uw terugkeer ook anderen in dit inzicht zult doen
delen.

Ich freue mich, auch Vertreter des Ökumenischen Rates der
Kirchen und Gäste anderer kirchlichen Denominationen begrüssen

zu dürfen, die mit uns in der ökumenischen Bewegung zusammenarbeiten,

und denen ich ebenfalls ein herzliches Willkomm zurufe.
Mit dem Wunsch, dass Gottes Segen auf unserer Arbeit ruhen

möge, erkläre ich diesen siebzehnten internationalen Altkatholikenkongress

als eröffnet.

Wahl des Präsidenten des Kongresses und des Bureaus

Auf Antrag des ständigen Kongress-Ausschusses werden
einstimmig gewählt :

Präsident: Univ.-Prof.Dr.B.Spuler,Hamburg; 1 .Vizepräsident
Univ.-Prof. Dr. L.Weber, Feldmeilen (Zürich); 2. Vizepräsident
Dr. J.Werner, Wien; Sekretäre: 1. Pfarrer F.Ackermann, Ölten
2. Pfarrer D.N.de Rijk, Egmond aan Zee; 3. Pfarrer A.Degen, Zell
4. Pfarrer G.A. van Kleef, Rotterdam; Stimmenzähler: Pfarrer
G.Konrad, Kaiseraugst; Diakon H.Aldenhoven, Wien.

Prof. Dr. B. Spuler übernimmt die Leitung des Kongresses
indem er für das Vertrauen dankt und die Herren des Bureaus vorstellt.
Er liest verschiedene Begrüssungs- und Entschuldigungstelegramme
vor (am Schlüsse des Kongressberichtes angeführt) und verliest die

Geschäftsordnung. Hierauf erteilt er das Wort dem Sekretär des

ständigen Kongress-Ausschusses, Bischof Dr. Urs Küry, Bern, zum



— 209

Bericht des Sekretärs des ständigen Kongress-Ausschusses

Bald nach dem Kongress von München war der ständige
Kongress-Ausschuss genötigt, sich neu zu konstituieren. Der damals eben
erst gewählte Vizepräsident Prof. J. Zeimet musste gesundheitshalber

zurücktreten, während Präsident A.M.C, de Wilde uns durch
denTod entrissenwurde. Dieser hatte als Nachfolger von Dr. J. J.
Vermeulen im Jahre 1950 das Amt des Vorsitzenden übernommen, mit
grosser Umsicht und Tatkraft die Geschäfte geleitet und sich mit
feinem Verständnis und viel Liebe für die Kongressarbeit eingesetzt.
Sein früher Hinschied war wie für die holländische Kirche so auch für
uns ein schwerer Verlust.

In den ständigen Kongress-Ausschuss wurden auf Vorsehlag der
Bischöfe durch Kooptation provisorisch gewählt: als Präsident
Dr. A. J. van de Ven in Utrecht, als Vizepräsident Univ.-Professor
Dr. W. Küppers in Bonn, mit denen sich in kurzer Zeit eine erfreuliche

Zusammenarbeit anbahnte. Es wird Aufgabe des Kongresses
sein, die beiden Herren zusammen mit einem noch vorzuschlagenden
neuen Sekretär endgültig zu wählen.

Nach den mir zugekommenen Angaben der landeskirchlichen

Arbeitsgemeinschaften beträgt die Zahl der ständigen Kongress-Mit-
glieder in Holland 14, in Deutschland 43, in der Schweiz 141, davon
59 Kirchgemeinden und Vereine als Kollektivmitglieder, die nicht
nur den statutarischen Beitrag von Fr. 6, sondern 10 und 20 Fr. jährlich

bezahlen. Da die Beiträge noch immer von den landeskirchlichen
Arbeitsgemeinschaften selbst eingezogen und von ihnen selbständig
verwaltet werden, sind die Angaben über deren finanziellen
Leistungen nicht vollständig. Der Zeitpunkt scheint mir gekommen zu
sein, die Frage zu prüfen, ob nicht der frühere, durch die Statuten
vorgeschriebene Zustand wiederhergestellt und alle Beiträge in die
Zentralkasse in Basel fliessen sollten. Es könnte dadurch der
Gedanke der internationalen Solidarität der altkatholischen Kirchen
und der Kongressgedanke selbst nur gestärkt werden. Die Zentralkasse,

die auch in der vergangenen Zeitspanne ausschliesslich von
schweizerischen Beiträgen gespeist wurde, wird von M. Gürtler
vergaltet und vom schweizerischen Synodalrat geprüft. Sie schliesst auf
Ende 1956 mit einem Aktivsaldo von Fr. 2051.95. An Beiträgen
"wurden in den vergangenen drei Jahren ausgerichtet an die Kosten
der Theologentagung in Solothurn Fr. 767, an Reiseentschädigungen



— 210 —

für den Besuch der Tagungen in Amersfoort und Bonn Fr. 1350, von
ökumenischen Tagungen Fr. 400.

Die internationalen altkatholischen Theologentagungen dürfen
als besonders wertvoller Zweig unserer Kongressarbeit gelten. Sie

sind es, an denen auf dem Gebiete der theologischen Besinnung, der

liturgischen Zusammenarbeit und dos gegenseitigen Gedankenaustausches

über Fragen dos praktisch-kirchlichen Lobons Anregungen
unserer Kongresse aufgenommen und weiterverarbeitet worden. Über
diese Tagungen ist jeweils in der «Internationalen Kirchlichen
Zeitschrift» ausführlich berichtet worden. Merken wir hier nur an, dass

die in München nicht zum Abschluss gebrachte Diskussion über das

Buss-Sakrament 1954 in Solothurn vorläufig zu Ende geführt, die
Diskussion übor die Neugestaltung der Liturgie in den verschiedenen
Ländern auf breiter Basis aufgenommen und auf den Tagungen in
Amersfoort J 955 und in Bonn 1956 weitergeführt wurdo. Ebenso
wurde an den beiden letzten Studienwochen das Gespräch übor das

heute so dringende und in der Ökumene viel diskutierte Problem der
Kirche und dos kirchlichen Amts aufgenommen. Es ist zn hoffen,
dass diese Tagungen, die auch in hohem Masse dor geistlichen
Einkehr und der persönlichen Aussprache unserer Pfarrer zu dienen
vermögen, fortgeführt und weiter ausgebaut werden.

Erfreulicherweise ist es auch gelungen, die am Münchner Kongress

begonnenen Laiendiskussionen in die Gemeinden
hinauszutragen. Die Kongressvortrüge über «Die Bibol, die Lehre und das

Gebet im Leben der Gläubigen» wurden von dor schweizerischen

Arbeitsgemeinschaft in einer Auflage von ISO!) Exemplaren als

Broschüre herausgegeben. Von diesen sind 1200 verkauft und -jedenfalls

in der Schweiz in .Männer-, Frauen- und Jugend vereinen eifrig
besprochen worden. Auch sind übor den Kongress selbst in verschiedenen

Gemeinden Vorträge gehalten wordon. Beigefügt sei, dass die

genannten Broschüren jederzeit noch beim Christkatholischen
Schriftenlager bezogen werden können.

Ein wichtiges Kongresswerk, das unsere vermehrte Aufmerksamkeit

verdient, ist die Internationale Stipendienkasse, die Studenten

der altkatholischen und dor uns befreundeten Kirchen einen

Studienaufenthalt an der theologischen Fakultät der Universität
Boni ermöglichen soll. Seit der letzten Berichterstattung konnte die

Kasse unter Aufwendung von Fr. 5190 4 Studenten ein Stipendium
gewähren, einem Österreicher, oinom Griechen, einem Serben, einem
Holländer. Dankbar anerkennen wir, dass der Ökumenische Rat der



— 211 -
Kirchen sich durch Vermittlung von Rev. Maxwell bereit erklärt hat,
in besonderen l'alien einen Zuschuss zu gewähren. Es ist uns
bekannt, dass junge Theologen vor allem der Orthodoxen Kirche sehr

gerne nach Bern kämen, aber leider ist es uns nicht möglich, allen
Gesuchen zu entsprechen. Es wäre im Blick auf unsere ökumenische
Aufgabe sehr wünschenswert, wenn alle altkatholischen Kirchen an
dieses vom Berner Kongress 1925 geschaffene Gemeinschaftswerk in
erhöhtem Masse ihren Beitrag leisten würden.

Durch den Hinschied ihres langjährigen Redaktors und
Geschäftsleiters, Bischof Adolf Küry, bedarf die «Internationale Kirchliche

Zeitschrift» in Redaktion und Verwaltung einer Neuordnung.
Die Zeitschrift, das einzige wissenschaftliche Organ des

Gesamtaltkatholizismus, kann insofern ebenfalls als eine Schöpfung der

Kongresse gelten, als die Gründung ihrer Vorgängerin, der Revue
internationale de Théologie, auf einen Beschluss des Luzerner Kongresses
von 1892 zurückgeht. Da die Zeitschrift 1911 vom schweizerischen
Pressekomitee übernommen wurde, ist es gegeben, dass die Verwaltung

und finanzielle Verantwortung wieder ganz von diesem
übernommen werden. Das Pressekomitee hat sich dazu auch freundlichst
bereit erklärt und steht im Begriffe, eine eigene Verwaltungskommission

mit dieser Aufgabe zu betrauen. Die Redaktion soll wieder,
wie früher, in die Hände einer Redaktionskommission gelegt werden,
der Sitz der Redaktion aber in Bern bleiben. Ich hoffe, Ihnen an der
letzten Sitzung des Kongresses darüber noch nähere Mitteilungen
machen zu können.

Ich möchte meinen Bericht nicht abschliessen, ohne dem Rheinfelder

Ortsausschuss, insbesondere seinem Sekretär, Pfarrer H.Frei,
den herzlichsten Dank auszusprechen für die sorgfältige und
umsichtige Organisation des Kongresses. Mögen unsere Verhandlungen
vom Herrn selbst gesegnet werden und dazu beitragen, die Einheit
unserer Kirchen zu festigen und unseren Gemeinden neue Kraft und

Freudigkeit zum Dienste am Reiche Gottes zu verleihen

Nach diesem Bericht ergriff Lordbischof K. Riches von Lincoln
als Vertreter des Erzbischofs von Canterbury das Wort, um dem

Kongress die Grüsse der Kirche von England und der Anglican
communion zu übermitteln und seine Freude zu bekunden über die

Verstärkung des Bandes zwischen unseren Kirchen. Nach einem kurzen
historischen Hinweis auf die Entwicklung der gegenseitigen
Beziehungen gab er der Hoffnung Ausdruck, die in der Rheinfelder Theo-



212

logentagung begonnene, verheissungsvolleArbeit möchte fortgesetzt
werden.

Die darauffolgende Botschaft des Ökumenischen Patriarchen von
Konstantinopel, die von dessen Vertreter, Bischof Chrysostomus von
Thermai, vorgetragen wurde, sowie den Gruss des Exarchen für
Westeuropa des Patriarchen von Moskau, den Archimandrit Serafini
Radionoff vorlas, findet der Leser am Schluss des Berichtes.

Nachdem Danktelegramme an den Erzbischof von Canterbury
und an die Patriarchen von Konstantinopel und Moskau beschlossen
und eine Reihe brieflicher Grüsse und geschäftlicher Mitteilungen
bekanntgegeben worden war, ergriff Prof. Dr. P .J.Maan (Utrecht)
das Wort zum

Bericht über die internationale liturgische Kommission

An dem im Jahre 1938 in Zürich abgehaltenen Kongress sagte
der leider verstorbene Prof. Dr.C. G. van Riel bei der Erörterung des

Kongressthemas (Das Wiederaufleben alten katholischen
Frömmigkeitsgutes): «Von dem liturgischen Leben in unseren Schwesterkirchen

wissen wir leider nur wenig, und dieses Wenige kennen wir nur
noch lückenhaft, weil wir es nur kennen aus zerstreuten Berichten
in unseren Kirchenblättern... Es scheint mir durchaus wünschens-
und empfehlenswert, dass wir auch auf diesem Gebiete zu einer

engeren Zusammenarbeit kommen... Diese Zusammenarbeit sollte
sich äussern in dem gemeinsamen Studium liturgischer .Fragen,
Gedankenaustausch über liturgisches Brauchtum und Entwürfe für
Gottesdienste ausserhalb der heiligen Eucharistie. »

Der Weltkrieg, der ein Jahr später entbrannte, gab wenig
Gelegenheit, diesen Gedanken zu verwirklichen, aber als im Jahre 1948

der erste Nachkriegskongress in Plilversum abgehalten wurde, wurde
er wieder aufgegriffen unter dem Thema: Die missionarische
Bedeutung des gottesdienstlichen Lebens. Der Kongress-Ausschuss
unterbreitete den Bischöfen den Wunsch des Kongresses, eine
internationale liturgische Kommission zu bilden. Die Bischöfe haben
diesem Wunsch Folge geleistet, und so entstand die internationale
liturgische Kommission, die Mitglieder zählt aus Deutschland, den

Niederlanden, Österreich und der Schweiz. Bei der Bestellung der
einzelnen Delegationen wurde dem Wunsch Rechnung getragen, dass

der Kommission wenn immer möglich ein Musiker angehören sollte.



— 213 —

Die Kommission setzt sich jetzt zusammen wie folgt:
Niederlande:

Prof. Dr. P. J.Maan; Lektor C.Tol.

Deutschland:
Pfarrer Lie. K.Pursch; Prof. Dr. W.Küppers, Bonn; Pfarrer

W. Korstick, Köln ; Pfarrer F. Kräling, Dettighofen.
Schweiz:

Prof. Dr. A. E. Rüthy, Bern; Pfarrer F.Ackermann, Ölten;
Pfarrer M.Heinz, Zürich; Herr Hans Bieli, Basel.

Österreich:

Geistlicher Rat H.Bernauer, Wien; Pfarrer K.Spuller, Graz;
Pfarrer L.W.Reichl, Wien.

Es war von Anfang an deutlich, dass Zusammenkünfte dieser
Kommission nur mit grossen Kosten ermöglicht werden könnten,
und so hat man in der ersten Zeit versucht, briefbehen Kontakt zu
pflegen. Glücklicherweise kamen die Internationalen Studienwochen
altkatholischer Theologen zustande, deren erste im Jahre 1950 in
Amersfoort abgehalten wurde. Nicht dass hier je eine Plenarsession

stattfinden konnte, wo alle Mitgbeder der Kommission anwesend

waren, aber man hat doch berichten können über den Stand der
Arbeit in den verschiedenen nationalen Kommissionen. Dies geschah
nach Amersfoort im Jahre 1951 in Bonn, und im Jahre 1954 wurde

von der Internationalen Studienwoche altkatholischer Theologen in
Solothurn ein Uturgisches Thema auf die Tagesordnung gebracht,
als Prof. Dr. A.E. Rüthy über die Frage der textbchen Neugestaltung

des Messformulars sprach. Anlässlich dieses Referates und der
Diskussionsvoten formulierte die Konferenz eine Reihe Anträge, die

für die weitere Entwicklung der internationalen liturgischen
Kommission von Wichtigkeit sind. Sie sind abgedruckt in der
«Internationalen Kirchlichen Zeitschrift», und ich nenne hier nur die
Stichwörter, Gesangstexte des Propriums, Messperikopen, Stufengebet,
Oratio Fidebum, Offertoriumsgebete, Präfation, Einsetzungsworte,
Eschatologischer Ausblick und Epiklese.

Im Anschluss an diese Anträge erschien eine Arbeit von Lektor
Pfarrer C. Toi : Synopsis Rituum (1955) und eine Studie von Lizenziat
K. Pursch über das Offertorium, die in der IKZ pubbziert wurde.

Im Jahre 1955 fand anlässlich der Studienwoche in Amersfoort
eine allgemeine Aussprache statt, und im letzten Jahr wurde in Bonn

die Frage des Offertoriums eingehend besprochen. Ich darf in diesem



— 214 —

Rahmen auch hinweisen auf den Artikel von Prof. Dr. A.E. Rüthy in
der letzten Nummer der IKZ « Bemerkungen und Erwägungen zu den

altkatholischen Liturgien».
Es wird aus dem Vorhergehenden deutlich geworden sein, dass

die internationale liturgische Kommission ein Studienkreis ist und
nicht zu vergleichen mit der Congregatio Ritmi m der römischen
Kurie. Man darf, wie schon versucht wurde, keine Entscheidungen
von ihr erwarten in liturgischen Streitpunkton. Die Selbständigkeit
jeder Kirche und die Autorität des Bischofs als Wahrer der Liturgie
sollen nicht angetastet werden.

Auch liegt es nicht im Aufgabenkreis der Kommission, eine
altkatholische Einheitsliturgie zu schaffen. Die Kommission will
studieren, informieren, beraten und stimulieren in der festen

Überzeugung von dem grossen WTert ihrer Arbeit, weil unsere Liturgie
einer der grössten Schätze ist, welche wir von unseren Vätern ererbt
haben. Diesen Schatz wollen wir erwerben, um ihn wirklich zu
besitzen.

Liierauf wurde Mgr. Dr. Andreas Rinkel, Erzbischof von
Utrecht, das Wort erteilt zum Thema:

Die heutige ökumenische Bewegung und wir

I.

Es ist sinnvoll, und es liegt in unserem Bewusstsein als etwas

Notwendiges und zu unserem tiefsten Wesen Gehöriges verankert,
dass wir beim Anfang unserer internationalen Kongresse uns
besinnen auf die ökumenische Arbeit unserer Tage. Freilich kommen
wir in erster Linie für unsere eigenen Aufgaben und eigenen Ziele

zusammen, aber wir tun das nicht mit verschlossenen Türen. Wir
kommen, nach der tiefen Überzeugung unseres Glaubens, zusammen
als Kirche unseres Herrn und Heilandes Jesus Christus, als Kirche,
die sich durch alle Jahrhunderte hindurch in Glauben und Amt, in
Sakrament und Liturgie mit den Aposteln verbunden weiss. Aber os

fällt uns nie ein, uns selber als einen letzten Überrest von Auserwählten

zu betrachten, die einander suchen mit dom Zweck, sich von
denen, die draussen sind, abzuschirmen. Unser erster Kongressakt
will immer sein : unser Zeugnis als Kirche inmitten dieser Kirche über
die ganze Welt. Wir betonen nicht in erster Linie unsere Distanz,
sondern unseren Glauben an unsere Verbundenheit mit «allen, die den

Namen des Herrn Jesu Christi anrufen».



— 215 —

Vielleicht wird man es natürlich und logisch nennen, dass gerade
in kleinen Kirchen, wenn sie sich wenigstens nicht als Auserwählte
betrachten und deshalb ein Sonderdasein zu führen gezwungen sind,
die grösste Sehnsucht und das tiefste Bedürfnis nach Wiederherstellung

jener Einheit lebt, die der Herr in seinem «eine Herde - ein
Hirt» gegeben hat. Tatsache ist, dass die Kirche von Utrecht seit
ihrer Isolierung nach dem Jahre 1700 immer wieder nach Mitteln und
Wegen gesucht hat, den Bruch mit der Romkirche, die sie als ihre
Mutterkirche betrachtete, zu heilen, und dies bis zu dem Augenblick,
da die neuen Dogmen jener Kirche dies unmöglich machten. Ebensosehr

ist es Tatsache, dass die Glaubensbrüder, die nach 1870 zu uns
kamen, keinen Augenblick daran gedacht haben, eine neue Kirche zu

gründen ; sie haben grundsätzlich und auf nicht misszuverstehende
Weise erklärt, in der Kirche zu bleiben und die Fortsetzung jener
Kirche zu sein, die durch die Jahrhunderte hindurch bis auf die

Apostel und auf den Herrn selber zurückreicht. Die Sehnsucht und
das Bestreben nach Wiederherstellung der Einheit ist denn auch

prinzipiell ausgesprochen in der Utrechter Erklärung der Bischöfe
der altkatholischen Kirchen vom 24.September 1889, wo es heisst:
«Wir hoffen, dass es den Bemühungen der Theologen gelingen wird,
unter Festhaltung an dem Glauben der ungeteilten Kirche, eine

Verständigung über die seit den Kirchenspaltungen entstandenen
Differenzen zu erzielen. » Dabei übersehe man dennoch nicht, dass in der

Bedingung «unter Festhaltung an dem Glauben der ungeteilten
Kirche» das Herz und zugleich die Begrenzung des Prinzips der Einheit

ausgesprochen sind.
Als darum kurz vor und nach dem Ersten Weltkrieg an die

Kirchen der ganzen WTelt der Aufruf erging, über eine Annäherung
und eine künftige Wiedervereinigung gemeinsam zu beraten, haben

auch die altkatholischen Kirchen diesem Aufruf unmittelbar F'olge

geleistet. Und dies um so eher, weil sie schon vorher wiederholt
derartige Schritte getan hatten in bezug auf die Kirchen der Orthodoxie

und der anglikanischen Kirchengemeinschaft. Wir erinnern nur an
die bekannten Bonner Unionskonferenzen von 1874/75 unter Führung

von Döllinger sowie an die Arbeit der Kommissionen von

Petersburg und Rotterdam in den Jahren 1893 bis 1913.

Das eigentliche, offizielle Gespräch zwischen den Kirchen über

eine Annäherung und Wiedervereinigung auf der Grundlage von
«faith and order» nahm, nach mannigfacher und vieljähriger
Vorbereitung, seinen Anfang auf der Vorbereitungskonferenz von Genf



— 21« —

1920, wo Bischof Dr. Eduard Herzog sebg solch eine hervorragende
Stelle eingenommen hat. Dieser Vorbereitungskonferenz, unter dem
Vorsitz des bekannten Bischofs der Episkopalen Kirche der USA
Brent, lag die Aufgabe ob, eine Weltkonferenz «on faith and order»
anzubahnen und die Richtlinien für die Traktanden zu entwerfen.
Schon damals stellte sich heraus, dass die Materie viel zu umfangreich

sein würde, um sie in einer Konferenz von drei Wrochen zu
bewältigen. Trotzdem hatte diese Konferenz ihre ausserordentliche
Bedeutung, und zwar deshalb, weil sie die Grundlage bildete für die

Mitwirkung der orthodoxen Kirchen an der ökumenischen Arbeit.
Nachdem dann ein Fortsetzungsausschuss die Genfer Vorschläge und
Beschlüsse ausgearbeitet und formuliert hatte, konnte 1927 die erste
Konferenz « on faith and order» in Lausanne zusammentreten. Unsere
Kirchen waren dort mit einer stattlichen Abordnung vertreten, und
es konnten wichtige Verbindungen mit den Ostkirchen geknüpft
werden.

Unterdessen war die Einsicht bezüglich der grossen Schwierigkeiten,

die gerade auf dem Gebiet von «faith and order» zu
überwindenwaren, so vertieft und geschärft, dass ein zweiter Weg zur
Annäherung gesucht worden war, und zwar auf Grund von «life and
work». Dies führte noch vor Lausanne zu der Konferenz von Stockholm

(1925) unter der begeisterten Führung des Promotors, Bischof
Nathan Soderblom. So entwickelten sich zwei Linien: die eine «on
faith and order» - deren deutsche Benennung « Glaube und
Kirchenverfassung» im zweiten Glied nur eine mangelhafte Übersetzung ist -,
die unmittelbar auf das höchste Ziel, die Wiedervereinigung der
getrennten Kirchen, gerichtet war; die andere «on life and work» -
Leben und Wirken -, die eine Zusammenarbeit der Kirchen auf dem
sozialen, ökonomischen, charitativen und missionarischen Gebiet
erstrebte und auf diesem Wege eine Wiedervereinigung auf Grundlage
von «Glauben und Kirche-sein» anzubahnen suchte.

Selbstverständfich gingen beide Wege Hand in Hand, und es

gab viele Berührungspunkte, aber vorläufig gingen sie doch getrennt
nebeneinander. Nun steUte sich aber schon in Stockholm deutbch
heraus, dass die Zusammenarbeit auf der Grundlage von «life and

work» wiederholt tiefere Fragen und Probleme wachrief, die in die

Richtung von «faith and order» hinwiesen. Schon in Stockholm
brach sich der Gedanke Bahn, dass beide Bewegungen sich nicht nur
in der Zukunft begegnen sollten, sondern dass ein Zusammengehen
und eine Vereinigung notwendig wären. Eine weitere zehnjährige



— 217 —

Entwicklung mit einer Weltkrise und der Drohung einer neuen
Weltkatastrophe stellte diese Notwendigkeit einer Zusammenschmolzung
der zwei Bewegungen noch heller ins Licht. Die unmittelbar
nacheinander tagenden Weltkonferenzen von 1937 in Oxford («on life
and work») und in Edinburgh («on faith and order») kamen beide zu
dem Schluss, dass eine neue Organisation der Kirchen zu gründen
sei, in der beide Bewegungen zur vollen Geltung kommen könnten.

Ohne Reibungen ging dies eben nicht. Gerade die «katholisch»
Denkenden, wie sehr sie auch bereit waren, theoretisch und praktisch
der Zusammenarbeit auf allen Gebieten des kirchlichen Lebens ihre
Kräfte zu widmen, befürchteten, dass bei der Zusammenschmelzung
beider Bewegungen zu einer ökumenischen Organisation die eine der
zwei den kürzeren ziehen würde, namentlich die Bewegung «on faith
and order». Es liegt hier tatsächlich eine gewiss nicht imaginäre
Gefahr vor, und unseres Erachtens droht sie immer noch. Aber andererseits

leuchtet es jedem ein, dass aufdie Dauer die beiden Bewegungen,

von denen die eine immer wieder die andere nötig hat, nicht dauernd

getrennt und nebeneinander weitergehen konnten, denn os durfte
ausgeschlossen sein, dass jede dieser Bewegungen sich zu einer

eigenen Weltorganisation konsolidierte.
So wurde 1937 beschlossen, eine die beiden ökumenischen

Bewegungen umfassende Weltorganisation zu gründen. Damit nahm die

Vorbereitung zur Gründung des Weltrates der Kirchen ihren Anfang.
Der in Edinburgh dazu ernannte Ausschuss stellte in Utrecht 1938

die Grundlinien auf und beauftragte einen Fortsetzungsausschuss
mit der Ausarbeitung des Statuts.

Kaum hatte dieser Ausschuss die Hand ans Werk gelegt, da

sprengte der zweite Weltkrieg die sehnsüchtig nach Einheit und Zu-

sammenheit ausschauenden Völker auseinander. Zehn Jahre sollte es

dauern, bevor wieder ein Zusammenkommen möglich wurde.
Dennoch ging, trotz der Trennung der Völker, die Verständigungsarbeit
und mehr noch die gegenseitige Hilfeleistung weiter. In der neutralen
Schweiz wohnte in Genf das Herz und die Herdstätte des

ökumenischen Denkens und Wirkens. Hier wurden die Grundlinien
ununterbrochen weiter ausgearbeitet, von hier gingen die Gedanken

und Anregungen aus, welche die bestehenden Verbindungen lebendig

erhielten und die abgebrochenen immer aufs neue wiederherstellten.
Der Zweite Weltkrieg hat das ökumenische Werk nicht zerstört,

nicht einmal unterbrochen, sondern es hat gerade in jener Zeit seine

Kraft erwiesen, es hat viele Kirchen mit Begeisterung erfüllt und

14
Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1957. "



— 218 —

durch die schwierigsten Verhältnisse hindurchgetragen. Es hat
gerade erwiesen, welche Stimulantia zur Zurückgewinnung des Friedens
und zur Überbrückung der durch wüste Feindschaft entstandenen

Abgründe von der ökumenischen Gesinnung ausgehen können.
Dann brachte endlich, drei Jahre nach Kriegsende, die erste

grosse Weltkonferenz von Amsterdam 1948 die Kirchen - ungefähr
150 an der Zahl - wieder zusammen. Da wurde das World Council of
Churches, der ökumenische Weltrat, geboren, die Organisation, der
jede Kirche - oder sagen wir vorsichtiger: jede religiöse Gemeinschaft

-, die Jesus Christus als Gott und Erlöser bekennt, beitreten
kann. Vielleicht haben sich dort auch fürs erste Mal in vollem Umfang

die Trennungslinien gezeigt, die die Kirchen so tragisch und
hartnäckig geschieden hatten. Denn von Amsterdam an 1948) datiert
vor allem die deutliche Zweiteilung in «katholisches» und
«reformatorisches» Denken. Diese Divergenz war zwar immer da, manchmal
mehr oder weniger verwischt oder umgangen, in Amsterdam aber
wurde sie in klaren Worten ausgesprochen und festgestellt. Zwar
habon viele in Amsterdam versucht darzutun, dass diese Scheidungs-
linie nicht nur zwischen den einzelnen Kirchen läuft, sondern in
gleich starkem Masse auch durch jede einzelne Kirche, aber für den

auf streng katholischem Standpunkt Stehendon ist es unleugbar,
dass «katholisch» und «reformatorisch» die Begriffe sind, die überall

das Problem der Spaltung hervorrufen und akzentuieren.
Freilich war auch in Amsterdam die Zusammenschmelzung

beider Wege, der von «faith and order» und der von «life and work»,
noch nicht zu einer statutär festgelegten Tatsache geworden. Zwar
hörte man seitdem die Benennung «life and work» viel weniger als

vorher, weil dieser Weg sich in zahllose, sich immer vervielfältigende
Wirksamkeiten zergliederte, aber der «Faith-and-ordor»-Gedanke
führte noch immer ein eigenes, selbstständiges Leben und blieb für
viele das eigentliche Herz alles ökumenischen Denkens und Wirkons.
Erst 1952 kam die volle Inkorporierung dieses allerwichtigsten Teils
des ökumenischen Wirkens zustande, und seitdem gilt «faith and
order» als ein «department» des World Council, mit einem eigens dazu

ernannten grossen Ausschuss, der wieder einen eigenen Arbeitsausschuss

hat.
Seit Amsterdam (1948) besteht also der Weltrat der Kirchen,

der alle fünf oder sechs Jahre in pleno zusammenkommt. In den
dazwischen liegenden Jahren tritt jährlich der aus 90 bis 100

Mitgliedern bestehende Zentralausschuss zusammen. In seiner Hand



— 219 —

ruht die Autorität des Weltrates in den Jahren zwischen den grossen
Assemblées. Dieser Zentralausschuss führt die Beschlüsse der Assemblées

aus und bereitet die nächstfolgende Assemblée vor. So befasste
sich die Versammlung des Zentralausschusses in Rolle (Schweiz) 1951

vor allem mit der Vorbereitung der Assemblée von Evanston,
widmete die in Davos (1955) tagende ihre Wirksamkeit den Beschlüssen

von Evanston, und wurde in der Versammlung in Galyatetö in
Ungarn (1956) wie in der zu New Haven (Amerika) in diesem Jahr
schon wieder die nächste Assemblée vorbereitet, die wahrscheinlich
Ende 1960 auf Ceylon zusammenkommen wird.

Inzwischen fand die zweite Assemblée in Evanston (Amerika)
(1954) statt. Sie war noch zahlreicher und von noch einer grösseren
Anzahl Kirchen besucht als das in Amsterdam 1948 der Fall war.

Ich glaube, dass gerade auf der Konferenz von Evanston es den

vielen, die nicht dauernd mit dem ökumenischen Leben und Streben
in Berührung kommen, deutlich geworden ist, zu welch einem mächtigen

Institut das World Council ausgewachsen ist, und welch ein
ungeheuerliches Arbeitsfeld es umfasst. Lasset uns auch darüber einiges

sagen.
Die ökumenische Arbeit ist wie ein moderner Betrieb geworden,

der, in einem schlichten Gebäude bescheiden und einfach begonnen,
sich bald vor neue Aufgaben gestellt sieht, selber neue Möglichkeiten
und Notwendigkeiten entdeckt, grösseren Lebensraum sucht und
sich allmählich dermassen erweitert und zergliedert, dass sie zu einer

Arbeitsgemeinschaft geworden ist, die das ganze kirchliche Denken,
Arbeiten und Leben in seinen Kreis einbezieht. Dieses Wachstum ist
logisch und unvermeidlich. Es ist ein Segen und erweist die Kraft und
die Intensität des ökumenischen Gedankens.

Diese vielumfassende Weite tritt zutage bei den grossen Assemblées

und besonders auch bei den Konferenzen des Zentralausschusses.

Evanston (1954) rief zunächst die Delegierten zusammen
zur Erörterung des Themas « Jesus Christus, die Hoffnung der Welt».
Dieses Thema war magistral vorbereitet in bezug auf die allgemeine

geistige Weltlage unserer Gegenwart, in welcher die Kirche Jesu

Christi ihre Botschaft der Hoffnung verkündet. Sodann teilte sich

die Konferenz in sechs verschiedene Sektionen, die jede für sich eine

Frucht der Vorarbeiten der verschiedenen Departemente sind, wie
«faith and order», Evangelisation, die Verantwortlichkeit der
Gesellschaft in weltlicher Sicht, internationale Angelegenheiten, das

gegenseitige Verhältnis der Gruppen, Rassen usw., der Christ in



— 220 —

seinem Beruf. Man achte darauf, dass die prinzipielle Aufgabe des

Ökumenismus, die Arbeit «on faith and order», hier zu nur einem der
Traktanden zurückgedrängt worden ist.

Besonders in den Konferenzen dos Zentralausschusses entfaltet
sich das ganze Arbeitsprogramm in vollem Umfang. Dort erscheinen

- neben allen internen Arbeiten, die oino solche Konferenz mit sich

bringt, und neben den für jede Konferenz festgestellten
Hauptthemata - alle Berichte der Abteilungen und Departemente, wie «on
faith and order», «on church and society», «on Evangelism» und
«missionary studies». Die Abteilung der «oecumenical action»
veröffentlicht dio Berichte der Departemente über die Zusammenarbeit
von Männern und Frauen in Kirche und Gesellschaft, über die

Tingenti, das Laientum, don Bericht des ökumenischen Instituts usw.
Weiterhin erfolgt die wichtige Berichterstattung übor das Werk
der internationalen Hilfeleistung und dos Dienstes an Flüchtlinge
sowie übor die Arbeit dos Ausschusses für «internationale Fragen»
usw. usw. Wenn man vor allem nurin Betracht zieht, was die Kirchen
seit 1940 auf dem Gebiete der « tnter Church-Aid and service to
Refugees» geleistet haben und noch täglich leisten, wird man mit
aufrichtiger Bewunderung erfüllt und ist rostlos von dom Sogen der
ökumenischen Zusammenarbeit überzeugt. Und noch lange nicht
genügend ist der grosse FCinfluss bekannt, den die ökumenische Arbeit
in den «internationalen Angelegenheiten» auf die heutige politische
Weltlage ausübt, wie sie sich in den Versammlungen der Vereinigten
Nationen mit allen ihren Verzweigungen offenbart.

IL

Aber wir wollen hier mehr tun als nur eino Aufzählung geben

von dom. was die ökumenische Bewegung honte leistet. Wir haben
die Pflicht, uns auf dieso Arbeit und ihren Wert zu besinnen; wir
sollen uns darüber ein Urteil bilden, das vor allem ein Selbsturteil
sein muss: wir haben unsere Stellung und unseren Standpunkt in
dieser Arbeit und in bezug auf ihre Ziele zu umschreiben.

Vielleicht darf als erste Frucht der ökumenischen Bewegung die
Tatsache gelten, dass die Kirchen zusammenkommen, dass sie

zusammenbleiben wollen und in gemeinsamer Arbeit zusammen weitergehen

wollen und, so Gott es will, zusammenwachsen. Einst, in der

Vergangenheit, waren da die verhängnisvollen Momente der Brüche
und Trennungen, zuerst zwischen Osten und Westen, später im



— 221 —

Westen der Bruch der Reformation. Diese Brüche sind nicht geheilt
worden ; ihre Heilung ist eben das Endziel. Aber es sind Brücken
gebaut worden; man will einander wieder kennen, einander
näherkommen und zusammen alles das tun, was zusammen getan werden
kann. Man will nicht länger auseinandergehen, denn man ist zu «dem
Einen» gekommen und will sich nicht mehr von diesem «Einen» ent
fernen. Es ist eine tiefe Sehnsucht da, dass man einmal wirklich in
diesem «Einen» eins sein wird.

Wer ist dieser Eine? - Schon seit 1912 datiert der Kernspruch
«Jesus Christus, Gott und Erlöser». Es besteht kein Zweifel oder
Kontroverse über die Frage, ob unser Herr Zentrum der Einheit sein
soll. Es gibt nur einen Mittler, dem wir unseren Namen als Christen
verdanken. Auch die römische Kirche, die die Mitgliedschaft des

World Council grundsätzlich ablehnt, kennt keinen anderen Namen
als Palladium der Einheit, auch wenn wir nicht übersehen, dass sie

ihre Einheitsgedanken unmittelbar mit dem sichtbaren «centrum
unitatis», das sie in dem Bischof von Rom verkörpert sieht, verbindet.
Wohl aber hat es vom Anfang an Meinungsverschiedenheiten
gegeben bezüglich der Apposition «Gott und Erlöser». Zwar hat das

Statut des World Council diese Bezeichnung festgelegt, aber die

Frage, was sie umfasst, ist nicht beantwortet, wenn auch die
Konflikte eine Zeitlang ruhen bleiben. Wir haben den Eindruck, dass

Evanston dieser grundsätzlichen Frage mit Wissen und Willen aus
dem Wege gegangen ist, aber wir sind davon überzeugt, dass die
Zukunft sie von neuem auf die Tagesordnung bringen und erfordern
wird, dass ohne Vorbehalt oder Möglichkeit von Zweideutigkeit in
Jesus Christus die Wirklichkeit der Fleischwerdung und Versöhnung
anerkannt wird. Die sogenannte Basisformel muss fussen in der
Glaubenslinie Nizäa-Konstantinopel-Chalcedon, wenn anders sie

länger Basis sein soll. Eine Basisformel, die mehrere Auslegungen
zulässt, ist eine diplomatische und taktische Formulierung. Man meint
dann zwar, dass man auf einer Grundlage zusammenkommt, aber

man täuscht sich selber, und diese Selbsttäuschung wird sich über

die ganze Linie rächen.
Wir fragen weiter : Wer kommt zusammen - Die Antwort wird

heissen: die Kirchen. Damit stehen wir mitten im ökumenischen

Problem drin, denn das Wort «Ökumene» kennt keinen Plural, und
es bedeutet ebensowenig ein Konglomerat von Bruchstücken, die

durch einen Weltrat zusammengehalten werden.Wir können die
Wirklichkeit nicht leugnen, und darum sind wir wohl genötigt, bei unseren



— 222 —

Zusammenkünften den Namen unserer Herkunft, unsere «badges»,
auf unseren Rockaufschlägen zu tragen, und damit demonstrieren
wir zur selben Zeit unsere «Uneinigkeit» als «Kirchen». Wir hören in
diesen letzten Worten das Thema der ersten Sektion von Evanston,
die die meist besuchte, aber die wenigst erfolgreiche gewesen ist.
Wir müssen gestehen, dass das eine der betrüblichsten Erfahrungen
von Evanston gewesen ist und dass offen gestanden in dem Punkt,
auf den os am meisten ankommt, kein einziger Fortschritt erreicht
worden ist.

Seit Edinburgh (1937) steht die Frage nach der «Kirche» zur
Diskussion, und seit Lund (1952) ist diese Frage die brennendste auf
dem Gebiet von «faith and order». Es offenbarton sich vor allem dort
teils überraschende, teils alarmierende Tatsachen. Ohne Zweifel
haben manche im ökumenischen Gespräch eine tiefere Einsicht in
das Wesen der Kirche gewonnen, als sie von vornherein mitbrachten,
aber andererseits offenbarte sich bei vielen, gerade bei denen aus der
westlichen Plemisphäre, ein erschreckender Mangel an Kenntnis
sowohl auf historischem wie auf dogmatischem lebiet.

Der «Katholik» muss es aussprechen, dass seit der Reformation
der Begriff «Kirche» nicht nur devaluiert, sondern ausgehöhlt ist,
und dass der Begriff der «Einheit» durch eine Pluriformität ersetzt
wurde, die, wie es die Geschichte erweist, immer wieder zur
Vervielfältigung führt. Er sieht, dass, auf Grund einer elastischen
Basisformulierung, auch solche Gemeinschaften im Weltrat anwesend
sein können und tatsächlich sind, die den Weg zurück zu «der Kirche»
nur schwer finden können, auch wenn sie das Wort «Ökumene»
dauernd im Mund führen. Für den katholisch denkenden Menschen
kann die Reformation nie eine Grundlage sein; er kann diese nie
anders sehen als einen Bruch, durch den die Lebensverbindung mit
«der Kirche» wenn nicht durchgeschnitten, dennoch tief verwundet

ist. Ich will es hier noch einmal kräftig und deutlich aussprechen:
für den «Katholiken» ist «die Kirche» der eine und unteilbare Leib
Christi, und ich erachte diesen Ausdruck als den grundsätzlichen
Ausgangspunkt für jede dogmatische Forschung in bezug auf «die

Kirche»; ich halte ihn ebensowenig für eine Metapher, als wenn wir
Gott «Vater» und Jesus Christus «Sohn» nennen.

Wir können auch noch diese Frage aufwerfen : Was bringen die
zusammenkommenden Kirchen mit? - Wenn es gut wäre, mussten alle
denselben Erbteil mitbringen. Ich weiss sehr wohl, class Gottes Wege

unergründlich sind und dass der Geist weht, wo Er will. Als wir in



— 223 —

Holland uns vorbereiteten auf die Konferenz von Edinburgh (1937),
habe ich einmal gesagt, dass der Hl. Geist keine Kirche, keine
Denomination, keine Gemeinschaft von Gläubigen als zu gering, zu
verschwommen oder als zu weit vom Zentrum entfernt betrachtet,
dass Er sie nicht gebrauchen und das Werk seiner Gnade nicht in
ihrer Mitte verrichten könnte. Das aber hebt die Differenzen nicht
auf. Statt dessen, dass alle denselben Erbteil mitbringen, legt jeder
seinen eigenen Erbteil auf den Tisch, mit besonderer Betonung auf
den «Teil». Hier muss der «Katholik» oft den Vorwurf seines
reformatorischen Bruders hören, dass es ihm an Respekt für die Autorität
der Bibel fehlt. Aber es ist nicht Mangel an Respekt, dass der «Katho-
hk» sich manchmal unbehaglich fühlt, wenn der Protestant das

Wort «Bibel» ausspricht. Vielmehr ist es seine Überzeugung, dass die
Reformation die Bibel von ihrer Basis losgerissen, sie von der
«Kirche», die ihm die Bibel gab, sie ihm in die Hände legte, wie eine

Mutter ihr Kind unterrichtet und beten lehrt, losgelöst hat. Es gibt
einfach keine gesunde «katholische Theologie», die nicht in ihrem
tiefsten Grunde in der Bibel ruht, aber sie legt den Akzent anders.

Wenn heutzutage so oft im ökumenischen Kreis behauptet wird : Wir
müssen uns von neuem rund um die Bibel scharen und ihre Botschaft
belauschen, sage ich es als «Katholik» anders, und zwar: Wir wollen

von neuem hören auf das, was «die Kirche» uns durch Gottes Wort
lehrt. In dem «katholischen» Gedankengang kann die Tradition nie
eliminiert werden; nicht als ob sie eine zweite Glaubensquelle neben

oder sogar über der Bibel wäre, sondern weil sie sowohl die
Schatzkammer wie der Schatz des Glaubensdenkens der «Kirche» ist durch
alle Jahrhunderte hindurch. Ich weiss zwar, dass die Bedeutung der
Tradition auf reformatorischer Seite an Boden gewinnt und dass der
Protestantismus auch seine eigene Tradition gebildet hat, aber eine

Tradition, die nicht durch alle Jahrhunderte hindurch bindend ist,
ist für den «Katholiken» unannehmbar. Er kann nicht anders als

die Hl. Schrift lesen mit der Kirche aller Jahrhunderte, er liest sie

nie allein, nie losgelöst von «der Kirche».
So verhält es sich auch mit den Fragen in bezug auf den Wert

und das Wesen von «Amt» und «Sakrament». Gewiss, jeder, der sich

«Kirche» nennt, bringt Amtund Sakrament mit, aber der «Katholik»,
der weiss, dass er diese Schätze mit sich trägt von den Tagen der

Apostel her, ist davon überzeugt, dass er sie wesentbcher und tiefer
im Leben der «Kirche» inkorporiert sieht als sein reformatorischer

Bruder. In dieser Beziehung ist in oecumenicis eher ein Sperrbaum



224

als eine Annäherung zu konstatieren und stehen wir erst noch im
Anfangsstadium des Gesprächs. Wie zurückhaltend wir auch sind,
ein Urteil über den Wert vom Amt und Sakrament der «Kirchon»,
die auf dem ökumenischen Feld neben uns stoben, auszusprechen,
und wie sehr wir auch ein offenes Auge haben für die souveräne Freiheit

der Wirksamkeit Gottes, so steht uns andererseits vor Augen,
dass wir hier am allerwenigsten zur Nivelliorung geneigt soin können.

Endlich wollen wir noch die Frago stellen: Zu welchem Zweck
kommen die Kirchen, zusammen? - Diese Frago scheint überflüssig,
ist es aber am allerwenigsten. Jeder, der mitten in der ökumenischen
Arbeit steht, kennt die landläufige Frago dos gewöhnlichen Mannes:
Werden nun in der Wiedervereinigungsarbeit der getrennten Kirchen
gewisse Resultate erzielt >. 1 )er einfache G laubige erwartet von unserer
ökumenischen Arbeit das Offenbarwerden, das Sichtbarwerden der

«una sancta, catholica et apostolica ecclesia».

Es ist in der Natur der Sache begründet und darum unvermeidlich

- wir wiesen schon darauf hin -, dass im Weltrat zahllose Fragen
sich melden, die zur Hand genommen werden müssen, auf die eine

Antwort gegeben worden kann und muss. Der Reichtum der

Departemente, Abteilungen und Sektionen ist tatsächlich ein Reichtum

und zugleich eine Notwendigkeit. Um so tiefer aber wird der
Weltrat sich dauernd dessen bewusst bleiben müssen, dass der eigentliche

Zweck, zu dem die Kirchen sich entschlossen habon
zusammenzukommen, nicht in den Hintergrund gedrängt wird. Vielsagend ist
in dieser Beziehung die Erfahrung in Evanston gewesen, wo unreine
Sektion sich mit dem eigentlichen ökumenischen Ziel beschäftigte,
woman sich namentlich über das Thema: «Unsere Einheit in Christus
und unsere Getrenntheit als Kirchen» beriet. Gerade diese Sektion
war am wenigsten erfolgreich und wurde zu einer Demonstration der
harten Barrieregrenze, zu der schon Lund geführt hatte. Das Thema

war wesentlich das Thema der «Verlegenheit», abor jedenfalls war
es das Thema, das die Kirchen Auge in Auge dom ökumenischen Endziel

gegenüberstellte und unverblümt zeigte, welche falschen Wege
sie gegangen sind und wie schwierig es ist, den Weg zurück zu finden.

Vor allem soll man sich davor hüten, sich durch die Vorstellung
irreführen zu lassen, als ob die «Einheit der Kirche» im Weltrat
schon da sei, wie ein oberflächlicher Kirchenbegriffes glaubt, weil er
einen «Kirchenbund» für die «Ökumene» ansieht und eino «offene

Kommunion», eino gemeinschaftliche Abendmahlsfeier als eine par-



— 225 —

tielle Errungenschaft dieser Ökumene begrüsst. Das ist Denominalis-
mus in seiner schlechtesten Form, es fehlt ihm jede Kenntnis, er
entbehrt jeden Ernst.

III.
In allem, was wir hier gesagt haben, klingt gewiss ein kritischer

Ton. Diese Kritik will aber zuallerletzt abfällig sein ; sie will überdies
auch Selbstkritik und eine Verschärfung unseres Urteils in bezug auf
unseren eigenen Standpunkt sein. Gestatten Sie mir darum noch
einige Bemerkungen.

Für uns als kleine Kirche liegt die grösste Bedeutung der
ökumenischen Bewegung auf dem Gebiete von «faith and order». Alle
anderen Aufgaben und Arbeitsgebiete dürfen und sollen
selbstverständlich unser völliges Interesse haben; wir profitieren davon
und schöpfen Belehrung daraus, aber vieles davon übersteigt unsere
Kräfte zu einigermassen bedeutender Mitarbeit. Aber auf dem
Gebiete von «faith and order» liegt für uns die Pflicht, an unserem
genuinen Katholizismus festzuhalten unii diesen zu bekunden. Der
Trieb zur Wiedervereinigung ist für uns grundsätzlich, und daraus
ergibt sich, dass wir darauf achten sollen, dass diese primäre Berufung
der ökumenischen Bewegung nicht beiseite geschoben wird, wenn so

manchmal die «disagreements» unüberwindlich erscheinen.

Wir sollen dabei erwägen, dass das Aufdecken der Verschiedenheiten

nie einen Nachteil, sondern vielmehr einen Vorteil bedeutet.
Man lernt einander um so gründlicher kennen, und diese Kenntnis
bringt die Parteien einander näher. Dieses Kennen der anderen muss
so weit gehen, dass wir den tiefsten Herzensgrund gegenseitig
entdecken, denn dort erreichen wir den Punkt, wo der Hl. Geist am
besten sein Werk tun kann.

Das legi von selbst die Pflicht auf, unseren eigenen Wahrhcits
besitz immer tiefer zu ergründen, von neuem zu prüfen an dem
Wahrheitsschatz, wie dieser durch die Jahrhunderte uns überliefert worden

ist. Es bedeutet eine neue theologische Besinnung, die ihre
Lebenssäfte aus der Kirche der Apostel zieht und dennoch ein offenes

Auge hat für das Licht, das das heutige ökumenische Denken uns
erschliesst. Wenn unsere Kirche dann noch ihr «Nein» sprechen muss,
weil ihre Glaubensüberzeugung dies gebietet, wirkt dies nur
aufklärend. Verwischung der eigenen Überzeugung ist immer Schwäche

und Unwahrhaftigkeit ; sich zurückziehen ist immer sinnlos und eine

Verleugnung unserer Grundsätze. Zeugen für das, was man selber als



— 226 —

Wahrheit erworben hat, bleibt immer ein Zeugnis der Liebe, auch
denen gegenüber, die unsere Ansichten nicht teilen.

Dass ein gewisser Panprotestantismus in oecumenicis sich
geltend zu machen sucht, ist ein bei vielen herrschender Gedanke und
teilweise auch eine Furcht. Es kann gut sein, dies auszusprechen und
davor zu warnen. Dennoch überschätze man diese Drohung nicht.
Ein Panprotestantismus würde zurückfallen auf die Reformation
als Bastion und dadurch das Band mit der Kirche der Jahrhunderte
verlieren. Überdies würde er das ökumenische Endziel nie erreichen,
höchstens würde er eine protestantisch-kirchliche Macht hervorrufen,

die den unleugbaren Gegensatz «katholisch-protestantisch»
noch verschärfen und die ökumenische Bestrebung und Arbeit
vollkommen illusorisch machen würde.

Ein solcher Panprotestantismus würde auch den Fehler machen,
dass er die Kraft nnd den Umfang der alten Katholizität
unterschätzt. Abgesehen von dem alten Katholizismus, der auch noch für
einen wichtigen Teil in der Romkirche bewahrt geblieben ist, steht
neben unserer numerisch kleinen Kirche der Reichtum der orthodoxen

Kirchen und ebensosehr der der anglikanischen Gemeinschaft,
für die die Begriffe « protestantisch» und « Reformation» einen anderen
Inhalt haben als für die Kirchen, die aus der Reformation
hervorgegangen sind. Es ist eine Oberflächlichkeit und ein gefährlicher
Mangel an Kenntnis, wenn man die ganze anglikanische Welt ohne
weiteres dem Protestantismus und der historischen Reformation
einverleiben will. Der Anglikanismus mag die Möglichkeit besitzen, eine
Brücke in der ökumenischen Bewegung zu bilden, er besitzt nicht
destoweniger die wesentlichen Merkmale des alten Katholizismus, die

er nie preisgeben wird. Auch die « comprehonsi viness » hat i hre Grenzen.
Meiner Ansicht nach können dom «Katholiken» in oecumenicis

zwei Fragen vorgelegt werden: Wünscht er, dass der «Protestant»
zur vorreformatorischen Kirche zurückkehre?, und: Verurteilt der
«Katholik» die Reformation Ì - In bezug auf die erste Frage kann die
Antwort nicht anders sein als «ja»; er sieht keine Möglichkeit zur
Wiedervereinigung, wenn nicht auf der Grundlage der alten Kirche
vor jeder Reformation. Auf die zweite Frage gibt das Gewissen die
Antwort: er bedauert die Reformation, und das bedeutet: es quält
ihn, dass die alte katholische Kirche so herabsinken konnte, dass eine
Reformation einen solchen tiefen Bruch hervorgerufen hat. Aber er
wird zugleich dankbar feststellen, dass er, dank diesem Bruch, sich
selbst zurückgefunden hat. Auch der «Katholik» hat dauernd ge-



— 227 —

lernt und lernt noch täglich, auch von der Reformation ; und er
erwartet, dass in der Begegnung in oecumenicis auch das Umgekehrte
geschehen möge, was nach meiner Überzeugung auch wirklich
geschieht.

Ich komme zu der letzten, meines Erachtens wichtigen
Bemerkung. - Namentlich wir Altkatholiken sollen uns davor hüten,
uns ängstlich abseits zu halten aus der Befürchtung heraus, dass

unser eigener Glaubensbesitz sonst verwässert und geschwächt
würde. Es versteht sich, dass wir jeden Tag bereit stehen, allen
orthodoxen Kirchen die bland zur Interkommunion zu reichen, von denen

uns nichts Wesentliches trennt. Wir taten dies schon vor einem
Vierteljahrhundert der anglikanischen Kirchengemeinschaft gegenüber,

in voller Anerkennung beiderseitiger Katholizität, in voller
Achtung gegenseitiger Unabhängigkeit und unter Handhabung einer

grossen gegenseitigen Freiheit und Selbständigkeit im theologischen
Denken und hturgischen und disziplinaren Brauchtum.

Aber wir müssen auch positiv die Frage ins Auge fassen : Auf
welche Weise arbeiten wir an eine weitere Annäherung, casu quo
Interkommunion, mit Wie beurteilen wir die Wege, die andere dafür

suchen - Als konkrete Vorbilder denke ich an den Weg, den die
Kirchen von Südindien seit einigen Jahren gewählt haben, wie auch

an die Verhandlungen, wie sie seit längerer Zeit zwischen den
anglikanischen und presbyterianischen Kirchen von England und Schottland

im Gang sind, über welche letzteren vor einigen Monaten ein
Bericht erschienen ist (Report on Relations between Angbcan and

Presbyterian Churches). Auch können noch genannt werden die

Vereinbarungen, die die Kirche von England seit kürzerer oder längerer
Zeit mit den skandinavischen Kirchen und Finnland getroffen hat.
In bezug auf das letztere handelt es sich um eine Untersuchung und
Anerkennung der Echtheit der apostoüschen Sukzession im Amte
der Kirche. Eine solche Untersuchung könnte auch unsererseits zu
jeder Zeit angestellt Averden, auf Grund deren Entscheidungen
getroffen werden könnten. In den erstgenannten Fällen, das heisst in
Südindien und in den Verhandlungen in England, handelt es sich

um die wichtige Frage der Übernahme des durch legitime Konsekration

zustandegekommenen Bischofsamtes, der episkopalen Kirchenform,

und der durch den Bischof erteilten priesterlichen Amtsweihe,
also eine Art Katholisierung aufweite Sicht. Ich gehe hier nicht tiefer
auf diese Verfahren ein und will sie nicht kritisieren und dabei alle

Schwierigkeiten aufführen. Ich will sie hier nur nennen und die Frage



— 228 —

stellen: Ist hier ein unmittelbares Nein am Platz Wenn ich darauf
antworten möchte: Nein, ein unmittelbares Nein ist unsererseits
nicht gerechtfertigt, dann tue ich dies auf («rund folgender
Erwägung:

Es gibt für uns noch einen tieferen Beweggrund bei der
Beurteilung der Frage, ob eine Interkommunion oder Einheit zustande
kommen soll, als nur die theoretische Untersuchung der vollkommenen

Reinheit des Amtes nnd der genuinen Katholizität, nämlich
dieser: Was will Gott mit seiner Kirche und was will Gott in dieser

Beziehung von uns

Die Frage ist darum: Gibt es andere Wege, und bietet sich in
CT CT >

den genannten Beispielen ein Weg, auf dem eine Annäherung und
eine einmal zu realisierende Wiedervereinigung möglich ist Was
mich kümmert ist der Gedanke, os könnte nicht ausgeschlossen sein,
dass Gott diesen oder jenen Weg den Kirchen zeigt. Ich sage nicht,
dass ich persönlich mit diesem Weg einverstanden bin und keine
Beschwerdon und Gefahren sähe; ich will nur fragen, ob bei Gott keine

Möglichkeiten sind, um auf dem Wog dos Unvollkommenen das für
Ihn Vollkommene zu erreichen. Und wenn wir dieso Frage bejahen
mussten - und ich glaube, dass den Wogen und Methoden Gottes
gegenüber koine andere Antwort möglich ist -, dann wären wir als

Kirche verurteilt, wenn wir uns schon von vornherein abkehrton
und unser Nein aussprächen, bevor das Endergebnis bekannt wäre.
Ich wiederhole: Der Weg kann ungenügend soin, er kann sich als

falsch erweisen oder jedenfalls als nicht zum Ziel führend, aber.
es kann auch sein, class Gott diesen Wog zeigt als einen der vielen, die
Ihm bekannt sind. Damit will gesagt soin, dass wir bezüglich dieser
konkreten Annäherungsversuche einen Standpunkt zu suchen haben,
auch dann, wenn das vorläufig nur der Standpunkt des wohlwollenden

und stark interessierten Zuschauers sein könnte. Ich sehe hier
eine positive Aufgabe für unsere altkatholische Kirche, für ihre Theologie

und für das Gebet aller ihrer Mitglieder.
Lasset diesen Aufruf zum Gebet mein letztes Wort sein dürfen.

Die ökumenische Bewegung umfasst Christon, d. h. Jünger Jesu

Christi, unseres Gottes und Erlösers, deren höchstes Ziel in dieser

Bewegung ist : einander zu suchen in dem EINEN.

Nachdom der Vorsitzende den kräftigen Beifall des Kongresses
zum Referat von Erzbischof Rinkel durch ein herzliches Dankeswort
ergänzt hatte, wurde die erste Kongress-Sitzung geschlossen.



— 229 —

2. Kongress-Sitzung

Nach einigen geschäftlichen Mitteilungen vernahm man die drei
Kurzreferate zum Diskussionsthema « Auftrag und Dienst der Laien».
Die Thesen der Referenten findet der Leser im Bericht über die vierte
Kongress-Sitzung. Zunächst sprach Franz Riette (Bern) über

Auftrag und Dienst der Laien in der Familie

Als wir am letzten Kongress über das Gebet sprachen, konnten
wir uns nicht verbergen, dass es in unserer Kirche, in Gemeinde und
Haus mit dem Gebetsleben nicht überall am besten bestellt ist. Wenn
wir in dieser Stunde über die Möglichkeiten einer christlichen
Lebensgestaltung in der Famihe nachdenken wollen, wird sofort klar, wie
unerschöpflich diese Fragen sind, dass sie tausend Fragen zurücklassen,

dass den vielen Altkatholiken, die hier versammelt und an
ein kirchliches Denken gewöhnt sind, nur eine kleine Hilfe zuteil
wird, weil wir ja alle wissen, dass die Kirche keine Einrichtung zur
Verschönerung und Vertiefung unseres Lebens ist, sondern dass uns
ihre Botschaft immer wieder vor letzte und ganz persönliche
Entscheidungen stellt. Wären aber diese Ausführungen trotz ihrer
Schwachheit geeignet, einer erfrischenden und lebendigen
Aussprache zu rufen, so wäre des Verfassers Schwachheit, seine Furcht
und sein Zittern (l.Kor. 2, 3) doch nicht vergeblich gewesen.

Auch in unserer Kirche finden wir immer wieder Menschen, die

trotz allen Wechselfällen des Lebens frohgemut und mit einem

unerschütterlichen Glauben ihren Weg gehen, treffen wir Familien,
die sich Sonntag für Sonntag auf den Kirchweg machen, gemeinsam
beten und singen und gemeinsam das heilige Mahl empfangen,
begegnen wir Priestern, die unentwegt und unerschrocken die frohe

Botschaft verkünden.
Würde ihnen diese Gnade wohl zuteü, wenn ihnen nicht etwas

von der Güte und Grösse Gottes aufgegangen wäre, wenn sie in der

Kirche nicht die Stadt auf dem Berge zu sehen vermöchten (Matth. 5,

14-16), die trotz Kriegen und Nöten, trotz dem Unverstand der

Menschen alle Zeiten überdauern wird und die unter der Verheissung

steht, dass die Hölle sie nicht zu überwinden vermöge Kirche wird
aber nur dort seni, wo sich Menschen zusammenfinden, die Gottes

Wort hören wollen und die den Auftrag an die Apostel, in alle Welt

zu gehen, zu lehren, zu taufen und Gottes Willen zu tun, auch als

ihren Auftrag betrachten, die etwas von der Freude darüber emp-



— 230 —

finden, dass sie das aus dem Ungehorsam und Abfall herausgerufene
Gottesvolk sind, eine königliche Priesterschaft, die die grossen Taten
dessen zu verkünden hat, der sie aus der Finsternis zu seinem wunderbaren

Licht berufen hat (1.Petr. 2, 9).

Dieser Auftrag ist es auch, der uns immer wieder zum gemeinsamen

Gottesdienst zusammenführt, der uns zusammen durch das

Erleben von Weihnachten, Karfreitag, Ostern und Pfingsten gehen
lässt, damit die Fleischwerdung des Wortes, die Erlösungstat Christi
und die Ausgiessung des Geistes in den Gemeinden Loben und
Zeugniskraft und damit schon etwas von der Aufrichtung des Gottesreiches

in dieser Wrelt durch die Gemeinde seinen sichtbaren Ausdruck
finde.

Muss es uns da nicht auf der Seele brennen, dass wir so oft
kleinmütig und verzagt über schlechten Cottesdienstbesuch, über
mangelndes Interesse an der Bibelarbcit, über Priestermangel, die Fremdheit

und Lieblosigkeit der Gemeindeglieder untereinander und vor
allem über die Gebetsträgheit in Gemeinde und Haus zu klagen
haben Deutet nicht alles darauf hin, dass die Gemeinde von ihrem
göttlichen Auftrag doch immer wieder kalt gelassen wird, dass an
diesem Gottesreich dauernd Verrat geübt wird und dass sie dauernd

von Abfall und Ungehorsam bedroht ist
Wenn wir zusammen unsere Gebetsnot, unsere Schwachheit im

Glauben und die Mittel zu ihrer Überwindung überdenken wollen,
müssen wir auch einsehen, dass unsere Nöte und kirchlichen Sorgen
in unserm Ungehorsam ihren Ursprung haben. In der Messe beten
wir im Stufengebet im Wissen um unsern Unglauben und unsere
Schwachheit: «Wende dich zu uns, o Herr, und erwecke uns.»

Erwecke uns, damit wir christusgläubige Gemeinde,

hilf uns beten,
damit wir lebendige Familie werden

Damit ist auch schon aufgezeigt, dass es uns, wenn wir uns um die

Wiedergewinnung des häuslichen Gebetslebens und um eine christliche
Lebenshaltung in der Familie bemühen wollen, nicht um die

Erweckimg eines alten und schönen Brauches, sondern um die

Erweckung der Famibe zu gehen hat. Auch die Familie ist Gemeinde,
auch ihr gilt der gleiche Auftrag Gottes, und auch sie steht in der

gleichen Schuld wie die Gemeinde.

Das Bild in sich geschlossener Familienistmittler Säkularisierung
des Lebens immer mehr verschwunden. Die Kirche vereinigte im



— 231 —

Mittelalter die Wissenschaften, die Kranken- und Armenpflege, das
Schul- und Gerichtswesen gesamthaft in ihrer Hand. Die Famihe
fühlte sich der Kirche gegenüber so verbunden und abhängig, wie sie
sich heute dem modernen Staat gegenüber verbunden und abhängig
weiss, der der Kirche langsam Glied um Glied ihres öffentlichen
Wirkens entwand. Damit war aber auch eine Abwertung der geistigen
Mission der Kirche und eine Überwertung des Staates verbunden.
Mehr als von der Kirche wird das Heil vom Staat, von Verbänden
und Organisationen erwartet.

Diese Entwicklung brachte es mit sich, dass vielerorts das

Denken und Handeln der Eltern und der Kinder um Erwerb und
Besitz, Lebenskomfort und gesellschaftliches Ansehen kreisen. Die
heutige vermaterialisierte Zeit, das Lebenstempo, die Kompliziertheit

des Lebens, der Existenz- und Konkurrenzkampf lassen ein
bürgerliches und vor allem ein ehristliches Familienideal immer mehr
verschwinden. Von aussen gesehen können zwar dem Grossteil der
Familien Wohlanständigkeit und Bravheit nicht abgesprochen werden.

Die Väter sind treubesorgte Ernährer, aber keine christlichen
Erzieher. Die Mütter halten wohl die Hände schützend über ihre
Familie, hegen und pflegen, aber von christlicher Gemeinschaft,
christlicher Ehe und Verantwortung ist wenig zu spüren. Es darf
zwar nicht übersehen werden, dass die Berufsausbildung, das Berufsleben,

die Veränderungen in den Lebensbedingungen, wie die

unregelmässigen Arbeitszeiten und die vielfältigen Möglichkeiten der

Freizeitgestaltung, einer gememschaftsverhindernden Unruhe und
zum Teil einem aufregenden und zeitraubenden «Plotelbetrieb» in
den Haushaltungen gerufen haben.

Zur religiösen Betätigung in der Familie braucht es Zeit, Ruhe
und Sammlung, Voraussetzungen, die der heutigen Familie vielerorts

abgehen. Die Zeitnot kann niemals der primäre, aber doch ein

Grund des heute sich breitmachenden «Sonntagschristentums» sein,

das die Kirche auf den Sonntag zwischen neun und zehn Uhr
verweisen und das den Werktag von jeder religiösen und kirchlichen

Tätigkeit entleeren möchte, das sich mit dieser engbegrenzten
Kirchlichkeit begnügt und das sich gegen Einbrüche der Kirche in Ehe,
Familie und Haus entschieden wehrt.

Die eigentliche Not ist darin zu sehen, dass wir unter der
Tretmühle des Alltags und den Umtrieben einer unruhigen Zeit verlernt
haben zu fragen, was eigentlich die Ehe ist. Sie ist keine menschhche

Erfindung und nicht nur die Zelle des Staates, wie es etwa heisst. Sie



— 232 —

hat als Glied der Gemeinde und am Leibe Christi Wegbereiterin und
Künderin des Gottesreiches zu sein, wie os Gottheit' in «Geld und
Geist» meint: «Ehe ist nicht nur, dass zwei Menschen aufeinander
schauen und füreinander loben, sondern auch nebeneinander und
gemeinsam auf ein Ziel hinwandern, eine lebendige Zelle für eine

neue Welt, zur Verwirklichung von Gottes Reich und Willen in
dieser Welt und in dieser Zeit.»

In der Schöpfungsgeschichte heisst es: «Und Gott schuf den
Menschen ihm zum Bilde, zum Bilde Gottes schuf er ihn, und schuf
sie einen Mann und ein Weib. Und er segnete sio.» Er machte ihnen
die Erde und alles was darin wohnt Untertan und befahl ihnon
Gehorsam und die Anerkennung seines Schöpferwillens. Christus gab
der Ehe eine neue Heiligung und führte die Frau aus engen jüdischen
Ehegesetzen aus der Sklaverei als gleichwertige Partnerin an die
Seite dos Mannes.

Haben wir aber den Segen Gottes nicht oft genug mit
vorkehrten Sinnen in Unsegen verwandelt Gott will, dass sich die

Ehegatten in Liebe und Treue zugetan bleiben, und wir leben in Untreue
und in einer Zeit zunehmender Ehescheidungen. Gott will die Heiligkeit

und Reinheit der Ehe. Er befiehlt: «Seid fruchtbar und
vermehret euch», und wir sind, seltener aus wirklicher Not, als um eines

bequemern Lebens willen, einer entwürdigenden Kinderbeschrän-
kung verfallen. Wir dürfen uns daher nicht wundern, wenn wir die

Missachtung des göttlichen Willens in diesen wichtigen Bereichen
des Elielebens, aber auch in kleinern Dingen, mit Lebensschwierigkeiten,

mit Ängsten unti Nöten zu bezahlen habon, die unsern Lebensmut

zu hemmen und unsere Lebensfreude zu verdunkeln vermögen.

Christus hat auch die Ehe durch seme Erlösungstat aus der
Finsternis in sein Licht geführt. Gottos Wille ist auch für die Ehe

keine unerträgliche Bürde, sondern ein Angebot zur Befreiung aus

unserer Verkrampfung und aus den Niederungen unseres Versagens.

Aus der Ehe wächst die Familie. Im allgemeinen werden unsere
Kinder im Guten wie im Bösen das mit ins Leben hinausnehmen,
was ihnen von den Eltern vorgelebt wird. Wio sohr es auf das

Beispiel, das Leben und die Haltung der Eltern ankommt, schreibt
Bischof Herzog in seinem Andachtsbueh «Gott ist die Liebe» in einer
Betrachtung über das siebte Gebot in ergreifender Weise: « leb habe

gelernt, Vater und Mutter zu ehren, weil Vater und Mutter in heiliger
Ehe lebton, sich gegenseitig die Ehre erwiesen und die Treue hielten.



— 233 —

die sie als Gatten einander schuldig waren. Ich hatte ein unbegrenztes
Vertrauen zu Vater und Mutter, weil sie selbst einander vertrauten
und kein böser Geist ihre Herzen entzweite. Ich hatte eine glückliche
Kindheit und Jugend, weil im Hause meiner Eltern Zucht und
Ordnung herrschten, keine Schamlosigkeit einzudringen vermochte, kein
wüstes Gerede, keine Leichtfertigkeit und Ausschweifung den reinen
Sinn der Jugend verderben durfte. » In Gebetsworten fährt er weiter :

« Gesegnet sei das Haus meiner Eltern, in dem ich aufgewachsen bin,
gesegnet das Haus Gottes, in dem ich lernte, mich selbst als einen

Tempel des Heiligen Geistes in Ehren zu halten. »

Kinder sind im allgemeinen recht feinfühlig und hellhörig für die
Echtheit des Glaubens und der religiösen Gefühle der Eltern. Ob den
Eltern Gott und die Kirche eine inneres Anliegen sind, manifestiert
sich darin, ob sie, Vater wie Mutter, den Kirchgang mit den Kindern
nie ohne zwingenden Grund unterlassen, ob sie in ständiger Verbindung

mit dem Pfarrer dem Religionsunterricht mindestens die

gleiche Bedeutung zuerkennen wie der Schul- und Berufsbildung.
Wohl den Kindern und wohl der Kirche, wenn eine Mutter ihre
Kinder liebevoll durch das Kirchenjahr leitet, ihnen das liturgische
Verständnis öffnet und ihnen so nach und nach ein solides Wissen um
die christbchen Wahrheiten vermitteln kann. Glücklich können wir
Eltern uns nennen, wenn es uns kraft unseres Glaubens gegeben ist,
unsere Kinder immer mehr in die gottesdienstliche Gemeinde
hineinwachsen und sie spüren zu lassen, was uns Eltern der Kern unseres
Familien- und Gemeindeseins, das Geheimnis des heiligen Mahles

bedeutet, welche Lebenskraft und wieviel Frohmut uns dadurch
geschenkt ist, dass wir trotz unsern Fehlern und Schwächen in seine

Vergebung und seine Reichsgottesgemeinschaft hineingenommen
sind.

Als stete Begleiterin in ihrer Erziehungsarbeit muss den Eltern
die Bibel Stütze und Hilfe, die Antwort auf alle Lebensfragen und
das Mass aller Dinge sein. Wenn es doch nur gelänge, dieses Buch,
das allein mehr Lebensweisheit und Kraft enthält als die beste

Hausbibliothek, wieder aus der Verstaubung, aus einem unergründlichen
Versteck in eine für alle greifbare Nähe zu bringen Wäre doch die

Zeit da, wo sich die Familie vor der offenen Bibel versammelt
Ohne das Gebet, ohne das von der Kirche und Bibel her

bestimmte Gespräch am Familientisch wird eine wirksame Erziehungsarbeit

und eine christliche Beeinflussung und Führung der Kinder
kaum möglich sein.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4,1957.
15



— 234 —

In sehr vielen Familien, die kirchlich durchaus nicht am Rande
beheimatet sind, die sogar am kirchlichen Loben lebendigen Anteil
nehmen, ist ein Gespräch über religiöse Dinge oder ein Familiengebet

etwas Unmögliches. Gerade dieso Familien möchten wir in
christlicher Verantwortung zur Besinnung aufrufen, deren christliche

Lebensäusserungen aus der Teilnahme am kirchlichen Loben
wahrzunehmen, wo aber alle Zeichen religiösen Lebens in der Familie
erstorben sind.

Mag eine Familie auch von der heutigen Unruhe und Nervosität
mehr oder weniger angekränkelt sein, so wird es doch nirgends an
jenen Stunden fehlen, wo die ganze Familie, sei es beim Mahle, einem

gemütlichen Abendsitz oder einer frohen Wanderung, vereint ist.
Könnte in solchen Momenten nicht bewusst und unaufdringlich das

Gespräch auf ein kirchliches oder religiöses Thema geleitet werden
Eine Sonntagspredigt könnte Anlass zu einer angeregten Aussprache,
Angriffsflächen zum Fragen und Kritisieren für eine lebendige Kin-
derschar und prächtige Möglichkeiten für die Eltern bieten, Korn
um Korn in aufgebrochenes Land zu logen. Wenn uns der Pfarr-
mangel zu denken gibt, warum roden wir dann nicht immer wieder

vom schweren, abor herrlichen Beruf des Pfarrers und seiner
besondern Berufung im Weinberge dos Herrn In der Familie könnte
für die Sicherung ties Priosternachwuchses mehr und FCntscheiden-

deres getan werden als durch bewogte Klage und Aufrufe von
kirchlichen Verbänden. Solche Gespräche im Familienkreis sind nicht nur
wertvolle Pflege des Gemeinschaftssinnes, sio zwingen vorab die

Eltern, sich mit dem Gesprächsstoff in biblischer und kirchlicher
Sicht auseinanderzusetzen und auch die Anlagen, Fähigkeiten und
Fehler ihrer heranwachsenden Kinder besser zu erkennen, was für
die Erziehung von unschätzbarem Wort sein kann. Solche Gespräche
müssen aber immer wieder gesucht und mit Beharrlichkeit gepflegt
werden. Verschiedene Glaubensgenossen haben sich beglückt darüber
ausgesprochen, wie sie dadurch den Zugang zu ihren Kindern
gefunden und wie sio durch Diskussionen übor Sport, Politik, Schule,
die soziale Frage, die Ehe, das Zusammenleben in der Gemeinde und
vieles andere wertvolle christliche Erziehungsarbeit verrichten
durften.

Die Unrast tier Zeit, äusserliche und seelische Schwierigkeiten
aller Art haben das häusliche Gebetsleben aus unsern Wohnstuben

verbannt, womit auch für das Famibenleben und die Kindererziehu ng
die religiöse Mitte und tragf'ähige Fundamente verschwunden sind.



— 235 —

Haben wir Angst vor einem Neubeginnen Ì Schliessen wir Eltern
einander einmal das Herz auf und besprechen wir in aller Offenheit
diese für unsere Kirche brennende Frage, besprechen wir sie im Blick
an den an uns ergangenen Auftrag, im Blick auf unsere Gemeinden
und auf die uns anvertrauten Kinder. Ich glaube, dass vielen Eltern
sehr daran gelegen wäre, das verlorene Familiengebet wieder zu
gewinnen, aber die Macht einer im Fleische sitzenden Gewohnheit ist
oft schwer zu brechen. Ein schrittweises Vorgehen, liebevolle
Rücksichtnahme und ein sich Darangewöhnen sind die Voraussetzungen
zur Einführung einer Neuerung, an die wirklich nicht ohne Scheu imd
Ehrfurcht herangegangen werden soll. Vielleicht vermöchten im
Gottesdienst oft gesungene Lieder aus dem reichen Schatz der deutschen
und gregorianischen Choräle den Bann zu brechen. Mit solchen

gesungenen Gebeten wäre vielleicht ein Schritt zum Tischgebet getan.
Es hat uns Schweizer beim Besuch eines Altkatholikenkongresses in
Holland beeindruckt, wie die Katholiken mit einem Kreuzzeichen
voraus und die Protestanten in Gebetsammlung sogar in öffentlichen
Gaststätten ihr Tischgebet verrichteten. Wo das Essen nicht nur als

leibliche Stärkung, sondern immer auch als ein Hinweis auf das

heilige Abendmahl betrachtet wird, da sollten das Bitten und das

Danken am Familientisch zuhause sein.

Wir wissen, dass das Tischgebet da und dort noch Sitte ist,
kennen aber nicht viele l'aile, wo sich die Familie regelmässig oder
gelegentlich zu einer christlichen Hausgemeinde zur Verrichtung
einer Andacht oder eines gemeinsamen Gebetes vereint. In Familien
in der Diaspora mussten solche Hausandachten ein Gefühl der
Abgeschiedenheit und der Vereinsamung viel weniger aufkommen
lassen. Die Bibel weiss von solchen Hausgemeinden zu berichten, die
auch der heutigen in unsere F'amilien gedrungenen Unruhe einen

Gegenpol und das beglückende Empfinden einer wirkbehen F'amilien-
gemeinschaft zu geben vermöchten.

Die Formen solcher Hausgottesdienste können sehr verschieden
sein und vor allem in verständiger Rücksichtnahme auf die
ververschiedenen religiösen Gefühle der Teilnehmer. Die vor einem
kleinen Hausaltar auf den Knien den Rosenkranz betende Familie
kann zwar etwas sehr Tiefes, für uns aber kein Vorbild sein. Die ein-

einfachste Art eines gemeinsamen Gebetes kennen wir in der Sitte,
hach einer Mahlzeit eine oder zwei biblische Lesungen zu halten, in
kurzem Gebet der Familien- und Gemeindeglieder zu gedenken und
die Feier mit einem Lied zu beschbessen. Reichere Firmen snid die



— 236 —

in unsern Gebetbüchern enthaltenen liturgischen Morgen- und Abendgebete.

Alles soll schlicht und einfach gestaltet soin. Hüten wir uns vor
einem allzufeierlichen Getue, das oft unecht und daher abstossond

wirkt. Meine Erinnerungen an das Lernen des Vaterunsers sind mit
der Küche, dem trauten Schein einer Petrollampe und mit dem Duft
von braungerösteter Mehlsuppe verbunden. Wir können tien
Kindern die Teilnahme an solchen Gcbctszciton nicht ersparen, müssen

uns aber vor einem Zwang hüten. Wo ein Kind die elterliche Fuchtel
zu spüren bekommt, wird es nur den Moment abwarten, wo es

das Aufgezwungene um so rebellischer über Bord werfen kann. Ich
kannte einen Bauern in der Westschweiz, dor in so despotischer,
engherziger und aufdringlicher Art seine Tischandachten hielt, dass

er seine beiden Söhne aus dem Haus vertrieb und seine Frau und
Tochter unglücklich machte. Hausandacht und Gebet im Haus
bedeuten nicht muffige Luft, Andächtelei und Frömmelei. Nichts ist
verwerflicher, als wenn bei passender und unpassender Gelegenheit
in moralisierender Art mit Bibelworten um sich geschlagen wird.
Bemühen wir uns um eine schlichte Frömmigkeit und um ein frohes
elterliches Vorbild, das mehr durch seine Taten als durch Worte
lebendig ist.

Diese vielleicht etwas blutarm wirkenden Ausführungen müssen

jene Glaubensgenossen enttäuschen, die glaubten, Richtlinien und
Anleitungen zu erhalten, wie dem verlorenen Cut des Betons eine
bleibende Stätte errichtet werden könne. Das Gebet ist aber ein Akt
des Glaubens und des Gehorsams. Religiöses Leben und botende, fest
in der Gemeinde und in Christus verankerte Familien können nicht
mit Anleitungen und nicht mit den besten Gebetbüchern «gemacht»
werden. Das Sprechen über das Gebet musste noch schwerer fallen,
wenn in der Bibel nicht unzählige Ermahnungen zu finden wären,
ohne Unterlass zu beten oder im Gebete zu verharren. Wir sollen also

beten, auch wenn uns unser Beten vielleicht zuerst durch dürre Orte
führt. Das herrliche (Jut der Musik geht uns oft erst in seiner Grösse

und Schönheit auf, wenn wir bereit sind, immer wieder hinzuhören
und uns in seinen Geist zu versenken. Ist nicht auch das
unvollkommene Gebet ein Hinhören und ein Sichversenken, ein
Hineinwachsen in einen immer tieferen und festern Glauben '( Wir wollen
aber auch beten. Christus sagte einmal: «Ihr würdet mich nicht
suchen, wenn ihr mich nicht schon gefunden hättet.» Würden wir
zusammen vom Gebet reden, wenn wir nicht schon von seinem Geist



— 237 —

erfasst wären Die Gnade des Gebets und eines gotterfüllten Fami-
benlebens wird uns erst in seiner Fülle zuteil, wenn wir uns von Gott
die Hände falten und uns von seiner Fülle in Gehorsamkeit und
Dankbarkeit übernehmen lassen.

Herr, wende dich zu uns und erwecke uns,
damit wir frohe, christusgläubige Famiben,
hilf uns beten,
damit wir lebendige Gemeinde werden.

An zweiter Stelle sprach Pfarrer Arnold Moll, (Basel) über

Dienst und Verantwortung des Laien in der Gemeinde

Sie kennen wohl alle jene Geschichte vom Pfarrer, der eine neue
Gemeinde antreten sollte. Marmiglieli versicherte ihn seiner tatkräftigen

Mitarbeit und anfänglich ging auch alles über Erwarten gut.
Nach und nach aber erlahmte der Eifer der Gemeinde, und man über-
liess es dem tüchtigen Pfarrer zunehmend mehr, die Gemeinde allein
zu pflegen. Da hatte der Pfarrer einen Traum.

Ihm träumte, er wäre eben daran, mit Hilfe einiger Helfer einen
schweren Wagen einen steilen Weg hinaufzuziehen. Die Last aber
wurde immer schwerer, und schliesslich kam er überhaupt nicht mehr
vom Fleck. Er hielt inne, sah sich um - und was musste er
wahrnehmen Die ganze Plelferschar hatte sich auf den Wagen gesetzt
und sich von ihm bergauf ziehen lassen In diesem Augenblick soll er
erwacht sein. Mag die Geschichte auch erfunden sein, so ist sie doch

gut erfunden, und die Deutung der Wirklichkeit durch Träume ist
uns genugsam bekannt. Es entspricht in der Tat der Erfahrung vieler
Geistlicher, gerade wenn sie tüchtig und arbeitsfreudig ihren Dienst
versehen, dass man ihnen gerne die volle Last der Gemeindearbeit
überlässt, und je nach ihrer Veranlagung nehmen sie eine solche

Entwicklung in frommer Resignation oder aber mit innerer Auf-
lehung entgegen, wenn sie sich nicht gar durch das grosszügige
Vertrauen der Gemeinde geschmeichelt fühlen und darin einen Beweis

ihrer Unentbehrlichkeit erblicken.
Auf alle Fälle ist eine solche Situation ein Grund, aufzuwachen,

nicht nur für die Pfarrer, sondern ebenso für die Verantwortlichen
der Gemeinde. Denn eine Gemeinde, die ihren inneren Aufbau ein-



— 238 —

fach ihrem Pfarrer überlässt, ist krank oder schon vom Tode
gezeichnet. Die Zeit des «Einmann-Systems», die Zeit der blossen

«Pfarrerkirche» ist unwiderruflich vorbei. Sie beruht auf einem

grundlegenden Irrtum, dem eine völlig falsche Beurteilung des Laien
in der Gemeinde zugrunde liegt. Ich darf vielleicht in diesem

Zusammenhang auf die /. These verweisen, die Sio vor sich haben. Der

Laie ist nach dem Verständnis der Hl.Schrift - und nur sie ist hier
massgebend! -keineswegs der «Nichtfachmann» in kirchlichen oder

theologischen Dingen. Er steht keineswegs im Gegensatz zu den

Amtsträgern der Kirche, wie dies schon sohr früh und in zunehmendem

Sinne im Mittelalter bis auf unsere Zeit behauptet und auch

praktisch gehalten wordon ist, so dass schliesslich ein Erasmus von
Rotterdam sio als «Kinder dieser Welt und Widersacher Christi»
bezeichnen konnte! Es gibt grundsätzlich gesprochen nicht «duo

genera Christianorum», zwei Arten Christen, oino Unterscheidung,
die schliesslich ins kirchliche Rocht Eingang fand und eine geradezu
heillose Verwirrung schuf. Fune Gegenüberstellung von « Kirche und
Laien» wäre in der christlichen Frühzeit schlechthin undenkbar
gewesen. Wohl kennt das Urchristentum fragelos neben den aus freier
Eingebung wirkenden «Propheten und Lehrern» auch eigentliche
«Vorsteher», Bischöfe und Presbyter, «vom Hl. Goist bestellt, die
Gemeinde Gottes zu weiden», (Ag. 20, 28, I. Petr.5, I 5), allein der

Apostel Petrus preist auch die Gesamtheit der Gläubigen als «ein

königliches Priesterlum und heiliges Volk» (I. Petr. 2,9). Und gerade
an dieser Stelle bedient er sich jenes griechischen Wortes, aus dem

später der Begriff« Laie» entstehen sollte : des Wortes « laos» - Volk
Der «laos» ist das neue Volk Gottes, das neue, wahre «Israel». Erst
Ende dos 1. Jahrhunderts stellt erstmals Clemens von Rom den
Laikos anthropos (den Laien) den Priestern gegenüber, aber auch er
betrachtet ihn durchaus als den Angehörigen eines Sakralstandes,
der Kultgemeinde. Er steht wie der berufene Amtsträger in der

gleichen Verantwortung und hat denselben Zeugendienst, nämlich :

«Die herrlichen Taten dessen zu verkünden, der uns aus tier Finsternis
berufen hat zu seinem wunderbaren Licht» (1. Petr. 2, 9). Daran hat
sich auch nichts geändert, als sich die Stellung der Hierarchie mehr
und mehr festigte. Gerade unsere altkatholischo Bewegung hat mit
Recht im Hinblick auf die sich überspitzende Hierarchie der
Romkirche aufdas allgemeine Priestertum der Gläubigen hingewiesen, und
die Geschichte unserer nationalen Kirchen bietet eine Fülle laien-
priesteiiicher Gestalten, die mit grossem Segen in unsern Gemeinden



— 239 —

am Aufbau der Kirche mitgearbeitet haben, und zwar nicht nur in
rechtlich-weltlichen Belangen, sondern in Ausübung ihrer laien-
priesterbchen Berufung.

IL
Diese Zusammenhänge werden heute auch in der Kirche Roms

und anderswo wieder stark hervorgehoben. Katholiken wie Gérard
Philips, Franz Arnold und Yves Congar, um nur einige aus einer
grossen Schar zu nennen, haben sich dem Laienproblem in der Kirche
mit neuer Intensität zugewandt. Man spricht allenthalben von der
«Stunde der Laien», vom Laienapostolat, und will damit andeuten,
dass die Kirche nur dann ihre missionarische Sendung in der Welt zu
erfüllen vermag, wenn sich jedes einzelne ihrer Glieder zu diesem
Dienst bereit findet. Seit Evanston (1954) beschäftigt sich auch das
ökumenische Gespräch mit der «Verpflichtung der Kirche gegenüber
den ihr Fernstehenden». Auch in den evangelischen Kirchen wird
viel darüber diskutiert. Man kann sich fragen, woher nun eigentlich
dieses neue Interesse für die Laienarbeit in der Kirche entstanden sei.
Es entspringt zweifellos einer Neubesinnung auf das Wesen der
Kirche selbst. Sie hat einerseits ihre Notsituation erkannt, den immer
grösser werdenden Gegensatz von Kirche und Welt, die resolute
Abkehr breitester Massen vom Glauben, die Auswirkungen eines nun
schon seit Jahrhunderten andauernden Säkularisierungsprozesses,
anderseits ist sie aber auch ihrer eigenen geistlichen Armut und der
mangelnden Zurüstung ihrer Glieder bewusst geworden. Sie hat in
dieser Selbstprüfling mit grossem Erschrecken erkennen müssen,
dass sie zu einer statischen, introvertierten, mit sich selbst ungebührlich

beschäftigten Gemeinschaft geworden ist, und hat der
Notwendigkeit einer inneren Erneuerung nicht mehr ausweichen können.
Sie hat den Ruf vernommen, ins Freie hinauszutreten und sich auf
eine neue Bewegung mit der Welt einzulassen, wieder missionierende
Kirche zu werden, und sieht gleichzeitig ein, dass die ihr zur
Verfügung stehenden Kräfte nicht ausreichen, diesen Zeugendienst zu
erfüllen. In dieser Not nun hat sie mit Staunen und Dankbarkeit
einsehen müssen, dass Gott ihr die nötigen Werkzeuge und Hände für
diese Aufgabe schon längst in überreichem Masse angeboten hat,
dass sie, die Kirche, sie aber in ihrer Verkehrtheit gar nicht beachtet
und angenommen hat. Alles liegt zum Bau bereit. Ganze Scharen

von Aufbauwilligen sind vorhanden, die Kirche aber hat sie nicht
in Dienst gestellt, sondern hat sie wie Arbeitslose behandelt und ihnen



— 240 —

keine Aufgabe anvertraut. Die Baupläne Gottes zum Aufbau der
Gemeinde liegen schon in der Hl. Schrift klar umrissen bereit, aber
die Kirche ist achtlos an diesen Plänen vorbeigegangen und hat sie

keiner Beachtung gewürdigt. Mannschaften sind vorhanden, aber sie

sind nicht mobilisiert worden. Das Aufgebot unterblieb. Die Kirche
hat einsehen müssen, dass die Stunde gekommen ist, die Laien zum
Aktivdienst zu rufen.

III.
Wir würden uns nun dem in der 3. These Gesagten zuwenden und

mussten hier nun vor allem betonen, dass mit dieser Aktivierung der
Laien keiner wilden und ungeordneten Aktivität und religiös
aufgemachten Betriebsamkeit Tür und Tor geöffnet werden soll. An den
hier angegebenen paulinischen Schriftstellcn wird jener zuchtvolle
Einsatz gefordert, wie er den einzelnen Gliedern im Leibganzen
zukommt. Die einzelnen Glieder können nicht tun, was ihnen beliebt,
sie bilden vielmehr zusammen eine organische Einheit, eine Liebesund

Traggemeinschaft, die alle verpflichtet. Vor allem kennt Paulus
keine von Christus losgelöste Betrachtung der Kirche. Christus, das

Haupt, gibt jedem Glied seines Leibes sowohl Gabe wie Aufgabe, die
es im Cemeindeganzen einzusetzen und zu erfüllen hat. Kein
wirkliches Glied tier Gemeinde kann an diesem Aufbau der Gemeinde

unbeteiligt bleiben. Es gibt grundsätzlich keine «Arbeitslosen» in der
Gemeinde. Jeder hat vom lebendigen Herrn der Kirche seine Gabe

empfangen. Also Gaben-Kirche! Mannigfaltige Dienste, Berufungen,
Charismen Es ist in diesem Zusammenhang interessant, class in der
neutestamentlichen Gemeinde eine «Berufung» erst auf Grund eines

geleisteten Dienstes erfolgt.
Eine Gemeinde, die vor diesem Spiegelbild im Neuen Testament

Busse getan hat, wird sofort anders werden : Es werden sich Besucherteams

bilden, die Strassen- und quartierweise Gemeindeglieder
aufsuchen. Man wird sieh zu Studiengruppen zusammenfinden, wo
Lebensfragen von der Bibel her besprochen werden. Es wird zu
gemeinsamen Freizeiten, Plauskreison, Nachbarschaften kommen. Was
könnten Ärzte, Juristen, Politiker und Wirtsc haftsführer,
Unternehmer und Künstler der Gemeinde bieten! Jugondgruppen, ('höre,
Gemeindeorchester, Standesvereine haben bedeutsame Aufgaben zu
erfüllen. Ja, jedes einzelne Gemeindemitglied, das mithofft, mittrügt,
mitarbeitet, ist ein unersetzliches Glied des Ganzen. Es gibt
Gemeindemitglieder, denen die Gabe des Ratenkönnens gegeben ist : sie mögen in



— 241 —

der Behörde dienen. Die Armut, in der wir leben, ist Sünde. In der
christlichen Gemeinde ist grundsätzlich jeder wichtig. «Ich spür's,
so ärmlich kann's nicht weitergehenl» hat Joh.Christoph Blumhardt
einst einem Freund geschrieben: «Die ersten Gaben und Kräfte, die
sollten wiederkommen, und ich glaube, Gott wartet nur darauf, dass wir
ihn darum bitten!» Dieses Wort des grossen Gottesmannes hat heute
noch nichts von seiner Aktualität verloren.

IV.

Damit ist nun auch das Stichwort gefallen, das Ihnen wohl
schon längst auf der Seele gelegen haben mag : Die Wirklichkeit der
heutigen Gemeinde sieht eben sehr anders aus Die geistbche Armut
ist augenfällig. Sie ist sogar so gross, dass einer, der gut Bescheid
weiss, geradezu sagen konnte, dass niemand den Wunsch haben
könne, eine grössere Anzahl der jetzt Aussenstehenden in die Kirche,
so wie sie sei, eintreten zu sehen. Wir visieren jetzt die Tatsache, wie
sie im 4. Abschnitt umschrieben wird, wonach sich erfahrungsgemäss
nur ein geringer Bruchteil der Gemeindeglieder, in unsern Schweizer
Städten 5-20%, in den ländlichen vielleicht 30%, zum eigentlichen
Aufbau der Gemeinde aktiv berufen weiss. Die Laien, die imstande
und bereit sind, Dienste im oben angegebenen Sinne zu übernehmen,
bilden nach wie vor die Ausnahme, sind zudem ständig überbeansprucht,

werden von überall her angefordert und haben nicht selten
das Gefühl, für ihren Dienst nicht richtig ausgerüstet zu sein. Der
überwiegende Teil der Kirchgenossen wird vom Gottesdienst nicht
mehr angesprochen, verhält sich dem kirchlichen Leben gegenüber

völlig passiv und zählt sich nurmehr aus traditionellen Gründen zur
Kirche. Das ist die grosse Not der Kirche von heute, die als solche

ehrlicherweise illusionslos signalisiert werden muss.
Aus dieser Situation heraus ergeben sich aber nun drei

unumgängliche Folgerungen.

Die erste ist : Die Kerngemeinde muss ausgerüstet werden

Diese Ausrüstung der Laien kann nicht weiterhin dilettantisch
betrieben oder dem Zufall überlassen werden, sie ist vielmehr plan-

mässig und tatkräftig zu fördern. Durch Erwachsenenkurse,
Bibelabende, kirchengeschichtliche und liturgische Einführungskurse,
Einkehrwochen, Retraiten ist die Kerngemeinde systematisch in die

Welt des Glaubens und der Kirche einzuführen, damit die Kirche
ihnen zur wirklichen Heimat wird. Leider ist es noch lange nicht



242

überall verstanden worden, dass os solcher Bemühungen bedarf, um
die Kerngemeinde geistig zu nähren und zu stärken. Es scheint, dass

andere Kirchen, ganz besonders niederländische (ich erinnere an das

Kerk en Wereld-Institut oder auch an das Martin Bucer-Institut in
Strassburg), bereits über jahrelange Erfahrungen verfügen, während
bei uns alles noch in den Anfängen liegt. Es stellt sich hier die Frage,
ob wir uns endlich bereit finden, in der Ausrüstung der Korngemeinde
etwas Tapferes zu tun.

Die zweite Folgerung: Die Kerngemeinde muss planmässig
eingesetzt werden!

Es gilt Dienstgruppen einzusetzen für Haus- und Krankenbesuche,

für Alte und Einsame, Abseitsstehende und (deichgültige,
Arbeitsgruppen für besondere kirchliche Gebiete, für neu der
Gemeinde Beigetretene, lüs ist Sache des Pfarrers, dio Fähigkeiten und

Möglichkeiten der Helfer zu durchdenken und sie sinngemäss
einzusetzen. Es gilt, mit Hilfe unter Umständen ganz woniger Frauen
nnd Männer aus der Riesenschar der blossen Partizipanten-Kirchgenossen

wirkliche Glieder der Gemeinde zu gewinnen. Das Ziel ist
und bleibt: Die Gemeinde muss immer mehr wirkliche Gemeinde
werden! Nur lebendige Gemeinden wirken auch nach aussen
missionarisch.

Und die dritte Folgerung: Wir können nicht länger au.f eine

innere Mission verzichten

Übor die Art der Durchführung wird man sich einigen können.
Eine Arbeitsgruppe von Geistlichen und Laien wird die Frago gründlich

und nach allen Seiten hin überlogen müssen. Wir brauchen nichts
nachzuahmen oder zu forcieren. Wir werden ei ne unsgemässe und den

Gemeinden zumutbare Form der inneren Mission finden. Aber die
Tatsache der geistlichen Armut unserer Gemeinden, die Tatsache,
dass es abgestorbene, schläfrige und abseitsstehende Glieder der
Gemeinde gibt, darf' uns um der Liebe Christi willen nicht ruhig
lassen. Wer nicht missioniert, hat r/>missioniert! Es ist allerdings zu
betonen: Die wirksamste missionarische Ausstrahlung erfolgt freilich

nach wie vor von Christen, die zur Fülle tier Freiheit erweckt und
bereit sind, Verantwortungen zu übernehmen, deren Wort und Work
durchdrungen ist von christlicher Lebensfreude und glühender Got-
tesliobe. Sie schaffen mit ihren Taten und Leiden jenes Alphabet, von
dem Michael Baumgarten sagt, dass die Welt es zu verstehen vermag.



243 —

V.

Wir sind gewohnt, die Pfarrgemeinde als einen Bereich unserer
seelsorgerlichen Betreuung und kirchlich-administrativen Bemühungen

zu betrachten. Sie ist aber mehr : Sie ist auch eine Sünder-, Liebesund

Glaubensgemeinschaft, ein Territorium der Caritas, ein Liebesbund.

«Alles geschehe bei euch in der Liebe » sagt der Apostel.
Vielleicht haben unsere Gemeinden gerade deswegen so wenig
missionarische Kraft, weil die Liebe in ihnen erkaltet ist. Wo zumal die
Brüderlichkeit in der Gemeinde nicht mehr aufzuleuchten vermag,
bleibt alles Zeugnis von Christus leeres Geschwätz. Die Brüderlichkeit

muss sich zuallererst in der Zusammenarbeit zwischen den
berufenen Hirten und den Laion als ihren Mitarbeitern auswirken. In
den Werken des hl. Augustin wird an die siebenhundertmal das

Wort Pauli (Röm. 5, 5) zitiert: «Denn die Liebe Gottes ist
ausgegossen in unseren Herzen durch den Hl. Geist.» Wer sich isoliert,
ist ausserstande, den Heiligen Geist zu begreifen. Diese Bruderschaft

im gemeinsamen Planen und Dienen schliesst automatisch
jedes eigenmächtige Vorgehen einzelner oder ganzer Gruppen aus.
Was Tertullian von der F'amilie sagt, das hat seine Berechtigung auch
für die gemeinsame Verantwortung und den gemeinsamen Dienst
von Laien und Hirten : « Gemeinsam beten sie, gemeinsam werfen sie

sich nieder, sie belehren einander, ermahnen einander. Miteinander
gehen sie zur Kirche, miteinander finden sie sich ein am Tisch des

Herrn, vereint sind sie in Nöten und Verfolgungen, vereint auch in
guten Tagen. Sie gehen sich nicht aus dem Wege und keiner wird dem
andern lästig. Abwechselnd singen sie Psalmen nnd Hymnen und sie

feuern sich gegenseitig an, wer wohl am besten seinem Gott diene.»
Jedes unbrüderliche Vorgehen einzelner, jedes sich gegenseitige
Ausspielen und Abbrechen der Gemeinschaft ist ein Attentat gegen (he

Einheit der Gemeinde. Umgekehrt hat die vertrauensvolle
Zusammenarbeit von Geistlichen und Laien beim Aufbau der Gemeinde
eine ungeheure Verheissung. Wir denken hier an das hohenpriesterliche

Gebet Christi (Joh. 17, 21):

«Vater, erhalte sie in deinem Namen,
lass sie eins sein, wie wir eins sind :

ich in ihnen und du in mir,
auf dass sie voll ausgestaltet werden zu einer Einheit,
damit die Welt glaube, dass du mich gesandt hast...»



— 244 —

Darin liegt schliesslich Ziel und Verheissung alles Laiendienstes
in der Gemeinde: solcher Dienst macht der Welt glaubhaft, dass

Christus in dieso Welt gekommen ist, sie zu erlösen. Das Laienproblem
ist heute das brennendste Problem der Kirche. Es verlohnt sich

schon, dass wir aufwachen, aufwachen wie jener Pfarrer, von dem wir
eingangs hörten, und nach gültigen Lösungen suchen.

Schliesslich wurde Prof. M.A.Zwart (Utrecht) das Wort erteilt
zum dritten Vortrag :

Auftrag und Dienst der Laien in der Welt

«Auftrag und Dienst der Laien in der Welt» - dieses Thema
könnte uns dazu veranlassen, uns gemeinsam über Auftrag und

Dienst des Laien im Arbeitsprozess, im Leben von Staat und Gesellschaft

in weitestem Sinne zu unterhalten. Damit böte sich uns die

Gelegenheit, uns in allerhand Meinungen und Gedankengänge zu
verlieren, die meines Erachtens im Hinblick auf unsere Lage als
Altkatholiken alle auf einen gewissen Pietismus, ja vielleicht sogar auf
einen gewissen Quietismus hinauslaufen würden. Wäre das der Zweck
dieses Referats gewesen, so musste ein anderer vor Ihnen stehen.
Wenn der Kongress-Ausschuss mich jedoch geboten hat, diesesThema

zu behandeln, so verfolgte er damit ein bestimmtes Ziel, dieses näm-
bch, es in jenem Sinn zu erörtern, wie es die Bischöfe und viele
Kollegen bereits in Bonn bei der Theologenkonferenz von mir gehört
haben, nämlich im Sinne der Mission und Evangelisation.

Was ist Mission Unter Mission verstehen wir die der Kirche
zuerteilte Aufgabe, das ihr vom Herrn anvertraute Evangelium
denjenigen Völkern zu bringen, die seinen Namen noch nicht kennen und
ihn nicht lobpreisen.

Was ist Evangebsation Dieses alte Wort bezeichnet die Tätigkeit,

die die Kirche schon von altersher ausgeübt hat, und die darin
bestand, denjenigen, die sich aus irgendwelchen ({runden dem
Evangelium und der Kirche entfremdet hatten, dieses Evangelium aufs

neue zu bringen und es in ihre Erinnerung zurückzurufen.
Stimmt diese alte Definition noch Ja und nein. Ja, wenn es

sich um Menschen handelt, bei denen sich noch etwas in die Erinnerung

zurückrufen lässt, das heisst also bei dem sogenannten «dritten»
Menschen. In diesem l'aile kann man auch von Randmission reden.
Handelt es sich jedoch um den «vierten» Menschen, der nachchristlich,

nachkirchlich, nachbürgerbch, nachpersönlich und manchmal



— 245 —

nachreligiös ist, so kann, nein, so muss die Evangelisation als innere
Mission auf- und angefasst werden.

Zur Mission : Bezüglich dieses Themas möchte ich zwei Zitate
vorausschicken, die einem Bericht des Zentralkomitees des Weltrats

der Kirchen entnommen und den Kirchen zu genauerem
Studium übersandt worden sind :

« Gewöhnlich ist che Gemeinde geneigt (wir mussten hier wohl
sagen : ist unsere Kirche geneigt), eine nach innen gerichtete Gemeinschaft

zu sein ; sie ist nicht in erster Linie darauf bedacht, ihr Wissen
um Christus Welt und Umwelt mitzuteilen. Diese Eigenbrötelei
muss naturgemäss Leben, Denken und Leitung der gesamten Kirche
beeinflussen. Und dies bezieht sich sowohl auf die jungen wie auf die
alten Kirchen» (Abschnitt IV, Absatz 2a).

«Für gewöhnlich beschäftigen sich das Theologiestudium und der
Kirchenunterricht nicht genügend mit der Aufgabe, den ausserhalb
der Kirche Stehenden das Evangelium zu bringen. Man geht
hauptsächlich wohl mehr von einer statischen Kirche als von einer
Kirche mit Missionsauftrag aus» (Abschnitt IV, Absatz 26).

Was sind unsere Kirchen und Gemeinden denn anderes
geworden als statische Einrichtungen «Eigenbrötelei», sagt der
Weltratsbericht. Und unsere Gemeinden Nur allzu oft erregen sie den
Eindruck der Behaglichkeit und Gemütlichkeit, der Schlaffheit und
Schläfrigkeit, wodurch auch die begeistertste Führung von Pfarrer
und Kirchenvorstand gefriert. Und doch geht es auch anders. Bischof
Küry seligen Angedenkens hat die Schweizer Kirche durch die
Organisation der Auslandshilfe zu einem lebendigen Quell gemacht. Die
deutsche Kirche ist aufs neue zur Baukirche geworden. Unsere
holländische Kirche hat in sieben Jahren ein neues Seminar zustande
gebracht. Die amerikanische Kirche hat unter Bischof Hodur selig
etwas Grossartiges geschaffen. Wenn aber keine Ziele aufgestellt
werden, die über die Grenzen der Heimkirche hinausweisen, so stellt
sich unwiderruflich die Selbstgenügsamkeit ein und damit der
Abfall, der Rückfall und der geistige Tod. In dieser Hinsicht ist es sehr

bemerkenswert, dass Herr Bischof Demmel in seinem Hirtenbriefe
von 1955 auf Gruppenbildung in den Gemeinden hingewiesen hat,
obwohl seine Kirche doch durch Bauaufgaben schon sehr in
Anspruch genommen ist.

Ich erinnere hier an Abschnitt V, Absatz 1, des Weltratsberichts :

«Die grosse Missionsbewegung der letzten Jahrhunderte hat unter



— 246 —

Gottes Führung eine Kirche entstehen lassen, die in gewissem Sinne
die gesamte WTelt umspannt. Wir erkennen dankbar an, class dies ein
mächtiges Werk von Gottes Geist ist, der sogar dort durch seine

Kirche wirkt, wo der Gehorsam dieser Kircho in mancher Hinsicht
sohr unvollkommen war. Trotz ihrer Begrenzungen und Unvoll-
kommenheiten ist diese Bewegung in ihrer Art die grösste geistige
Strömung in der Geschichte gewesen. Überdies erweckt die Mission
selbst heutzutage sehr viele Christen zum geistigen Leben und zur
Opferbereitschaft. » Viel von dem hier Gesagten ist an unsern Kirchon
vorbeigegangen. Ich mache unsern Kirchen daraus keinen Vorwurf.
Haben unsere Kirchen doch seit ihrem Entstehen gegen Rom
ankämpfen müssen, und dies erforderte so viel Zeit und Kraft, dass wir
es zu einer andern Front gar nicht bringen konnten. Noch immer
haben wir Rom gegenüber den Auftrag, die Stimme eines Katholizismus

zu sein, der reiner ist, als er sich dort findet. Doch wenn wir
durch die römisch-katholische Kirchenpolitik diese unsere Stimme
zur Stimme des schlechten Gewissens herabsetzen lassen, das man
erfolgreich totzuschweigen versteht - und das ist so - und viele Laien
scheinen sich das gefallen zu lassen -, so müssen wir mit allen Mitteln,
über die wir als Kirche verfügen, in die Welt hinaus und uns nicht
totschweigen lassen.

Schon um des Lobons unserer Kirchen willen selber müssen wir
Mission treiben. Lehrt doch die Erfahrung, dass eine missionierende
Kirche zu neuem Leben erweckt wird. Die Gesinnung derjenigen, dio
Front an liront gegen das Heidentum kämpfen, kehrt zur missionierenden

Heimatkirche zurück, unti so wird Jesu Wort « Gehet hin und
lehret alle Völker» wieder lobendig, und zugleich mit diesem einen
Wort auch viele andere Worte und Worte.

Aber wie können wir Mission treiben >. Wer keine Hand hat,
kann keine Flaust machen. Kein Geld, keine Leute! Was wollen wir
also und was können wir tun Die Kirche von England, mit der wir
in Interkommunion leben, verfügt über genügend Missionsgebiete in
der ganzen Welt. Die Gesellschaft, die hier tätig ist, die SPC, ist sehr

aufgeschlossen und für Anfragen von verschiedener Art nach meiner

Erfahrung sehr zugänglich. Nun gibt es zwei Möglichkeiten.
Die erste ist diese: Unsere Bischöfe wenden sich gemeinsam an

die SPG mit der Bitte um Missionsnachrichten aus einem bestimmten
Gebiet nach Wahl. Unsere Kirchenzeitungen erstatten mit dem

Material, das die SPG uns darüber zur Verfügung stellen kann und
will, regelmässig über gerade tlieses Gebiet Bericht.



— 247 —

Die zweite Möglichkeit : Jeder unserer Bischöfe sucht für sein
eigenes Land einen Missionsbereich in einem Gebiete aus, von dem
sich erwarten lässt, dass es eine besondere Anziehungskraft auf die
Gemeinden ausübt (z.B. für uns Holländer Neu Guinea), und jeder
Bischof sorgt nun wie er es für richtig hält dafür, dass die Presse
seiner Kirche durch regelmässige Reportagen den von ihm gewählten
Missionsbereich deutlich herausstellt. Wenn dann die Gläubigen zu
jährlich wiederkehrenden Spenden für diese Mission ermuntert werden,

so verfügen wir erstens über eine Probe, ob unsere Gläubigen
sich noch zu einem solchen Geist aufschwingen können, zweitens über
ein Mittel, unsere Leute mehr und mehr missionsgesinnt zu machen.
Hier auf dieser untersten Stufe liegt die Chance für den Aufbau
unseres Missionsgeistes.

Das gesammelte Geld wird die SPG in England dankbar in
Empfang nehmen, und dies wird ein neues Zeichen unserer lebendigen
Gemeinschaft sebi. Die SPG hat für die Aufklärung in unseren
Kreisen vermutlich so viel Material greifbar - auch wohl
Filmstreifen -, dass nicht nur unsere Zeitungen davon Gebrauch machen
können. Auch unsere Jugend-, Männer- und Frauenvereine können
an Gemeinschaftsabenden viele schöne Stunden damit verbringen.
So entsteht vor unsern Augen neues Leben, so ergeben sich neue
Aufgaben. In einer für uns ganz neuen Art offenbart das Evangelium
seine Kraft, und vielleicht werden wir unserseits einst dankbarer sein

für diese geoffenbarte Kraft als die SPG für das Geld, das wir
gesammelt haben.

Wir gehen jetzt zur innern Mission über. Leider ist es heute so,
dass sich das Heidentum nicht mehr nur ausserhalb der Grenzen
unseres Erdteils befindet, sondern innerhalb unserer eigenen Landesgrenzen

in nächster Nähe unserer Kirchen blüht und gedeiht. Und -
nochmals leider - müssen wir zugeben, dass keine einzige Kirche bis
heute den Weg zu diesem Heidentum gefunden hat. Noch schlimmer :

trotz bester Organisation und Vorbereitung sind viele Versuche miss-

lungen. Die Schlussfolgerung ist bereits gezogen. Sie lautet: Viele
Jahre lang wird unendlich viel gesät werden müssen, um vielleicht
nach langer Zeit sehr wenig zu ernten. Zu dieser Schlussfolgerung
kommt auch die «Apostoleia», die bischöfliche Dienststelle in
Holland zur Verbreitung des Glaubens. Wenn nun die grossen Kirchen
8o mühselig zur Tat schreiten, was können dann die kleinen Kirchen
tun Sollen wir schweigen und uns totschweigen lassen Ich glaube
nicht. Denn es gibt nicht nur ein neues Heidentum, sondern auch



— 248 —

eine Menge von Menschen, die aus inneren Gründen «Randfiguren»
ihrer eigenen Kirche geworden sind. Es finden sich, so sagt Bischof
Lagerwey, mehr Altkatholiken in der römisch-katholischen Kirche
als in unserer eigenen. Ich darf aus Erfahrung hinzufügen, dass es

infolge des hochkirchlichen Denkens unter den Protestanten viele
Menschen gibt, bei denen unsere Kirche bekannt gemacht werden
sollte. Die meisten Übertritte kommen in Holland von dieser Seite.
Aber doch kennt man unsere Kirche kaum.

Wir haben also zu unterscheiden:

a) das moderne Heidentum, b) die Randfiguren der römischen
und evangelischen Kirche. Wie können wir diese Menschen gewinnen
Gewiss sind wir durch die Stellung unserer Kirche in der Ökumene
und durch ihre Stimme im Rundfunk etwas bekannter geworden.
Das genügt aber nicht. Ich glaube, dass gerade hier für unsere Laien

Auftrag und Dienst bereitliegen. Warum für die Laien '. Heutzutage
ist hauptsächlich der Laie die Tür der Kirche nach aussen und innen

geworden, weil die Erfahrung lehrt, dass der Besuch und das Gespräch
emes Laien eine ganz andere Wertschätzung und Beurteilung
erfahren als das Auftreten des Pfarrers.

Um diesem Laienauftrag und -dienst Ostalt zu geben, sollte

jede unserer Landeskirchen eine Apostoleiastelle haben, in der
neben nur wenigen Geistlichen in erster Linie Laien tätig sind, um
a) die gesamte Frage des modernen Heidentums zu studieren und

um die Versuche anderer Kirchen auf diesem Gebiete zu
untersuchen;

b) die Mittel zu suchen und zu finden, um die Neuheiden und die

Randfiguren anderer Kirchen zu suchen und zu erreichen ;

c) die durch Ökumene und Rundfunk gegebenen Mögbchkeiten
auszunützen.

Darum soll die Apostoleiastelle für die ganze Kirche die einzige
zentrale Auskunftsstelle sein, wohin immer und immer wieder
hingewiesen werden muss. Daneben müssen von dieser Apostoleiastelle
für das neue Heidentum und die genannten Randfiguren geeignete
Broschüren gemacht und orientierende Vorträge gehalten werden.
Zudem sollen von dieser Apostoloia in Zusammenarbeit mit der
kirchlichen Presse Sondernummern des Kirchenblattes, am
vorteilhaftesten in der Zeit der hohen Feiertage, herausgegeben werden
finden Strassenverkauf Wie ist dieser zu gestalten Es ist dazu nötig,
dass



— 249 —

1. der Pfarrer in seiner Gemeinde eine Gruppe älterer und jüngerer
Leute findet, die er von der Bedeutung dieses Auftrags und dieses
Dienstes überzeugen kann oder die bereits davon überzeugt
sind ;

2. die Mitglieder einer solchen Gruppe Anweisungen erhalten, die
auf die örtlichen und kirchlichen Verhältnisse Bezug nehmen ;

3. diese Gruppe bei allen in Frage kommenden Adressen die
Sondernummer anbietet, und zwar kostenlos, wobei zu beachten ist,
dass jeder Teilnehmer immer wieder dieselben Adressen
bedient. Wenn dies nach der Meinung des Pfarrers oder des
Kirchenvorstandes oft genug erfolgt ist, kann das Kirchenblatt
gegen Bezahlung überreicht werden;

4. nach einiger Zeit auch die genannten Broschüren zum Verkauf
angeboten werden ;

5. man überlegt, ob es tunlich wäre, diejenigen Leute, die Kirchenblatt

und Broschüren regelmässig gekauft haben, durch die

Mitglieder der Arbeitsgruppe zu wichtigen Gemeindeabenden
einladen zu lassen.

6. Dabei kann sich die Gelegenheit zu der Frage ergeben, ob ein
Besuch des Gruppenmitarbeiters erwünscht ist.

7. Die Ergebnisse und Erfahrungen der Mitarbeiter sollen
regelmässig zur gegenseitigen Ermutigung und Unterweisung
besprochen werden. Nie aber dürfen bei solchen Beratungen
Dinge erörtert werden, die der Teilnehmer mit dem Pfarrer
besser unter vier Augen zur Sprache bringen kann. In diesen

Dingen müssen wir für äusserste Diskretion sorgen.
8. Die Gemeindemitglieder sollen durch das Gebet zu dieser Arbeit

so erzogen werden, dass sie die neu Kommenden (ich sage nicht :

die Neugewonnenen) nicht mit grossen Augen anstarren, sondern

ihnen bescheiden, aber mit Interesse begegnen und sie in ihren
Kreis aufnehmen.

Ich gebrauchte soeben das Wort Strassenverkauf. Überläuft
einen Altkatholiken bei diesem Gedanken nicht ein Schauder In
Utrecht haben wir es mit einer Laiengruppe und zwei Pfarrern in
Zivil versucht. Wir haben kein Haus überschlagen. Nirgends wurden
wir übel empfangen, denn wir hatten miteinander gebetet, bevor wir
uns auf den Weg machten. Der Verkauf war zwar nicht gross, aber

wir haben doch verkauft. Zwei aus unserer Gruppe machten einen

Versuch mit einer Strasse von genau hundert Wohnungen. 50%

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1U57. *°



— 250 —

dieser Adressen waren römisch-katholisch, 25% evangelisch, 25%
fast oder ganz unkirchlich. Sie erzielten folgendes Ergebnis: Ein
Altkatholik abonnierte das Kirchenblatt. Wir stiessen auf die Adresse
einer altkatholischen «Randfigur». 15 Kirchenblätter wurden
verkauft. Auch in den darauffolgenden Wochen nahm man uns ein
zweites Exemplar ab. Sechs Adressen wünschten aus freien Stücken
eine Einladung zu etwaigen Veranstaltungen der Apostoleia zu
erhalten. Wir machten auch clie Erfahrung, dass diejenigen, die erst
kürzlich übergetreten waren, am tatkräftigsten mithalfen, wie

anstrengend und ermüdend diese Arbeit auch sein mochte - denn die

Gruppe war zu klein und das Gebiet zu gross.
Eine Bitte um Gründung derartiger Laiengruppen in der

Gemeinde findet sich schon in dem Hirtenbrief Bisehof Demmels vom
Jahre 1955. Ebenfalls in einem Hirtenbrief klagte Erzbischof Rinkel,
dass diese Arbeit viel zu wenigen aufgebürdet sei. Aber wir sind in
Holland schon fünfzehn Jahre an der Arbeit und fahren damit fort.
Als wir im Herbst 1950 unser fünfzehnjähriges Bestehen feierten,
hatten wir rund hundert Besucher - lauter Leute, die unserer Kirche
beigetreten waren. Gerade dieses Treffen gab der Apostoleia
Veranlassung, in Zukunft mehr derartige Zusammenkünfte zu
veranstalten. Diese kirchliche Apostoleiastelle, die nach Rundfunksendungen

etwa verlautbaren kann, dass sie Auskunft über unsere
Kirche erteilt, dass sie Druckschriften zur Verfügung stellt usw.,
muss in Orten, in denen wir Kirchen besitzen, über Laien verfügen,
an die die Suchenden verwiesen werden können bevor der Pfarrer in
Erscheinung tritt. Das bischöfliche Büro sorgt für die Veröffentlichungen

in der Presse, aber die örtlichen Kontaktleute müssen für
Bekanntmachungen in den Lokalblättern sorgen. Vergessen wir auch
die Anzeigen in den grossen Zeitungen nicht. Gerade diese Anzeigen
können auf unsere Kirche hinweisen und uns Adressenmaterial
verschaffen.

Noch eine Frage. Wie kommen wir in Holland zu Geld Die
Dienststelle existiert von 1000 Gulden jährlich, die die Kirche zur
Verfügung stellt. Vüt den Rest sorgt ein Kreis von Apostoleia-
freunden, die uns jährlich mit selber festgesetzten Beiträgen
unterstützen. Und es geht. Gerade in diesem Jahr werden zur Verbreitung
oder zum Verkauf 100 000 Werbeblättcr fertiggestellt.

Ergebnis: Unsere Kirche wird bekannt. Und man muss als

Kirche bekannt sein, wenn man ernten will. Die Arbeit ist gross, und
wir sind klein und furchtsam. Darum habe ich oft an die liebevollen



— 251 —

Worte gedacht, die Gott zu dem jungen Josua sprach (Jos. 1, 9):
«Habe ich dir nicht geboten, sei fest und unentwegt. Lass dir nicht
grauen und fürchte dich nicht, denn der Herr, dein Gott, ist mit dir
auf allen deinen Wegen. »

Prof. Dr. Spuler gibt den Referenten gegenüber dem Danke für
ihren Beitrag Ausdruck und schliesst damit die 2. Kongress-Sitzung,
die um 18.00 Uhr von einer Vesper in der St. Martinskirche gefolgt
war.

Um 19.15 Uhr versammelten sich die Kongressteilnehmer im
grossen Saale des Hotel «Bahnhof» zum Bankett. Ansprachen wurden

gehalten von Bischof Dr. Urs Küry; Stadtammann Dr. Beetschen

von Rheinfelden; Bischof E.Lagerwey im Namen des altkatholischen
Episkopats ; Rev. St. L. Riddle im Namen Bischof Shannons von der
Episcopal Church ; Prof. St. Mohorovicic im Namen der südslawischen
Kirche ; Dr. Heussler als Präsident der reformierten Kirchgemeinde
Rheinfelden; Rev.H.K.Lütge im Namen des Bischofs von Long
Island und der American Church Union ; Hofrat Dr. J. Werner im
Namen von Bischof Török; Dr.A.J.vande Ven als Präsident des

ständigen Kongress-Ausschusses und Pfarrer H.Frei im Namen der
Kirchgemeinde Rheinfelden.

Zweiter Kongresstag, Freitag, 20. September

Der Lordbischof von Lincoln, Rt.Rev.D.D.K.Riches,
zelebrierte um 8.30 Uhr in der Martinskirche einen angbkanischen
Abendmahlsgottesdienst, worauf sich die Bischöfe zu einer besonderen

Konferenz begaben. Die übrigen Kongressteilnehmer nahmen
an den Sitzungen der drei Diskussionsgruppen teil.

Thesen, Diskussionsberichte und Anträge ') zum Thema

«Auftrag und Dienst der Laien»

1.Gruppe: Auftrag und Dienst der Laien in der Familie

Thesen von Franz Riette, Bern.

1. Die Kirche ist keine Institution zur Verschönerung und

Vertiefung unseres Lebens. Ihre Botschaft stellt die Gemeinde, Ehe

und Familie immer vor neue und letzte Entscheidungen.

*) Dio nachstehenden Anträgo sind in der Form abgedruckt, wie sie vom
Kongress genohmigt wurden.



2. Alle Glieder der Kirche stehen unter dem an die Apostel er¬

gangenen Auftrag, in die Welt zu gehen, zu taufen, zu lehren und
Gottes Willen zu tun. In Welt, Kirche und Haus soll die
Erlösungstat Christi verkündigt werden, die uns aus der Finsternis
in sein Licht geführt hat.

3. Unsere Gebetsnot und viele Sorgen in Gemeinden und Haus
lassen erkennen, wie schwach unser (daube und wie wir in
dauerndem Ungehorsam leben.

4. Nur eine Erweckung durch Gott könnte dazu führen, dass das

in Christus fleischgewordene Wort in unsern Gemeinden mehr
Gestalt, Leben und Zeugniskraft erhalten könnte. Nur betende
Gemeinde führt zur betenden Familie.

5. Die Familie ist ebenfalls Gemeinde, steht unter dem gleichen
Auftrag und in gleicher Schuld wie die Gemeinde. Sie ist
berufen, durch eine christliche Lebensgestaltung und religiöse
Kindererziehung Verkünderin und sichtbares Zeichen des
Gottesreiches in dieser Welt und in dieser Zeit zu sein.

6. Die modernen Lebensverhältnisse, innere und äussere Schwierigkeiten

sind keine Entschuldigung für den fehlenden christlichen
Sinn in der Famihe und das vielerorts verschüttete Cebctslcben.

7. Besinnen wir uns in christlicher Verantwortung, ob wir nicht
durch in biblischer Sicht geführte Gespräche über alle Fragen
des Lebens, der Kirche und der Familie, die Pflege des geistlichen
Liedes und des Tischgebets, kurze Gebetszeiten nach den
Mahlzeiten und gelegentliche Hausandachten zur religiösen
Erstarkung der Famihe unii damit der Gemeinde beitragen könnten.

8. Das Gebet ist ein Akt des Glaubens und des Gehorsams.
Religiöses Leben, eine betende Familie können nicht einfach
«gemacht» werden.

9. Dennoch sollten wir versuchen, das Familiengebet wieder ein¬

zuführen, auch wenn uns vielleicht nie die ganze Gnade den

Betcnköimens zuteil wird.

«Bittet und ihr werdet empfangen.
Klopfet an, so wird euch aufgetan. »

Diskussionsbericht

te

Verlauf der Diskussion
Die vom Referenten aufgestellten 9 Thesen bestimmten den



— 253 —

1. Es wurde die Frage aufgeworfen, ob der Satz nicht lauten
sollte: «Die Kirche ist nicht nur. sondern auch... » Doch wurde
dem Referenten zugestimmt in der Meinung, dass natürlich das

lebendige Stehen in der Kirche das Leben bereichert, verschönert
und vertieft. Es wäre falsch, wesentlich um dieses Resultates willen
in der Kirche stehen und arbeiten zu wollen.

2. Es wird hier betont, dass die Eltern und die weiteren Familien-
gheder lebendige Glieder der Kirche sein oder werden müssen, um
ihrer Aufgabe in der Familie nachkommen zu können. In ihr hat die
Mutter in der religiösen Erziehung sicher eine wichtige Schlüsselstellung

inne. Ihr Beispiel und ihre stille Fürbitte vermögen viel.
Natürlich ist der Glaube immer ein Geschenk.

3. Jedes Glied der Familie, das die Notwendigkeit des Betens in
der Familie einsieht, muss treu sein in seinem Stehen vor Gott. Im
Gebet treu werden und aus Gehorsam ein Gebetsleben führen, ist oft
der erste Schritt, der getan werden muss, um der Famihe wieder die
ihr zukommende christliche Grundlage zu geben.

4. Die wechselseitige Wirkung zwischen der Gemeinde und der
Familie ist deutlich. Wir haben da eine lebendige Gemeinde, wo wir
christliche Familien haben, und eben da sind christliche Familien
möglich, wo wir eine lebendige Gemeinde haben. Lebendig sein heisst
hier wie dort : Wirklich beten können.

5. Familie und Gemeinde stehen also nicht nur in
Wechselwirkung, sondern auch im Verhältnis der Ähnlichkeit. Einerseits ist
die Ehe ein Gleichnis für das Verhältnis der Kirche zu Christus,
andererseits ist die Gemeinde Vorbild der Famüie und diese eine

kleine Gemeinde in der grossen Gemeinde. Da wo die getauften
Kinder zu Gebet und zu christlichem Tun angeleitet werden, da wird
in der Familie das Reich Gottes gebaut, das in dieser Welt und Zeit
Zeugniskraft haben kann und darf. Der Gottesdienst ist auch für
das kleine Kind schon geboten, geht es doch beim gottesdienstlichen
Geschehen niehl nur um blosses Verstehen, auch bei dem erwach

senen Menschen nicht. Denn der ganze Mensch soll Gott gehören.
Damit ist der Verstand nicht abgewertet. Kinder im vorschulpflichtigen

Alter sollten während der Predigt ein religiöses Bilderbüchlein
ansehen dürfen. Aber am übrigen Geschehen des Gottesdienstes
können sie oft schon ordentlich gut mitgehen, weil sie etwas ahnen

dürfen von der Nähe Gottes.
6. Freilich bieten die modernen Lebensverhältnisse Schwierigkeiten,

und wo die heranwachsenden Familienglieder sich im Puber-



— 254 —

tätsalter befinden, muss von Seiten der Eltern eine gewisse Zurückhaltung

geübt werden in der direkten religiösen Beeinflussung der
Kinder. Zwang erreicht in diesem Alter oft genug das gerade Gegenteil

von dem, was man erreichen möchte. Die Schwierigkeiten im
heutigen Familienleben, die dadurch entstehen, dass oft die ganze
Familie kaum zu einer einzigen Mahlzeit vollzählig beisammen ist,
können nicht einfach aus der Welt geschafft werden. Das Kind darf
durch die Gegenüberstellung von Wort und Tat der Eltern nicht in

Verwirrung gebracht werden. Das Beispiel erzieht, Worte belehren.

7. Es ist wichtig, dass die Eltern an den Problemen der
heranwachsenden Kinder immer Anteil zu nehmen versuchen, Zeit haben
für ihre Kinder. Dann können sieh immer wieder Gespräche vom
Evangebum bei den Kindern ergeben, die auf das Wesentliche sich
beziehen und dem jungen Menschen vorwärts helfen können. Für
Hausandachten sollten wohl von Zeit zu Zeit neue Unterlagen
herangezogen wertlen. Je nach der Notwendigkeit sollten kirchliche
Instanzen neue Ausgaben, neue Büchlein herausgeben. Das was in
dieser Richtung vorhanden ist, muss immer wieder durch die kirchliche

Presse und auf jede andere mögliche Art bekannt gemacht
werden.

8. Im Gehorsam und im Glauben muss jede Familie und wohl
besonders der Familienvorstand das Gebet aufnehmen. Die Haltung
des Vaters ist in der Familie von ganz besonderer Bedeutung.
Vielleicht ist es da und dort auch die Pflicht der jungen Generation, etwas

Tapferes zu tun. Religiöse Familien können nicht nach einem Rezept
geschaffen werden.

9. Es müssen unbedingt Wege gesucht und gefunden werden,
dem Gebet seinen gebührenden und ersten Platz einzuräumen.

Anträge

1. Die Fragen einer christbeben Lebensgestaltung und des
häuslichen Gebetslebens sind in den nächsten 2 Jahren in allen
altkatholischen Gemeinden in 1-2 Elternabenden zu besprechen.

2. Für das Gebet und für eine Erziehung zum Gebet soll durch die

kirchliche Presse, durch Broschüren, durch die Predigt und den

Unterricht mehr als bis an hin gewirkt werden.

3. Als Gebetshilfe ist die Herausgabe eines Gebetbüchleins für
die Familie, das alle Formen des privaten und häuslichen Betons,



— 255 —

einen kurzen Abriss unserer Glaubens- und Sakramentenlehre
enthalten sollte, zu prüfen. (Siehe Kongressbericht München.)

4. In allen Kirchen sollen Gebets- und Besinnungstage eingeführt
werden.

Der Diskussionsleiter: Der Sekretär:

A.O.Konrad, Albisbrunn Pfarrer W.Schwarz, Wallbach

2.Gruppe: Auftrag und Dienst der Laien in der Gemeinde

Thesen von Pfarrer Arnold Moll, Basel (leicht gekürzt).
1. Der Laie ist nach dem Verständnis der Hl. Schrift keineswegs

der «Nichtfachmann» oder das einfache Gemeindemitglied im
Gegensatz zu den Amtsträgern der Kirche oder gar das zu
leitende und zu führende Kirchenglied, er ist vielmehi^das
Vollglied des «laos», des Gottesvolkes des Neuen Bundes, und als
solches gehört er zum «auserwählten Geschlecht, zum königlichen
Priestertum, zum heiligen Volk laos!)» (vgl. l.Petr. 2, 9) und
hat als solches die Aufgabe, die «herrlichen Taten dessen zu
verkünden, der uns aus der Finsternis berufen hat zu seinem wundervollen

Licht». Er steht grundsätzlich in der gleichen
Verantwortung vor dem Herrn der Kirche wie der berufene Amtsträger
und hat den gleichen Zeugendienst. Es ergeht darum der Ruf an
unsere Laien, ihr priesterliches Amt auch praktisch auszuüben
und sich in den Dienst der Gemeinde zu stellen.

2. Dieser Ruf zur Mitarbeit am Aufbau der Gemeinde ergeht heute
um so dringlicher an die Laien, als die Gemeinde heute in
mannigfacher Weise angefochten ist und der Gegensatz
zwischen Kirche und Welt immer grössere Ausmasse annimmt.
Man spricht heute allenthalben von der « Stunde der Laien» und
will damit andeuten, dass eine blosse «Pfarrer-Kirche» ihren
Dienst nicht mehr erfüllen kann und es der planmässigen und
aktiven Mitarbeit der Laien bedarf.

3. Da von echter Verantwortung nur dort gesprochen werden kann,
wo es wirkliches Antworten gibt, muss auch der Dienst der

Laien auf das Wort der Hl. Schrift ausgerichtet bleiben. Nach

l.Kor. 12 (vgl. auch Röm. 12, 3-8) gibt der lebendige Herr
jedem seiner Glieder Gaben, die es in seinem Namen und Auftrag,
in seinem Dienst zum Aufbau seiner Gemeinde zu gebrauchen



— 256 —

und einzusetzen hat. Kein wirkliches Glied der Gemeinde Jesu

Christi kann also am aktiven Aufbau der Gemeinde unbeteiligt
bleiben.

4. Die Situation der heutigen Kirchgemeinden ist nun aber dadurch
gekennzeichnet, dass sich nur ein verschwindend kleiner Teil
der Gemeinde, die sogenannte Kerngemeinde, dieser Aufgabe
unterzieht und sich aktiv am inneren Aufbau der Gemeinde

beteiligt. Diese Kerntruppe muss ausgerüstet und eingesetzt werden.

Die entscheidende und erste Aufgabe aller Seelsorge- und
Gemeindearbeit aber besteht nun darin, aus der Riesenschar der
blossen Partizipanten neue, wirkliche und überzeugte Glieder
der Gemeinde zu gewinnen. Im richtigen Geiste geführte
Gemeindevereine können dabei wichtige Dienste leisten. Auf eine

innere Evangelisation unserer Gemeinden kann nicht mehr

länger verzichtet werden.

5. Fis versteht sich von selbst, dass jede Dienstleistung in der
Gemeinde in der gliedlichen Demut geschehen muss (vgl. I. Kor. 12,

Joh. 13, 34). Jedes eigenmächtige und un brüderliche Vorgehen,
das sich dem Ganzen der Gemeinde nicht einordnet, bedeutet
ein Attentat gegen die Einheit und den Frieden dieser
Gemeinde. Aus diesem Grunde soll der Einsatz der Laien nur in
Zusammenarbeit mit den berufenen Hirten und Lehrern
erfolgen

Diskussionsbericht,

Das Gespräch zeigt zuerst, wie alle unsere Kirchen und Gemeinden

die Not kennen, dass von den in den Gemeinderegistern genannten

Personen nur ein Teil, meist nur ein kleiner Teil, aktiv am Leben

und an der Aufgabe der Kirche teilnimmt, während die andern in

allen möglichen Abstufungen von Entfremdung der Kirche
fernstehen. Man wird sich aber einig, dass trotz dieses Tatbestandes
nicht von einer «Kerngemeinde» im Gegensalz zu den andern, den

«Randfiguren», gesprochen werden dürfe, weil in einer solchen Scheidung

eine Abwertung oder gar Verurteilung der andern gesehen
werden könnte, was für die Gemeinde in ihren beiden Gruppen
gefährlich wäre und obendrein der Tatsache nicht gerecht würde, dass

auch die sogenannten «andern» getauft sind. Deshalb soll überhaupt
keine FCtikette gebraucht werden, sondern es soll in jeder Gemeinde

gefragt werden, ob nicht «Laien» da sind, die erkennen, dass sie selbst

für die Erfüllung des göttlichen Auftrages der Kirche gegenüber der



— 257 —

leidenden Mitwelt verantwortlich sind und sich darum auch bereit
finden, das Ihre zur Erfüllung dieses Auftrages zu tun.

Von hier aus wird gefragt, welche Möglichkeiten der Laie zur
Erfüllung dieser Aufgabe hat, und in welcher Weise er sie
wahrnehmen kann. Da werden eine Anzahl von Anlässen genannt, bei
denen sich solche Möglichkeiten sozusagen von selbst einstellen:
Kranke werden besucht, Sammlungen durchgeführt, Kalender und
andere Schriften verkauft, soziale Schwierigkeiten sind zu lösen,
Steuern sind einzuziehen, Zufallsgelegenheiten ergeben sich. Bei
allen diesen Gelegenheiten soll mm darauf geachtet werden, dass es,
wenn möglich, nicht bei unverbindlichen Gesprächen bleibt, sondern
zu ernsthaften Bezeugungen und Einladungen zum Lichte Gottes in
Christus und zum Leben Gottes mit uns in der Kirche kommt.

Ein Sprecher weist aber darauf hin, wie diese Hinweise bei
solchen Gelegenheiten gern im Unverbindlichen stecken bleiben oder
durch den äussern Anlass des Gesprächs entkräftet werden und dass
es darum nötig sei, dass aus dem Innern der Gemeinde eine Bewegung
ausgeht, die nicht nur nebenher oder versteckt, sondern ausdrücklich

und ausschliesslich nichts anderes will, als den Menschen, die das
noch nicht kennen, die Freude aus und in Jesus Christus
entgegenzubringen.

Auf die FVage, ob es nötig sei, diese Aufgabe so sehr von den
schon erwähnten gelegentlichen Bezeugungen zu trennen, wird
daraufhingewiesen, dass es nicht nur darum gehe, Laue wieder zu
aktivieren und wieder in die Kirche zu bringen. Denn wir haben es weithin

mit Menschen zu tun, die überhaupt noch nicht wirklich von Gott
und Christus wissen und denen darum erst die Wirklichkeit Gottes
und die Herrlichkeit des Lebens mit ihm gezeigt werden muss.

Nur kurz wird auch noch angedeutet, wie diese Aufgabe in
Angriff genommen werden könnte: in Predigt, Bibelkursen,
Aussprachen und Erwachsenenkursen musste der Gemeinde diese Sachlage,

ihre eigene Sendung und die daraus hervorgehende Verantwortung

klargemacht werden. Von hier aus wären die zu sammeln, die
sich in einen entsprechenden Dienst stellen lassen wollen. Ihnen
Wären bestimmte Personen zuzuweisen, die sie besuchen und mit
ihnen in ein entsprechendes Gespräch treten könnten. Vielleicht
könnten diese Besuche auf einen Ausspracheabend hingeordnet sein,

damit sie ein konkretes vorläufiges Ziel hätten.
Für eine Erörterung der gesamtkirchlichen Organisation dieser

Arbeit reichte die Zeit nicht mehr. Es wäre aber wohl angebracht,



— 258 —

wemi Gemeinden, die sich an dieses Werk gewagt und gangbare Wege

gefunden haben, dies ihrem Bischof als Hilfe und Ermunterimg für
andere bekanntgäben.

So ergeben sich aus den verschiedenen Voten folgende

Schi ussfolgerunge n

1. Es gilt zu bedenken, dass unsere Gemeinden nicht nur neben
aktiven auch noch weniger oder gar nicht aktive Mitglieder haben,
sondern dass eine grosse Zahl von Menschen, die rechtlich zu unsern
Kirchen gehören, das Licht Christi überhaupt noch nicht zu sehen

bekamen und sich darum fernhalten.
2. Die Gemeinden sind in Verkündigung und Aussprachen darauf

hinzuweisen, dass der Auftrag Christi an die Kirche den
Gemeinden eine Verantwortung gerade auch für diese Fernen über-
bindet und dass dieser Auftrag nicht nur die Geistlichen, sondern an

jedes Glied der Kirche ergeht, denn nicht zuletzt im Empfang und
in der Erfüllung dieses Auftrages sind wir Glieder des Volkes Gottes,
«Laien».

3. In jeder Gemeinde sollen diejenigen Gemeindeglieder, die

sich durch Verkündigung, Aussprachen, Bibel- und Erwachsenenkurse

ihre Verantwortung für das zeitliche und ewige Leben ihrer
Mitmenschen bewusst geworden sind und ihren Auftrag erfüllen
möchten, gesucht, gesammelt und dann ausgeschickt werden,
bestimmte ihnen zugewiesene Personen ausschliesslich in der Absicht
zu besuchen, um ihnen die uns in Christus geschenkte PYeude

bekanntzumachen und sie, wenn es möglich wird, zur Teilnahme am
Leben Christi mit seiner Gemeinde einzuladen.

4. Die Ausrüstung zu diesem Dienst wird zunächst nur darin
bestehen können, dass der Auftrag in seiner Flerrlichkeit ganz klar
gemacht wird. Was weiter an Zurüstung getan werden kann, wird sich

aus den bei den Besuchen gemachten Erfahrungen und den sich dabei
stellenden konkreten F'ragen schrittweise von selbst ergeben müssen.

5. Daneben sind aber auch alle die Gemeindeglieder, die Sammlungen

oder Sebriftenverkaufe durchführen, die Kranken- oder
Glückwunschbesuche machen, die Vereinswerbungen und Einladungen

besorgen, dazu zu ermuntern, die Gelegenheiten, die sich bei
solchen Arbeiten von selbst einstellen, wahrzunehmen und auf die

Gabe Gottes in Christus, die er uns durch die Kirche und in der
Kirche anbietet, hinzuweisen.



— 259 —

6. Es liegt in der Sache, dass dieses Werk nur getan werden
kann, indem es in allen seinen Teilen vom Gebet getragen wird, wobei
auch solche mithelfen können, denen eine andere Form der
Mitarbeit nicht möglich ist (z. B. Kranke).

7. Bei alle dem muss ganz klar sein, dass es nicht nur um Mehrung

und Stärkung unserer Kirche als unserer Sache gehen darf,
sondern aus Gehorsam gegen Gott um einen Dienst am Mitmenschen,
allein um des Mitmenschen willen.

Anträge

1. Es ist dringend notwendig, den Gemeinden die Bedeutung des

allgemeinen Priestertums aller Gläubigen in der Verkündigung
und in Aussprachen wieder nahezubringen und die Konsequenzen

aufzuzeigen, die ein solcher Stand für die Glieder der
Gemeinde mit sich bringt.

2. Im Hinblick auf die zunehmende Bedeutung und Notwendigkeit
einer inneren Missionierung auch unserer Gemeinden mögen

sich die Pastoralkonferenzen oder - wie dies in Holland geschieht

- besondere Arbeitskreise von Geistlichen und Laien in enger
Zusammenarbeit mit dem zuständigen Bischof mit allen damit
zusammenhängenden Fragen auseinandersetzen. Wünschbar ist
die Schaffung einer Zentralstelle in jeder Landeskirche (oder die
Angbederung einer solchen an eine bereits bestehende Institution),

die den Pfarrämtern, Kirchenbehörden und Gemeindepflegen

in allen Fragen der inneren Mission auf Wunsch mit Rat
und Tat behilflich sein könnte.

Der Diskussionsleiter : Der Sekretär :

Dr. P.Gilg, Bern Pfarrer K. Stalder, Bern

3.Gruppe: Auftrag und Dienst der Laien in der Welt

Diskussionsfragen von Pfarrer M.A.Zwart, Utrecht

1. Hat inmitten der andern Kirchen unsere Kirche eigentlich
Existenzberechtigung

2. Wenn ja, ist das Bestehen dieser Kirche an sich schon genug
oder gehört auch die Mission (äussere, innere und Randmission)

zu ihrem Aufgabenkreis
3. Soll diese Aufgabe nötigenfalls auch in ökumenischem

Zusammenhang erfüllt werden



— 260 —

4. Welche näheren Erklärungen sind anlässlich dieses Referats
noch erwünscht

5. Lassen sich noch andere Wege finden, diese Mission (äussere,
innere und Randmission) tatkräftig zu fördern

6. Inwieweit können wir bereits bei diesem Kongress etwas
Entscheidendes zustandebringen i

Diskussionsbericht

Die Diskussionsteilnehmer besinnen sich auf ihre erhaltene
Aufgabe durch ein Gebet und beginnen dann ihre Beratungen.

Zur 1.Frage: «Welches ist inmitten der andern Kirchen die

Existenzberechtigung unserer Kirche?» wird einhellig ausgeführt, dass

diese in der Katholizität der altkatholischen Kirche begründet ist.
Obwohl - oder vielmehr: weil - weitherum in der Welt, auch in der
christlichen, «katholisch» vorwiegend als «römisch-katholisch»
verstanden wird, kann und muss unsere Kirche dartun, dass eine solche

geläufige Verbindung dieser beiden Begriffe nicht gültig ist. Katholisch

heisst nicht römisch-katholisch. Dabei haben wir aber zu
beachten, dass die Berechtigung einer Sonderexistenz nicht in betont
antirömisch-katholischer oder antiprotestantischer Arbeit bestehen

kann, sondern allein im Aufbau und Ausbau einer wahrhaft
katholischen Lehre und Haltung in unseren Familien und Gemeinden und
in der Welt. Die ungeteilte, alte katholische Kirche, die weder in der
römisch-katholischen noch in der protestantischen Konfession
vollkommen weitergeführt wird, muss unser Vorbild sein.

Die Bejahung der 1.Frage lässt von selber auch auf die 2.Frage
richtig antworten : «Ist das Bestehen dieser Kirche an sich schon genug
oder gehört auch die Mission (äussere, innere und Randmission2) zu
ihrem Aufgabenkreis?» Unser Herr und Meister Jesus Christus hat
seiner Kirche die Mission aufgetragen. Wegen der Bedeutung unserer
Kirche muss sie aus ihrer Verborgenheit heraustreten und die Mission
mein- als bisher in ihr Tätigkeitsprogramm aufnehmen. Eino
verharrende Kirche erfüllt ihre Aufgabe nicht voll und ganz. Der
suchende oder der aussenstehende Mensch kommt nicht zu uns, wir
müssen zu ihm gehen. Im Hinblick auf die spezielle äussere Mission
werden uns eigene Wege kaum möglich sein, wohl aber - wio im
Referat von Prof. M.A. Zwart vorgeschlagen wurde - etwa der
Anschluss an ein Missionswerk unserer anglikanischen Brüder. Dringend
aber ist es, vorerst die Glieder unserer Kirche von der Notwendigkeit



— 261 —

der Mission zu überzeugen. Und wo die Aufgabe erkannt wird, da
werden sich auch die Mittel finden lassen.

«Soll diese Aufgabe nötigenfalls auch in ökumenischem Zusammenhang

durchgeführt werden?» lautet die 3.Frage. Auch sie wird bejaht.
Das Bedenken, eine zwischenkirchliche Mission könnte uns in
Konflikte mit befreundeten Kirchen bringen, ist nur begründet, wenn ein
konfessioneller Gewinn in den Vordergrund gestellt wird. Wo die
Mission nicht die eigene Kirche, sondern Jesus Christus in ihr
verkündet, da fällt dieses Hindernis weg. Ebenso öffnet uns die Ökumene
auch sonst verschlossene Türen. Dieser Weg der Zusammenarbeit
mit anderen Kirchen und das eigene Vorgehen schliessen sich jedoch
nicht aus.

Aus dem Tätigkeitsbereich der Apostoleia unserer niederländischen

Schwesterkirche vernehmen wir wertvolle Erfahrungen über
die Durchführung der innern und der Randmission. Diese Ausführungen

geben erwünschte nähere Erklärungen zum Referat (4. Frage)
und zeigen, wie ständige Hinweise auf unsere Kirche in Presse und
Radio Suchende mit unserer Laienorganisation in Berührung bringen.

Auch hier wird betont, dass nur ein aufbauendes, nie ein die
andern Konfessionen angreifendes Vorgehen zum Erfolge führt und
dass jede Arbeit durch ein besonderes Gebet der Gemeinde getragen
werden muss; dabei können sich besonders auch Kranke und
Schwache in diesen Dienst einschalten. Es hat sich als nützlich
erwiesen, wenn bei allen diesen Bestrebungen die Geistlichen anfänglich

im Hintergrund bleiben und die Laien den Kontakt aufrecht er-
halfen.

Kurz werden bei Frage 5 : «Lassen sich noch andere Wege finden,
diese Mission tatkräftig zu fördern?» weitere Hinweise geboten:
Zellenbildung zum Gebet und zum individuellen Gespräch von
Mensch zu Mensch; Belieferung der öffentlichen Bibliotheken mit
unserer Literatur; vermehrte Betreuung der Schriftenstände in den
Kirchen ; Herausgabe von Flugzetteln, Broschüren und dergleichen.
Vor allem aber braucht es Mut und Vertrauen; sie werden sich
lohnen.

Für die letzte Frage: «Inwieweit können wir bereits bei diesem

Kongress etwas Entscheidendes zustandebringen?» liegen zwei
vorbereitete Thesen vor, die ohne Diskussion angenommen werden zur
Empfehlung an den Kongress. Wünschenswert wäre, wenn bereits
die anwesenden Männer- und Frauengruppen von dem Ergebnis
der Beratungen orientiert würden, damit der Gedanke der Mission



— 262 —

möglichst rasch in die einzelnen Gemeinden hinausgetragen wird.
Für alle Auskünfte beim Aufbau der Mission steht die holländische
Apostoleia gerne zur Verfügung.

Anträge

1. Es wird den zuständigen Behörden der altkatholischen Kirchen
empfohlen, zu prüfen, wie der Gedanke der Heidenmission in
unseren Gemeinden, insbesondere unter der heranwachsenden

Jugend, stärker betont werden kann.
2. Es wird den zuständigen Behörden der altkatholischen Kirchen

empfohlen, zu prüfen, ob eine eigene altkathohsche Heidenmission

ins Leben gerufen werden kann oder ob eine aktive Beteiligung

an der Mission in der Weise möglich ist, dass alljährlich für
ein anglikanisches Missionswerk gesammelt oder wenigstens ein

Kirchenopfer bestimmt wird.
3. Damit die altkathohsche Kirche unter Andersgläubigen besser

bekannt wird, wird empfohlen, zu diesem Zweck in jedem Lande
nach dem Vorbild der holländischen «Apostoleia» eine Zentralstelle

zu schaffen (oder einer bereits bestehenden ähnlichen
Institution anzuschliessen). Die einzelnen Zentralstellen sind

gehalten, die Verbindung unter sich aufzunehmen zum Zwecke

gegenseitigen Erfahrungsaustausches und allfälliger gemeinsamer

Aktionen.
4. Der Kongress ist von der Wichtigkeit der altkatholischen Mission

in Frankreich überzeugt und macht es sich zur Aufgabe, der
Bischofskonferenz bei diesem Werk behilflich zu sein (Antrag
Pfarrer L.Gauthier).

Der Diskussionsleiter : Der Sekretär :

Drs. R. Mulder, Utrecht Pfarrer Otto Gschwind, Laufen

Während der Arbeit der drei Diskussionsgruppen hielt der
Willibrordbund unter der Leitung von Pfarrer Martin Heinz (Starrkirch)
und Rev. J.A.Burley (London) seine Hauptversammlung ab. Es

wurde festgestellt, dass der Bund im Jahre 1958 sein goldenes Jubiläum

wird feiern können.

Auch die Leiter der altkatholischen Fresse kamen zusammen und
beschlossen, Mittel (und vor allem die richtige Person) zu suchen, um
eine altkathohsche Presseagenturstelle zur raschen Vermittlung von
Kurznachrichten zu schaffen.



263

3. Kongress-Sitzung

Punkt 14.15 Uhr eröffnete Prof. Spuler die Verhandlungen, um
nach einigen Mitteilungen den Vorsitz an seinen Stellvertreter,
Prof. Weber, abzutreten und selber ans Rednerpult zu treten zum
Vortrag über

Die gegenwärtige Lage der orthodoxen Kirchen,
ihr Verhältnis zur Ökumene, zur anglikanischen und zur

altkatholischen Kirche

Nirgendwo grenzt der deutsche Sprachraum im Osten an ein
Gebiet, das von einer orthodoxen Bevölkerung besiedelt wäre, und
so lag hier bis an die Schwelle der Gegenwart kaum ein unmittelbarer
Anlass vor, sich gerade mit dieser Religion und ihrer Bedeutung für
Mitteleuropas Verhältnis zum Osten zu befassen, war dieses doch so

gut wie ausschliesslich von nationalen und machtpolitischen, nicht
aber von geistigen Faktoren bestimmt. Von dieser Tatsache aus wird
verständlich, warum selbst im Rahmen der theologischen Forschung
die Orthodoxie lange verkannt oder mit falschen Maßstäben
gemessen wurde.

Erst die Jahre nach 1917 haben hier allmählich einen Wandel
herbeigeführt. Dieser war doppelter Natur. Einmal trat das zahlenmässig

bedeutendste orthodoxe Volk nun mit einer Idee hervor, die
zwar eine Todfeindin der traditionellen Religion Russlands war, zu
deren Verständnisse sich aber je länger desto mehr eine Kenntnis der
russischen Geistes- und Religionsgeschichte mit ihrer Entwicklung

als notwendig erwies. Stellt doch der Bolschewismus eine
Lehre dar, in der neben westlich-marxistischem Gedankengut auch
ein beachtlicher Teil russisch-nationalen und ideellen Erbes neben

orientalischen Denkbildern zum Ausdruck kommt. Je mehr sich dies
bei einer Betrachtung des sich stets - vielfach aus opportunistischen
Beweggründen wandelnden Bolschewismus herausstellte, desto
intensiver wurde in Deutschland und überhaupt im Abendlande,
¦wurde auch in kirchlichen Kreisen das Bedürfnis empfunden, sich
übt dieser neuen Lehre, die sich als missionarische Heilsbotschaft

gebärdet, gedanklich auseinanderzusetzen. Dementsprechend sind
in den letzten Jahren verschiedene eingehende Untersuchungen auf
diesem Gebiete angestellt worden; es sei nur an die Schriften von
Pater G. Wetter und E. Sarkisyanz erinnert.



— 264 —

Dazu kommt eine zweite Tatsache, die gerade im kirchlichen
Räume von starker Bedeutung war. Die verschiedenen Wellen der

vor dem Bolschewismus fliehenden russischen, nach 1944/45 auch
andersvölkischen orthodoxen Emigration nach Mittel- und
Westeuropa, später auch Nordamerika unti Kanada, liess eine Reihe der
bedeutendsten Theologen und Philosophen Russlands für dauernd
im Westen heimisch werden, die ganz im nationalen, religiösen und
ideellen Erbe ihres Volkes wurzelten. Anfangs mochten die

Emigranten selbst ihren Aufenthalt bei uns nur als eine vorübergehende
Leidenszeit bis zur ersehnten Heimkehr in ein nicht mehr
bolschewistisches Vaterland ansehen und sich also in sich abschbessen oder
auf ein Wirken lediglich im Kreise Gleichgesinnter hinzielen.
Solange dem so war, lag für die Russen (und später auch andere Völker)
kein Grund vor, sich mit dem Gedankengute ihres Gastlandes - vor
allem auf theologischer Ebene - eingehender zu beschäftigen: wobei
freilich nicht verkannt werden darf, dass die Kenntnis des Abendlandes

bei den gebildeten Russen damals wesentlich umfassender

war als etwa die Kenntnis Russlands und seiner Probleme bei den

Abendländern.
Als die Zeit mehr und mehr fortschritt, als schliesslich auch der

Zweite Weltkrieg kein Ende der bolschewistischen Herrschaft über
Russland brachte, vollzog sich eine immer stärker werdende geistige
Auseinandersetzung zwischen vielen Emigranten und ihrer
Umgebung. Neben den Einfluss etwa der grossen russischen Schriftsteller,

der schon ausgangs des 19. Jahrhunderts ausserordentlich
gewesen war, trat mehr und mehr eine Beschäftigung auch der
abendländischen Theologen mit der Orthodoxie, ihrem Denken, den Fragen,
die sie an die WTelt stellte und die sie sich von der Welt stellen liess,

kurz mit ihrer gesamten religiösen Haltung. Diese Entwicklung, in
der wir noch heute stehen, führte zu einer genaueren Kenntnis und

gerechteren Würdigung der orthodoxen Kirche und liess die geistigen
Grundlagen Russlands (und überhaupt Ost- und Südost-Europas)
vor und nach dem Aufkommen des Bolschewismus wesentlich
deutlicher sichtbar werden, als das früher der F'all gewesen war. Im
Zusammenhange damit wurde auch die Rolle deutlicher, die die Scheidung

in eine westliche und eine östliche Kirche für die Geschichte

Gesamteuropas spielte. So ist auf einem Kongress, der sich mit dem
Verhältnisse der altkatholischen zu befreundeten Kirchen befasst,
auch der Bedeutung der Orthodoxie Rechnung getragen worden.



— 265 —

Einleitend seien einige Tatsachen aus der Entwicklung der orthodoxen

Kirchen ins Gedächtnis zurückgerufen. Die Entwicklung der
Orthodoxie begann in dem Augenblicke, in dem das Christentum
unter den Griechen und den sprachlich gräzisierten Bewohnern der
östlichen Gestade des Mittelmeeres wirklich Wurzel geschlagen hatte.
Die Vermählung der christlichen Heilsbotschaft mit dem
philosophisch-logisch geschulten Denken der Griechen (und gräzisierten
Orientalen) ist bis heute die Basis der Orthodoxie geblieben. Schon
bald zeigte sich, dass das griechische Denken mit dem Fühlen der
Orientalen nicht gleichen Schritt hielt: vielen Morgenländern, in
erster Linie offenbar den christlichen Ägyptern, war die Heilsgewiss-
heit nur verbürgt, wenn sie persönlich der Vereinigung mit Gott
gewiss sein konnten. Solches erschien ihnen nur dann gewährleistet zu
sein, wenn sie in Jesus Christus, ihrem Erlöser, voll und ganz Gott
sehen konnten. Daraus entwickelte sich - über die Auseinandersetzung

zwischen Athanasios und dem Arianismus hinweg - die
Auffassung, Christi menschliche Natur sei in der göttlichen völlig
aufgegangen, also die hiernach benannte monophysitische Lehre.
Unpraktisch totaler Sieg in Ägypten, wo Vorstellungen einer ähnlichen
Vereinigung mit dem Gotte schon früher zu Hause waren, lässt den
Unterschied im griechischen und im vorderorientalischen Verhalten
deutlich hervortreten, mochten hier, mochten bei den weitgehend
für diese Auffassung gewonnenen Syrern dabei instinktiv auch nationale

Abneigungen gegen die Griechen und Gräzisierten sowie deren
geistigen Führungsanspruch eine Rolle spielen. Jedenfalls darf man
die Kraft religiöser Überzeugungen im Vergleiche mit nationalen
Gefühlen in der damaligen Zeit nicht unterschätzen

Seit dieser Abspaltung steht die orthodoxe Kirche einem andern
christlichen Bekenntnisse in aller Deutlichkeit gegenüber. Seit dem
5. Jahrhundert also gibt es eine orthodoxe Konfession, die sich als

solche nach aussen deutbch abgrenzt, gibt es mithin keine christliche
Einheit mehr. Es ist also eine Verengung des Blickfeldes oder -
anders ausgedrückt - eine Berücksichtigung nur der eigenen
konfessionellen Entwicklung, wenn man von einem gemeinsamen christlichen

Bekenntnisse während der Zeit bis zum 7. Allgemeinen Konzü
'87 oder gar des ersten Jahrtausends spricht. Dass sich der
Monophysitismus auch auf Abessinien und auf Armenien, zeitweise auch
auf Georgien, übertrug, hatte kirchlich-organisatorische Gründe, die
8ich erst später in den Glaubensbekenntnissen dieser Kirchen
endgültig verfestigen. Wenigstens bei den Armeniern mag ebenfalls eine

internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4,1957. 17



— 266 —

gewisse Abneigung gegen das Griechentum eine zusätzliche Rolle
gespielt haben. Hier lag also der Unterschied nicht so deutlich in der
verschiedenen persönlichen Einstellung zur Heilsbotschaft des

Christentums begründet wie etwa im Gegensatze zwischen Griechen-
undÄgyptertum. Ebenso ist der Absonderung der persischen Reichskirche

auf der Grundlage des Nestorianismus (in welchem Umfange
auch immer dieser sich hier durchgesetzt haben mag) seit dem
Jahre 484/6 vor allem eine politische Entscheidung gewesen, die für
tlie Theologie der orthodoxen Kirche deshalb ohne nachhaltige
Wirkung blieb.

Wie sehr die Christologie ein innerstes Anliegen der östlichen
Christenheit getroffen hatte, zeigt der Jahrhunderte lang währende

Kampf innerhalb dieser Kirche selbst um die endgültige
Durchsetzung der Entscheidung des 4.Ökumenischen Konzils von Chalkedon

451. Immer neue Ausgleichsformuberungen wurden versucht
und scheiterten: die monophysitische Kirche blieb in ihrer
Auffassung (trotz eigener zeitweiliger innerer Spaltungen) unerschütterlich,

und seit der islamischen Eroberung Vorderasiens zwischen 633

und 651 war sie dem organisatorischen Zugriffe der Reichskirche

entzogen. Durch Abfälle zum Islam immer stärker dezimiert, hat sie

sich bis zum heutigen Tage (vor allem als koptische Kirche in
Ägypten) erhalten: die Abessinier und tlie Armenier haben sich so

gut wie geschlossen ihren christlichen Glauben im Rahmen dieses

Bekenntnisses wahren können.

Aus dem gleichen Grunde der politischen Trennung heraus hat
der Bilderstreit für die monophysitischen Kirchen, die einer
Beeinflussung durch die byzantinische Theologie nun nicht mehr unterlagen,

keine Rolle mehr gespielt. Erst der Abschluss auch dieses (für
mich letztlich christologischen) Ringens durch das 7.Ökumenische

Konzil 787 bzw. seine Bekräftigung durch die Synode von 869/70
hat der Orthodoxie endgültig ihr Gepräge gegeben. Aus der Leidenschaft

dieser kampfdurchtobten Jahrhunderte heraus versteht man
auch, weshalb die Orthodoxie so unerschütterlich an den nun endlich

getroffenen Konzilsentscheidungen festhält und diese selbst in
Kalenderfragen immer wieder respektiert: mehr als jede andere

christliche Kirche sind die ersten sieben Konzilien die Grundlage
gerade der Orthodoxie geblieben, über die sie auch theologisch nur
auf wenigen Gebieten hinausgekommen, richtiger wohl:
hinausgegangen ist.



— 267 —

Fragen der Christologie hatten innerhalb des Abendlandes -
ganz anders als im Orient - kaum je bemerkenswerte theologische
Kontroversen hervorgerufen. Selbst der Arianismus mehrerer
germanischer Staaten ist wesentlich aus politischen Gründen, nicht infolge
theologischer Bemühungen aufgegeben worden. Die Gemeinsamkeit

des christlichen Glaubens im Westen ist bekanntlich nicht wegen
der Christologie zerfallen und konnte während des Frühmittelalters
in weitestem Ausmasse gewahrt werden. Da bei aller Teilnahme
führender Theologen, auch der Päpste, an diesem Streite die
dogmatische Definition der Christologie weitgehend dem Morgenlande
überlassen blieb (wie das die Abhaltung der ersten Konziben im
Morgenlande beweist), so blieb der Zusammenhang zwischen der
morgenländisch-orthodoxen und der abendländischen Kirche
gewahrt: beide dürfen unter dem Begriffe «katholisch» zusammengefasst

werden. Die Schuld an verschiedenen kürzeren Schismen lag
auf beiden Seiten: auch Päpste (wie Honorius I. und Vigilius) haben
sich manchmal zu gewagten Formulierungen und Zugeständnissen
bereit gefunden und dadurch den Widerspruch der morgenländischen
Kirche, aber auch des Abendlandes, ausgelöst.

War die östliche Christenheit also seit dem 4./5. Jahrhundert in
mehrere Teile gespalten und die Orthodoxie mithin hier eine christliche

Konfession neben andern (eine Feststellung, die mit der Frage
nach der Rechtsgläubigkeit nichts zu tun hat), so vertiefte sich
allmählich auch der Unterschied zum Abendlande in dem Masse, als
sich die Stellung des Papsttums zu festigen begann. Schon der
28. Kanon des Konzils von Chalkedon hatte hier eine Abgrenzung der
Standpunkte bedeutet, mehr als die Einfügung des Fiboque in das
Glaubensbekenntnis durch die abendländische Kirche oder die
Verwendung ungesäuerten Brotes beim Hl. Abendmahle. Die wachsende

geistige Verselbständigung des Abendlandes und das zunehmende
nationale Selbstbewusstsein der Griechen in der Blütezeit des
Byzantinischen Reiches, als dessen Repräsentant Patriarch Photios I. im
9-Jahrhundert gelten darf, dazu einige (alsbald zu behandelnde)
Jurisdiktionsfragen machten die gegenseitige Trennung immer
fühlbarer: aber die letzten und tiefsten Gründe für die endgültige Trennung

des Jahres 1054 lagen doch in der Frage nach der Stellung des

Papsttums innerhalb der christlichen Gesamtkirche. Bis zum
heutigen Tage ist an diesem Kardinalpunkte, mit dem seit 1870 auch die
Erage nach der Unfehlbarkeit des Papstes verknüpft ist, immer wieder

eine Einigung gescheitert, und der Auffassung der abendlän-



— 268 —

dischen Kirche, die Einheit zwischen Byzanz und Rom während ties
1. Jahrtausends habe die Anerkennung des päpstlichen Primats
miteingeschlossen, setzt die orthodoxe Kirche immer wieder ihre
Überzeugung entgegen, dass sie einen solchen nie anerkannt und dass seine

endgültige Durchsetzung zum Bruche geführt habe. Es ist zwecklos,
über die Berechtigung der einen oder der andern Meinung zu streiten :

an der Beurteilung dieserFrage scheiden sich die Geister entsprechend
den Konfessionen und ihrem Grundsatze der monarchischen oder

episkopal-konzibaren Leitung der Kirche.
Wenn wir diesen kurzen Überblick auf kirchengeschichtliche

Tatsachen hier eingefügt haben, so geschah das deshalb, um nicht die

Meinung aufkommen zu lassen, es gebe eine orthodoxe Kirche als

eigene Konfession erst seit 1054. Eine solche Sicht wird der geschichtlichen

Entwicklung in keiner Weise gerecht: nur die Berücksichtigung

der wesenhaften Kontinuität, die die Orthodoxie von der
frühchristlichen Zeit bis zum heutigen Tage in eins sieht, lässt zu einem
Verständnis ihres Gepräges kommen. Diese ihre Art beruhte zwar -
wie schon gesagt - immer auf der Vermählung der christlichen
Heilsbotschaft mit den Denkkategorien der Griechen, blieb aber keineswegs

auf sie beschränkt. Denn eben in den Jahrhunderten, die den

endgültigen konfessionellen Trennungsstrich auch zum Westen

zogen, hat die orthodoxe Kirche über das griechische Volkstum
hinausgegriffen. War es ihr nicht gelungen, die morgenländischen Völker
dauernd an sich zu fesseln (nur die wiedergewonnene georgische
Landeskirche und einige - später sprachlich arabisierte - Syrer
blieben ihr auf die Dauer treu), so hat sie dafür in der slawischen Welt
einen «lürsatz» gefunden, wenn man dieses Wort hier gebrauchen
darf. Freilich : das westliche Slawentum blieb der abendländischen
Kirche vorbehalten, und die alte Trennungslinie zwischen dem West-
und dem Oströmischen Reiche aus dem Jahre 395 hat cum grano
salis schliesslich die westlichen Südslawen und die Albaner zwischen
der westlichen und der östlichen Kirche aufgeteilt. Aber in erbittertem

Kampfe gelang es, die bulgarische Landeskirche und die Serben

für die Orthodoxie zu gewinnen und zu behaupten. Hierum geführte
Jurisdiktionsstreitigkeiten haben (wir erwähnten es schon wesentlich

zur Entfremdung zwischen Rom und Konstantinopel beigetragen.
Das eigentliche entscheidende Ereignis war aber die Taufe

Wladimirs des Heiligen und «seines Volkes» ums Jahr 988. Die
Gewinnung des gesamten Ostslawentums für die Orthodoxie ist der

epochale Höhepunkt der orthodoxen Kirchengeschichte. Mit dem



— 269 —

Ostslawentum gedieh und wuchs die orthodoxe Kirche, auch als die
byzantinische Macht - nicht zum wenigsten durch die Tätigkeit der
zuletzt tief verhassten Kreuzfahrer - herniedersank und schliesslich
ebenso wie die balkanische Orthodoxie unter die türkische Herrschaft
geriet. In den Weiten des Russischen Reiches fand der orthodoxe
Glaube Schirm und Bewahrung, auch als die Lateiner in Konstantinopel

herrschten (1204 bis 1261) und als die Spitzen der oströmischen
Kirche mehrmals den Anschluss an Rom suchten und fanden. Nach
dem Falle des Zweiten Roms 1453 hat Russland sich den Rang eines
Dritten «und ewigen» Roms beigemessen, und die unerschütterliche
Treue, mit der das russische Volk auf jeden Fall bis 1917 (aber in
wesentlichen Teilen auch darüber hinaus) an der Orthodoxie
festgehalten hat (zu der in diesem Sinne auch die Altgläubigen gehören),
gibt ihm jedenfalls in orthodoxer Sicht den Anspruch auf diesen
Ehrentitel.

Schon bald übertraf die Zahl der slawischen Orthodoxen die der
Griechen wesentlich, und das Verhältnis hat sich immer mehr zu
Ungunsten des Griechentums verschoben. So trat notwendigerweise
neben die griechische Komponente der Orthodoxie eine slawische,
eine Entwicklung, die immer erneut zu geistigen Spannungen
zwischen beiden Polen geführt hat. Trotz manchen Reibungen hat sie
aber immer wieder auch fruchtbare Auseinandersetzungen
ausgelöst und die Schärfe des theologischen Denkens auf beiden Seiten
gefördert, ohne die Einheit der Orthodoxie zu zerbrechen.

An dieser gewiss erfreulichen Bewahrung der Glaubenseinheit
war zu einem wesentlichen Teile die polare Spannung schuld, die -
wenigstens in der grossen Linie - das Verhältnis des Griechen zur
Religion von dem des Slawen (besonders des Ostslawen) trennt. Dem
geistig ungewöhnlich begabten und beweglichen griechischen Volke
(einschliesslich der in das Volkstum eingeschmolzenen fremden
Bestandteile) lag auch der Offenbarung gegenüber stets die verstandes-

mässige Auseinandersetzung, die rationale ICrfassung des Dogmas
und seine klare, logische Formulierung am Herzen (soweit wenigstens
christliche Glaubenssätze dem menschlichen Verstände erfassbar
sind). Gewiss war das Gefühl, die Empfindung für das «Numinose»
(um mit Rudolf Otto zu sprechen) bei den Griechen keineswegs
ausgeschaltet : man denke nur an die hesychastische Bewegung oder die
Athosmönche. Sie trat aber doch hinter der Freude an logischer
Erfassung dogmatischer Wahrheiten immer wieder zurück : die Griechen
sind trotz ihrer relativ geringen Zahl lang die theologischen Lehr-



— 270 —

meister der Orthodoxie geblieben und haben auch im 19. und
20. Jahrhundert eine führende Stellung auf diesem Gebiete
behauptet.

Anders die orthodoxen Ostslawen, also die Russen, Ukrainer und
Weissruthenen der Gegenwart, die man freilich - trotz allen
ukrainischen Gegenbetcuerungen - sinnvollerweise erst vom 17.

Jahrhundert an trennen sollte. Während des ganzen Mittelalters war ihnen
die logische Erfassung und rationale Zergliederung christlicher
Wahrheiten kein Bedürfnis. Wenn Spaltungen bei ihnen auftraten, so

gingen sie von rituellen Fragen, vom Verhältnisse zwischen
Herrscher unti Kirche, auch von der mehr oder minder asketischen
Einstellung gegenüber dem menschlichen Körper aus. Sie betrachteten
auf dogmatischem Gebiete die Griechen gern und ohne wesentlichen

Widerspruch als ihre Lehrer und wurden erst argwöhnisch, als die
Griechen sich von Zeit zu Zeit einer Union gegenüber «anfällig»
zeigten. Die Folge war die Errichtung der russischen Autokephalie
1448 und des Moskauer Patriarchats 1589.

Der Ostslawe trat und tritt der Religion mehr mit dem Gefühl
gegenüber als mit dem Verstände. Wenige Völker haben sich dem
Christentum so innig und tief, so gläubig- und bedingungslos
hingegeben wie die Russen. Sie haben deshalb auf dem Gebiete der

werktätigen Nächstenliebe, der Seelenführung (u. a. durch tlie Starzen),

der innerlichen Versenkung und tier dienenden Demut eine

religiöse Kultur entwickelt, die ihresgleichen sucht. Wenn man diese

Grundlinien jedenfalls bis ins 19. Jahrhundert hinein anerkannt (in
dem eine immer bedeutsamere Theologie sich zu entwickeln begann),
so wird daraus klar, dass damit innerhalb der Orthodoxie eine Art
von Rollenverteilung der Schwerpunkte des religiösen Verhaltens
zwischen den Griechen und den Ostslawen eingetreten ist. Indem
beide Nationen auf verschiedenen Gebieten tier Religion besonders

hervortraten, nahm die Zahl der möglichen Reibungsflächen
naturgemäss ab : die Einheit der Orthodoxie liess sich auf dieser Basis voll
wahren.

Das 19. und 20. Jahrhundert haben hier mit neuen Entwicklungen

gewisse Schwierigkeiten mit sich gebracht, die unsere
Beachtung verdienen. Da war einmal die Befreiung der Balkanhalbinsel

von der türkischen Herrschaft, die der bulgarischen, der
serbischen und der rumänischen Orthodoxie ein unabhängiges geistiges
Leben ermöglichte, das - weder dem griechischen noch dem
ostslawischen gleich - die Variationsmöglichkeiten theologischer Arbeit



— 271 —

und damit die Spannungen gesteigert, aber die Forschung auch sehr
wesentlich befruchtet hat. Die geistige Selbständigkeit, nach der die
orthodoxen Südosteuropäer strebten, fand auch darin ihren
Ausdruck, dass ihre Theologen nicht mehr nur in einheimischen oder aber
griechischen und russischen theologischen Akademien und Seminaren
studierten, sondern sich in beachtlichem Ausmasse auch der
abendländischen evangelischen und altkatholischen Theologie erschlossen.
Die Universitäten des deutschen Sprachgebietes haben um die
Jahrhundertwende und weit ins 20. Jahrhundert hinein durch die
Ausbildung zahlreicher, gerade geistig geweckter und damit vielfach in
führende Stellungen ihrer Mutterkirchen berufener Theologen eine
sehr tiefgreifende und deutlich spürbare Wirkung ausgeübt.
Daneben ist vor allem seit dem Ersten Weltkriege auch angelsächsischer

und (auf theologischem Gebiete freilich wesentlich seltener)
französischer bzw. welschschweizer Einfluss getreten.

Das Studium an evangelischen oder altkatholischen (viel seltener
auch römisch-katholischen) Fakultäten hat die jungen orthodoxen
Theologen aus Südosteuropa keineswegs zu einem Abfall von ihrem
Glauben veranlasst (und sollte dies auch nach abendländischer
Auffassung gar nicht tun). Die orthodoxen Theologen kamen aber auf
diese Weise mit den abendländischen Forschungsmethoden und -
noch bedeutsamer - mit den abendländischen theologischen
Fragestellungen in Berührung. Etwa das Problem der Rechtfertigung oder
der Anthropologie einschbessbch der kirchlich-sozialen Aufgaben,
weiter z.B. das Verhältnis von Kirche und Staat waren in den
orthodoxen Kirchen bisher wenig oder gar nicht beachtet worden : während
umgekehrt brennende Fragen der Orthodoxie - wie wir sahen - im
Abendlande kaum von Bedeutung gewesen waren. So trafen sich nun
in diesen jungen Theologen verschiedene christliche Grundhaltungen
und Lebensauffassungen. Die morgenländischen Christen lernten
begreifen, warum ihre ganze Lebenshaltung und ihr kirchlich-nationales

Erbe so anders waren als das abendländische Christentum,
warum eine Aufgabe ihrer Orthodoxie eine Preisgabe ihrer ganzen
Geschichte, ihrer Einstellung zum Leben schlechthin gewesen wäre.

Die hierdurch gewonnene Einsicht, die den Orthodoxen ihr
Wesen von aussen und damit deutlicher zu erkennen gab, hat den
balkanischen Kirchen neben der griechischen, die bald ihre Theologen

ebenfalls ins Ausland schickte, eine führende Rolle in der

geistigen Weiterentwicklung der Orthodoxie ermöglicht, die sie

dank den immer noch tätigen Gelehrten auch unter den heutigen Ver-



— 272 —

hältnissen noch wahren können (die griechische Kircho setzt den
Austausch auch jetzt noch fort). Demgegenüber blieb die russische
Kirche bis in die Gegenwart traditionell und mehr dem Alten
verbunden. Die Zahl der Theologen, die sie ins Ausland sandte, war
recht gering und vor allem prozentual unerheblich, so dass die
Wirkung, die von ihnen ausging, stark zurücktritt. Dazu kam, dass die
orthodoxe Kirche des Rätebundes seit dem Kriegsausbruch 1914

und der Oktober-Revolution 1917 natürlich nicht daran denken
konnte, ihre Theologen ins Ausland zu schicken ; auch nach 1945 ist
dies seitens der Länder des sowjetischen Machtblocks kaum
geschehen.

Die geistige Aufgeschlossenheit, die zum Kennzeichen gerade
der südosteuropäischen orthodoxen Landeskirchen wurde, hat sie

nach dem Ersten Weltkriege zu lebhafter Mitarbeit an der
Ökumenischen Bewegung veranlasst, die von den griechischen Kirchen
bis zum heutigen Tage fortgesetzt wird. Der Beitrag, den die Orthodoxen

zu dieser Bewegung und auf ihren Tagungen geleistet haben,
ist von hier - nicht von Russland - ausgegangen. Ebenfalls aus
politischen Gründen waren es bis 1939 nur diese Kirchen, die den
Zusammentritt gesamt-orthodoxer Tagungen und die Vorbereitung
eines orthodoxen Konzils in die bland nehmen konnten, das eine
Reihe brennender Probleme der Orthodoxie beraten sollte, das aber
schliesslich doch nicht zusammengetreten ist.

Hier hat der Umschwung der offiziellen Kirchenpolitik in der
UdSSR 1943 eine wesentliche Änderung mit sich gebracht. Stalin
hatte sich nie mit besonderer Energie am Kirchenkampfe beteiligt
und erwartete nun - abgesehen von der Propagandawirkung im
Auslande und der Stärkung des gesamtsowjetischen Zusammenhalts -
von der russischen Kirche, dass sie ihre jahrhundertealten
Beziehungen zu den übrigen orthodoxen Kirchen wieder aktiviere und
damit der Auffassung des Rätebundes innerhalb der Schwesterkirchen

und der kirchlich besonders ansprechbaren Kreise des

Auslandes Geltung verschaffe. Die gleichen Aufgaben wurden übrigens

auch den geistlichen Führern des offiziell ebenfalls wieder
zugelassenen Islams gestellt. Dem entsprachen verschiedene Reisen

massgebender Vertreter der russischen Orthodoxie (daneben auch
der armenisch-monophysitischen Kirche) in den Vorderen Orient,
später auch in die südosteuropäischen und westlichen Länder, die bis
in die Gegenwart hinein fortgesetzt werden und innerhalb der Länder
des sowjetischen Einflussbereiches einen lebhaften Zwischenkirch-



— 273 —

liehen Verkehr einleiteten. Im Vorderen Orient erwies sich der
Antiochener Patriarch Alexander III. als besonders ansprechbar, der als
Araber ohnehin Schwierigkeiten mit seinem wenigstens anfänglich
stark griechischen Klerus gehabt hatte. Aber auch der orthodoxe
Patriarch von Alexandrien, Christof IL, ein Grieche, ging bis zu
einem gewissen Grade auf die Wünsche des Moskauer Patriarchats
ein und vertrat vor allem die von diesem erneut angeregte Konzilsidee

; freilich bekam er durch seine Haltung gewisse Schwierigkeiten
mit seinem Klerus, die sich - auch durch andere Faktoren - in den
letzten Jahren gesteigert haben.

Während nämlich die griechischen und griechisch geführten
morgenländischen sowie die balkanischen Kirchen zwischen den
beiden Kriegen durchaus Anhänger eines neuen orthodoxen Konzils
waren, verhielten sich die griechischen Kirchen jetzt unter Führung
des neuen Konstantinopler Patriarchen Athenagoras, der lange die
griechischen Orthodoxen in den Vereinigten Staaten geleitet hatte,
sehr zurückhaltend. Sie befürchteten und befürchten, von den
slawischen und anderen orthodoxen Kirchen innerhalb des sowjetischen
Machtbereiches überstimmt und in ihren alten Ehrenprivilegien
und ihrer geistlich führenden Stellung beeinträchtigt zu werden. Ein
rumänischer Theologe hat nun die Lehre entwickelt, es gebe neben
dem Ökumenischen Konzil, auf dem nach alter Weise alle Bischöfe
gleichmässig stimmberechtigt seien, auch ein all-orthodoxes Konzil.
Ein solches müsse zur Vorbereitung eines Ökumenischen Konzils
zusammentreten und könne im Falle der Verhinderung auch eine
Reihe von Aufgaben eines Ökumenischen Konzils übernehmen. Das
all-orthodoxe Konzil könne sich auf den Zusammentritt eine3

begrenzten Hierarchen-Kollegiums beschränken ; es genüge, seine
Beschlüsse durch die einzelnen orthodoxen Landeskirchen ratifizieren
zu lassen. Anhand der Auseinandersetzungen um diese Frage
versteht man, warum sich das Ökumenische Patriarchat in Konstantinopel

so hartnäckig gegen die Anerkennung der Wiedererrichtung
des bulgarischen Patriarchats 1953 sträubt, das den slawischen
Kirchen eine neue Stimme zuführen könnte.

In diesem Punkte ist die gegenwärtige Entwicklung der Orthodoxie

aufs engste mit der politischen Lage verbunden. Da diese praktisch

unentwirrbar ist, so ist auch mit dem Zusammentritt eines

Ökumenischen Konzils orthodoxer Prägung (oder auch eines allfälligen

«gesamt-orthodoxen Konzils») nicht zu rechnen. Damit ver-
8chiebt sich die endgültige Entscheidung einer ganzen Reihe von



— 274 —

theologisch-dogmatischen Fragen in eine ferne Zukunft. Hierher
gehören die Beziehungen zur altkatholischen und zur anglikanischen
Kirche. Beide Kirchen liessen wiederholt die Anregung ausgehen,
dem Problem einer Interkommunion näherzutreten; bei der
altkatholischen Kirche steht dahinter wohl auch das Fernziel einer
vollen dogmatischen Einigung. Dass eine solche nicht unmöglich
erscheint, ist zwischen den beiden Weltkriegen gerade von
balkanorthodoxer Seite wiederholt betont worden, und die Anwesenheit
orthodoxer Vertreter auf Altkatholiken-Kongressen oder
Landessynoden sowie die Grussbotschaften orthodoxer Hierarchen dürfen
gewiss als ein Zeichen allgemeiner Sympathie für diese Kirche
gewertet werden. Interessant ist, class neuerdings auch das Moskauer
Patriarchat - bei der Besprechung altkatholischer Neuerscheinungen
in seiner Zeitschrift - Möglichkeiten einer weiteren Annäherung sieht.
Fune russisch-orthodoxe Emigranten-Zeitschrift in Neuyork hebt
hervor, die Schuld dafür, dass eine Einigung mit dieser «eng
verwandten» Kirche noch nicht weiter gediehen sei, liege nicht nur auf
altkatholischer Seite. Ein Zusammengehen erscheine leicht, da beide

Kirchen die 7 Ökumenischen Konzilien als Grundlage ihres Glaubens

anerkannten; theologische Zweifelsfragen liessen sich gewiss klären.
In eine ähnliche Richtung weist die zustimmende Aufnahme, die die

Erklärung der altkatholischen Bischöfe zum neuen Mariendogma
gefunden hat. Sie ist in den Patriarchatsblättern der serbischen und
der rumänischen Kirche wörtlich, im Organ des Alexandriner
Patriarchats im Auszuge abgedruckt worden.

So scheint eine Vorklärung der angeschnittenen Fragen hier
Aussicht auf Erfolg zu haben. Freilich darf die Schwierigkeit nicht
unterschätzt werden, dass vorläufig mit den einzelnen Landeskirchen

getrennt zu verhandeln wäre und dass etwa die in der Moskauer
Patriarchatszeitschrift vertretene Auffassung für das Ökumenische

Patriarchat keineswegs bindend sein muss. Dieses hat Bitten um
Weiterbehandlung der Abendmahlsgemeinschaft seitens der
holländischen und der schweizerischen Kirche, später der altkatholischen
Professur in Bonn zwar freundlich aufgenommen, sie aber dem
Studienausschusse für ein orthodoxes Konzil weitergereicht, d. h.

vorderhand vertagt.
Ebensowenig wie hinsichtlich der altkatholischen soll hinsichtlich

der anglikanischen Kirche die ganze Geschichte der gegenseitigen
Beziehungen hier behandelt werden. Es kommt hier nur auf die
neueste Entwicklung an. Die Haltung der orthodoxen Kirchen



— 275 —

gegenüber der anglikanischen Kirchengemeinschaft (also auch der
Protestant Episcopal Church in den Vereinigten Staaten) erscheint -
bei aller Freundlichkeit im Äusseren - reservierter als gegenüber dem
Altkatholizismus, demgegenüber ein echtes Anliegen der Orthodoxie
getroffen zu sein scheint, ebenso wie übrigens gegenüber den
monophysitischen Kirchen, die nach langem Unterbruch der Beziehungen
heute wieder umworben werden : hier allein ist - wie vor anderthalb
Jahrtausenden - übrigens die Orthodoxie der aktive Gesprächspartner.

Indem die Bitten um Anerkennung der anglikanischen
Weihen, eventuell auch um eine Interkommunion (für die die Angb-
kaner das Bonner Muster von 1931 zwischen ihnen und den
Altkatholiken vorschlugen) oder eine mehr oder minder weitgehende
theoloische Annäherung von der anglikanischen Kirchengemeinschaft

ausgehen, sieht die Orthodoxie hier Anzeichen einer «reuigen
Umkehr aus dogmatischen Verwirrungen», wie sie sich seit der
Reformationszeit, etwa in einer Reihe der 39 Artikel, eingeschlichen
haben. Man sprach auf der orthodoxen Kirchentagung in Moskau
1948 direkt von einem «Wunsch der Anglikaner, in die orthodoxe
Kirche zurückzukehren», von einem «Hilfeschrei von ihrem lecken
Schiff». So glaubte eben diese Kirchenversammlung sich berechtigt,
von der anglikanischen Kirche eine radikale Änderung ihres « von der
Orthodoxie weit abführenden Dogmas», eine «dogmatische,
kanonische und ekklesiologische» Modifizierung ihrer Anschauuungen zu
fordern, bevor ein (orthodoxes) ökumenisches Konzil auf die
Anträge der Anglikaner eingehen könne. Ein 1950 im Alexandriner
Patriarchatsblatt veröffentliches Glaubensbekenntnis des
Erzbischofs von Canterbury hat die Lage - wie es scheint - nicht
entscheidend geklärt. Mit dem Moskauer Beschlüsse über die
anglikanischen Weihen ist ein Rückschlag insofern eingetreten, als auch
die rumänische orthodoxe Kirche sich hier (gewiss in Anbetracht der
gewandelten politischen Lage ihrer Heimat) zu dies.er Stellungnahme
bekannte, während sie 1936 die anglikanischen Weihen für gültig
anerkannt hatte, ebenso wie zwischen 1922 und 1939 die Patriarchate
Konstantinopel, Alexandrien und Jerusalem sowie die Landeskirchen

von Griechenland und Kypern. Geht man diese Reihe durch,
so sieht man, dass es sich (ausser bei Rumänien) um lauter griechische
oder griechisch geführte Kirchen handelt, während alle slawischen
fehlten : der Gegensatz zwischen den beiden Nationalitäten, von dem
schon früher die Rede war, lässt sich also auch hier feststellen. Freilich

hatte auch die Anerkennung der anglikanischen Weihen durch



— 276 —

die genannten Kirchen die Bedingung enthalten, dass sie nur nach
dem Zusammentritt eines (orthodoxen) Ökumenischen Konzils wirksam

werde : auf diese Tatsache hat man sich in Moskau 1948 bei der
Behandlung dieses Themas ausdrücklich berufen *).

Nun gehört es zum Wesen der angelsächsischen Kirchen (und
vielleicht des Angelsachsentums überhaupt), dass sie weitgehend an
die Möglichkeit eines Ausgleichs, eines Kompromisses zwischen
verschiedenen dogmatischen Auffassungen durch Verhandlungen glauben,

und innerhalb der angelsächsischen Welt hat sich die Richtigkeit

dieser Grundauffassung in den letzten Jahrzehnten immer
wieder erwiesen. Wenn man aber - ganz grob gesprochen - die
angelsächsischen Kirchen als die Richtung innerhalb des Christentums
ansprechen darf, für die das Heil in erster Linie durch rechtes (christliches)

Handeln erworben werden kann, so gehört die orthodoxe
Kirche in dieser Plinsicht entschieden zum Typ der kontinental-europäischen

und vorderasiatischen Kirchen, die - wieder ganz grob
gesprochen - das Fleil vor allem vom rechten Glauben erwarten - auch

wenn sie die Notwendigkeit einer christlichen Liebestätigkeit (in der
Orthodoxie vielfach vom angelsächsischen Beispiel angeregt) mehr
und mehr betonen.

Die letzten .Jahre haben erneut bewiesen, dass Verhandlungen
zwischen Kirchen beiden Typs ihre Schwierigkeiten haben und dass

nicht alles, was im angelsächsischen Raum möglich ist, sich im
kontinental-europäischen nachahmen lässt. Mau hat sich trotzdem
seitens der anglikanischen Kirchengemeinschaft nicht entmutigen
lassen. Neben der Ausdehnung der Tätigkeit der anglikanisch-orthodoxen

Gesellschaft des hl. Alban und Sergius auf Kanada und der

Errichtung immer neuer Professuren und Lehraufträge für orthodoxe
T heologie an den Universitäten Amerikas und Englands haben auch

in den letzten Jahren anglikanische Bischöfe und andere kirchliche
Würdenträger sowie Laien bei fast allen orthodoxen Kirchen ihre
Besuche fortgesetzt. In den Jahren 1954-1956 haben zwei

Abordnungen der anglikanischen Kirche, zuletzt unter clem Erzbischof von
York, im Rätebunde geweilt und haben russische Abordnungen
England, die Vereinigten Staaten und Kanada aufgesucht. Dabei wurden
erneut Fragen der Interkommunion und andere dogmatische Pro-

l) Der jüngste Beitrag zu diesem Thoma stammt von Richard G.Salo¬
mon: Orthodoxy, Ecumenical movement and Anglicanism. Tlio Moscow
Conference of 1948, in: Historical Magazine of tho Protestant Episcopal Church,
Juni 1957, S. 154-164.



— 277 —

bleme sowie das öffentliche Wirken beider Kirchen besprochen.
Diese Besuche fanden - wie beiderseits betont wurde - im Zeichen
der damaligen weltpolitischen Entspannung in einer freundschaftlichen

Atmosphäre statt und haben trotz vielen Unterschieden doch
auch gemeinsame Auffassungen und Möglichkeiten einer Diskussion
ergeben. Wie weit sie sich nach den Ereignissen in Ungarn und der
erneuten Verschärfung der allgemeinen Lage fortsetzen lassen, ist
nicht klar. Jedenfalls müssen Fakten dieser Art auch im
theologischen Rahmen erwähnt werden, da ihr Einfluss auch auf die
theologischen Gespräche offenkundig ist und allgemein zugegeben wird.

Das Verhältnis zum Ökumenischen Rate wird von hier aus
gleichfalls stark in Mitleidenschaft gezogen. Das hat Metropolit Nikolaus

von Kruticy, der Sprecher des Moskauer Patriarchats in
äusseren Fragen, in seiner Antwort an das Präsidium des
Ökumenischen Rates vom 21.F'ebruar 1955 selbst betont, im Verlaufe
des Briefwechsels, der eine Teilnahme dieses Patriarchats an
Ökumenischen Tagungen ermöglichen sollte. Der Briefwechsel, durch die
Überreichung der Protokolle der Tagung von Evanston 1954
eingeleitet, fiel eben in eine Zeit politischer Entspannung. Ihr ging -
jedenfalls zeitlich - eine gewisse Bereitschaft der russischen Kirche
parallel, ihre Haltung zur Ökumenischen Bewegung zu überprüfen.
Sie war vorher völlig ablehnend gewesen und hatte dazu geführt,
dass die Einladungen nach Amsterdam 1948 und Lund 1952 von ihr -
und ebenso den orthodoxen Kirchen des rätebündischen
Einflussbereiches - schroff abgelehnt worden waren, mit der Begründung, es
handle sich um eine mehr politische als religiöse Bewegung und um
wesentlich von protestantischen Kirchen getragene Bestrebungen
zur Bildung einer «Ökumenischen Superkirche», eines «neuen
Vatikans». Auf diese Argumentation hatten sachliche Hinweise des
Ökumenischen Rates nie eine Wirkung ausgeübt; die Plaltung des
Moskauer Patriarchats schien von allgemeinen politischen
Erwägungen stärker beeinflusst als von rein theologischen. Das zeigte
sich auch nach der Versteifung der politischen Situation : eine erst
für August 1956, dann für Januar 1957 angesetzte Besprechung
zwischen Vertretern des Ökumenischen Rates und der russischen
Orthodoxie wurde immer wieder vertagt und hat bis jetzt nicht
stattgefunden. Es scheint so, als ob im Augenblick ein Termin dafür nicht
ins Auge gefasst sei.

Bei dieser Sicht gilt es freilich nicht zu vergessen, dass auch die
nicht im sowjetischen Einflussbereiche lebenden orthodoxen Kirchen



— 278 —

der Ökumenischen Bewegung gegenüber zurückhaltender geworden
sind. Auch wenn etwa von der (zahlenmässig stärksten) russischen
Auslandskirche der mittleren Linie (die nicht, wie die Karlowitzer/
Jordanviller Richtung, die Ökumenische Bewegung streng
ablehnt) unterstrichen wird, dass angesichts der völligen dogmatischen
Einheit der orthodoxen Kirche jede von ihnen die Gesamtorthodoxie
vertreten könne, so fällt es doch auf, dass die früher führend an der
Ökumenischen Bewegung beteiligte Kirche, die griechische, sich

mehr und mehr von der Arbeit zurückgezogen hat bis zu clem
Beschlüsse vom 20.März 1957, sich in Zukunft nur noch von Laien-
Theologen auf ökumenischen Tagungen vertreten zu lassen. Der

Protestaustritt des Professors Hamilkar Alivisatos und anderer aus
dem ökumenischen Ausschusse seiner Heimatkirche hat letztlich
nur zu dessen Neuformierung geführt, den Beschluss aber nicht
ändern können. So war die Orthodoxie schon in Evanston nur durch
vier Professoren aus dem Ökumenischen Patriarchat, zwei Auslandsmessen

und einem Repräsentanten für Ägypten und Antiochien
vertreten, und deren Hauptverdienst wurde in der Verlesung einer
dogmatischen Erklärung gesehen, die den orthodoxen Standpunkt klar
niederlegte und unterstrich, dass die orthodoxe Kirche sich als die

christliche Kirche sehe: in stärkstem Gegensatze zu einer Aussage
Karl Barths in Amsterdam 1948, keine der dort anwesenden Kirchen
vertrete die volle christliche Wahrheit, die seinerzeit eine
nachhaltige Ablehnung bei den Orthodoxen gefunden hatte. Freilich
führt man die Mitarbeit in ökumenischen Ausschüssen, den freundlichen

Verkehr mit dem Ökumenischen Sekretariat in Genf (auch
durch einen eigenen Vertreter des Ökumenischen Patriarchats) sowie
durch gemeinsame Tagungen und Besprechungen weiter. Es lässt
sich aber nicht bestreiten, dass auch für die orthodoxen Kirchen diesseits

des «Eisernen Vorhangs» eine Versteifung gegenüber den
ökumenischen Bestrebungen eingetreten ist, die letztlich - wie bei

andern Kirchen auch - auf einer gerade in der Ökumene

gewonnenen Stärkung der eigenen konfessionellen Einstellung beruht.
Die Aufnahme von Kontakten mit den abendländischen Kirchen

und die führende Rolle, die die russische Kirche tlabci übernommen
hat, hat, auch innerhalb der Orthodoxie selbst, neue Reibungspunkte
ergeben. Sie haben zu einer langen, in der letzten Zeit etwas
zurückgetretenen Auseinandersetzung über das Recht Konstantinopels auf
seinen Ehrenprimat und damit eine Art von geistiger Führung der
Orthodoxie geführt, zu der sich als besonders schwieriges Problem



— 279 —

die Frage nach der Jurisdiktion über die Emigrantenkirchen
gesellte. Beträgt doch die Zahl der Orthodoxen allein in den Vereinigten
Staaten von Amerika heute über 5 Millionen, also mehr als z. B. die
gesamte Einwohnerschaft der Schweiz. Freilich sind sie nach ihrer
nationalen Herkunft (und zum Teil der politischen Einstellung) in
15 kirchliche Organisationen (mit einigen Untergruppen) aufgespalten,

halten aber alle (mit Ausnahme einiger ukrainischer Gruppen)
unveränderlich am althergebrachten orthodoxen Glauben fest und
zeigen in den letzten Jahren deutliche Bestrebungen zu einem
Zusammenschlüsse auf der Basis der englischen Sprache (gegen die sich
vor allem die ältere Generation noch wehrt, der die Kirche auch die
politische Heimat ersetzt). Während die Griechen (die in Amerika
mit über 1 Million die stärkste Gruppe sind) sich von alters her (fast
ausnahmslos) dem Ökumenischen Patriarchat unterstellten, hat eine
Anzahl von Russen, Ukrainern, Rumänen und andern sich erst nach
dem Ersten oder Zweiten Weltkriege angeschlossen. Das gleiche gilt
für Kanada, Südamerika, Australien, Westeuropa und die finnische
orthodoxe Kirche. Auf diese Weise hat das Ansehen des Ökumenischen

Patriarchen sich sehr gehoben, und seine Bedeutung für in Not
geratene Orthodoxe ist aller Welt offenkundig geworden. Hingegen
beanspruchen das Moskauer oder das Bukarester Patriarchat mit
ebenso grosser Hartnäckigkeit die geistige Oberleitung all jener
Orthodoxen, die entsprechender nationaler Abkunft sind, ohne dass
sich ihnen mehr als Splittergruppen in der westlichen Welt wirklich
untergeordnet hätten. (Die Auslands-Serben erkennen Belgrads
Leitung an.) Wenn aber die russische orthodoxe Kirche die Mögbch-
keit dazu besitzt, hat sie nach dem Ersten Weltkriege entstandene
Abhängigkeiten von Konstantinopel beseitigt und die Unterordnung
unter Moskau an deren Stelle gesetzt, in Estland und Lettland, in
Polen und bei Teilen der tschechoslowakischen Orthodoxie ; dort und
in Ungarn wurde übrigens auch die hier von der Mehrzahl anerkannte
Jurisdiktion der serbischen Kirche zugunsten Moskaus beseitigt. All
diese Wandlungen waren zeitweise von einer heftigen gegenseitigen
Polemik begleitet, die aber - das muss hervorgehoben werden - nie
auch nur entfernt in die Tonart der west-östlichen Auseinandersetzung

aufweltlich-politischem Gebiete verfiel und die in den letzten
Jahren abgeflaut ist. Dabei gilt es zu beachten, dass der Eiserne
Vorbang ja so gezogen ist, dass diesseits im wesentlichen die Griechen,
jenseits die slawischen und die rumänische Kirche liegen; der
serbischen Orthodoxie ist unter Tito nie eine besonders grosse Bevve-



— 280 —

gungsfreiheit eingeräumt worden. So haben sich hier gewisse alte
Gegensätzlichkeiten zwischen der griechischen und der slawischen
Orthodoxie auf neuer Ebene belebt, und die arabisch sprechenden
Orthodoxen des Vorderen Orients haben verschiedentlich versucht,
sich gegenüber der vielfach herrschenden griechischen Minderheit an
die slawische, besonders russische, Orthodoxie anzulehnen. Doch hat
das Vorgehen der Türken gegen die Griechen besonders Konstantinopels

am 6./7. September 1955 und die Kypern-Frage zu einer

Entspannung zwischen Moskau und den Griechen sehr beigetragen, da
diese nun der westbchen Welt zum Teil recht kritisch gegenüberstehen.

Trotz all diesen Differenzpunkten hat sich aber die Einheit der
Orthodoxie bis auf den heutigen Tag erhalten: weder die
Kirchenverfolgungen im Rätebunde nach der Oktober-Revolution 1917

noch die politischen Spannungen seit 1941-1945 haben sie sprengen
können. Die Orthodoxie ist nach wie vor die geistige Grundlage
Osteuropas geblieben und bildet damit so stark wie je einen der
bedeutsamsten Faktoren des Geschehens in Osteuropa. Die religiös bedingte
Aufspaltung unseres Erdteils in zwei Kulturbereiche mit ihren
vielfachen Spannungen bestimmt weiterhin das geistige Bild Europas
und wird nach aller menschlichen Voraussicht auch in Zukunft ihre
überragende Bedeutung behalten.

Nachdem verschiedene Votanten Fragen und Auskünfte zum
Vortrag von Prof. Spuler beigesteuert hatten, übernahm derselbe
den Vorsitz wieder und erteilte Pfarrer Max Heinz (Zürich) das Wort.

Die Una-Sancta-Bewegung und die altkatholische Kirche

/. Entstehung, Grundsätze und Ziel der Bewegung

Die Una-Sancta-Bewegung bleibt unlöslich mit clem Namen

von Dr. Max Josef Metzger verbunden, der seine schon im Jahre
1937 gegründete Friedensbewegung «Christkönigsgesellschaft» später

zu einer «Una-Sancta-Bruderschaft» umbildete. Kleine, über

ganz Deutschland zerstreute Kreise, bestehend aus Laien und
Geistlichen aller Konfessionen, fanden sich in dieser ökumenischen
Bruderschaft zusammen, um in aller Freiheit und Selbständigkeit das

Ziel der christlichen Einheit zu verfolgen. Sehr bald kam es zum
wirklichen «Gespräch zwischen den Konfessionen», jenem Reden

miteinander, das sich nur dort begeben kann, wo man gewillt ist,



— 281 —

zuerst wirklich aufeinander zu hören. Auf den Einwand aus eigenen
Kreisen der Kirche von Rom, man besitze bereits die «Fülle der
Wahrheit» und brauche diese andernorts weder zu suchen noch zu
ergänzen, entgegnete Dr. Robert Grosche: «Niemand wird
bestreiten, dass in der jeweibgen Christenheit bestimmte Wahrheiten
mehr oder weniger verschüttet sind. Katholizität muss gewiss
immer verstanden werden als die Wahrheitsfülle, die potentiell
zweifellos immer da ist. Aber so wie es sicher ist, dass der Germane
ganz anders die Offenbarung ergreift als der Romane und Slawe,
so ist die materielle Fülle erst vorhanden, wenn die ganze Wirklichkeit

darin enthalten ist*).»
Es ist indessen nicht ausser acht zu lassen, dass der Anstoss

zum «ökumenischen Gespräch zwischen den Konfessionen» in der
Gestalt der «Una-Sancta-Bewegung» in mehrfacher Hinsicht
zeitbedingt war. Die gemeinsam erduldete Bedrängnis der Kirchen in
Deutsehland, ausgelöst durch den Nazismus, die leidvollen
Erfahrungen in Gefängnissen und Konzentrationslagern unter den Gliedern

der verschiedensten Kirchen und Gemeinschaften, die eine
ungewollte Rückführung christlichen Lebens auf den «Canon» christlicher

Existenz mit sich brachten, schliesslich die nach dem Krieg
erfolgte massenhafte Umsiedlung verschiedenster Volksteile, die
eine bisher ungekannte Mischung der Konfessionszugehörigen
bewirkte, dies alles hatte mit dazu beigetragen, dass es zu einer
ungeahnten Begegnung des Menschen und Christen kam, einer Begegnung,

die für viele zu einer eigentlichen Offenbarung des grundhaft
Gemeinsamen im Glauben an Christus wurde.

Was indessen in Notzeiten an christlicher Gemeinschaft selbst
in sakramentalen Belangen möglich ist, bedarf später der Klärung
und gründlichen Besinnung auf das wirklich Mögliche, zeitlich
Bleibende.

Solcher Klärung dienten die Gespräche und Begegnungen in
den Kreisen der «Una-Sancta-Bewegung». Es war vor allem der
Jesuit Max Pribilla, der die Forderung erhob: «Die kirchliche
Einigung muss über das Gewissen, nicht gegen das Gewissen kommen2).»
Sie erfordert beides: Treue gegen die eigene Konfession und Achtung

vor dem Glauben der andern. In der «Una-Sancta-Bewegung»
einigte man sich sehr bald auf folgende sechs Punkte, die bei der
genieinsamen Arbeit berücksichtigt werden sollen:

^IKZ 1939, IV, S.250.
a) IKZ 1940, III/IV, S.174.

luternut. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4,1057. IS



— 282 —

1. Wichtigkeit des konfessionellen Friedens vor allem auch
finden Wiederaufbau des national-deutschen Lebens.

2. Jede einzelne Kirche muss sich der unbedingten Wahrheitsfrage

verpflichtet wissen.

3. Die Wahrheitsfrage erfordert offenes Reden miteinander
ohne Vertuschung der Unterschiede.

4. Das interkonfessionelle Gespräch muss ohne Kompromiss-
Sucht und ohne jegliche Nebenabsichten bleiben.

5. Die Frage nach dem «Erfolg» der Bemühungen ist und soll
bleiben eine Frage an Gott.

6. Das aufrichtige Ringen nach der Wahrheit trägt sicherlich
einestags Segensfrüchte nach der Verheissung Christi (Joh. 17) ').

Es ist hier der Ort, darauf hinzuweisen, dass die «Una-Sancta-
Bewegung», die von Deutschland sehr bald auf andere Länder über-

griff, nicht nur, wie bereits erwähnt, zeitbedingt verursacht war.
Sie war und ist eine der Möglichkeiten, eine der Antworten, die die

Kirche von Rom in praktischer Haltung auf die seit langem in Fluss

geratene grosse, im Weltkirchenrat zusammengeschlossene ökumenische

Bewegung der übrigen christlichen Kirchen und
Gemeinschaften gegeben hat, und sie ist mitbedingt und befruchtet durch
andere, ähnliche Bestrebungen älteren Datums. Ich erwähne hier
die «Hochkirchliche Bewegung», begründet und getragen von
Prof. Dr. Friedrich Heiler, vor allem auch dessen bedeutsames

Schrifttum; erinnert sei auch an das Wirken des lutherischen
Bischofs Nathan Soederblom, ferner an die religiös-soziale Arbeit von
Prof.Dr.Friedrich Siegmund-Schultze und sein Sammelwerk
«Ekklesia», eine Selbstdarstellung der christlichen Kirchen. In der
Schweiz existierte vom Jahre 1929 an der «Einsiedler Gebetsbund

zur Wiedervereinigung im Glauben», begründet von P. Gall Morger.
Noch älter sind die Bemühungen zur christlichen Einheit, die zu

Beginn dieses Jahrhunderts vom «Schweizerischen Diakonieverein»

ausgegangen sind, einer Vereinigung von Christen aller Kirchen.
Als Seitenzweig ist die Bewegung des römisch-katholischen Kaplans
Georg Sebastian Huber zu nennen, dessen Schrifttum allerdings
mehrmals indiziert wurde. Aber auch in Österreich, in Italien, vor
allem in Frankreich, dort wesentlich getragen von Abbé Couturier,
machten sich seit Jahrzehnten ähnliche Bestrebungen bemerkbar.

IKZ 1940, III/IV, S. 175.



— 283 —

In der «Una-Sancta-Bewegung» klärten sich indessen im Lauf
der Zeit die Ziele und die Mittel hiezu immer deutlicher : Beseitigung
aller Vorurteile, Missverständnisse und Entstellungen zwischen den
Konfessionen, wie sie sich im Laufe der Jahrhunderte aufgehäuft
haben, Erreichung einer gegenseitigen Aufgeschlossenheit für alle
positiven Werte des andern Bekenntnisses. Als Letztziel wird die
wahre Einigung aller Bekenntnisse «in der Einen Herde unter dem
Einen Hirten» genannt, und zwar so, dass kein Bekenntnis irgendeinen

positiven Wert der bisherigen Entwicklung aufgeben musste,
da in der einen Kirche Jesu Christi Raum ist für die ganze Wahrheit

x).

Von allem Anfang an ist es indessen klar gewesen, dass es
einstweilen zu keiner korporativen, d.h. sichtbaren Einheit kommen
könne, dass dieses allerletzte Ziel der Verwirkbchung Christus, dem
Herrn der Kirche, vorbehalten bleibe.

Bis dahin gelte es, im Geist der Busse zu beklagen, dass die
Kirchenspaltung gekommen und bis heute andaure; im Gebet für
einander und für die kommende Einigung auszuharren; den Weg
der brüderlichen Hilfe, wo immer sich beim andern eine Not zeige,
zu gehen; in den Arbeitskreisen Gemeinsames und Trennendes im
Glaubensgut herauszuarbeiten und ihre tiefsten Ursachen
aufzudecken; im Austausch des wissenschaftlichen, religiösen und
kirchlichen Schrifttums, unter Wahrung der von den einzelnen Kirchen
erlassenen Vorsichtsmassnahmen, die gemeinsame theologische
Arbeit zu erleichtern.

Inzwischen war am 17. April des Jahres 1944 der Begründer der
Bewegung, Dr. Max Josef Metzger, um seiner pazifistischen und
ökumenischen Arbeit wülen hingerichtet worden. Dr. Matthias Laros
übernahm dessen Posten als Leiter der im Christkönigshaus zu Mei-

tingen bei Augsburg sich befindenden Zentrale der «Una-Sancta-
Bewegung».

Das rüstige Fortschreiten der Bestrebungen rief indessen in
allen Kirchen Gegenstimmen auf den Plan. Max Pribilla muss sich
in einem Vortrag, den er am 30. März 1948 am Radio München
gehalten, gegen die Behauptung und Befürchtung wehren, wie wenn
sich hinter der «Una-Sancta-Bewegung» nichts anderes als eine List
Poms verberge, Andersgläubige auf der Leimrute brüderbcher Liebe
zu sich herüberzuziehen. Am 21. Mai 1948 führte am selben Ort

l)IKZ 1947,1V, S. 256 ff.
18*



— 284 —

Prof. Dr. Friedrich Heiler aus, die «Una-Sancta-Bewegung» sei keine

Utopie, sondern Wirklichkeit. Er wies vor allem auf frühere, bedeutend

ältere Einigungsbestrebungen im Raum der Gesamtkirche hin,
auf Döllingers Haltung, auf die Gespräche des Kardinals Mercier
mit Anglikanern, vor allem aber auch auf die ökumenische
Grundhaltung des gesamten Altkatholizismus.

Frühbngshaft schien das hartgefrorene Erdreich konfessioneller
Verknöcherung und Verhärtung aufzubrechen; hier und dort war
es zwischen den Gliedern der «Una-Sancta-Bewegung» zur
«communio in sacris» gekommen. Im Gegenstoss hiezu machten aber
energische Gegner der Sache vor allem in romanischen und spanischen
Ländern den Vatikan auf Gefahren aufmerksam und betonten um
so entschiedener den eigenen Standpunkt der «Alleinseligmachung»
und der «Vollen Katholizität», die keiner irgendwie gearteten
Ergänzung von anderer Seite bedürfe. Der Jesuit F. Cavalli äusserte
sich in der «Civiltà Cattolica» vom 3. April 1948 in einer Weise, die
an die dunkelsten Zeiten des Mittelalters erinnerte, kräftig sekundiert

vom spanischen Erzbischof Segura, der erklärte : « Wir würden
die Seheiterhaufen der Inquisition der liberalen Toleranz
vorziehen 1.»

II. Die Zeit der Hindernisse und Widerstände

war gekommen. Den eben genannten Vorzeichen der radikalen
Ablehnung ökumenischer Beziehungen zwischen Katholiken und
Akatholiken folgte auf dem Fuss das

Monitum vom 5. Juni 1948,

das folgenden Wortlaut hat2) :

« Suprema SacraCongregatio Saue- Da zu unserer Kenntnis gelangt ist,
ti Officii Monitum : Cum comportimi dass an verschiedenen Orten, entait

variis in locis, contra Sacrorum gegen don Vorschriften der Hoiligen
Canonum praescripta et sine praevia Canones und ohne Genehmigung des
S. Sedis venia, mixtos conventus aca- Hlg. Stuhles, gemischte Vorsamm-
tholicorum cum catholicis habitos lungon von Katholiken und Nicbt-
fuisse, in quibus do rebus fidei trae- katholiken abgehalten worden sind,
tum est, omnibus in memoriam revo- die sieh mit Glaubensfragon befas-
catur ad normam canonis 1325 § 3 sen, werden hiermit alle daran erin-
prohibitum esse, quominus Ins con- nert, dass es nach der Bestimmung
venti bus intersint, sine praedieta des Kanons 1325, § 3, Laien imd
venia, cum laici, tum clerici sive sae- Priestern, Woltgeistlichen und ()r-
culares sive religiosi. Multo autem densgeisthehen verboten ist, an sol-

J) IKZ, 1948, II, S. 142.
2) IKZ, 1948, II, S. 143/144.



— 285

minus catholicis licitum est huismodi
conventus convocare et instituons.
Quapropter Ordinarii nrgoant, ut
haec praeseripta ab omnibus serven-
tur.

Quae quidem potiore jure obser-
vanda sunt, cum agitur do conventibus

quos ,oocumenicos' vocant, quibus

catholici, sive laici sivo clerici,
sino S. Sedis praovio consensu, nullo
modo interesse possunt.

Cum vero, tum in praedictis
conventibus tum extra ipsos, etiam
actus mixti cultus haud raro positi
fuerint, denuo omnes monentur quam-
libet in sacris communicationem ad
normam canonum 1258 et 731, § 2,
omnino prohibitam esse.

Datum Roma, ex Aedibus S. Officii,

dio 5 iunii, 1948.»

eben Versammlungen ohne vorherige
Ermächtigung teilzunehmen. Noch
weniger ist os den Katholiken gestattet,

solcho Zusammenkünfte
einzuberufen und durchzuführen. Darum
sollten die Diözesanbischöfe darauf
dringen, dass dieso Vorschriften von
allen genauestens beachtet werden.

Diese Vorschriften müssen besonders

sorgfältig beachtot werden,
wenn es sich um Zusammenkünfte
handelt, die man als «ökumenisch»
bezeichnet und an denen sich Katholiken,

Laien und Priostor keinesfalls
ohne vorherige Genehmigung des
Hlg. Stuhles beteiligon dürfen.

Da sogar im Rahmen der oben
erwähnten Zusammenkünfte und
ausserhalb derselben öfter gemeinsame
Gottesdionsto abgehalten worden
sind, werden alle noch einmal darauf
hingewiesen, dass jeglicho Gemeinschaft

in heiligen Dingen kraft der
Bestimmung dos Kan.1258 und dos
Kan.731, § 2, verboton ist.

Gegeben zu Rom, im Hlg. Officium,
am 5. Juni 1948.

Das Monitum wirkte zuerst niederschmetternd. Hier und dort
dachte man in den Kreisen der «Una-Sancta-Bewegung» an
endgültigen Abbruch der Beziehungen, an den Rückzug ins eigene
Haus. Es kam zu ernsten Aussprachen unter den Teilnehmern.
Mehr und mehr stellten sich besonders aus römisch-katholischen
Kreisen Stimmen ein, die das Objektive des Monitums betonten und
nach Möglichkeiten des Beisammenbleibens suchten. Höchste kirchliche

Persönlichkeiten, wie z.B. Erzbischof Dr. Jaeger von Paderborn,

erklärten, «dass von seiten des deutschen Episkopates nach
Wegen gesucht wird, die ,Una-Sancta-Arbeit' tun zu können, ohne
die bestehenden kirchlichen Bestimmungen zu verletzen. Es hegt
mir ausserordentlich daran, dass die echten Bemühungen weitergehen

und diese Arbeit in der Atmosphäre des Vertrauens
geschieht1)».

Es wurde zugegeben, dass die «communio in sacris» hier und dort
zu weit getrieben worden sei und dass, was in Gefängnissen und
Konzentrationslagern diesbezüglich vorgekommen war, nicht ohne

Weiteres in normale Verhältnisse übertragen werden dürfe.

l)IKZ 1949, I, S.54ff.



— 286 —

Intensive Bemühungen einflussreichcr römisch-katholischer
Würdenträger, angesehener Laien zugleich, die Erkenntnis an
zuständigem Ort, dass die «Una-Sancta-Bewegung» nicht so ohne
weiteres brachgelegt werden dürfe, haben wohl wesentlich mit dazu

beigetragen, dass bereits am 20. Dezember die

Instruktion der römischen Kurie
an die Diözesanbischöfe über das Verhalten

gegenüber der ökumenischen Bewegung

veröffentlicht wurde, die natürlich nicht nur auf die Bestrebungen
der «Una-Sancta-Bewegung» abgestimmt war, sondern grundsätzlich

das Verhalten gegenüber der gesamten ökumenischen Bewegung

ordnet. Nach einem allgemein gehaltenen 'feil, in dem betont
wird, die Kirche von Rom nehme an der ökumenischen Bewegung
auf ihre Weise lebhaften Anteil, zweifle keineswegs an den edlen
Motiven derer, die aus der eigenen Kirche an den verschiedensten

Bestrebungen kirchlicher Einigungsversuche teilnehmen, und sei,
wie schon öfters durch die Päpste erklärt wurde, bereit, alle, die zu
ihr als der einzig wahren Kirche Christi zurückkehren, mit müttcr-
bcher Liebe aufzunehmen, werden dann ins einzelne gehende Weg-
weisungen über das künftige Verhalten gegeben l). Ich fasse das

Wichtigste in folgende Punkte zusammen:
1. Die Wiedervereinigung der Getrennten ist Aufgabe und

Pflicht der Kirche. Die Bischöfe haben die Aufgabe, diese Bewegung
aufmerksam zu verfolgen im Sinne der Hilfe für die Wahrheits-
suchenden und der Bewahrung vor Gefahren für die Gläubigen. Zur
bessern Aufsicht sind besondere Delegierte zu bestellen, die entsprechende

Veröffentlichungen zu überwachen haben (Can. 1384 über
Bücherzensur und Bücherverbot).

2. Die Überbetommg des allen Christen gemeinsamen Glaubens-

gutes sei sorgsam zu meiden, um übertriebene «irenische Gesinnung»
nicht aufkommen zu lassen und religiösem Indifferentismus keinen
Vorschub zu leisten. Redensarten wie die folgenden: «Was in den
Rundschreiben der Päpste über die Rückkehr der getrennten Christen

zurKirche, über die Verfassung der Kirche, über den mystischen
Leib Christi gesagt wird, darf nicht zu ernst genommen werden,
weil ja nicht alles in solchen Kundgebungen Gegenstand des Glaubens

ist»; oder: «In F'ragen der kirchlichen Lehre hat auch die
katholische Kirche noch nicht die .Fülle Christi', sondern muss erst

l) Wortlaut in IKZ 1950, I, S.54 ff.



— 287 —

noch von andern Bekenntnissen vervollkommnet werden», seien zu
meiden. Die katholische Lehre muss klar, entschieden dargestellt
werden, ohne jegliche Erweichungen, die den Eindruck erwecken
könnten, als ob Konvertierende bei ihrer Rückkehr der Mutterkirche

wesentliche Gaben der Bereicherung zu bringen vermöchten
die ihr bis anhin noch fehlten.

3. Gläubige, die gemischten Zusammenkünften und Aussprachen

von Katholiken und Niehtkatholiken beiwohnen wollen,
bedürfen hierzu einer besonderen Erlaubnis der zuständigen
kirchlichen Obrigkeit. Wo eine Aussicht auf «Erfolg» nicht zu erwarten
sei oder wo für die katholischen Teilnehmer besondere Gefahren
erstünden, mögen die zuständigen Stellen dafür sorgen, dass diese
Zusammenkünfte rechtzeitig eingestellt oder zum Erlöschen
gebracht werden. Zu gemeinsamen Aussprachen zwischen katholischen
und nichtkatholischen Theologen sind nur bewährteste Priester zu
delegieren.

Sehr aufschlussreich ist dann aber vor allem Punkt
4. Er weist auf die Vorschriften des Monitums vom 5. Juni 1948

hin und lautet : «Voraussetzung ist dabei, dass diese Veranstaltungen
auf Verabredung hin abgehalten werden, und zwar zu dem Zwecke,
dass der katholische und der nichtkatholische Teil als Gleichgestellte
in Rede und Gegenrede über Fragen des Glaubens- und der Sittenlehre

sprechen, wo jeder die Lehre seines Glaubens als seine eigene
Anschauung darlegt.» Derartige gemischte Zusammenkünfte sind
also nicht schlechthin untersagt, dürfen aber nur mit vorhergehender
Erlaubnis der kirchlichen Obrigkeit veranstaltet werden.

Für lokale Zusammenkünfte und Aussprachen, die unter die

Weisungen des «Monitums» fallen, können die Bischöfe oder bischöflichen

Ordinarien die Teilnahmeerlaubnis geben. Doch müssen
folgende Punkte beachtet werden:

a) Jede «communicatio in sacris» ist zu vermeiden.
b) Die Verhandlungen selbst müssen entsprechend im Auge be¬

halten und geführt werden.

c) Am Ende des Jahres ist an die Oberste hlg. Kongregation
Bericht zu erstatten, an welchen Orten solche Veranstaltungen

stattgefunden haben und welche Erfahrungen dabei gemacht
worden sind. Bei Zusammenkünften von Theologen müssen die

behandelten Fragen genannt, eine Liste der Teilnehmer und
der Referenten beider Seiten aufgestellt werden.



— 288 —

Interdiözesane, nationale und internationale Aussprachen
und Zusammenkünfte bedürfen unter allen Umständen der
Erlaubnis des Hlg. Stuhles.

Soweit der Sinn dieser Instructio. Beide Elemente finden sich
in ihr : die Beruhigung der Gemüter, aber auch der Umstand scharfer
kirchlicher Beobachtung.

Kaum waren indessen die Wunden, die der Bewegung durch
das «Monitum» und die «Instructio» geschlagen worden waren,
geheilt, das gegenseitige Vertrauen wieder hergestellt, so kam es noch
einmal zu einer Belastungsprobe für die Brücke, che sich zwischen
den Teilnehmern gebildet hatte.

Am I.November 1950 erfolgte die Promulgation des neuen
Dogmas von der leiblichen Himmelfahrt Mariens.

Die Begründung dieses Dogmas durch den «Glaubenssinn» der
Kirche, das «Glaubensbewusstsein» der Jahrhunderte, wobei Schrift-
und Traditionsbeweis ausdrücklich als nebensächlich erkannt wurden,

liess die in den «Una-Saneta-Kreisen» weitgehend als bereinigt
gegoltene Frage des Verhältnisses zwischen Schrift und Tradition
aufs neue aufleben, schuf eine nicht geringe Unsicherheit in den

theologischen Gesprächen. Dazu kommt bis zur heutigen Stunde
der wahrnehmbare weitere Ausbau der Mariologie, durch welchen
der Mutter Jesu eine Stellung zugewiesen werden soll, die ihr nach
Schrift und Tradition nicht gebührt. Sie kennen wohl alle die
verzweifelten Deuteversuche angesehener römisch-katholischer
Theologen, das neue Dogma irgendwie doch als Ausfluss bisheriger
Ausrichtung auf «Schrift und Tradition» darzustellen.

Wiederum erwog man in allerlei Gruppen der «Una-Sancta-

Bewegung» den eventuellen Abbruch der Bemühungen, ein
friedliches Auseinandergehen, erfüllt vom aufrichtigen Bedauern des

Nicht-mehr-Beisammensein-Könnens. Tatsächlich kam es aber nur
zu kürzeren oder längeren Perioden des Stillstandes. Wiederum
waren es vor allem, so wenigstens in der Schweiz, die Freunde aus
der Kirche von Rom, die die andern herzlich baten, wenn immer
möglich das Gespräch wieder in Fluss zu bringen, die weitgediehene
Gemeinschaft nicht abzubrechen.

Bei dieser letzten - wiewohl vielleicht nicht allerletzten -
Bedrohung und Erprobung ökumenischer Gesinnung, die das « Leid-
volle wahrer Katholizität», wie ich es einmal in einer Abhandlung
in der «Religiösen Besinnung» nannte, allen Teilnehmern schmerz-



— 289 —

lieh zum Bewusstsein brachte, überwog die innere Verpflichtung
zueinander hin schliesslich alle Hindernisse und Bedenken. Man war
sich der einstweilen unübersteigbaren Schranken aufs neue bewusst
geworden - und führte trotzdem, vielleicht hellsichtiger und
nüchterner als früher - die gemeinsame Arbeit weiter.

Der so oft gehörte Spruch: In dem Masse als die Glieder der
getrennten Kirchen Christus näher kommen, nähern sie sich auch
einander, bewährte sich wohl im Aspekt der Liebe, offenbarte
zugleich aber, dass solches Näherrücken zu Christus, dem Brennpunkt
aller Wahrheit und Liebe, sowohl für den Einzelnen wie für die
Kirchen eine höchst gefährliche Sache ist. «In Christus-Sein»
fördert nicht nur die gegenseitige Verbundenheit. Christusnähe zeigt
auch aufs allerschärfste die Gegensätze, die Bedingtheit dessen, was
wir als Einzelne und als Kirchen unsere «Standpunkte» nennen.
Man kann nicht in Christi volles Licht treten, ohne dass jeder Mangel
und jeder Flecken am eigenen Gewände aufs hellste beleuchtet wird.

Die Überwindung all der hier gezeichneten Widerstände und
Bedrohungen, die den Gliedern der «Una-Sancta-Bewegung» je nach
ihrer Konfessionszugehörigkeit besonders geartete Schwierigkeiten
schaffen, zeigt meines Erachtens die Echtheit der ökumenischen
Gesinnung, die Selbstlosigkeit der Teilnehmer und Mitarbeiter.

Die theologische Arbeit in den «Una-Sancta-Kreisen» setzte aufs

neue ein. Beachtenswert sind hier vor allem die Studien des
römischkatholischen Kirchengeschichtlers Dr. Joseph Lortz, der die Hintergründe

der Reformation neu beleuchtet, die Mitschuld der damaligen

katholischen Kirche deutlich unterstreicht. Dazu kommen
bedeutsame Schriften aus dem Kreis der «Berneuchener-Bewegung»,
vor allem deren «Michaels-Bruderschaft» (LandesbischofDr. W. Stählin,

Pastor D. Asmussen). In Frankreich sind Paul Couturier, Maurice

Villain zu nennen. Ferner Schriften von Dr. Josef Caspar, in
denen vor Konversionen aus den Kreisen der «Una-Sancta-Bewegung»

eindringlich gewarnt wird. Aufschlussreicb sind auch
verschiedene Arbeiten des um die «Una-Sancta-Bewegung» hoch
verdienten Dr. Otto Karrer, so vor allem sein vielbeachtetes Buch «Um
die Einheit der Christen», worin die «Petrusfrage» neu gestellt und
ein Gespräch mit Emil Brunner, Oskar Cullmann, Hans von
Campenhausen bezweckt wird. Die Bibliothek der ökumenischen
Literatur ist in einem ungeahnten Anwachsen begriffen, wobei die

Beiträge aus allen Kirchen stammen. Auffallend sind die Bemühungen
von römisch-katholischer Seite, der Vielschichtigkeit protestanti-



— 290 —

scher Glaubenshaltung gerecht zu werden. Es seien hier lediglich
erwähnt: Gustav Thils «Flistoire doctrinale du mouvement œcuménique

(Löwen 1955); von Louis Bouyer «Du Protestantisme à

l'Eglise» (Paris 1954). Eine phänomenologische Betrachtung des

Protestantismus hat W. van de Pol geschrieben: «Das Reformatorische
Christentum» (Benziger Verlag, Einsiedeln). Bedeutsam ist auch von
Thomas Sartory OSB «Die Ökumenische Bewegung und die Einheit
der Kirche» (Kyrios-Verlag, Meitingen). Nicht unerwähnt darf die

Monographie von Hans Küng über «Rechtfertigung» (die Lehre Karl
Barths und eine katholische Besinnung, Johannes Stauda-Verlag,
1957, Einsiedeln) bleiben, ein Werk, dem Barth selbst das
Vorwort und die Erklärung beigegeben, dass Küng ihn weitgehend richtig

gedeutet, dass aber die Reaktion aus dessen eigenem Lager noch
abzuwarten sei.

Selbstverständbch ist dieses reiche Schrifttum nicht nur aus
der Anregung und Arbeit der «Una-Sancta-Bewegung»
hervorgegangen. Grösser ist der Anstoss, den die gesamte neuzeitliche
ökumenische Bewegung dazu gegeben hat. Dabei muss anerkannt
werden, dass die Bemühungen römisch-katholischer Kreise,
andersgeartetes Christentum zu verstehen, oft hinlänglicher, nachdrücklicher

und einsichtiger sind als die Versuche, von reformatorisch-
protestantischer Flaltung her katholisches Wesen zu erfassen und
zu deuten.

Wer die bisherige Entwicklung der «Una-Sancta-Bewegung»
aufmerksam verfolgt, wer seit Jahren darin mitgearbeitet hat, der
wird bei aller Nüchternheit der Einschätzung des Möglichen und
Unmöglichen bezeugen können, class es hier um ein ernsthaftes
Anliegen und Bemühen geht, den Gesprächspartner aus der andern
Kirche wirklich zu hören und zu verstehen. Der wird aber auch
feststellen, class die gesamte ökumenische Bewegung unserer Tage an
der Kirche von Rom nicht ohne tiefgehenden Zwang zur Neu-

besinnung geblieben ist. Die neuere Entwicklung in der
Liturgieforschung, die Bibelbewegimg, das neue Verstehen der Sakramente,
des Wesens der Kirche, die Betonung des Laienelementes in der
Kirche durch die «Katholische Aktion», sie sind nebst vielem andern

Auswirkungen der Ökumene. Die Kirche von Rom kann und will,
soweit es ihr die eigene Gesetzlichkeit und ihre eigene Haltung
erlauben, an der weithin aufgebrochenen Bewegung zur Flinhcit der
Kirche nicht vorbeigehen. Man erkennt - ohne es verbis expressis
zu sagen und ohne offiziell den Glauben, die wahre katholische Kirche



— 291 —

selbst zu sein, aufzugeben oder auch nur abzuschwächen - die
Gefahr der Isolierung, die gerade vom vermeintlichen Vollbesitz der
Wahrheit und vom Anspruch der «Alleinseligmachung» her der
Kirche droht. Das Gesagte gilt aber jeder andern Kirche, in der sich
ein Ähnliches, wenn auch in vielleicht abgeschwächtem Masse
findet.

Niemand kann heute auf Dauer isoliert leben, weder politisch
wirtschaftlich, noch geistig und noch viel weniger kirchbch und
christlich. Darum erachte ich die «Una-Sancta-Bewegung» und alle
ihr verwandten Kreise als einen aufrichtigen und ernsten Versuch,
dem Ziel der von Christus verheissenen Einheit näherzukommen, so
nahe als dies menschlich bedingten, theologisch bezweckten und in
christlicher Bruderliebe ruhenden Anstrengungen überhaupt möglich

sein dürfte. Ich zitiere hier ein Wort des bereits erwähnten
Theologen Otto Karrer, das für römisch-katholische Glieder der
«Una-Sancta-Bewegung» symptomatisch sein dürfte:

«Alles deutet darauf hin, dass die Christenheit in Europa vor
einer sehr ernsten Perspektive steht : Wenn die römisch-katholische
Kirche nicht aus Liebe zur ökumenischen Einheit dasjenige
aufbringt, was in katholischer Wahrheit möglich ist, steht zu fürchten,
dass sich ein Ring der Isolierung um Rom und die katholische Kirche
schliesst (manche Protestanten wünschen das), ja dass die ganze
Christenheit inEuropa, für deren Abgesprengte wir seit dem 16.
Jahrhundert eine Mitverantwortung tragen, in den Rachen des

antichristlichen Tieres aus dem Osten hineingleitet. Wenn wir aber das

Opfer der Liebe um Christi willen bringen, erleichtern wir wohl der
Mehrzahl unserer evangelischen Mitchristen das für die Rettung des

Abendlandes notwendige Zusammenhalten mit uns, den Brüdern
desselben Volkes und den Brüdern im einen Herrn. Die aus dem
Glauben handeln, werden nicht zuschanden werden1).»

III. Die altkatholische Kirche und die «Una-Sancta-Bewegung»

Wenn wir zum Schluss noch nach der Stellung fragen, die die
Kirchen des Altkatholizismus zur «Una-Sancta-Bewegung»
einnehmen, so darf daran erinnert werden, dass der Altkatholizismus
sich von allem Anfang an die Losung Ignaz' von Döllinger zu eigen

gemacht, als «Werkzeug und Vermittlungsglied einer künftigen

x) Aus «Das Petrusamt jenseits der Konfessionen», «Hochland»,
Dezember 1956, S. 138.



— 292 —

grossen Wiedervereinigung der getrennten Christen und Kirchen zu
dienen». Wie sehr und wie entschieden diese Losung durch die
Kirchen des Altkatholizismus bis heute zu verwirklichen versucht worden

ist, das brauche ich in diesem Kreise nicht näher auszuführen.
Die grundsätzlich weithin bestehende Gemeinschaft mit den
orthodoxen Kirchen, die seit 1931 bestehende Interkommunion mit der
Kirche von England, sie zeugen von selbst vom Ernst, mit dem der
Altkatholizismus von Anfang an sich der Aufgabe verpflichtet
wusste, als «Werkzeug und Vermittlungsglied einer künftigen grossen

Wiedervereinigung der getrennten Christen und Kirchen zu
dienen». In den Leitsätzen der «Utrechter Union» vom 24. September
1889 hat sich der Altkatholizismus das Instrument für die
interkonfessionellen Verhandlungen geschaffen, das sich bis zur Stunde
aufs beste bewährt hat.

Es ist von hier aus gesehen selbstverständlich, dass Glieder
unserer Kirchen sich an allen wirklich ernstzunehmenden ökumenischen

Bestrebungen beteiligen. Dass solche Mitarbeit auch bei uns
immer mit Wissen und in Übereinstimmung mit den höchsten
kirchlichen Behörden unserer Kirchen geschehe, in erster Linie in naher

Fühlungnahme mit den zuständigen Bischöfen, erachte ich als

selbstverständlich, aber auch als nötig, weil es ja dabei nicht darum
geht, irgendwelche noch so achtbare private Bedürfnisse zu befriedigen,

vielmehr den uns zukommenden Standpunkt Anderskonfessionellen

gegenüber möglichst eindeutig, umfassend und verant-
wortungsbewusst zu vertreten.

Dabei dienen den Einzelnen Darlegungen, wie sie z.B.
Erzbischof Dr. Andreas Rinkel von Utrecht in seiner Abhandlung «Unsere

Probleme im ökumenischen Gespräch x)» oder Bischof Dr. Urs

Küry, Bern, in seinem Vortrag «Konfession und Ökumene2)»
gemacht haben, aufs beste. Aber auch viele in der IKZ sich findende
Aufsätze anderer Verfasser orientieren wegleitend über altkatholisches

Verständnis der hlg. Eucharistie, über « Schrift und Tradition»,

die Lehre über «Amt und Sakrament». Die Gesinnung, die
altkatholische Mitarbeit an der Ökumene jeder Art kennzeichnet, ist
in dem oben erwähnten Referat des Herrn Erzbischofs treffend mit
den Worten umrissen: «Ökumenisches, gemeinschaftliches Arbeiten,
Denken und Beten macht bescheiden und verlangt als erste Pflicht
die Bereitschaft, von andern und ihren ,Standpunkten' zu lernen,

') IKZ 1948, Kongrossnummer Hilversum.
'-) IKZ 1953, III, S. 129 ff.



— 293 —

und somit auch die Bereitschaft (ich sage nicht : am eigenen Standpunkt

zu zweifeln), Einsichten anderer zu erfahren und diese mit
den eigenen Einsichten zu vergleichen. Und damit wird das, was
für uns selbst im eigenen Kreis Standpunkt' heissen darf und
muss, im ökumenischen Ganzen zum .Problem', einem der
vielen...» (S.21).

Ebensolche Grundsätze ökumenischen Verhaltens enthält der
Aufsatz «Konfession und Ökumene», den wir bereits erwähnt haben.
Gleich zu Anfang wird dort festgestellt: «In der altkatholischen
Bewegung sind Konfession und Ökumene, d.h. der Wille zur eigenen,
partikulären Kirchenbildung und der Wille zur Einheit der Kirche,
eine unauflösliche Verbindung eingegangen. Als Konfession ist nämlich

der Altkatholizismus von seinen Ursprüngen her zugleich eine
ökumenische Bewegung» (S.129). Dann wird vor allem die
christozentrische Sicht der Kirche, wie sie dem Altkatholizismus nun einmal
eigen ist, betont und im Zusammenhang damit die katholische
Ökumenizität umschrieben. Und dies in Lehre, Verfassung und Kult.
Von hier aus werden dann die Verpflichtungen und Möglichkeiten
der Beziehungen sowohl zu den Mitchristen des Protestantismus wie
denjenigen aus der Kirche von Rom aufgezeigt. Gegenüber dem
Protestantismus geht es darum, in der Frage nach dem «kirchlichen
Amt» nicht nur die geistgezeugte Vertikale mitzubestätigen,
sondern auch die Horizontale der Geschichte, wie sie in Schrift und
Tradition in Erscheinung tritt, zu betonen. Die Haltung gegenüber
Rom wird mit den Worten umschrieben: «Um ihrer echten
katholischen Wahrheitswerte willen muss die römisch-katholische Kirche
Gegenstand unserer brüderlichen Anteilnahme, unseres warmen
theologisch-kirchlichen Interesses und unserer unentwegten
ökumenischen Hoffnung sein. Das ist das Grundlegende und Entscheidende
für uns. Um der fatalen Verkehrung dieser Wahrheitswerte willen
&ber muss sie weiterhin Gegenstand unserer theologischen Kritik
Und, wenn es sein muss, des Protestes unseres - wie unsere Väter
sich ausdrückten - .katholischen Gewissens' sein.»

Aus solch klarer Stellungnahme heraus können die Glieder
untrer Kirchen, Geistliche wie Laien, an der ökumenischen Arbeit
von Herzen teilhaben, um durch Wort und Beispiel Zeugnis von der
fahren Katholizität der Kirche abzulegen.

Nie ist meines Erachtens die Zeit unserer Zeugenschaft, die
Epoche des Vermittlungsdienstes zwischen den Kirchen für uns
grösser und dringender geworden als gerade heute. Unser Grund-



— 294 —

Verständnis vom Wesen der Kirche in ihrem unbedingten
Ausgerichtetsein auf Christus, das recht abgewogene Verhältnis
zwischen Schrift und Tradition, unsere Lehre über das kirchliche Amt
und die Sakramente, in der Institutionelles, Geschichtliches getragen
bleibt, ja letztlich gebunden ist an die Gegenwart des frei wirkenden
Heiligen Geistes, so dass, bildlich gesprochen, über unserm ganzen
kirchlichen Tun immer die Epiklese steht, die Herbeiflehung des

Gottesgeistes, diese unsere Haltung ist wie kaum etwas anderes
geeignet, beiden grossen Lagern der Einen Kirche, Seite an Seite mit
der orthodoxen Kirche und der Kirche von England stehend,
aufzuzeigen, was unter «wahrer Katholizität» zu verstehen ist.

Die Verantwortung für diese unsere Sendung, das eigentliche
Mandat unseres Seins, das Charisma des vermittelnden
Bruderdienstes, muss unter uns noch lebendiger aufbrechen, muss und will
stärker sein als alle noch so verständlichen Sorgen um unsere eigene
F]xistenz. Ich bin der festen Überzeugung, unsere wirkliche Existenz
gründet erstlich und letztlich in der Erfüllung dieses uns gewordenen
geschichtlichen und göttlichen Auftrags. Unser Sein bleibt so weit
gesichert, als wir bereit sind, dem besonderen Mandat des brüderlichen

Vermittlungsdienstes nachzukommen.

Dass uns in und mit der «Una-Sancta-Bewegung» Gelegenheit
geboten ist, diesen unsern Dienst gegen anderskonfessionelle Brüder
auszurichten, das bestimmt auch unser Ja zu diesem Lebenskreis
ökumenischer Bemühungen.

Als der Gründer und vieljährige Leiter der «Una-Sancta-Bewegung»,

Dr.Max Josef Metzger, vor dem Gerichtshof zu Nürnberg
stand und dort angesichts des sichern Todes noch einmal sein klares,
unbedingtes Bekenntnis zur Una Sancta ablegte, rief Freissler, der
Leiter des Gerichtshofes, höhnisch aus: «Una Sancta, Una
Sanctissima, Una Sancta - das sind wir! Sonst gibt es nichts ')!»

Wir aber bekennen mit allen Brüdern in Christo die

«Eine, Heilige, Katholische und Apostolische Kirche!»

Hierauf erhielt Dr.E.Bangerter (Sigriswil) das Wort zu einer
Botschaft aus den Kreisen der evangelischen Michaelsbruderschaft.

Die evangelische Michaelsbruderschaft ist im Jahr 1931

inMarburg/Lahn gestiftet worden. Sie ist hervorgewachsen aus dem Ber-

') Matthias Laros: Schöpferischer Friede der Konfessionen, S.25.



— 295 —

neuchener Kreis, zu dem sich seit Anfang der 20er Jahre Männer
verschiedener Herkunft in dem in der Neumark gelegenen Gutshause

Berneuchen zusammengefunden haben. Sie wurde wesentlich
geprägt durch den damaligen Studentenpfarrer und nunmehrio-en
Dekan und Kirchenrat Karl Bernhard Ritter von Marburg und den
damaligen Münsterer Theologieprofessor und späteren lutherischen
Bischof von Oldenburg, Wilhelm Stählin. Im Vorwort zu ihrer Regel
bekennt die evangelische Michaelsbruderschaft, erwachsen zu sein
«aus der gemeinsam erfahrenen Not der Kirche, begründet in dem
Glauben an die der Kirche Jesu Christi gegebene Verheissung und
gewillt, ihre Glieder zu rechten Streitern im Kampf der Kirche zu
erziehen und zusammenzuschliessen». Die Gestalt St.Michaels, des
demütig-hochgemuten Erzengels, wurde dabei zum Leitbild.

Wenn der seinerzeit in Berneuchen gemachte Anfang - wie ja
übrigens auch die Anfänge der römisch-katholischen liturgischen
Bewegung (man denke an Guardini und an die Arbeit auf Burg
Rothenfels!) - stark jugendbewegt und vom Wandervogel her
bestimmt gewesen sein mag, so verloren sieh diese romantischen
Reminiszenzen mehr und mehr. Die Bruderschaft steht ja heute
bereits in der zweiten und dritten Generation. Der eingetretene Wandel

liegt deutlich zutage im Unterschied etwa zwischen dem seinerzeit

geschaffenen «Gebet der Tageszeiten», das ohne grosse
Rücksichtnahme auf die kirchliche Tradition dem heutigen Menschen
hatte eine Anleitung zum sinnvollen, betenden Begehen der Tageszeiten

bieten wollen und dem nunmehr im Gebrauch befindlichen
«Stundengebet», das mit seinen vier Hören (Morgengebet, Mittagsgebet,

Vesper und Komplet) -wiederum an das kirchliche Stundengebet

angeknüpft hat. Die damit gemachten positiven Erfahrungen
in Gemeinden und auf Freizeiten haben bereits dazu geführt, dass

demnächst im Staudaverlag eine endgültige Fassung des für unseren
Kreis gültigen Tagzeitengebetes erscheinen wird., Dieses Buch wird
nicht nur bei den heute ca. 600, in verschiedene Konvente aufgegliederten

Michaelsbrüdern Verwendung finden, sondern auch bei vielen
andern, die auf geistbchen Wochen oder sonstwie für unsere
altkirchliche Schau gewonnen worden sind.

Parallel zur Ausgestaltung des Tagzeitenbuches verliefen von
Anfang an die Bemühungen um eine sachgemässe Gestaltung der
Feier des hl. Mahles als des integralen Gottesdienstes der Kirche.
Schon früh und bewusst ist Luthers Bezeichnung «Deutsche Messe»

wieder hervorgeholt worden. In den Jahren, da ausserhalb der



— 296 —

Reichsgrenzen der Name «deutsch» einigermassen ominös klang, liess

man ihn fallen und war damit bei der klassischen abendländischen

Bezeichnung des Vollgottesdienstes der Kirche angelangt.
Dass nomen omen ist, dürfte auch hier zutreffen : je weiter und

tiefer wir uns in das Mysterium des Leidens, Sterbens und Auferste-
hens unseres Herrn hineingebetet haben, um so mehr nahm die Form
der Messe altkirchliche Gestalt an, und um so stärker fühlten wir
uns von den in der Reformation aufgebrochenen und unerledigt
gebliebenen Fragen - wir denken z. B. an den Opfercharakter der Messe

(Offertorium, Epiklese etc.), aber auch an so schwierige Fragen wie
die der apostolischen Sukzession, der kirchlichen Verfassung
überhaupt und was dergleichen Dinge mehr sind - eingefordert. Unseren
Stand der Einsicht haben wir in der vor zwei Jahren erschienen
Broschüre «Credo ecclesiam» niedergelegt. Vor allem unsere Brüder, die
im Amt der Kirche stehen, sind zum Teil sehr stark bewegt und
bedrängt durch die mit diesen wenigen Hinweisen angedeuteten
Problemkreise.

Dennoch meinen wir, in unseren angestammten Kirchen bleiben

zu sollen und hier den Sinn für echte katholische Fülle und
Weite vertreten und wecken zu dürfen. Sowohl die lutherischen als

auch die reformierten Bekenntnisschriften (Augustana und Helvetica

posterior) postulieren ja die von ihnen inaugurierten Kirchen
nicht als Sekten, sondern durchaus als Glieder der una sancta catholica

et apostolica ecclesia. Die Möglichkeit, die apostolische Sukzession

als Einzelne, an unseren konkreten Landeskirchen und ihren
Leitungen vorbei, zu erlangen (wie das etwa im hochkirchlichen
Kreis um Friedrich Heiler geschehen ist), meinen wir als eine
Versuchung ablehnen zu müssen. Wir vermuten dahinter ein römisches
und nicht altkirchliches Amtsverständnis. Mitsamt unserer
katholischen Grundüberzeugung glauben wir in den angestammten
Kirchen bleiben und ausharren zu sollen, solange sie uns Raum und
Freiheit gewähren. Dabei haben es natürlich unsere Brüder in
lutherischen Kirchen verhältnismässig viel einfacher als wir in der
reformierten deutschschweizerischen Kirche Beheimateten. Wesentliche
berneucherische Anliegen sind in der Evangelischen Kirche Deutschlands

heute verwirklicht: grundsätzliche Konzeption des sonntäglichen

Gottesdienstes als Vollgottesdienst mit Wort und Sakrament,
Rückgewinnung des Stundengebetes etc. Unsere Sorge heute ist die,

es könnte sich bei dieser sehr rasch erfolgten Übernahme um Restauration

handeln. Soweit sind wir nun freilich in der Schweiz noch



— 297 —

nicht. Neuerdings haben wir freilich aus dem Calvinismus (von Taizé
und Grandchamp/Gelterkinden her) Bundesgenossen erhalten.

So glauben wir, in unseren Kirchen ausharren zu dürfen und
zu müssen, solange sie uns Raum und Freiheit gewähren, das katho-
bsche Anliegen zu vertreten.

Wir suchen dabei den Kontakt mit all denen, die mit uns um
die Erneuerung und um die Einheit der Kirche beten und ringen.
So haben wir etwa die altkatholischen liturgischen Bemühungen
(Neugestaltung des Offertoriums, Neubesinnung auf das Bußsakrament),

wie sie etwa in den Aufsätzen der «Internationalen Kirchlichen

Zeitschrift» zum Ausdruck kommen, mit aufmerksamem
Interesse und wacher Anteilnahme verfolgt. Wir sind darüber zur
Überzeugung gekommen, wir könnten uns gegenseitig etwas zu sagen
haben - und wäre es nur die Ermunterung, auf dem eingeschlagenen
Wege rüstig voranzuschreiten. Täuschen wir uns, wenn wir glauben,
in der Ferne die Wege zusammenlaufen zu sehen Wir sind jedenfalls

glücklich, diese Tage in Ihrer Mitte verbringen zu dürfen. In
unserem gemeinsamen Beten und Feiern bewegt uns die altkirchliche

Bitte: «Bringe zusammen Deine Kirche von den Enden der
Erde zu Deinem Reich!»

Im Anschluss an den Vortrag von Pfarrer Max Heinz wurde die
Diskussion über die Una-Sancta-Bewegung sehr eifrig benützt zu
Fragen und zu Mitteilungen über eigene Erlebnisse einzelner
Kongressteilnehmer in jenen Kreisen.

In der anschliessenden Party im schönen Kronengarten über
dem Rhein pflegten die Kongressteilnehmer gemütliche,
aufgelockerte Geselligkeit und die Beschwichtigung des angesichts der

ausgelegten Herrlichkeiten etwa aufkommenden Appetits.

Nach dem von Pfarrer M. A. Zwart (Utrecht) geleiteten Abendgebet

tagte die traditionellerweise spärlich besuchte Hauptversammlung

des internationalen altkatholischen Hilfsvereins und der

Arbeitsgemeinschaften, von Bischof Dr. U. Küry präsidiert. Es wurde das

Schicksal des obgenannten Hilfsvereins besprochen, ferner
organisatorische Fragen um die Arbeitsgemeinschaften sowie die

Vorschläge für die Neuwahl des ständigen Kongress-Ausschusses, die

Bestimmung des nächsten Kongresslandes und des Ortes der
kommenden theologischen Studientagung.



— 298 —

Dritter Kongresstag, Samstag, 21. September

Der Gedächlnisgottesdienst für die entschlafenen altkatholischen
Führer wurde von Pfarrer Hans Frei zelebriert. Hierauf begab man
sich zur letzten, der

4. Kongress-Sitzung

Nach der Eröffnung entbot Rev.F.H.House, assistierender
Generalsekretär des Ökumenischen Rates, den Gruss seiner Behörde.

Hierauf leitete Prof. Spider die Wahl des ständigen Kongress-
Ausschusses ein. An die Stelle des als Sekretär demissionierenden
Bischofs Dr. U.Küry wurde Pfarrer Plans Frei (Rheinfelden)
vorgeschlagen. Das Ergebnis der Wahl war klar: Von den 92

ausgeteilten Stimmzetteln nannten 90 folgende Herren:

Präsident: Dr.A.J. van de Ven (bisher).
Vizepräsident: Prof.Dr. W.Küppers (bisher).
Sekretär : Pfarrer Hans Frei (neu).

Der Dank des Vorsitzenden an die Adresse des bisherigen Sekretärs,
Bischof Dr. U. Küry, wurde durch mächtigen Applaus bekräftigt.

Die Einladung der holländischen Kirche zum nächsten Kongress

(1961) wurde mit Applaus angenommen und von Prof. Spider mit
Worten des Dankes gewürdigt.

Mun wurden clie Zusammenfassungen der Laiendiskussion von
den Präsidenten der drei Diskussionsgruppen vorgetragen und
einstimmig angenommen. Auch die Anträge fanden nach geringfügigen
Abänderungen Gnade vor dem Kongress. Von der zweiten
Diskussionsgruppe wurde der ursprünglich mit der Ziffer 2 versehene

Antrag des Referenten nicht zur Abstimmung vorgelegt1).

Nun wird das Wort Bischof Dr. U.Küry erteilt. Dieser benützt
die Celcgenheit, um clem Kongress die im Sekretariatsbericht in
Aussicht gestellte Orientierung über die «Internationale Kirchliche
Zeitschrift» (IKZ) zu geben. Durch den Tod von Bischof Dr. A. Küry,
der als Geschäfteführer und Redaktor die Zeitschrift durch die

') Wortlaut: 2. Den Gemeinden und Pfarrämtern ist dringend ans Herz
zu logen und immer wieder in Erinnerung zu rufen, der Ausrüstung der
Kerngemeinde durch Bibelabendo, Krwacbsencmkur.se, Einkehrtage, religiöse
Vortragsreihen usw. höchste Aufmerksamkeit zu sehonkon. Dieser Kerntrupp
muss in geeigneter Weise in Gomeindepflego, Hesucherdienst und Arbeitskreisen

zum Aufbau der Gemeindo eingesetzt werden.



— 299 —

Kriegs- und Nachkriegsjähre hindurchgerettet hatte, drängt sich
nun eine Neuordnung der Verwaltung und der Redaktion auf. Es
wird eine Verwaltungskommission eingesetzt, die als Subkommission

der schweizerischen christkatholischen Pressekomitees die
finanziellen und administrativen Belange der IKZ zu betreuen hat. Sie
wird bestellt wie folgt:

Präsident: Pfarrer Arnold Moll (Basel) (neu).
Geschäftsführer: Pfarrer Alfred Jobin (Bern) (neu).
Kassier: Max Gürtler (Allschwil) (bisher).
Redaktor: Bischof Dr.U.Küry (Bern) (neu).

Die Redaktion wird besorgt durch eine Redaktionskommission,
die vom Hauptredaktor, Bischof Dr. U. Küry, geleitet wird. Ihr
gehören an Prof. Spuler (Hamburg) und Prof. Jans (Amersfoort).
Bischof Küry nimmt die Gelegenheit wahr, Prof. B. Spider seinen Dank
auszusprechen dafür, dass er seit vielen Jahren ein überaus
zuverlässiger Mitarbeiter der Zeitschrift war und als Berichterstatter über
die orthodoxen Kirchen das Ansehen der Zeitschrift in der Orthodoxie

wesentlich gemehrt hat. - Schon früher waren die Präsidenten
des Amersfoorter Seminars Mitredaktoren (Kenninck, Rinkel).

Die nun folgende kurze Verhandlungspause benützt Vizepräsident

Prof .Dr.L.Weber, um die Verdienste von Prof. B. Spuler als
Leiter der Kongress-Sitzungen und als gewandter Dolmetscher zu
würdigen. Dieser Dank wird bestätigt durch den starken Applaus.
Bischof Dr. U.Küry referiert anschliessend über

Unsere zukünftige Kongress-Arbeit

Sie werden es mir, als abtretendem Sekretär, zugute halten,
wenn ich meinen Ausblick in die Zukunft beginne,mit einem Rückblick

in die Vergangenheit. Ist es mir doch in meinen Amtsjahren
deutlich bewusst geworden, wie schnell das entschwindet, was man
die altkatholische Kongress-Tradition nennen könnte. Nicht nur ist
die Generation, die noch an den ersten grossen Kongressen der neunziger

Jahre bis zum Beginn des Ersten Weltkrieges teilgenommen
uat, ausgestorben, sondern noch viel mehr als durch den Ersten ist
durch den Zweiten Weltkrieg die Kontinuität in derKongress-Arbeit
Und in der (vor allem landeskirchlichen) Organisation unterbrochen
forden und hat bis heute nur zum Teil wieder aufgenommen werden



— 300 —

können. Mag sein, dass das aus dem Jahre 1913 stammende
Organisationsstatut, das sich im ganzen durchaus bewährt hat, in
einzelnen Teilen revidiert und den neuen Verhältnissen angepasst
werden muss. Der Hauptgrund liegt aber darin, class durch die
veränderten Zeitumstände den Kongressen selbst heute vielfach a intere

Aufgaben zukommen, als das früher der Fall war.
Waren die drei ersten Kongresse (München 1871, Köln 1872,

Konstanz 1873), die wenigstens nach ihrer personellen Zusammensetzung

und ihrer Programmatik bereits internationales Gepräge

trugen, dadurch bedeutsam, dass an ihnen die Schaffung einer

eigenen kirchlichen Organisation in die Wege geleitet wurde, so

waren die sieben folgenden Kongresse (Freiburg 1874, Breslau 1876,

Mainz 1877, Baden-Baden 1880, Krefeld 1884, Heidelberg 1888)

fast ausschliesslich deutsche Tagungen, die den Charakter öffentlicher

Kundgebungen zur Bekanntmachung, Festigung und
Ausbreitung der altkatholischen Bewegung hatten. Nachdem aber 1889

che altkatholischen Kirchen Hollands, Deutschlands und der
Schweiz sich in der Utrechter Union zusammengeschlossen hatten,
konstituierte sich 1890 in Köln der 10. deutsche als 1. internationaler
Altkatholiken-Kongress. International waren die nun folgenden
Kongresse darin -wir zählen deren bis heute 17: 1892 Luzern, 1894

Rotterdam, 1897 Wien, 1902 Bonn, 1904 Ölten, 1907 im Haag,
1909 Wien, 1913 Köln, 1925 Bern, 1928 Utrecht, 1931 Wien, 1934

Konstanz, 1938 Zürich, 1948 Hilversum, 1953 München, 1957 Rheinfelden

-, dass an ihnen in der Regel die altkatholischen Kirchen
aller Länder vertreten waren, später auch diejenigen Österreichs,
der National-Polen in den USA, der Tschechoslowakei, Polens und
Jugoslawiens, zweitens aber darin, dass nun auch regelmässig wieder
Gäste aus den uns befreundeten Kirchen des anglikanischen Westens
und des orthodoxen Ostens eingeladen wurden. Dementsprechend
war die Aufgabe dieser Kongresse im wesentlichen eine doppelte:
die gemeinsamen Prinzipien altkatholischer Kirchlichkeit, wie sie

sich aus der Utrechter Konvention unti zum Teil auch aus dem
besonderen historischen Erbe der einzelnen Landeskirchen ergaben,
zu verdeutlichen und noch weiter auszuziehen. Das ist auf dem Lu-
zerner Kongress 1892 in besonders eindrücklicher Weise geschehen.
Sodann dienten die Kongresse dem Zweck, von dem nunmehr
gewonnenen gemeinsamen Boden aus eine Annäherung und, wenn
möglich, Union mit der anglikanischen und der orthodoxen Kirche
anzubahnen. Von Bedeutung in dieser Beziehung waren vor allem



— 301 —

die Verhandlungen der Kongresse nach dem Ersten Weltkrieg, deren
indirekte Ergebnisse der Abschluss der Interkommunion mit der
anglikanischen Kirchengemeinschaft und eine vorläufige Einigun»
mit einer orthodoxen Unionskommission im Jahre 1931 waren.

Seit den Bonner Beratungen im Jahre 1931 waren die
Unionsverhandlungen allerdings nicht mehr Sache der Kongresse selbst
sondern waren an die Bischöfe und ihre theologischen Berater
übergegangen, auch waren die wichtigsten Grundsätze für die altkatholischen

Kirchen in einer Weise festgelegt, dass diese zunächst einer
weiteren Diskussion nicht mehr bedurften. Damit schien die
Aufgabe der internationalen Kongresse, wie diese sie seit 1890
verstanden hatten, erfüllt zu sein.

Inzwischen waren aber in der allgemeinen Lage der altkatholischen

Kirche selbst wie der gesamten Christenheit bedeutungsvolle
Wandlungen eingetreten, die die Kongresse vor neue Aufgaben
stellten. Einmal hatten sich die altkatholischen Kirchen, die aus
dem Abwehrkampf gegen das Vatikanum hervorgegangen waren und
die in diesem Kampf ihre Hauptenergien hatten einsetzen müssen
innerlich mehr und mehr konsolidiert. Aus der altkatholischen
Bewegung war eine nach aussen sich immer deutlicher abgrenzende
«Konfession» geworden, die ihre volle Aufmerksamkeit dem inneren
Aufbau zuwenden konnte. Dadurch wurden auch die Kongresse dazu
geführt, in vermehrtem Masse Fragen des innerkirchlichen Aufbaus
und des Gemeindelebens zu beraten und zu diesen Beratungen -
erstmals 1953 in München - Laien heranzuziehen. Ein zweiter
bedeutungsvoller Wandel ergab sich aus der Begegnung mit der
ökumenischen Bewegung unserer Tage. Seit 1925 wurde an unseren
Kongressen versucht, zu den vielfach neuen und ungewohnten
Problemen, vor die uns die Ökumene stellt, Stellung zu beziehen. Das
War um so notwendiger, als diese neuere ökumenische Bewegung in
ihrem Ringen um die Einheit vielfach von ganz .anderen
Voraussetzungen ausgeht, als unsere Kirche das nach ihren Prinzipien tut
und tun kann. Vor allem die Tatsache, dass die ökumenische
Bewegung in weitgehendem Masse von den protestantischen Kirchen
der alten und neuen Welt mitgetragen wird und naturgemäss auch
stark von protestantischem Denken geprägt ist, nötigte uns, uns in
einem Masse mit protestantischer Theologie und Kirchlichkeit aus-

emanderzusetzen, wie das unseren Vätern noch unbekannt gewesen
^ar. Andrerseits hat sich auch unser Verhältnis zur römisch-katholischen

Kirche merklich geändert, hat diese sich doch bei all ihren

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4,1957. l9



— 302 —

neueren Fehlentwicklungen doch in ihrer Theologie wie auf dem
Gebiete des liturgischen Lebens in erheblichem Masse den
Positionen genähert, die die Besten unserer Väter eingenommen haben.
Dieser neueren Entwicklung ist auch an unseren Kongressen Rechnung

getragen und die alte rein negative Haltung aufgegeben
worden.

Welche Schlussfolgerungen ergeben sich aus dieser Entwicklung
im ganzen für die zukünftige Gestaltung unserer Kongresse

1. Ihre Hauptaufgabe muss nach wie vor bleiben, ein Organ
unserer inlern-altkalholischcn Einheit und Zusammenarbeit, zu sein,
nicht mehr so sehr im Sinne der Herausarbeitung unserer Prinzipien

als vielmehr einer vermehrten Anstrengung um den inneren
religiösen Aufbau unserer Gemeinden nach diesen Prinzipien.

2. Eine Plattform zu sein für das gesamt-altkatholische Gespräch
mit der Ökumene, insbesondere mit dem neueren Protestantismus
und dem römischen Katholizismus, aber auch mit den orthodoxen
und den anglikanischen Kirchen, ein Gespräch, das auch, wenn
bereits eine kirchenamtliche Einigung besteht, auf der theologischen
Ebene fortgesetzt werden muss.

3. Durch eine möglichst zeitgemässe Auseinandersetzung mit
den eigenen innerkirchlichen Problemen und mit denen der anderen
Kirchen eine Kundgebung zu sein der Lebenskraft unseres altkatholischen

Glaubens, che auch in die Öffentlichkeit ausstrahlen darf.
Wie diese Aufgaben im einzelnen erfüllt werden können, soll

kurz in einigen Thesen zu sagen versucht werden. Zunächst einige
Bemerkungen zur Organisation unserer Kongresse :

1. Wenn einzelne Bestimmungen des Kongress-Statutes auch

revisionsbedürftig sind, so sollen die internationalen Altkatholiken-
Kongresse, wie sie seit 1890 bestehen, in ihrem Grundcharakter doch
bestehen bleiben: freie Vereinigungen ohne kirchenamtlichen
Charakter sein, denen Angehörige der der Utrechter Union angeschlossenen

altkatholischen Kirchen als ordentliche, die Angehörigen jeder
anderen christlichen Kirche als ausserordentliche Mitglieder
angehören können. Sie sollen Konferenzen mit offenen Fenstern nach

aussen sein.
2. Grundlegend wichtig ist, dass in der Kongress-Arbeit die

Kontinuität gewahrt bleibt und eine bestimmte Linie eingehalten wird,
nicht nur durch den ständigen Kongress-Ausschuss, sondern vor
allem auch durch die landeskirchlichen Arbeitsgemeinschaften und

liturgischen Kommissionen, in die nur Leute Aufnahme finden soll-



— 303 —

ten, die die Kongresse besuchen und sachkundig für die Kon°Tess-
sache in ihren Landeskirchen zu wirken in der Lage sind.

3. Dringend erwünscht ist, dass die Laien weiter in geschlossenen

Sitzungen und Diskussionsgruppen zu Worte kommen und
dass die bis jetzt gemachten Versuche noch weiter ausgebaut werden
Zweckmässig wäre in dieser Beziehung, dass die Laienteilnehmer
durch die Arbeitsgemeinschaften schon vorher auf die Themata
vorbereitet würden und vor allem, dass die Hauptbeteiligten sich nachher

den Gemeinden als Vortrags- und Diskussionsredner zur Verfügung

stellen würden, um die Anregungen des Kongresses fruchtbar
zu machen.

4. Die eigentlich theologische Arbeit soll, wie das seit 1950 auf
Anregung der Holländer geschehen ist, besonderen Studientagungen
vorbehalten bleiben, die entweder in zeitlicher Nähe zum Kongress,
aber organisatorisch von ihm getrennt oder dann in den kongressfreien

Jahren zusammentreten sollen. Dass diese Studientagungen
im Abstand von 1-2 Jahren regelmässig stattfinden, ist bei den
historisch bedingten Verschiedenheiten der einzelnen Landeskirchen
wie auch bei der zeitweise nicht geringen Erneuerung unseres Klerus
aus anderen Kirchen sowie auch im Blick auf die grossen
Wandlungen in der heutigen Theologie unerlässlich für die Einheit,
Bewahrung und Fruchtbarmachung unseres altkatholischen Glaubensgutes.

Wichtig aber wäre, dass in Zukunft an den Kongressen selbst
über die Studienarbeit regelmässig berichtet wird, damit auch der
Kongress Einblick in die geleistete Arbeit gewinnt und eventuell
Stellung nehmen kann. In dieser neuen Form sollte es am ehesten
möglich sein, die alte Kongress-Tradition weiterzuführen, dass immer
auch theologische Fragen von allgemein-kirchlichem Interesse an den
Kongressen zur Sprache kommen.

5. Worin diese theologische Arbeit zu bestehen hat, braucht hier
nicht näher ausgeführt zu werden. Wichtig ist jedenfalls, dass nicht
mir unsere eigenen theologisch-kirchlichen Grundlagen immer klarer
herausgearbeitet werden, sondern dass auch in vermehrtem Masse,
Wozu wir schon durch die Ökumene genötigt sind, auf Grund der
neueren Forschungen unser Verhältnis zu den Kirchen der
Reformation - was mir besonders dringlich zu sein scheint - wie zu
bestimmten Bewegungen der römisch-katholischen Kirche theologisch
genau abgeklärt und abgegrenzt wird, während es in unseren
Beziehungen zur anglikanischen und orthodoxen Kirche mehr darauf an-



— 304 —

kommt, von den bereits gewonnenen gemeinsamen Grundlagen aus
das theologische Gespräch über einzelne Fragen fortzusetzen und
zu vertiefen, wie das an der anglikanisch-altkatholischen Studientagung

in bezug auf das Abend mahlsproblem erstmals geschehen ist.
Zu erwägen wäre, ob nicht an einem der nächsten Kongresse eine
ähnliche Tagung mit orthodoxen Theologen einzuberiden wäre. Auch
über solche Tagungen sollte an den Kongressen Bericht erstattet
werden, vielleicht am besten durch einen Theologen der anglikanischen

beziehungsweise der orthodoxen Kirche, damit durch sie

auch die Stimmen der uns befreundeten Kirchen zu Gehör kommen.
Es sollte aber auch an der bewährten Tradition festgehalten werden,
dass an den Kongressen selbst - wie über die Ökumene - so auch
über den Stand unserer besonderen Beziehungen zu einzelnen
Kirchen oder kirchlichen Erscheinungen fortlaufend Bericht erstattet
und Stellung bezogen wird.

6. Endlich darf die Wirkung, die von den Kongressen auf die
Gemeinden und die Öffentlichkeil vor allem des Gastlandes ausgeht,
nicht unterschätzt werden. Wenn wir auch den heute üblich gewordenen

«GrossVeranstaltungen» gegenüber skeptisch bleiben, so
haben doch die unmittelbar beteiligten Gemeinden des Gastlandes ein
Anrecht darauf, an den Kongressgottesdiensten wie an geeigneten
öffentlichen Versammlungen teilzunehmen, an denen über den Stand
und die Zukunftsaussichten der altkatholischen Kirche Rechenschaft

abgelegt wird. Wenn die Kongresse in sich selbst lebendig sind,
dann dürfen und sollen sie auch nach aussen wirken.

Das sind nur einige Anregungen, die ich dem Kongress und
seiner Leitung mit auf den Weg geben möchte. Ich schliesse mit
dem Wunsche, dass der Herr der Kirche unsere gemeinsamen
Anstrengungen auch in Zukunft segne und die Kongresse in ihrer Weise

dazu beitragen mögen, uns immer wieder neue Kraft und Freudigkeit

zu geben zum Dienst an der Sache der altkatholischen Kirche,
die die Sache der Einen und ganzen Kirche Jesu Christi ist.

Nachdem die Ausführungen von Bischof Küry applaudiert
worden waren, sprach ihm Prof. Spuler den Dank aus. Ebenso
dankbare und allen Kongressteilnehmern von Herzen kommende
Worte richtete er hierauf an die christkatholische Kirche der
Schweiz und ganz besonders an die Kirchgemeinde Rheinfelden für
die grossartige Organisation des 17.Internationalen Altkatholikenkongresses,

den er hiermit als geschlossen erklärte und der nach



— 305 —

einem Gebet und dem durch Erzbischof Rinkel erteilten Segen in
der machtvolle Weise des ambrosianischen Lobgesangs ausklang

Während sich am Nachmittag die Bischöfe ein zweites Mal
versammelten, die Frauen einen Vortrag von Frau Pfarrer Pfister
(Frankfurt) und die Männer ein Referat von A.O. Konrad (Albis-
brunn) über «Die kirchbche Männerarbeit auf neuen Wegen»
anhörten und diskutierten, statteten die übrigen Kongresste ilnehmer
den Kirchen von Mägden, Hellikon und Zuzgen einen kurzen Besuch
ab und feierten in der schön renovierten Kirche von Möhlin
zusammen mit der dortigen Gemeinde und den inzwischen von Rheinfelden

nachgekommenen Männern und Frauen die Vesper, die von
Pfarrer H. Flury gehalten wurde.

Sonntag, 22. September

Um 9 Uhr zelebrierte Erzbischof Dr. A. Rinkel ein Hochamt mit
allgemeiner Kommunion, in welchem Bischof J. J. Demmel die Predigt

hielt.

Um 15 Uhrwar der grosse Saal des Hotels Bahnhof bis zum letzten
Platz gefüllt zur

öffentlichen Kundgebung,

die von Prof. B. Spuler eröffnet wurde. Zuerst sprach Pfarrer
W.Rosch (Freiburg i.B.) über:

Der gegenwärtige Stand der altkatholischen Kirchen.

Die altkatholischen Kirchen im Vormarsch lautete das zweite
Thema. Es wurde in mehreren Kurzreferaten behandelt von
Abbé A.H. Bekkens (Paris) (altkatholische Mission in Frankreich),
Prof'. Dr. Stjepan Mohorovicic (Zagreb) (altkatholische Kirche in

Jugoslawien),
Bischof Dr. Urs Küry (Bern) (altkatholische Gemeinden in Portugal

und in der Tschechoslowakei),
Bischof Leon Orochowski (Scranton) (polnisch-katholische Kirche in

USA).

Pfarrer Hans Frei (Rheinfelden) sprach über die Zukunftsaufgaben

der altkatholischen Kirchen, wobei er abschliessend die
Resolution der Liga-Konferenz der Jugend von Woudschoten (Holland,

August 1957) zur Verlesung brachte.



306

Montag, 23. September

Zum Abschluss des Kongresses wurde ein Autocar-Ausflug
durchgeführt. Bei leider etwas trübem Wetter fuhr man über Ölten
(Kirchenbesichtigung) nach Luzern, wo der Kirchgemeinderat nach der

Besichtigung der Kirche einen kleinen Empfang veranstaltete. Dann
folgte man dem Westufer des Vierwalclstättersees bis Beckenried,
wo man denselben auf der Autofähre überquerte. Nach clem Mittagessen

in Gersau ging die F'ahrt nach Zürich (Besichtigung der
Christuskirche in Oerlikon) und zurück nach Rheinfelden.

Adressen

Adresse des H.H. Bischof Chrysostomus von Thermai

als Vertreter des Ökumenischen Patriarchen von Konstantinopel

Ich betrachte es als besondere Ehre, dass ich heute vor ihrer
hohen Versammlung als Vertreter des Ökumenischen Patriarchen
und der hl. Synode von Konstantinopel erscheinen kann. Die
freundschaftlichen Beziehungen zwischen unseren Kirchen sind wohlbekannt,

sie reichen zurück bis in die Zeit der Entstehung der
altkatholischen Kirche und halten ungetrübt bis heute an. Das Gebet

unseres Erlösers, sein Geist der Einigkeit aller Kirchen geleitet uns
alle und führt uns zueinander, bis die Zeit der Erfüllung dieses
Gebetes gekommen ist. So überbringe ich im Auftrage des Ökumenischen

Patriarchen Ihnen, ehrwürdigster Herr Bischof, und allen

Mitgliedern dieser hohen Versammlung seinen herzlichsten brüder-
bchen Gruss.

Wir alle leben in einer sehr bewegten Zeit, in der die göttlichen
Werte und christlichen Formen des Lebens aufs tiefste erschüttert
werden. Wenn aber nach dem Worte des Apostels Paulus in dem
Moment der Sünde am meisten die Gnade Gottes wirkt, erblicken
wir die Wirkung dieser Gnade in dem Bemühen der Kirchen, durch
solche Versammlungen dem Bösen in allen seinen Formen engegen-
zutreten. In diesem Sinne übermittle ich auch die innigsten Wünsche
des Patriarchen und unserer Kirche, dass Ihre hohe Versammlung
erfolgreich werde und dass alle Ziele der uns teuren altkatholischen
Kirche erreicht werden.



— 307 —

Adresse des H.H. Archhnandit Serafini Radionoff
als Vertreter des Patriarchen von Moskau

Hochwürdigster Herr Erzbischof,
hochwürdigste Herren Bischöfe, verehrungswürdige Väter,
liebe Brüder und Schwestern in Christo,

im Namen und Auftrag von Erzbischof Nikolai, dem Exarchen
für Westeuropa, des Patriarchen von Moskau und ganz Russland,
im Namen aber auch aller seiner Gemeinden, grüsse ich Euch alle
in unserem Herrn Jesus Christus.

Die altkatholische Kirche bekennt den Glauben der ungeteilten
Kirche des ersten Jahrtausends, den Glauben, den unsere Kirche
bewahrt. Wenn auch einige unbedeutende Meinungsverschiedenheiten,

besonders in kanonischen Fragen, bis jetzt die volle
eucharistische Gemeinschaft unserer Kirchen verhindert haben, so müssen
wir doch sagen, dass wir in der Hauptsache, in unserem heihgen
Glauben, eins sind.

Unsere orthodoxe Kirche und insbesondere die russische hat
stets tiefen Anteil an ihrer Schwester, der altkatholischen Kirche,
genommen. Darum beten wir um die volle Einigung mit euch im
Lichte der heiligen Liebe, die da ist in der Göttlichen Dreifaltigkeit.

Lassen Sie mich auch unserer Freude Ausdruck geben, dass an
dieser heiligen Versammlung auch unsere Brüder in Christo, die
Vertreter anderer Kirchen teilnehmen. Ein solches Zusammenkommen

bezeugt am besten das Gebot gegenseitiger Liebe unter
den Jüngern, das uns unser Heiland gab.

Erlauben Sie mir, Ihnen im Namen unserer Kirche die ganze
Gnadenfülle des Heiligen Geistes zu wünschen, um zuzunehmen an
Seiner Weisheit, damit wir - uns vereinigend in Seinem heiligen
Frieden und Seiner göttlichen Liebe - als Seine getreuen Kinder
heranwachsen und gelangen zu Seinem himmlischen Reiche, das Er
uns in Gnaden schenken wolle.

Adresse des Rev. Francis H. House
als Vertreter des Ökumenischen Rates der Kirchen

Most Rev. Rt Rev. and Rev. Fathers, brothers and sisters in
Christ. It is my privilege to bring you greetings on behalf of the
officers of the WCC and particularly of the General Secretary,
Br. W. A. Visser-'t Hooft.

The WCC is not in any sense a Church, still less does it aspire to
become a super-church; but it is essentially a meeting-place for



— 308 —

Christians of different confessions. The fact of meeting, of confrontation,

leads of course to decisions about cooperation between the
Churches in certain common tasks—especially in Inter-church Aid
and the study of Christian responsibility in society. These activities
are extremely valuable but they are not the heart of the matter. The
heart of the matter is the fact that the very existence of such an
anomalous organisation as the World Council of Churches (in the

plural) is a continuous challenge to all the separated churches to
reconsider their relations to the One Holy Catholic Church of Christ,
and to pray and work for the reunion of all who profess and call
themselves Christian.

We believe that the Old Catholic Churches have a vital part to
play in helping their Christian brethren of other traditions to respond
to this call to unity which comes so clearly at this time from the
Plead and Lord of the Church. We therefore greatly welcome the
oecumenical work which you do : particularly the publication of your
Zeitschrift, your participation in oecumenical conferences, and the
fact that the question of the relations between confessions has such

a large place in your Congress-program. In particular we welcome
the thought-stimulating papers given at this meeting by Archbishop
Rinkel, and by Professor Spulerand the other speakers at the meeting
yesterday.

At the same time we note that there is a growing conviction that
the reunion of the Church must be related to the renewal, of the
Church. One of the main forms which this renewal is taking in many
traditions is the recovery of the place of ministry of tho laity in the
Church. This means the breaking-up of the excessive clericalisation
which has characterised churches of nearly all traditions in recent
centuries. It means positively, an emphasis on the vocation of every
Christian to be 'the Church in the world'.

Another noteworthy aspect of the oecumenical movement today
is the emphasis on the inseparability of mission and unity. 'Reunion'
cannot be a static 'unity' but unity for the church's mission—the

evangelisation of the world. We have therefore heard with special

pleasure the paper by Professor Zwart on the participation by the
Old Catholic Church in missionary work.

Finally on behalf of your fellow-christians of many confessions

associated with you in the World Council of Churches, I thank you
for the contribution which you have already made to the oecumenical

movement, and I express the hope that this Congress may inspire



— 309 —

the Old Catholic Churches to pray and work with fresh zeal for the
restoration of visible unity among Christians according to the Will
of Christ.

Adresse der Liga-Konferenz der anglikanischen und altkatholischen
Jugend in Woudschoten (Holland)

Die altkatholische und anglikanische Jugend grüsst ihre Brüder
und Schwestern in allen Ländern unserer Welt.

Verbunden durch einen gemeinsamen katholischen Glauben und
in der Einigkeit der Überzeugung und des Glaubens wollen wir
folgendes feststellen :

Wir glauben, dass die Kirche von Christus durch den Heiligen
Geist gegründet wurde, um der Welt das Heil zu bringen und die
Form des Reiches Gottes auf Erden zu sein.

Wir sind der Überzeugung, dass die Zukunft der Kirche nur auf
der katholischen Anschauung beruhen kann.

Wir sind der Überzeugung, dass die katholische Kirche allen
Menschen den katholischen Glauben bringt, d.h. den Glauben, der
von den Aposteln und deren Nachfolgern, den Bischöfen, gepredigt
wird, und der gelebt wird von all denen, die getauft sind und den
Leib und das Blut unseres Herrn als geistige Speise geniessen.

Wir glauben, dass die katholische Kirche die Ganzheit des Glaubens

besitzt und lehrt und dass die katholische Kirche Anforderungen

an alle Funktionen sowohl des Geistes als des Leibes stellt.
Deshalb wollen wir versuchen, die katholische Kirche und ihren

Glauben aufzubauen und die Interkommunion zwischen unseren
Kirchen zu fördern, damit sie mehr und mehr lebencbge Wirklichkeit
werde.

Wir empfinden die Notwendigkeit, alle Teile unseres gemeinsamen

Glaubens zu studieren und zu üben. Wir geben uns der
Zeugenschaft unseres Glaubens nicht nur gegenüber unseren
Mitchristen hin, sondern wollen sie auch ausserhalb der Kirche ablegen
Und andere unserer Kirche zuführen.

Wir bieten uns unseren Bischöfen und Priestern an, um ihnen
in ihrer Arbeit für die Kirche zu helfen, und bitten unsere Kirchen,
auf jeden, der damit zu tun hat, einzuwirken, uns in jeder Weise
beim Aufbau der katholischen Kirche zu helfen.

Wir wünschen ihnen und uns selbst die Eingebung des Heiligen
Geistes, so dass unsere Kirchen nicht nur zahlenmässig wachsen,

sondern auch - und vor allem - an Stärke und Tiefe in den Herzen



— 310 —

aller jener, die zu der Einen, Heiligen, Katholischen und Apostolischen

Kirche gehören.

Glückwunsch- und Entschuldigungsschreiben

a) Aus der anglikanischen Kirche:
The Most Rev.Michael Ramsay, D.D.Erzbischof von York,
The Most Rev. John A.F\ Gregg, Archbishop of Armagh, Primate

of All Ireland,
Rt. Rev. Robert Stopford, Bischof von Peterborough (England),
Rt. Rev.Lauriston Scaife, Bischof von West-New York (USA),
Very Rev. Walter de Voil, Dean of Brechin (Schottland),
The Rev. Canon Herbert Waddams, General Secretary of the

Church of England Council on Foreign Relations, London,
Canon C.L.Brown, St.Mary's Cathedral, Edinburgh (Schottland),
The Rev.J.G.Walker, Bradford-on-Avon (England),
The Rev. Almon R. Pepper, Director Department of Christian Social

Relations, New York (USA),
Esquire Dudley Ford, Bornemouth (England).

b) Aus der orthodoxen Kirche:

Patriarch Kyrill von Bulgarien (Sofia),
Griechisch-orthodoxes Patriarchat von Alexandrien (Ägypten),
Bischof Nikolai von Makariopolis, Sofia (Bulgarien),
Erzpriester Paul Proskurnikoff, russisch-orthodoxer Geistlicher in

Bern (Schweiz),
Prof. Dr. Stefan Zankow, Protopresbyter, Sofia (Bulgarien),
Prof. Dr. Dimitrij Dimitrijevié, Dekan der theologischen Fakultät

der serbisch-orthodoxen Kirche in Jugoslawien (Belgrad),
Prof.N.Afanassiew, Institut de théologie orthodoxe, Paris,
Prof. Dr. Johannes Kalogiru, theologische Fakultät der Universität

Saloniki (Griechenland),
Pfarrer S.E.Popoff, Meritschleri, Tschirpansko (Bulgarien),
Boris Kabsamalow, Lehrer in Brestowitza b. Plovdiv (Bulgarien),
Dr.Djoko Slijepcevic, München (Deutschland).

c) Andere:

Episcopus electus Milan Dobrovoljac, Belgrad (Jugoslawien),
Prof.B.A. van Kleef, Hilversum (Holland),
Prof. Arnaldo Cicchitti-Suriani, Milano (Italien),
Altkatholische Gemeinde Varnsdorf (Tschechoslowakei),



— 311 —

Ernst Müller, Vorsitzender des altkatholischen Landessynodalrates
in Hessen (Deutschland),

Pfarrer Dragutin Hrsak, Zagreb (Jugoslawien),
Pfarrer Dr.Gunnar Rosendal, Osby (schwedisch-lutherische Kirche),
Rev. Antonio Ferreira Fiandor, Igreja Lusitana Catholica Apostolica

Evangelica, Tome (Portugal),
Rev. Daniel de Pina Cabrai, Porto (Portugal).

Für die Organisation des Kongresses war folgender
Ortsausschuss verantwortlich:

Präsident: Direktor Walter Fischler;
Vizepräsident und Chef des Empfangsbüros: Ernst Becker; Quartier:

Hans Grell; Finanzen: Gustav Leemann und Emil Moesch;
Beisitzer: Oskar Schneider; Sekretariat: Pfarrer Hans Frei und
Frl. Ida Schmid; Pressebeauftragte: Frl. Isabell Mahrer.

Teilnehmerliste

I. Schweiz

Allschwil
Pfarrer Otto Moll
Max Gürtler-Dettwilor

Ariesheim
Frau G. Schüler

Basel
Rov. Alan E.Borthwick
Prof. Dr. Fritz Lieb
Pfarrer Arnold Moll
Adolf Schmid-Carlin

Bern
A. Baumgartner
Dr. phil. Peter Gilg-Wyss
Hans Herter
Pfarrer Alfred Jobin
Bischof Dr. U. Küry
Frau Emma Küry-Vogt
Frl.Trudy Küry
Dr. Werner Meier
cand. theol. Max Schlecker
Robert Schobinger
Pfarrer Kurt Stalder
Franz Riette
Frau E.Riotte
Prof. Dr. A. E. Rüthy

Biel
Pfarrer Paul Richterich

Derendingen
Frau R.Kull-Schlappner

Feldmeilen
Prof. Dr. Leo Weber

Genf
Pfarrer lie.theol. L.Gauthier
Rev.Francis H. House, Ökumenischer

Rat der Kirchen
Rev. Raymond Maxwell, ökumenischer

Rat der Kirchen
Mrs. Maxwell

Grenchen

Frau Ruth Matter-Herzog
Pfarrer Otto Strub

Hausen am Alb is
Armin O. Konrad
Frau O. Konrad

Heiligenschwendi
Frl. Frieda Allomann

Hellikon
Frau Brigitt Stalder
Pfarrer Bruno Stalder

Kaiseraugst
Pfarrer Gottfried Konrad
Frau M. Konrad-Riette
Frau M.Vogel-Meier



312

KiIchberg
Rov. Donald Mossman

Laufen
Max Frepp-Bücholin
Pfarrer Otto Gschwind

Lugano
Frau E.Anghinoni

Luzern
Frau F. Federer-Haefliger
Werner Moll-Cerny

Magill n

Pfarrer Werner Seiler

Möhlin
Pfarrer Hugo Flury

Murgenthal
Frau Holon Kessi-Küry

Ölten
Pfarrer Franz Ackermann
Frau Verona Ackermann-Schliengei
Frl. Rosa Schlecker
Frl. Rosmario Schlecker

Rheinfelden
Ernst Becker-Brogli
Robort Borner-Meier
Frau Katharina Bröchin-Kletti
Waltor Fischler- Baumann
Pfarrer Hans Frei
Frau Ursula Frei-Heinz
Hans Grell-Nickmüller
Gustav Leemann-Brogli
Frl. Isabell Mahrer
Frl. Ida Schmid

Oskar Schnoider-Rüsch
Frau Clara Schraner-Herzog

Schliffhausen
Pfarrer Paul Heinz
Schwester Franziska Kümmern'
Schwester Nelly Müller

Schönenwerd
Robert Heim-Maurer

Sigriswil
Dr.R.Bangertor
Frau Dorin Bangorter-Wilkinson

Solothurn
Pfarrer Lothar Affolter
stud, theol. Fötor Amiot

Starrkirch
Pfarrer Martin Hein/,

Territet
Rov. John Findlow

Trimbach
Pfarrer Dr. .1. F. Waldmoior
Edmund Lehmann-Sigol

Wallbach

Pfarrer Willy Schwarz

Zürich
Frau Pfarrei' K.Alberti
Pfarrer Max Heinz
Frau Pfarrer E.Hoinz
Archimandrit Serafim Radionoff
Schwester Käthe Stock
Pfarrer Max Willimann

II. Deutschland

lionn
Rev. Vincent Butler
Bischof J. J.Demmel
Pfarrvikar E.F. Heeso
Prof. Dr. Wornor Küppers
Frau Elsboth Küppers-Bailly

Berlin
Dr. Heinz Maedebach
Dr.Max Wiegand
Frau Elisabeth Wiegand

Frankfurt a.M.
Pfarrer Paul F. Pfister
Frau Thoa Pfister

Freiburg i. Hr.
Frl.Adele Albert
Pfarrer LR. C.Ph.Feldmann, Bischof

der Mariawiten
Frau Frieda Klumpp
Frau Ruth Michelis
Geistl.Rat Pfr. Wilhelm Rosoli

Hamburg
Prof. Dr. Berthold Spuler
Frau Spuler

Hinterzarten
Pfarrer Herbort Fischer



313 —

Karlsruhe
Pfarror Benno Schoko

München
Adolf Thürlings

Neckargemünd
Bischof Dr. Otto Steinwachs
Frau Else Stoinwachs

Schallstatt i. Br.
Schwester Karin

Säckingen
Pfarrer Hans Bürke

Singen (Htw.)
Pfarrer Karl Kuonz

Stuttgart-Gerlingen
Pfarrer Fritz Herrmann

Zell i. W.
Pfarrer Anton Degen

III. Holland

Amersfoort
Frau S.Blom-Boyon
Prof. P.J.Jans
Prof. Marinus Kok

Bilthoven
Frau M. J. A.Bogert-van Cittert

Dordrecht
Pfarrer Th.Moleman

Egmond aan Zee
Pfarrer D.N. de Rijk

Gouda
Pfarrer Teunis Horstman

den Haag
Pfarror Joh. A.Roesoling
W.A. Struyk
Frau L. Struyk-do Hoogh

Hilversum
Pfarror G.A. Smit

Rotterdam

Graz

Pfarror Kurt Spuller

Salzburg
Vikar Karlhoinz Mett

Pfarrer G.A.van Kleef
Frau S. van Kleef
G. Chr. Kok
H.J.W. Verhey
Frau H.H. Verhey-Novens

Utrecht

Mgr. Engelbortus Lagerwey, Bischof
von Dovonter

Prof. Dr. P.J. Maan
Frau Frieda Maan-Federor
Drs. R. Mulder
Frau M. Mulder-Vis
Mgr. Dr. Andreas Rinkel, Erzbischof

von Utrecht
Schwester Hermina Jakoba Smits
Dr.A. J.van de Ven
Frau N.van de Ven-Gluysteen
Prof. M.A. Zwart
Frau C.C. J.Zwart-van den Borgh

IV. Österreich

Wien

Diakon Herwig Aldenhoven
Max Amthor, Synodalrat
Frau Dr. Mathilde Kocska
Frau Dr. Elfriede Kreuzedor
Bischof Chrysostomus Tsiter
Pfarrer Dr. Josef Werner

V. Polen

Warschau: Bischof Julian Pekkala

VI. Jugoslawien

Pfa
Zagreb

pfarror Vilko Huzjak
Prof.Dr.Stjepan Mohorovicic

Ljubljana
Bischof Redovan Jost



— 314 —

VII. Frankreich

Paris
Very Rov. Sturgis boo Riddle

AbbéA.H.Bokkons
Mme M. Bokkens

Lincoln
Rt.Rov.D.D. Konnoth Riches,

bisehof von Lincoln

Southampton
Rev. Peter J. Chandler

Winchester
Rev. Dr. C.B. Moss

VIII. England

London
Lord- Rev. J. A. Burley

Rt. Rev. Rodoric N. Coote, Bisehof von
Fulham

Rev. Charles Lewis Gago-Brown
Miss Phyllis Marjorio Maggs
Lady van Zuylen-van Nyovelt

Mir/ield
Fr.C.R.Geoffroy Curtis

IX. Griechenland

Athen: Prof.Dr. Johannes Trakas

X. Amerika

Brooklin
Rev.H.Karl Lutgo

Hackensack (N. Y.)
Rev. Edward Hofmann

New York
Rev.Theodor H.Ries

Scranton (Pa.)
Most Rev. Leon Grochowski, Primas

der Polnisch-nationalen KircheUSA

Toronto
Rev. Josof J.Niominski


	Bericht über den XVII. Internationalen Altkatholikenkongress 19. bis 23. September 1957 in Rheinfelden (Schweiz)

