Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 47 (1957)
Heft: 4

Vereinsnachrichten: Bericht Gber den XVII. Internationalen Altkatholikenkongress 19. bis
23. September 1957 in Rheinfelden (Schweiz)

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 201 —

Bericht

iiber den

XVII. Internationalen Altkatholikenkongress

19. bis 23. September 1957
in Rheinfelden (Schweiz)

Bearbeitet von Pfarrer Franz Ackermann in Olten

Programm der Anglikanisch-altkatholischen Theologenkonferenz

8.00 Uhr:
9.30 Uhr:

16.00 Uhr:

20.00 Uhr:

8.00 Uhr:

15. bis 18. September 1957

Montag, den 16.September
Heiliges Amt (nach deutschem Ritus).

Eroffnung der Tagung, Begriissung und Bestellung der
Tagungsleitung.

I. Referat: «The Sacrifice of Christ and the meaning of
Sacrifice» (Rev. Canon Sansbury).

Kurze Aussprache und Pause.

I1. Referat: «Opfer Christi und Eucharistie»

(Prof. Dr. A. E. Riithy).

Aussprache.

III. Referat: « The Eucharist and the Body of Christ»
(The Rev. D. Jenkins).

Aussprache.

Bericht iiber Geschichte und Stand der altkatholisch-
anglikanischen theologischen und kirchlichen Bezie-
hungen (Prof. Dr. P.J.Maan).

Dienstag, den 17.September

Holy Communion (anglikanischer Ritus).

9.30 Uhr: IV. Referat: « Die Eucharistie und das Amt der Kirche»

Internat, Kirchl, Zeitschrift, Heft 4, 1957.

(Erzbischof Dr. A.Rinkel).

Aussprache.
13



16.00 Uhr: V. Referat: «'T'he Eucharist and the Order of Crea-
tion» (The Rev. J.F.Taylor).

20.00 Uhr: Bericht tiber die I'rage der Siidindischen Kirche
(Rev. Canon K. Kemp).

Mithwoch, den 18.September
8.00 Uhr: Heiliges Amt (niederlindischer Ritus).

9.30 Uhr: VI. Referat: «ISucharistie und Eschatologie»
(Prof. Dr. W. Kiippers).
Aussprache.

13.00 Uhr: Abschluss der Konferenz.

(Der Bericht iiber diese Theologenkonferenz wivd wm néichsten
Heft der Internationalen Kirchlichen Zeutschrift publiziert.)

Tagesordnung des Kongresses

Mittwoch, 18.September

20.00 Uhr: Zwangloses Zusammensein der Kongressteilnehmer
(Restaurant Salmen).

Donnerstag, 19.September
8.30 Uhr: Eroffnungsgottesdienst, Hochamt und Predigt.
10.00 Uhr: 1. Kongress-Sitzung (Salmen, 1. Stock).
1. Begriissung durch den Prisidenten des stindigen
Kongress-Ausschusses, Reichsarchivar Dr. A.J. van
de Ven, Utrecht.

. Wahl des Priisidenten und des Bureaus des Kon-

&

OTESSeS,
3. Bericht des Sekretirs des stiindigen Kongress-Aus-
schusses: Bischof Dr.Urs Kiiry, Bern.
4. Bericht des Vorsitzenden der internationalen litur-
gischen Kommission: Prof. Dr. P.J.Maan, Utrecht.
5. Vortrag des Herrn lirzbischofs von Utrecht, Mgr.
Dr.A.Rinkel: «Die neuere Entwicklung der Oku-
menischen Bewegung und die altkatholische Kirche.»



15.

17

18.
19.

10.
10.

10,

11

14,

17

20,

00 Uhr

00 Lihr:

00 Uhr:
15 Uhr:

.30 Uhr:
00 Uhr:
00 Uhr:

00 Uhr:

.00 Uhr:

15 Uhr:

.00 Uhr:
00 Uhr:

— 203 —

2. Kongress-Sitzung (Restaurant Salmen, 1. Stock).
Kurzreferate zum Diskussionsthema: «Auftrag und
Dienst der Laien.»

a) in der Familie: F'. Riette, Bern;

b) in der Gemeinde: Pfarrer A. Moll, Basel,;

c¢) in der Welt: Prof. M. A.Zwart, Utrecht.

Versammlung der Schweizerischen Vereinigung christ-
katholischer Schwestern und Fiirsorgerinnen.

Vesper.

Bankett und Empfangsabend (Grosser Saal des Hotels
Bahnhof).

Freitag, 20.September

Anglikanischer Abendmahlsgottesdienst.

Altkatholische Bischofskonferenz (Rathaus).

Sitzung der Laien-Diskussionsgruppen zur Besprechung

des Themas: « Auftrag und Dienst der Laien.»

1. Gruppe (Familie):  Leitung A.O.Konrad, Albis-
brunn (Rathaus).

2. Gruppe (Gemeinde): Leitung Dr. P. Gilg, Bern (Hotel
Krone).

3. Gruppe (Welt): Leitung Drs. R. Mulder, Utrecht
(Restaurant Salmen).

Hauptversammlung des Willibrordbundes: Leitung

Pfarrer Martin Heinz, Starrkirch (Hotel Storchen).

Sitzung der Leiter der altkatholischen Presse (Hotel

Storchen).

3. Kongress-Sitzung (Restaurant Salmen, 1. Stock).

1.Vortrag: «Die gegenwiirtice Lage der orthodoxen
Kirchen, ihr Verhiltnis zur Okumene, zur anglikani-
schen und zur altkatholischen Kirche» (Univ.-Prof.
Dr. B. Spuler, Hamburg).

2.Vortrag: «Die Una-Sancta-Bewegung und die alt-
katholische Kirche» (Pfarrer Max Heinz, Ziirich).

Garden-Party (Hotel Krone).
Abendgebet.



10.

10,

.30 Uhr:

.30 Uhr:

00 Uhr:

.00 Uhr:
.00 Uhr:

.00 Uhr:

.00 Uhr:

.00 Uhr:

45 Uhr:
.00 Uhr:

— 204 —

Hauptversammlung des internationalen altkatholischen
Hilfsvereinsund der Arbeitsgemeinschaften (Restaurant
Salmen).

Samstag, 21.Seplember

(Gedéchtnisgottesdienst fiir die entschlafenen Tiihrer

der altkatholischen Kirchen.

4. Kongress-Silzung (Restaurant Salmen, I.Stock).

1. Wahl des stindigen Kongress-Ausschusses.

2. Bestimmung des nichsten Kongress-Landes.

3. Zusammenfassung und Beschlussfassung zum Thema :
«Auftrag und Dienst der Laien.

4. Schlussvotum: « Unsere zukiinftige Kongress-Arbeit»
(Bischof Dr. Urs Kiiry, Bern).

Altkatholische Bischofskonferenz (Rathaus).

Versammlung der Frauen mit Vortrag iiber die kirch-

liche Frauenarbeit: Frau Pfarrer Thea Pfister (Salmen).

Versammlung der Méinner mit Vortrag: « Die kirchliche

Méannerarbeit auf neuen Wegen» (A.O.Konrad, Albis-

brunn) (Rathaus).

Besuch der umliegenden christkatholischen Gemeinden

(nach besonderer Anmeldung).

Vesper in der Kirche zu Méhlin.

Sonntag, 22.September

Festgottesdienst, Hochamt und Predigt.

Konzert im Kurbrunnen.

Offentliche Kundgebung (Grosser Saal Hotel Bahnhof):

Die Zukunft der altkatholischen Bewegunyg.

Ansprachen:

1. Der gegenwiirtige Stand der altkatholischen Kirchen.

2. Die altkatholische Kirche im Vormarsch (Kurz-
berichte aus einzelnen Landeskirchen).

3. Die Zukunftsaufgabe der altkatholischen Kirchen.

Montag, 23.September

Autocar-Ausflug an den Vierwaldstittersee (nach besonderer An-

meldung).



— 206 —

Erster Kongresstag, Donnerstag, 19. September

Nach dem durch Bischof Dr. Urs Kiiry in der Stadtkirche zu
St. Martin zelebrierten Eroffnungs-Hochamt, in welchem Pfarrer
Lic. theol. Léon Gauthier in franzosischer Sprache predigte, er-
offnete der Prisident des stindigen Kongress-Ausschusses, Reichs-
archivar Dr. 4.J.van de Ven (Utrecht) um 10.30 Uhr im Salmen-
saal die

1. Kongress-Sitzung
mit folgender Ansprache:

Hochwiirdigste Herren Bischife,

Hochverehrte Vertreter der mit uns befreundeten Kirchen,
Liebwerte Glaubensgenossen,

Hochansehnliche Versammlung!

Dem Beschluss des XVI. internationalen Kongresses in Miin-
chen zufolge hat der stindige Kongress-Ausschuss unsern heutigen
Kongress in der Schweiz zusammengerufen. Nach der im Kongress-
Statut genannten Frist soll «jedes zweite Jahr» ein Kongress zu-
sammentreten. Leider hat sich auch diesmal gezeigt, dass diese Frist
zu knapp bemessen ist, und deshalb war es auch diesmal nicht mog-
lich, sie einzuhalten. So sind seit Miinchen vier Jahre verflossen, ehe
unser Kongress in diesem schénen und gastfreundlichen Lande zu-
sammenkommen konnte.

Es ist — seit 1892 — nunmehr das fiinfte Mal, dass unsere schwei-
zerische Schwesterkirche sich bereit erklirt hat, uns Aufnahme und
Gastfreundschaft zu bieten. So sind wir denn, wie die deutsche alt-
katholische Kirchenzeitung es ausgedriickt hat, in der «kleinen Stadt
mit, den grossen Erinnerungen» beisammen. Wir finden zwar in
dieser Umgebung nicht die hohen Berge und blauen Seen, die —
wenigstens fiir uns Hollinder — fiir die Schweiz so charakteristisch
sind. Wir erinnern uns aber auch, dass in Rheinfelden der selige Bischof
Dr. Eduard Herzog, der Pionier der christkatholischen Bewegung in
diesem Lande, in der hiesigen Sankt Martinskirche die Bischofsweihe
empfangen hat und dass die katholische GGemeinde von Rheinfelden
unter Fithrung ihres Pfarrers Karl Schréter sich nicht lange zu be-
sinnen brauchte, um nach dem Vatikanischen Konzil im alten katho-
lischen Glauben zu verharren.

Seit dem Kongress von Miinchen (1953) sind uns zwei Ménner
entrissen worden, deren ich hier besonders und mit Namen gedenken



— 206 —

machte. Ich gestatte mir, Sie zu bitten, sich von Ihren Sitzen zu er-
heben.

An erster Stelle gedenke ich mit aufrichtiger Verehrung und
tiefer Dankbarkeit des seligen Bischofs Dr. Adolf Kiiry, derim Jahre
1955 in hohem Alter sein Hirtenamt niederlegte und im folgenden
Jahre heimgegangen ist. Iis eriibrigt sich, seine grossen Verdienste,
die er sich als Bischof um seine Kirche erworben hat, hier in Erinne-
rung zu rufen. Sie sind ja Thnen allen bekannt. Hier mochte ich nur
seiner gedenken in bezug auf seine langjihrige und unermiidliche
Arbeit fiir unsere Kongresse. Im Jahre 1913 am Kongress in Koln in
den Kongress-Ausschuss gewiihlt, besorgte er zuniichst die grosse
Arbeit des Schriftfithrers und bekleidete spiter das Amt des zweiten
Vorsitzenden, bis er 1938 auf dem Kongress in Ziirich wegen ander-,
weitigen Arbeiten sich genotigt sah, zuriickzutreten. Fiir diese seit
vielen Jahren in unentwegter Treue den Kongressen geleistete Arbeit
wurde ihm damals der Dank der Kirchen ausgesprochen. Ks ist mir
eine wehmiitige Freude, diesen Dank aller altkatholischen Kirchen
noch einmal in Khrturcht und Verchrung zu wiederholen.

Sodann will ich noch meines Amtsvorgiangers an dieser Stelle ge-
denken: Herrn A. M. C. de Wilde aus Delft in den Niederlanden, der
nach einer schweren Krankheit 1954 in die Iiwigkeit abberulen wor-
den ist. I&r hat das Prigidium des Kongress-Ausschusses nur kurze
Zeit bekleidet. Auf Grund des Kongress-Statuts und auf Vorschlag
des niederlindischen Episkopats wurde er zum Prisidenten des KKon-
gress-Ausschusses gewihlt und in Miinchen (1953) in seinem Amt
bestatigt. IMiir die Utrechter Kirche, der er als Schatzmeister gedient
hat, bedeutete sein Hinscheiden einen grossen Verlust, aber auch der
stindige Kongress-Ausschuss hat in ihm ein arbeitsfreudiges Mit-
glied verloren, einen Mann, dem nichts zu viel war, wenn es galt, die
internationalen Bezichungen zwischen den Kirchen zu fordern und
zu stirken. Es ist mir eine grosse Ithre, zu seinem Nachfolger an
dieser Stelle ernannt zu sein. Gott schenke ihnen und allen verstor-
benen Gliubigen die ewige Ruhe. — Ich danke Thnen.

I8s sei mir gestattet, noch ein kurzes Wort iiber unsern stindigen
Kongress-Ausschuss zu sagen. In der vierten Kongress-Sitzung wer-
den wir uns {iber die Wahlen der Mitglieder beraten miissen. Unser
Schriftfithrer, Herr Bischof Dr. Urs Kiiry, der seit 1938 das Sekre-
tariat besorgt, hat erklirt, zuriicktreten zu wollen. Wie bedauerlich
diese Entscheidung auch sein mag, so verstehen wir doch, dass das
Sekretariat, das Bischof Kiiry so viele Jahre so vortretflich bekleidet



207 —

hat, bei seiner sonstigen Arbeit eine zu schwere Belastung sein wiirde.
Wir werden aber seinen Riicktritt als einen schweren Verlust emp-
finden. Fiir die Wahl eines Nachfolgers werden Thnen noch Vor-
schlige unterbreitet werden. Dieser Nachfolger wird in der Arbeit
seines Vorgingers ein leuchtendes Vorbild finden kénnen. Ich nehme
an, im Namen aller zu sprechen, wenn ich schon jetzt Herrn Bischof
Kiiry unsern herzlichsten Dank ausspreche fiir die viele Arbeit, die
er seit 1938 als Mitglied und Sekretir unseres Ausschusses geleistet
hat. Wir wiinschen, dass es ihm vergénnt sein moge, noch recht lange
zum Segen seiner Kirche seines bischoflichen Amtes zu walten.

Mein Amtsvorginger hat schon im Jahre 1953 in Miinchen ein-
gehend iiber Aufgabe und Ziel unserer Kongresse gesprochen. Ich
glaube mich dessen enthalten zu kionnen, zumal weil diese unsere
erste Sitzung ohnehin schon stark belastet ist. s moge deshalb ge-
niigen, den Besuchern des Kongresses einen herzlichen Willkommens-
gruss zu entbieten. Ich begriisse Sie alle, die Sie von nah und fern nach
Rheinfelden zusammengekommen sind, zum XVII. internationalen
Altkatholikenkongress, und heisse Sie herzlichst willkommen.

Besonders begriisse ich die Hochwiirdigsten Herren Bischofe
und Vertreter der in der Utrechter Union vereinigten Kirchen, den
Hochwiirdigsten Erzbischof von Utrecht, Dr. Andreas Rinkel, Pré -
sident der altkatholischen Bischofskonferenz, sowie die Hochwiirdig-
sten Herren Bischife der Kirchen der Schweiz, der Niederlande,
Deutschlands, der Polnisch-Nationalen Kirche Amerikas und auch
die Vertreter der Kirchen von Jugoslawien, Osterreich und Polen.
Wir sind Thnen dankbar, dass Sie uns die Ehre IThrer Anwesenheit an
diesem Kongresse haben erweisen wollen.

As the Old Catholic bishop from the U.S.A. certainly speaks
English, but I myself, much to my regret, cannot speak his native
language, T readily pass now into the English to repeat my welcome
to his Lordship. 1t is further a great joy to me to be able to greet re-
presentatives of those churches with whom the Old Catholic churches
are bound by intercommunion, namely the Anglican churches and
the Episcopal church of North America. We are very thankful to
know how really interested you are in the weal and woe of our
churches.

En francais, la langue diplomatique ancienne, je voudrais saluer

d’abord les réprésentants des Eglises orthodoxes. Quoique le lien de
5 7 . . . 3

I'intercommunion ne nous relie pas encore, nous savons qu’il y en a



— 208 —

d’autres qui nous unissent. Nous vous remercions d’étre venus ici de
si loin et nous souhaitons que ce congres pourra contribuer & renouer
ces liens entre nos Fglises. Je veux saisir & présent I'oceasion encore
pour souhaiter la bienvenue & nos coreligionaires, prétres et laiques,
de différents pays pour qui le francais est leur langue maternelle, et
qui veulent aussi s’efforcer pour faire réussir notre congres.

1k zou mijn taak niet goed vervullen, indien ik niet met enkele
woorden U, mijn landgenoten uit Nederland, hier in onze eigen taal
het welkom zou toeroepen. Het kleine getal der leden onzer Kerk in
verhouding tot het aantal inwoners van ons land bergt het gevaar van
een zelfgenoegzame knusheid in zich. Dit is een woord, dat gij allen
terstond begrijpen zult, maar dat niet kort en eenvoudig in een
andere taal kan worden overgezet. Uw aanwezigheid op dit congres
zal U de bezwaren van een dergelijke knusheid te meer doen gevoelen.
Ik hoop, dat gij na Uw terugkeer ook anderen in dit inzicht zult doen

delen.

Ich freue mich, auch Vertreter des Okumenischen Rates der
Kirchen und Géste anderer kirchlichen Denominationen begriissen
zu diirfen, die mit uns in der 6kumenischen Bewegung zusammen-
arbeiten, und denen ich ebenfalls ein herzliches Willkomm zurufe.

Mit dem Wunsch, dass Gottes Segen auf unserer Arbeit ruhen
moge, erklire ich diesen siebzehnten internationalen Altkatholiken-
kongress als eroffnet.

Wahl des Prisidenten des Kongresses und des Bureaus

Auf Antrag des stindigen Kongress-Ausschusses werden ein-
stimmig gewihlt:

Prisident: Unwv.- Prof. Dr. B.Spuler, Hamburg; 1.Vizepriisident :
Univ.-Prof. Dr. L. Weber, Feldmeilen (Ziirich); 2. Vizeprisident:
Dr. J. Werner, Wien; Sekretire: 1. Pfarrer . Ackermann, Olten;
2. Pfarrer D.N.de Rijk, Egmond aan Zee; 3. Pfarrer A. Degen, Zell;
4. Pfarrer G.A. van Kleef, Rotterdam; Stimmenzihler: Pfarrer
(. Konrad, Kaiseraugst; Diakon H.Aldenhoven, Wien.

Prof. Dr. B.Spuler iibernimmt die Leitung des Kongresses in-
dem er fiir das Vertrauen dankt und die Herren des Bureaus vorstellt.
Er liest verschiedene Begriissungs- und Entschuldigungstelegramme
vor (am Schlusse des Kongressberichtes angefiihrt) und verliest die
Geschiftsordnung. Hierauf erteilt er das Wort dem Sekretir des
stindigen Kongress-Ausschusses, Bischof Dr. Urs Kiiry, Bern, zum



— 209 —

Bericht des Sekretiirs des stiindigen Kongress-Ausschusses

Bald nach dem Kongress von Miinchen war der stindige Kon-
gress-Ausschuss genotigt, sich neu zu konstituieren. Der damals eben
erst gewihlte Vizeprisident Prof. J.Zeimet musste gesundheits-
halber zuriicktreten, wihrend Prisident A.M.C. de Wilde uns durch
denTod entrissen wurde. Dieser hatte als Nachfolger von Dr. J. J. Ver-
meulen im Jahre 1950 das Amt des Vorsitzenden iibernommen, mit
grosser Umsicht und Tatkraft die Geschifte geleitet und sich mit
feinem Verstindnis und viel Liebe fiir die Kongressarbeit, eingesetzt,
Sein frither Hinschied war wie fiir die hollindische Kirche so auch fiir
uns ein schwerer Verlust.

In den stindigen Kongress-Ausschuss wurden auf Vorschlag der
Bischife durch Kooptation provisorisch gewihlt: als Priisident
Dr. A.J. van de Ven in Utrecht, als Vizeprasident Univ.-Professor
Dr. W. Kiippers in Bonn, mit denen sich in kurzer Zeit eine erfreu-
liche Zusammenarbeit anbahnte. Es wird Aufgabe des Kongresses
sein, die beiden Herren zusammen mit einem noch vorzuschlagenden
neuen Sekretir endgiiltig zu wihlen.

Nach den mir zugekommenen Angaben der landeskirchlichen
Arbeitsgemeinschaften betragt die Zahl der stindigen Kongress-Mit-
glieder in Holland 14, in Deutschland 43, in der Schweiz 141, davon
59 Kirchgemeinden und Vereine als Kollektivmitglieder, die nicht
nur den statutarischen Beitrag von Fr. 6, sondern 10 und 20 Fr. jihr-
lich bezahlen. Da die Beitriige noch immer von den landeskirchlichen
Arbeitsgemeinschaften selbst eingezogen und von ihnen selbstéiindig
verwaltet werden, sind die Angaben iiber deren finanziellen Lei-
stungen nicht vollstindig. Der Zeitpunkt scheint mir gekommen zu
sein, die Frage zu priifen, ob nicht der friithere, durch die Statuten
vorgeschriebene Zustand wiederhergestellt und alle Beitrige in die
Zentralkasse in Basel fliessen sollten. Es konnte dadurch der Ge-
danke der internationalen Solidaritit der altkatholischen Kirchen
und der Kongressgedanke selbst nur gestirkt werden. Die Zentral-
kasse, die auch in der vergangenen Zeitspanne ausschliesslich von
schweizerischen Beitrigen gespeist wurde, wird von M. Giirtler ver-
waltet und vom schweizerischen Synodalrat gepriift. Sie schliesst auf
Ende 1956 mit einem Aktivsaldo von Fr. 2051.95. An Beitrigen
wurden in den vergangenen drei Jahren ausgerichtet an die Kosten
der Theologentagung in Solothurn Fr. 767, an Reiseentschiidigungen



— 210 —

fiir den Besuch der Tagungen in Amersfoort und Bonn IFr. 1350, von
okumenischen Tagungen I'r. 400.

Die internationalen altkatholischen Theologentagungen diirfen
als besonders wertvoller Zweig unserer Kongressarbeit gelten. Sie
sind es, an denen auf dem Gebiete der theologischen Besinnung, der
liturgischen Zusammenarbeit und des gegenseitigen Gedankenaus-
tausches iiber IFragen des praktisch-kirchlichen Lebens Anregungen
unserer Kongresse aufgenommen und weiterverarbeitet werden. Uber
diese Tagungen ist jeweils in der ¢« Internationalen Kirchlichen Zeit-
schrift» ausfithrlich berichtet worden. Merken wir hier nur an, dass
die in Mianchen nicht zum Abschluss gebrachte Diskussion {iber das
Buss-Sakrament 1954 in Solothurn vorliufig zu Iinde getithrt, die
Diskussion iiber die Neugestaltung der Liturgie in den verschiedenen
Lindern auf breiter Basis aufgenommen und auf den Tagungen in
Amersfoort 1955 und in Bonn 1956 weitergefithrt wurde. Ebenso
wurde an den beiden letzten Studienwochen das Gesprich iiber das
heute so dringende und in der Okumene viel diskutierte Problem der
Kirche und des kirchlichen Amts aufgenommen. Es ist zu hoffen,
dass diese Tagungen, die auch in hohem Masse der geistlichen EKin-
kehr und der personlichen Aussprache unserer Plarrer zu dienen ver-
mogen, fortgefiihrt und weiter ausgebaut werden.

Erfreulicherweise ist es auch gelungen, die am Miinchner Kon-
gress begonnenen Laiendiskussionen in die Gemeinden  hinaus-
rutragen. Die Kongressvortrige iiber « Die Bibel, die Lehre und das
Gebet im Leben der Gliaubigen» wurden von der schweizerischen
Arbeitsgemeinschaft in einer Auflage von 1800 lixemplaren als
Broschiire herausgegeben. Von diesen sind 1200 verkauft und - jeden-
falls in der Schweiz — in Miinner-, I'rauen- und Jugendvereinen eifrig
besprochen worden. Auch sind iiber den Kongress selbst in verschie-
denen Gemeinden Vortrige gehalten worden. Beigefiigt sei, dass die
genannten Broschiiven jederzeit noch beim Christkatholischen Schrif-
tenlager bezogen werden konnen,

I9in wichtiges Kongresswerk, das unsere vermehrte Aufmerk-
samkeit verdient, ist die Internationale Stipendienkasse, die Studen-
ten der altkatholischen und der uns befreundeten Kirchen einen
Studienaufenthalt an der theologischen Fakultit der Universitit
Bern ermoglichen soll. Seit der letzten Berichterstattung konnte die
Kasse unter Aufwendung von Ir. 5190 4 Studenten ein Stipendium
gewithren, cinem Osterreicher, einem Griechen, einem Serben, cinem
Hollinder. Dankbar anerkennen wir, dass der Okumenische Rat der



— 211 —

Kirchen sich durch Vermittlung von Rev. Maxwell bereit erklirt hat,
in besonderen Iillen einen Zuschuss zu gewihren. Es ist uns be-
kannt, dass junge Theologen vor allem der Orthodoxen Kirche sehr
gerne nach Bern kiimen, aber leider ist es uns nicht maoglich, allen
Gesuchen zu entsprechen. Es wiire im Blick auf unsere ékumenische
Aufgabe sehr wiinschenswert, wenn alle altkatholischen Kirchen an
dieses vom Berner Kongress 1925 geschaffene (Gemeinschaftswerk in
erhohtem Masse ihren Beitrag leisten wiirden.

Durch den Hinschied ihres langjihrigen Redaktors und Ge-
schiiftsleiters, Bischof Adolf Kiiry, bedarf die «Internationale Kirch-
liche Zeitschrift» in Redaktion und Verwaltung einer Neuordnung.
Die Zeitschrift, das einzige wissenschaftliche Organ des Gesamt-
altkatholizismus, kann insofern ebenfalls als eine Schopfung der Kon-
gresse gelten, als die Griindung ihrer Vorgingerin, der Revue inter-
nationale de Théologie, auf einen Beschluss des Luzerner Kongresses
von 1892 zuriickgeht. Da die Zeitschrift 1911 vom schweizerischen
Pressekomitee iibernommen wurde, ist es gegeben, dass die Verwal-
tung und finanzielle Verantwortung wieder ganz von diesem iiber-
nommen werden. Das Pressekomitee hat sich dazu auch freundlichst
bereit erklirt und steht im Begriffe, eine eigene Verwaltungskom-
mission mit dieser Aufgabe zu betrauen. Die Redaktion soll wieder,
wie friiher, in die Hinde einer Redaktionskommission gelegt werden,
der Sitz der Redaktion aber in Bern bleiben. Ich hoffe, Ihnen an der
letzten Sitzung des Kongresses dariiber noch nithere Mitteilungen
machen zu konnen.

Ich mochte meinen Bericht nicht abschliessen, ohne dem Rhein-
felder Ortsausschuss, insbesondere seinem Sekretiir, Pfarrer H. Frei,
den herzlichsten Dank auszusprechen fiir die sorgfiltige und um-
sichtige Organisation des Kongresses. Mogen unsere Verhandlungen
vom Herrn selbst gesegnet werden und dazu beitragen, die Einheit
unserer Kirchen zu festigen und unseren Gemeinden neue Kraft und
Freudigkeit zum Dienste am Reiche Gottes zu verleihen!

Nach diesem Bericht ergriff Lordbischof K. Riches von Lincoln
als Vertreter des Erzbischofs von Canterbury das Wort, um dem
Kongress die Griisse der Kirche von England und der Anglican com-
munion zu iibermitteln und seine Freude zu bekunden iiber die Ver-
stirkung des Bandes zwischen unseren Kirchen. Nach einem kurzen
historischen Hinweis auf die Entwicklung der gegenseitigen Bezie-
hungen gab er der Hoffnung Ausdruck, die in der Rheinfelder Theo-



|
to
to
f

logentagung begonnene, verheissungsvolle Arbeit mochte fortgesetzt
werden.

Die darauffolgende Botschaft des Okumenischen Patriarchen von
Konstantinopel, die von dessen Vertreter, Bischof Chrysostomus von
Thermaz, vorgetragen wurde, sowie den Gruss des Exarchen fiir West-
europa des Patriarchen von Moskaw, den Archimandrit Serafim
Radionoff vorlas, findet der Leser am Schluss des Berichtes.

Nachdem Danktelegramme an den frzbischof von Canterbury
und an die Patriarchen von Konstantinopel und Moskaw beschlossen
und eine Reihe brieflicher Griisse und geschiftlicher Mitteilungen
bekanntgegeben worden war, ergriff Prof. Dr. P.J. Maan (Utrecht)
das Wort zum

Bericht iiber die internationale liturgische Kommission

An dem im Jahre 1938 in Ziirich abgehaltenen Kongress sagte
der leider verstorbene Prof. Dr.C. (5. van Riel bei der Erorterung des
Kongressthemas (Das Wiederautfleben alten katholischen Frommig-
keitsgutes): «Von dem liturgischen Leben in unseren Schwester-
kirchen wissen wir leider nur wenig, und dieses Wenige kennen wir nur
noch liickenhaft, weil wir es nur kennen aus zerstreuten Berichten
in unseren Kirchenblittern. .. Es scheint mir durchaus wiinschens-
und empfehlenswert, dass wir auch auf diesem Gebiete zu einer
engeren Zusammenarbeit kommen. .. Diese Zusammenarbeit sollte
sich dussern in dem gemeinsamen Studium liturgischer Fragen, Ge-
dankenaustausch {iber liturgisches Brauchtum und Entwiirfe fiir
Gottesdienste ausserhalb der heiligen Eucharistie.»

Der Weltkrieg, der ein Jahr spiter entbrannte, gab wenig Ge-
legenheit, diesen Gedanken zu verwirklichen, aber als im Jahre 1948
der erste Nachkriegskongress in Hilversum abgehalten wurde, wurde
er wieder aufgegriffen unter dem Thema: Die missionarische Be-
deutung des gottesdienstlichen Lebens. Der Kongress-Ausschuss
unterbreitete den Bischéfen den Wunsch des Kongresses, eine inter-
nationale liturgische Kommission zu bilden. Die Bischife haben
diesemm Wunsch Folge geleistet, und so entstand die internationale
liturgische Kommission, die Mitglieder zéhlt aus Deutschland, den
Niederlanden, Osterreich und der Schweiz. Bei der Bestellung der
einzelnen Delegationen wurde dem Wunsch Rechnung getragen, dass
der Kommission wenn immer moglich ein Musiker angehoren sollte.



— 213 —

Die Kommission setzt sich jetzt zusammen wie folgt:

Niederlande:
Prof. Dr. P.J.Maan; Lektor C.Tol.

Deutschland :
Pfarrer Lic. K.Pursch; Prof. Dr. W.Kiippers, Bonn; Pfarrer
W.Korstick, Kéln; Pfarrer F. Kriling, Dettighofen.

Schweiz:
Prof. Dr. A. E. Rithy, Bern; Pfarrer F.Ackermann, Olten;
Pfarrer M. Heinz, Ziirich; Herr Hans Bieli, Basel.

Osterreich.:
Geistlicher Rat H.Bernauer, Wien; Pfarrer K. Spuller, Graz;
Pfarrer 1.. W. Reichl, Wien.

Es war von Anfang an deutlich, dass Zusammenkiinfte dieser
Kommission nur mit grossen Kosten ermoglicht werden kénnten,
und so hat man in der ersten Zeit versucht, brieflichen Kontakt zu
pflegen. Gliicklicherweise kamen die Internationalen Studienwochen
altkatholischer Theologen zustande, deren erste im Jahre 1950 in
Amersfoort abgehalten wurde. Nicht dass hier je eine Plenarsession
stattfinden konnte, wo alle Mitglieder der Kommission anwesend
waren, aber man hat doch berichten konnen iiber den Stand der
Arbeit in den verschiedenen nationalen Kommissionen. Dies geschah
nach Amersfoort im Jahre 1951 in Bonn, und im Jahre 1954 wurde
von der Internationalen Studienwoche altkatholischer Theologen in
Solothurn ein liturgisches Thema auf die Tagesordnung gebracht,
als Prof. Dr. A.E.Riithy tiber die Frage der textlichen Neugestal-
tung des Messformulars sprach. Anlisslich dieses Referates und der
Diskussionsvoten formulierte die Konferenz eine Reihe Antrige, die
fir die weitere Entwicklung der internationalen liturgischen Kom-
mission von Wichtigkeit sind. Sie sind abgedruckt in der «Inter-
nationalen Kirchlichen Zeitschrift», und ich nenne hier nur die Stich-
worter, Giesangstexte des Propriums, Messperikopen, Stufengebet,
Oratio Fidelium, Offertoriumsgebete, Prifation, Einsetzungsworte,
Eschatologischer Ausblick und Epiklese.

Im Anschluss an diese Antrige erschien eine Arbeit von Lektor
Pfarrer C. Tol : Synopsis Rituum (1955) und eine Studie von Lizenziat
K. Pursch iiber das Offertorium, die in der IKZ publiziert wurde.

Im Jahre 1955 fand anlisslich der Studienwoche in Amersfoort
eine allgemeine Aussprache statt, und im letzten Jahr wurde in Bonn
die Frage des Offertoriums eingehend besprochen. Ich darf in diesem



Rahmen auch hinweisen auf den Artikel von Prof. Dr. A, E. Riithy in
der letzten Nummer der IKZ « Bemerkungen und Erwiigungen zu den
altkatholischen Liturgien».

I8s wird aus dem Vorhergehenden deutlich geworden sein, dass
die internationale liturgische Kommission ein Studienkreis ist und
nicht zu vergleichen mit der Congregatio Rituum der romischen
Kurie. Man darf, wie schon versucht wurde, keine Entscheidungen
von ihr erwarten in liturgischen Streitpunkten. Die Selbstandigkeit
jeder Kirche und die Autoritiit des Bischofs als Wahrer der Liturgie
sollen nicht angetastet werden.

Auch liegt es nicht im Aufgabenkreis der Kommission, eine alt-
katholische Einheitsliturgie zu schaffen. Die Kommission will stu-
dieren, informieren, beraten und stimulieren in der festen Uber-
zeugung von dem grossen Wert ihrer Arbeit, weil unsere Liturgie
einer der grossten Schitze ist, welche wir von unseren Vitern ererbt
haben. Diesen Schatz wollen wir erwerben, um ihn wirklich zu be-
sitzen.

Hierauf wurde Mgr. Dr. Andreas Rinkel, Frzbischof von Ut-
recht, das Wort erteilt zum Thema:

Die heutige okumenische Bewegung und wir
I.

Es ist sinnvoll, und es liegt in unserem Bewusstsein als etwas
Notwendiges und zu unserem tiefsten Wesen Gehdoriges verankert,
dass wir beim Anfang unserer internationalen Kongresse uns be-
sinnen auf die 6kumenische Arbeit unserer Tage. Ifreilich kommen
wir in erster Linie fiir unsere eigenen Aufgaben und eigenen Ziele zu-
sammen, aber wir tun das nicht mit verschlossenen Tiiren. Wir
kommen. nach der tiefen Uberzeugung unseres (ilaubens, zusammen
als Kirche unseres Herrn und Heilandes Jesus Christus, als Kirche,
die sich durch alle Jahrhunderte hindurch in Glauben und Amt, in
Sakrament und Liturgie mit den Aposteln verbunden weiss. Aber es
fallt uns nie ein, uns selber als einen letzten Uberrest von Auserwiihl-
ten zu betrachten, die einander suchen mit dem Zweck, sich von
denen, die draussen sind, abzuschirmen. Unser erster Kongressakt
will immer sein : unser Zeugnis als Kirche inmitten dieser Kirche iiber
die ganze Welt. Wir betonen nicht in erster Linie unsere Distanz,
sondern unseren Glauben an unsere Verbundenheit mit «allen, die den
Namen des Herrn Jesu Christi anrufeny.



Vielleicht wird man es natiirlich und logisch nennen, dass gerade
in kleinen Kirchen, wenn sie sich wenigstens nicht als Auserwiihlte
betrachten und deshalb ein Sonderdasein zu fiihren gezwungen sind,
die grosste Sehnsucht und das tiefste Bediirfnis nach Wiederher-
stellung jener Einheit lebt, die der Herr in seinem «eine Herde — ein
Hirt» gegeben hat. Tatsache ist, dass die Kirche von Utrecht seit
ihrer Isolierung nach dem Jahre 1700 immer wieder nach Mitteln und
Wegen gesucht hat, den Bruch mit der Romkirche, die sie als ihre
Mutterkirche betrachtete, zu heilen, und dies bis zu dem Augenblick,
da die neuen Dogmen jener Kirche dies unmaoglich machten. Ebenso-
sehr ist es Tatsache, dass die Glaubensbriider, die nach 1870 zu uns
kamen, keinen Augenblick daran gedacht haben, eine neue Kirche zu
griinden; sie haben grundsitzlich und auf nicht misszuverstehende
Weise erklirt, in der Kirche zu bleiben und die Fortsetzung jener
Kirche zu sein, die durch die Jahrhunderte hindurch bis auf die
Apostel und auf den Herrn selber zuriickreicht. Die Sehnsucht und
das Bestreben nach Wiederherstellung der Einheit ist denn auch
prinzipiell ausgesprochen in der Utrechter Erklirung der Bischofe
der altkatholischen Kirchen vom 24.September 1889, wo es heisst:
« Wir hoffen, dass es den Bemiithungen der Theologen gelingen wird,
unter Festhaltung an dem Glauben der ungeteilten Kirche, eine Ver-
stiindigung iiber die seit den Kirchenspaltungen entstandenen Dif-
ferenzen zu erzielen.» Dabei iibersehe man dennoch nicht, dass in der
Bedingung «unter Festhaltung an dem Glauben der ungeteilten
Kirche» das Herz und zugleich die Begrenzung des Prinzips der Ein-
heit ausgesprochen sind.

Als darum kurz vor und nach dem Ersten Weltkrieg an die
Kirchen der ganzen Welt der Aufruf erging, iiber eine Anniiherung
und eine kiinftige Wiedervereinigung gemeinsam zu beraten, haben
auch die altkatholischen Kirchen diesem Aufruf unmittelbar Folge
geleistet. Und dies um so eher, weil sie schon vorher wiederholt der-
artige Schritte getan hatten in bezug auf die Kirchen der Orthodoxie
und der anglikanischen Kirchengemeinschaft. Wir erinnern nur an
die bekannten Bonner Unionskonferenzen von 1874/75 unter Fiih-
rung von Dollinger sowie an die Arbeit der Kommissionen von
Petersburg und Rotterdam in den Jahren 1893 bis 1913.

Das eigentliche, offizielle Gesprich zwischen den Kirchen iiber
eine Anniherung und Wiedervereinigung auf der Grundlage von
«faith and order» nahm, nach mannigfacher und vieljihriger Vor-
bereitung, seinen Anfang auf der Vorbereitungskonferenz von Genf



— 216 —

1920, wo Bischof Dr. Iiduard Herzog selig solch eine hervorragende
Stelle eingenommen hat. Dieser Vorbereitungskonferenz, unter dem
Vorsitz des bekannten Bischofs der Episkopalen Kirche der USA
Brent, lag die Aufgabe ob, eine Weltkonferenz «on faith and order»
anzubahnen und die Richtlinien fiir die Traktanden zu entwerfen.
Schon damals stellte sich heraus, dass die Materie viel zu umfang-
reich sein wiirde, um sie in einer Konferenz von drei Wochen zu be-
wiltigen. Trotzdem hatte diese Konferenz ihre ausserordentliche Be-
deutung, und zwar deshalb, weil sie die Grundlage bildete fiir die
Mitwirkung der orthodoxen Kirchen an der tkumenischen Arbeit.
Nachdem dann ein Fortsetzungsausschuss die Genfer Vorschlige und
Beschliisse ausgearbeitet und formuliert hatte, konnte 1927 die erste
Konferenz «on faith and order» in Lausanne zusammentreten. Unsere
Kirchen waren dort mit einer stattlichen Abordnung vertreten, und
es konnten wichtige Verbindungen mit den Ostkirchen gekniipft
werden.

Unterdessen war die Einsicht beziiglich der grossen Schwierig-
keiten, die gerade auf dem Gebiet von «faith and order» zu tiber-
winden waren, so vertieft und gescharft, dass ein zweiter Weg zur An-
niherung gesucht worden war, und zwar auf Grund von «life and
work». Dies fithrte noch vor Lausanne zu der Konferenz von Stock-
holm (1925) unter der begeisterten I'iihrung des Promotors, Bischof
Nathan Soderblom. So entwickelten sich zwei Linien: die eine «on
faith and order» — deren deutsche Benennung « Glaube und Kirchen-
verfassung» im zweiten Glied nur eine mangelhafte Ubersetzung ist —,
die unmittelbar auf das hochste Ziel, die Wiedervereinigung der ge-
trennten Kirchen, gerichtet war; die andere «on life and worky —
Leben und Wirken —, die eine Zusammenarbeit der Kirchen auf dem
sozialen, okonomischen, charitativen und missionarischen Gebiet er-
strebte und auf diesem Wege eine Wiedervereinigung auf Grundlage
von « Glauben und Kirche-sein» anzubahnen suchte.

Selbstverstiandlich gingen beide Wege Hand in Hand, und es
gab viele Beriihrungspunkte, aber vorlidufig gingen sie doch getrennt
nebeneinander. Nun stellte sich aber schon in Stockholm deutlich
heraus, dass die Zusammenarbeit auf der Grundlage von «life and
work» wiederholt tiefere Tragen und Probleme wachrief, die in die
Richtung von «faith and order» hinwiesen. Schon in Stockholm
brach sich der Gedanke Bahn, dass beide Bewegungen sich nicht nur
in der Zukunft begegnen sollten, sondern dass ein Zusammengehen
und eine Vereinigung notwendig wiren. Eine weitere zehnjihrige



Entwicklung mit einer Weltkrise und der Drohung einer neuen Welt-
katastrophe stellte diese Notwendigkeit einer Zusammenschmelzung
der zwei Bewegungen noch heller ins Licht. Die unmittelbar nach-
einander tagenden Weltkonferenzen von 1937 in Oxford («on life
and work») und in Edinburgh («on faith and order») kamen beide zu
dem Schluss, dass eine neue Organisation der Kirchen zu griinden
sei, in der beide Bewegungen zur vollen Geltung kommen konnten.

Ohne Reibungen ging dies eben nicht. Gerade die «katholisch»
Denkenden, wie sehr sie auch bereit waren, theoretisch und praktisch
der Zusammenarbeit auf allen Gebieten des kirchlichen Lebens ihre
Krifte zu widmen, befiirchteten, dass bei der Zusammenschmelzung
beider Bewegungen zu einer 6kumenischen Organisation die eine der
zwel den kiirzeren ziehen wiirde, namentlich die Bewegung «on faith
and order». Es liegt hier tatsichlich eine gewiss nicht imaginiire Ge-
fahr vor, und unseres Erachtens droht sie immer noch. Aber anderer-
seits leuchtet es jedem ein, dass auf die Dauer die beiden Bewegungen,
von denen die eine immer wieder die andere nétig hat, nicht dauernd
getrennt und nebeneinander weitergehen konnten, denn es durfte
ausgeschlossen sein, dass jede dieser Bewegungen sich zu einer
eigenen Weltorganisation konsolidierte.

So wurde 1937 beschlossen, eine die beiden o6kumenischen Be-
wegungen umfassende Weltorganisation zu griinden. Damit nahm die
Vorbereitung zur Griimdung des Weltrates der Kirchen ihren Anfang.
Der in Edinburgh dazu ernannte Ausschuss stellte in Utrecht 1938
die Grundlinien auf und beauftragte einen Fortsetzungsausschuss
mit der Ausarbeitung des Statuts.

Kaum hatte dieser Ausschuss die Hand ans Werk gelegt, da
sprengte der zweite Weltkrieg die sehnsiichtig nach Einheit und Zu-
sammenheit ausschauenden Volker auseinander. Zehn Jahre sollte es
dauern, bevor wieder ein Zusammenkommen moglich wurde. Den-
noch ging, trotz der Trennung der Vélker, die Verstindigungsarbeit
und mehr noch die gegenseitige Hilfeleistung weiter. In der neutralen
Schweiz wohnte in Genf das Herz und die Herdstiitte des 6kume-
nischen Denkens und Wirkens. Hier wurden die Grundlinien un-
unterbrochen weiter ausgearbeitet, von hier gingen die Gedanken
und Anregungen aus, welche die bestehenden Verbindungen lebendig
erhielten und die abgebrochenen immer aufs neue wiederherstellten.
Der Zweite Weltkrieg hat das okumenische Werk nicht zerstort,
nicht einmal unterbrochen, sondern es hat gerade in jener Zeit seine
Kraft erwiesen, es hat viele Kirchen mit Begeisterung erfiillt und

Internat, Kirchl, Zeitschrift, Heft 4, 1957. 14



durch die schwierigsten Verhiltnisse hindurchgetragen. Es hat ge-
rade erwiesen, welche Stimulantia zur Zuriickgewinnung des Friedens
und zur Uberbriickung der durch wiiste Feindschaft entstandenen
Abgriinde von der 6kumenischen Gesinnung ausgehen konnen.

Dann brachte endlich, drei Jahre nach Kriegsende, die erste
grosse Weltkonferenz von Amsterdam 1948 die Kirchen — ungefiihr
150 an der Zahl — wieder zusammen. Da wurde das World Council of
Churches, der 6kumenische Weltrat, geboren, die Organisation, der
jede Kirche — oder sagen wir vorsichtiger: jede religitse Gemein-
schaft —, die Jesus Christus als Gott und Erloser bekennt, beitreten
kann. Vielleicht haben sich dort auch fiirs erste Mal in vollem Um-
fang die Trennungslinien gezeigt, die die Kirchen so tragisch und hart-
niickig geschieden hatten. Denn von Amsterdam an (1948) datiert
vor allem die deutliche Zweiteilung in «katholisches» und «reforma-
torisches» Denken. Diese Divergenz war zwar immer da, manchmal
mehr oder weniger verwischt oder umgangen, in Amsterdam aber
wurde sie in klaren Worten ausgesprochen und festgestellt. Zwar
haben viele in Amsterdam versucht darzutun, dass diese Scheidungs-
linie nicht nur zwischen den einzelnen Kirchen liuft, sondern in
gleich starkem Masse auch durch jede einzelne Kirche, aber fiir den
auf streng katholischem Standpunkt Stehenden ist es unleugbar,
dass «katholisch» und «reformatorisch» die Begriffe sind, die iiber-
all das Problem der Spaltung hervorrufen und akzentuieren.

Freilich war auch in Amsterdam die Zusammenschmelzung
beider Wege, der von «faith and order» und der von «life and worky,
noch nicht zu einer statutir festgelegten Tatsache geworden. Zwar
horte man seitdem die Benennung «life and work» viel weniger als
vorher, weil dieser Weg sich in zahllose, sich immer vervielfiltigende
Wirksamkeiten zergliederte, aber der «Faith-and-order»-Gedanke
fiithrte noch immer ein eigenes, selbststindiges Leben und blieb fiir
viele das eigentliche Herz alles 6kumenischen Denkens und Wirkens.
Erst 1952 kam die volle Inkorporierung dieses allerwichtigsten Teils
des okumenischen Wirkens zustande, und seitdem gilt «faith and
ordery als ein «department» des World Council, mit einem eigens dazu
ernannten grossen Ausschuss, der wieder einen eigenen Arbeitsaus-
schuss hat.

Seit Amsterdam (1948) besteht also der Weltrat der Kirchen,
der alle fiinf oder sechs Jahre in pleno zusammenkommt. In den da-
zwischen liegenden Jahren tritt jihrlich der aus 90 bis 100 Mit-
gliedern bestehende Zentralausschuss zusammen. In seiner Hand



— 219 —

ruht die Autoritit des Weltrates in den Jahren zwischen den grossen
Assemblées. Dieser Zentralausschuss fithrt die Beschliisse der Assem-
blées aus und bereitet die niachstfolgende Assemblée vor. So befasste
sich die Versammlung des Zentralausschusses in Rolle (Schweiz) 1951
vor allem mit der Vorbereitung der Assemblée von Evanston, wid-
mete die in Davos (1955) tagende ihre Wirksamkeit den Beschliissen
von Evanston, und wurde in der Versammlung in Galyateto in
Ungarn (1956) wie in der zu New Haven (Amerika) in diesem Jahr
schon wieder die niichste Assemblée vorbereitet, die wahrscheinlich
Ende 1960 auf Ceylon zusammenkommen wird.

Inzwischen fand die zweite Assemblée in Evanston (Amerika)
(1954) statt. Sie war noch zahlreicher und von noch einer grosseren
Anzahl Kirchen besucht als das in Amsterdam 1948 der Fall war.

Ich glaube, dass gerade auf der Konferenz von Evanston es den
vielen, die nicht dauernd mit dem ékumenischen Leben und Streben
in Berithrung kommen, deutlich geworden ist, zu welch einem méch-
tigen Institut das World Council ausgewachsen ist, und welch ein un-
geheuerliches Arbeitsfeld es umfasst. Lasset uns auch dariiber einiges
sagen.

Die 6kumenische Arbeit ist wie ein moderner Betrieb geworden,
der, in einem schlichten Gebéiude bescheiden und einfach begonnen,
sich bald vor neue Aufgaben gestellt sieht, selber neue Moglichkeiten
und Notwendigkeiten entdeckt, grosseren Lebensraum sucht und
sich allméhlich dermassen erweitert und zergliedert, dass sie zu einer
Arbeitsgemeinschaft geworden ist, die das ganze kirchliche Denken,
Arbeiten und Leben in seinen Kreis einbezieht. Dieses Wachstum ist
logisch und unvermeidlich. Es ist ein Segen und erweist die Kraft und
die Intensitit des 6kumenischen Gedankens.

Diese vielumfassende Weite tritt zutage bei den grossen Assem-
blées und besonders auch bei den Konferenzen des Zentralaus-
schusses. Evanston (1954) rief zunichst die Delegierten zusammen
zur Erérterung des Themas « Jesus Christus, die Hoffnung der Welt».
Dieses Thema war magistral vorbereitet in bezug auf die allgemeine
geistige Weltlage unserer Glegenwart, in welcher die Kirche Jesu
Christi ihre Botschaft der Hoffnung verkiindet. Sodann teilte sich
die Konferenz in sechs verschiedene Sektionen, die jede fiir sich eine
Frucht der Vorarbeiten der verschiedenen Departemente sind, wie
«faith and order», Evangelisation, die Verantwortlichkeit der Ge-
sellschaft in weltlicher Sicht, internationale Angelegenheiten, das
gegenseitige Verhiltnis der Gruppen, Rassen usw., der Christ in



— 220 —

seinem Beruf. Man achte darauf, dass die prinzipielle Aufgabe des
Okumenismus, die Arbeit «on taith and order», hier zu nur einem der
Traktanden zuriickgedringt worden ist.

Besonders in den Konferenzen des Zentralausschusses entfaltet
sich das ganze Arbeitsprogramm in vollem Umfang. Dort erscheinen
— neben allen internen Arbeiten, die eine solche Konferenz mit sich
bringt, und neben den fiir jede Konferenz festgestellten Haupt-
themata — alle Berichte der Abteilungen und Departemente, wie «on
faith and order», «on church and society», «on Evangelism» und
«missionary studies». Die Abteilung der «oecumenical action» ver-
offentlicht die Berichte der Departemente tiber die Zusammenarbeit
von Minnern und I'rauen in Kirche und Gesellschaft, {iber die
Jugend, das Laientum, den Bericht des 6kumenischen Instituts usw.
Weiterhin erfolgt die wichtige Berichterstattung iiber das Werk
der internationalen Hilfeleistung und des Dienstes an Ifliichtlinge
sowie tiber die Arbeit des Ausschusses fir «internationale Fragen»
usw. usw. Wenn man vor allem nur in Betracht zieht, was die Kirchen
seit 1940 aut dem Gebiete der «Inter Church-Aid and service to Re-
fugees» geleistet haben und noch tiglich leisten, wird man mit auf-
richtiger Bewunderung erfiillt und ist restlos von dem Segen der
okumenischen Zusammenarbeit tiberzeugt. Und noch lange nicht
geniigend ist der grosse Kinfluss bekannt, den die 6kumenische Arbeit
in den ¢internationalen Angelegenheiten» aut die heutige politische
Weltlage ausiibt, wie sie sich in den Versammlungen der Vereinigten
Nationen mit allen ihren Verzweigungen olfenbart.

[l

Aber wir wollen hier mehr tun als nur eine Aufzihlung geben
von dem, was die 6kumenische Bewegung heute leistet. Wir haben
die Pflicht, uns auf diese Arbeit und ihren Wert zu besinnen : wir
sollen uns dariiber ein Urteil bilden, das vor allem ein Selbsturteil
sein muss; wir haben unsere Stellung und unseren Standpunkt in
dieser Arbeit und in bezug auf ihre Ziele zu umschreiben.

Vielleicht darlals erste Frucht der okumenischen Bewegung die
Tatsache gelten, dass die Kirchen zusammenkommen, dass sie zu-
sammenbleiben wollen und in gemeinsamer Arbeit zusammen weiter-
gehen wollen und, so Gott es will, zusammenwachsen. Linst, in der
Vergangenheit, waren da die verhiingnisvollen Momente der Briiche
und Trennungen, zuerst zwischen Osten und Westen, spiter im



— 221 —

Westen der Bruch der Reformation. Diese Briiche sind nicht geheilt
worden ; ihre Heilung ist eben das Endziel. Aber es sind Briicken ge-
baut worden; man will einander wieder kennen, einander niher-
kommen und zusammen alles das tun, was zusammen getan werden
kann. Man will nicht linger auseinandergehen, denn man ist zu «dem
Einen» gekommen und will sich nicht mehr von diesem « Kinen» ent-
fernen. Es ist eine tiefe Sehnsucht da, dass man einmal wirklich in
diesem « Kinen» eins sein wird.

Wer wst dieser Eine? — Schon seit 1912 datiert der Kernspruch
«Jesus Christus, Gott und Erloser». Es besteht kein Zweifel oder
Kontroverse iiber die Frage, ob unser Herr Zentrum der Kinheit sein
soll. Es gibt nur einen Mittler, dem wir unseren Namen als Christen
verdanken. Auch die romische Kirche, die die Mitgliedschaft des
World Council grundsitzlich ablehnt, kennt keinen anderen Namen
als Palladium der Einheit, auch wenn wir nicht tibersehen, dass sie
ihre Einheitsgedanken unmittelbar mit dem sichtbaren «centrum
unitatisy, das sie in dem Bischof von Rom verkorpert sieht, verbindet.
Wohl aber hat es vom Anfang an Meinungsverschiedenheiten ge-
geben beziiglich der Apposition «Gott und Erloser». Zwar hat das
Statut des World Council diese Bezeichnung festgelegt, aber die
Frage, was sie umfasst, ist nicht beantwortet, wenn auch die Kon-
flikte eine Zeitlang ruhen bleiben. Wir haben den Eindruck, dass
Evanston dieser grundsitzlichen Frage mit Wissen und Willen aus
dem Wege gegangen ist, aber wir sind davon iiberzeugt, dass die Zu-
kunft sie von neuem auf die Tagesordnung bringen und erfordern
wird, dass ohne Vorbehalt oder Moglichkeit von Zweideutigkeit in
Jesus Christus die Wirklichkeit der Fleischwerdung und Versohnung
anerkannt wird. Die sogenannte Basisformel muss fussen in der
Glaubenslinie Nizia-Konstantinopel-Chalcedon, wenn anders sie
linger Basis sein soll. Eine Basisformel, die mehrere Auslegungen zu-
lasst, ist eine diplomatische und taktische Formulierung. Man meint
dann zwar, dass man auf einer Grundlage zusammenkommt, aber
man tiuscht sich selber, und diese Selbsttiiuschung wird sich iiber
die ganze Linie riichen.

Wir fragen weiter: Wer kommt zusammen? — Die Antwort wird
heissen: die Kirchen. Damit stehen wir mitten im ¢kumenischen
Problem drin, denn das Wort «Okumene» kennt keinen Plural, und
es bedeutet ebensowenig ein Konglomerat von Bruchstiicken, die
durch einen Weltrat zusammengehalten werden. Wir kénnen die Wirk-
lichkeit nicht leugnen, und darum sind wir wohl genétigt, bei unseren



Zusammenkiinften den Namen unserer Herkunft, unsere «badges»,
auf unseren Rockaufschligen zu tragen, und damit demonstrieren
wir zur selben Zeit unsere « Uneinigkeit» als « Kirchen». Wir horen in
diesen letzten Worten das Thema der ersten Sektion von Evanston,
die die meist besuchte, aber die wenigst erfolgreiche gewesen ist.
Wir miissen gestehen, dass das eine der betriiblichsten Erfahrungen
von Evanston gewesen ist und dass offen gestanden in dem Punkt,
auf den es am meisten ankommt, kein einziger Fortschritt erreicht
worden ist.

Seit Edinburgh (1937) steht die Frage nach der «Kirche» zur
Diskussion, und seit Lund (1952) ist diese Frage die brennendste auf
dem Gebiet von «faith and order». Es offenbarten sich vor allem dort
teils {iberraschende, teils alarmierende Tatsachen. Ohne Zweifel
haben manche im okumenischen Gespriich eine tiefere Einsicht in
das Wesen der Kirche gewonnen, als sie von vornherein mitbrachten,
aber andererseits offenbarte sich bei vielen, gerade bei denen aus der
westlichen Hemisphiire, ein erschreckender Mangel an Kenntnis so-
wohl auf historischem wie aut dogmatischem (iebiet.

Der « Katholik» muss es aussprechen, dass seit der Reformation
der Begriff «Kirche» nicht nur devaluiert, sondern ausgehohlt ist,
und dass der Begriff der «Einheit» durch eine Pluriformitit ersetzt
wurde, die, wie es die Geschichte erweist, immer wieder zur Verviel-
faltigung fithrt. Kr sieht, dass, auf Grund einer elastischen Basis-
formulierung, auch solche Gemeinschaften im Weltrat anwesend
sein konnen und tatsiichlich sind, die den Weg zuriick zu «der Kirche»
nur schwer finden konnen, auch wenn sie das Wort «Okumene»
dauernd im Mund fiihren. Fiir den katholisch denkenden Menschen
kann die Reformation nie eine Grundlage sein; er kann diese nie
anders sehen als einen Bruch, durch den die Lebensverbindung mit
«der Kirche» wenn nicht durchgeschnitten, dennoch tief verwundet
ist. Ich will es hier noch einmal kriftig und deutlich aussprechen:
fiir den « Katholiken» ist «die Kirche» der eine und unteilbare Leib
Christi, und ich erachte diesen Ausdruck als den grundsiitzlichen
Ausgangspunkt fiir jede dogmatische Forschung in bezug auf «die
Kirche»; ich halte ihn ebensowenig fiir eine Metapher, als wenn wir
Gott « Vater» und Jesus Christus « Sohn» nennen.

Wir konnen auch noch diese Frage aufwerfen: Was bringen die
zusammenkommenden Kirchen mit? — Wenn es gut wiire, miissten alle
denselben Erbteil mitbringen. Ich weiss sehr wohl, dass Gottes Wege
unergriindlich sind und dass der Geist weht, wo Er will. Als wir in



223 —

Holland uns vorbereiteten auf die Konferenz von Edinburgh (1937),
habe ich einmal gesagt, dass der HI. Geist keine Kirche, keine De-
nomination, keine Gemeinschaft von Glaubigen als zu gering, zu ver-
schwommen oder als zu weit vom Zentrum entfernt betrachtet,
dass Er sie nicht gebrauchen und das Werk seiner Gnade nicht in
ihrer Mitte verrichten konnte. Das aber hebt die Differenzen nicht
auf. Statt dessen, dass alle denselben Erbteil mitbringen, legt jeder
seinen eigenen Erbteil auf den Tisch, mit besonderer Betonung auf
den «Teil». Hier muss der « Katholik» oft den Vorwurf seines refor-
matorischen Bruders horen, dass es ihm an Respekt fiir die Autoritit
der Bibel fehlt. Aber es ist nicht Mangel an Respekt, dass der « Katho-
lik» sich manchmal unbehaglich fiihlt, wenn der Protestant das
Wort «Bibel» ausspricht. Vielmehr ist es seine Uberzeugung, dass die
Reformation die Bibel von ihrer Basis losgerissen, sie von der
«Kirche», die ihm die Bibel gab, sie ihm in die Héinde legte, wie eine
Mutter ihr Kind unterrichtet und beten lehrt, losgelost hat. Es gibt
einfach keine gesunde «katholische Theologie», die nicht in ihrem
tiefsten Grunde in der Bibel ruht, aber sie legt den Akzent anders.
Wenn heutzutage so oft im 6kumenischen Kreis behauptet wird: Wir
miissen uns von neuem rund um die Bibel scharen und ihre Botschaft
belauschen, sage ich es als «Katholik» anders, und zwar: Wir wollen
von neuem horen auf das, was «die Kirche» uns durch Gottes Wort
lehrt. In dem «katholischen» Gedankengang kann die Tradition nie
eliminiert werden ; nicht als ob sie eine zweite Glaubensquelle neben
oder sogar iiber der Bibel wiire, sondern weil sie sowohl die Schatz-
kammer wie der Schatz des Glaubensdenkens der «Kirche» ist durch
alle Jahrhunderte hindurch. Ich weiss zwar, dass die Bedeutung der
Tradition auf reformatorischer Seite an Boden gewinnt und dass der
Protestantismus auch seine eigene Tradition gebildet hat, aber eine
Tradition, die nicht durch alle Jahrhunderte hindurch bindend ist,
ist fiir den «Katholiken» unannehmbar. Er kann nicht anders als
die HI. Schrift lesen mit der Kirche aller Jahrhunderte, er liest sie
nie allein, nie losgelost von «der Kirchep. !

So verhiilt es sich auch mit den Fragen in bezug auf den Wert
und das Wesen von « Amt» und «Sakrament». Gewiss, jeder, der sich
«Kirche»nennt, bringt Amt und Sakrament mit, aber der «Katholik»,
der weiss, dass er diese Schitze mit sich triagt von den Tagen der
Apostel her, ist davon iiberzeugt, dass er sie wesentlicher und tiefer
im Leben der «Kirche» inkorporiert sieht als sein reformatorischer
Bruder. In dieser Beziehung ist in oecumenicis eher ein Sperrbaum



als eine Anniherung zu konstatieren und stehen wir erst noch im
Anfangsstadinm des Gespriichs. Wie zuriickhaltend wir auch sind,
ein Urteil tiber den Wert vom Amt und Sakrament der « Kircheny,
die auf dem okumenischen Feld neben uns stehen, auszusprechen,
und wie sehr wir auch ein offenes Auge haben fiir die souveriine Frei-
heit der Wirksamkeit Giottes, so steht uns andererseits vor Augen,
dass wir hier am allerwenigsten zur Nivellierung geneigt sein konnen.

Endlich wollen wir noch die I'rage stellen: Zuw welchem Zweck
kommen die Kirchen zusammen? — Diese Frage scheint tiberflissig,
ist es aber am allerwenigsten. Jeder, der mitten in der 6kumenischen
Arbeit steht, kennt die landldufige Irage des gewodhnlichen Mannes:
Werden nun in der Wiedervereinigungsarbeit der getrennten Kirchen
gewisse Resultate erzielt ¢ Der einfache Glaubige erwartet von unserer
okumenischen Arbeit das Offenbarwerden, das Sichtbarwerden der
«una sancta, catholica et apostolica ecclesian.

Esist in der Natur der Sache begriindet und darum unvermeid-
lich — wir wiesen schon darauf hin —, dass im Weltrat zahllose I'ragen
sich melden, die zur Hand genommen werden missen, auf die eine
Antwort gegeben werden kann und muss. Der Reichtum der De-
partemente, Abteilungen und Sektionen ist tatsichlich ein Reich-
tum und zugleich eine Notwendigkeit. Um so tiefer aber wird der
Weltrat sich dauernd dessen bewusst bleiben miissen, dass der eigent-
liche Zweck, zu dem die Kirchen sich entschlossen haben zusammen-
zukommen, nicht in den Hintergrund gedringt wird. Vielsagend ist
in dieser Beziehung die rfahrung in Evanston gewesen, wo nur eine
Sektion sich mit dem eigentlichen okumenischen Ziel beschiftigte,
wo man sich namentlich iiber das Thema: « Unsere Einheit in Christus
und unsere Getrenntheit als Kirchen» beriet. Gerade diese Sektion
war am wenigsten erfolgreich und wurde zu einer Demonstration der
harten Barrieregrenze, zu der schon Lund gefiihrt hatte. Das Thema
war wesentlich das Thema der « Verlegenheity, aber jedenfalls war
es das Thema, das die Kirchen Auge in Auge dem okumenischen End-
ziel gegeniiberstellte und unverbliimt zeigte, welche falschen Wege
sie gegangen sind und wie schwierig es ist, den Weg zuriick zu finden.

Vor allem soll man sich davor hiiten, sich durch die Vorstellung
irrefithren zu lassen, als ob die « Kinheit der Kirche» im Weltrat
schon da sei, wie ein oberflichlicher Kirchenbegriff es glaubt, weil er
einen « Kirchenbund» fiir die «Okumenes ansicht und eine «offene
Kommunion», eine gemeinschaftliche Abendmahlsfeier als cine par-



tielle Errungenschaft dieser Okumene begriisst. Das ist Denominalis-
mus in seiner schlechtesten Form, es fehlt ihm jede Kenntnis, er ent-
behrt jeden Ernst.

I1I.

In allem, was wir hier gesagt haben, klingt gewiss ein kritischer
Ton. Diese Kritik will aber zuallerletzt abfiillig sein; sie will iiberdies
auch Selbstkritik und eine Verschirfung unseres Urteils in bezug auf
unseren eigenen Standpunkt sein. Gestatten Sie mir darum noch
einige Bemerkungen.

Fiir uns als kleine Kirche liegt die grosste Bedeutung der oku-
menischen Bewegung auf dem Gebiete von «faith and order». Alle
anderen Aufgaben und Arbeitsgebiete diirfen und sollen selbst-
verstindlich unser volliges Interesse haben; wir profitieren davon
und schopfen Belehrung daraus, aber vieles davon iibersteigt unsere
Krifte zu einigermassen bedeutender Mitarbeit. Aber auf dem Ge-
biete von «faith and order» liegt fiir uns die Pflicht, an unserem ge-
nuinen Katholizismus festzuhalten und diesen zu bekunden. Der
Trieb zur Wiedervereinigung ist fiir uns grundsitzlich, und daraus er-
gibt sich, dass wir darauf achten sollen, dass diese primiire Berufung
der 6kumenischen Bewegung nicht beiseite geschoben wird, wenn so
manchmal die «disagreements» uniiberwindlich erscheinen.

Wir sollen dabei erwiigen, dass das Aufdecken der Verschieden-
heiten nie einen Nachteil, sondern vielmehr einen Vorteil bedeutet.
Man lernt einander um so griindlicher kennen, und diese Kenntnis
bringt die Parteien einander nither. Dieses Kennen der anderen muss
so weit gehen, dass wir den tiefsten Herzensgrund gegenseitig ent-
decken, denn dort erreichen wir den Punkt, wo der HI. Geist am
besten sein Werk tun kann.

Das legt von selbst die Pflicht auf, unseren eigenen Wahrheits-
besitz immer tiefer zu ergriinden, von neuem zu priifen an dem Wahr-
heitsschatz, wie dieser durch die Jahrhunderte uns iiberliefert wor-
den ist. Es bedeutet eine neue theologische Besinnung, die ihre
Lebenssifte aus der Kirche der Apostel zieht und dennoch ein offenes
Auge hat fiir das Licht, das das heutige 6kumenische Denken uns er-
schliesst. Wenn unsere Kirche dann noch ihr « Nein» sprechen muss,
weil ihre (ilaubensiiberzeugung dies gebietet, wirkt dies nur auf-
klirend. Verwischung der eigenen Uberzeugung ist immer Schwiiche
und Unwahrhaftigkeit ; sich zuriickziehen ist immer sinnlos und eine
Verleugnung unserer Girundsiitze. Zeugen fiir das, was man selber als



= P =

Wahrheit erworben hat, bleibt immer ein Zeugnis der Liebe, auch
denen gegeniiber, die unsere Ansichten nicht teilen,

Dass ein gewisser Panprotestantismus in oecumenicis sich gel-
tend zu machen sucht, ist ein bei vielen herrschender Gedanke und
teilweise auch eine I'urcht. s kann gut sein, dies auszusprechen und
davor zu warnen. Dennoch iiberschiitze man diese Drohung nicht.
Ein Panprotestantismus wiirde zuriickfallen auf die Reformation
als Bastion und dadurch das Band mit der Kirche der Jahrhunderte
verlieren. Uberdies wiirde er das 6kumenische Endziel nie erreichen,
hochstens wiirde er eine protestantisch-kirchliche Macht hervor-
rufen, die den unleugbaren Gegensatz «katholisch-protestantisch»
noch verschirfen und die 6kumenische Bestrebung und Arbeit voll-
kommen illusorisch machen wiirde.

Igin solcher Panprotestantismus wiirde auch den Fehler machen,
dass er die Kraft und den Umfang der alten Katholizitit unter-
schiitzt. Abgesehen von dem alten Katholizismus, der auch noch fiir
einen wichtigen Teil in der Romkirche bewahrt geblieben ist, steht
neben unserer numerisch kleinen Kirche der Reichtum der ortho-
doxen Kirchen und ebensosehr der der anglikanischen Gemeinschaft,
fiir die die Begriffe « protestantisch» und « Reformation» einen anderen
Inhalt haben als fiir die Kirchen, die aus der Reformation hervor-
gegangen sind. KEs ist eine Oberflichlichkeit und ein gefihrlicher
Mangel an Kenntnis, wenn man die ganze anglikanische Welt ohne
weiteres dem Protestantismus und der historischen Reformation ein-
verleiben will. Der Anglikanismus mag die Moglichkeit besitzen, eine
Briicke in der okumenischen Bewegung zu bilden, er besitzt nicht
destoweniger die wesentlichen Merkmale des alten Katholizismus, die
ernie preisgeben wird. Auch die «comprehensiviness» hat ihre Grenzen.

Meiner Ansicht nach konnen dem « Katholiken» in oecumenicis
zwei Fragen vorgelegt werden: Wiinscht er, dass der « Protestant»
zur vorreformatorischen Kirche zuriickkehre ?, und: Verurteilt der
«Katholik» die Reformation ? — In bezug auf die erste Frage kann die
Antwort nicht anders sein als «ja»; er sieht keine Moglichkeit zur
Wiedervereinigung, wenn nicht auf der Grundlage der alten Kirche
vor jeder Reformation. Auf die zweite Frage gibt das (Gewissen die
Antwort: er bedauert die Reformation, und das bedeutet: es quiilt
ihn, dass die alte katholische Kirche so herabsinken konnte, dass eine
Reformation einen solchen tiefen Bruch hervorgerufen hat. Aber er
wird zugleich dankbar feststellen, dass er, dank diesem Bruch, sich
selbst zuriickgefunden hat. Auch der «Katholik» hat dauernd ge-



— 227 —

lernt und lernt noch téglich, auch von der Reformation; und er er-
wartet, dass in der Begegnung in oecumenicis auch das Umgekehrte
geschehen mdge, was nach meiner Uberzeugung auch wirklich ge-
schieht.

Ich komme zu der letzten, meines Erachtens wichtigen Be-
merkung. — Namentlich wir Altkatholiken sollen uns davor hiiten,
uns dngstlich abseits zu halten aus der Befiirchtung heraus, dass
unser eigener (Glaubensbesitz sonst verwissert und geschwicht
wiirde. Es versteht sich, dass wir jeden Tag bereit stehen, allen ortho-
doxen Kirchen die Hand zur Interkommunion zu reichen, von denen
uns nichts Wesentliches trennt. Wir taten dies schon vor einem
Vierteljahrhundert der anglikanischen Kirchengemeinschaft gegen-
itber, in voller Anerkennung beiderseitiger Katholizitit, in voller
Achtung gegenseitiger Unabhiingigkeit und unter Handhabung einer
grossen gegenseitigen Freiheit und Selbsténdigkeit im theologischen
Denken und liturgischen und disziplinidren Brauchtum.

Aber wir miissen auch positiv die Frage ins Auge fassen: Auf
welche Weise arbeiten wir an eine weitere Anniherung, casu quo
Interkommunion, mit ? Wie beurteilen wir die Wege, die andere da-
fiir suchen ? — Als konkrete Vorbilder denke ich an den Weg, den die
Kirchen von Siidindien seit einigen Jahren gewihlt haben, wie auch
an die Verhandlungen, wie sie seit laingerer Zeit zwischen den angli-
kanischen und presbyterianischen Kirchen von England und Schott-
land im Gang sind, iiber welche letzteren vor einigen Monaten ein
Bericht erschienen ist (Report on Relations between Anglican and
Presbyterian Churches). Auch kénnen noch genannt werden die Ver-
einbarungen, die die Kirche von England seit kiirzerer oder lingerer
Zeit mit den skandinavischen Kirchen und Finnland getroffen hat.
In bezug auf das letztere handelt es sich um eine Untersuchung und
Anerkennung der Echtheit der apostolischen Sukzession im Amte
der Kirche. Eine solche Untersuchung konnte auch unsererseits zu
jeder Zeit angestellt werden, auf Grund deren Entscheidungen ge-
troffen werden konnten. In den erstgenannten Fillen, das heisst in
Siidindien und in den Verhandlungen in England, handelt es sich
um die wichtige Frage der Ubernahme des durch legitime Konsekra-
tion zustandegekommenen Bischofsamtes, der episkopalen Kirchen-
form, und der durch den Bischof erteilten priesterlichen Amtsweihe,
also eine Art Katholisierung auf weite Sicht. Ich gehe hier nicht tiefer
auf diese Verfahren ein und will sie nicht kritisieren und dabei alle
Schwierigkeiten auffiihren. Ich will sie hier nur nennen und die Frage



— 228 —

stellen: Ist hier ein unmattelbares Nein am Platz 2 Wenn ich darauf
antworten mochte: Nein, ein unmittelbares Nein ist unsererseits
nicht gerechtfertigt, dann tue ich dies auf Grund folgender Fr-
wagung:

s gibt fiir uns noch einen tieferen Beweggrund bei der Be-
urteilung der I'rage, ob eine Interkommunion oder Einheit zustande
kommen soll, als nur die theoretische Untersuchung der vollkom-
menen Reinheit des Amtes und der genuinen Katholizitit, nimlich
dieser: Was will Giott mit seiner Kirche und was will Gott in dieser
Beziehung von uns ?

Die Frage ist darum: (iibt es andere Wege, und bietet sich in
den genannten Beispielen ein Weg, auf dem eine Anniherung und
eine einmal zu realisierende Wiedervereinigung moglich ist ¢ Was
mich kiitmmert ist der Gedanke, es kinnte nicht ausgeschlossen sein,
dass Gott diesen oder jenen Weg den Kirchen zeigt. Ich sage nicht,
dass ich personlich mit diesem Weg einverstanden bin und keine Be-
schwerden und Gefahren sithe; ich will nur fragen, ob bet Gott keine
Moglichkeiten sind, um auf dem Weg des Unvollkommenen das fiir
[hn Vollkommene zu erreichen. Und wenn wir diese I'rage bejahen
miissten — und ich glaube, dass den Wegen und Methoden Gottes
gegeniiber keine andere Antwort moglich ist — dann wiiren wir als
Kirche verurteilt, wenn wir uns schon von vornherein ablkehrten
und unser Nein ausspriichen, bevor das Endergebnis bekannt wiire.
Ich wiederhole: Der Weg kann ungeniigend sein, er kann sich als
falsch erweisen oder jedenfalls als nicht zum Ziel fithrend, aber. ..
es kann auch sein, dass Gott diesen Weg zeigt als einen der vielen, die
[hm bekannt sind. Damit will gesagt sein, dass wir beziiglich dieser
konkreten Annitherungsversuche einen Standpunkt zu suchen haben,
auch dann, wenn das vorliufig nur der Standpunkt des wohlwollen-
den und stark interessierten Zuschauers sein kinnte. Ich sehe hier
eine positive Aufgabe fiiv unsere altkatholische Kivche, fiir ihre Theo-
logie und fiir das Gebet aller ihrer Mitglieder.

Lasset diesen Aufruf zum Giebet mein letztes Wort sein diirfen.
Die okumenische Bewegung umfasst Christen, d. h. Jiinger Jesu
Christi, unseres Gottes und Erlosers, deren hochstes Ziel in dieser
Bewegung ist : einander zu suchen in dem EINEN.

Nachdem der Vorsitzende den kriftigen Beifall des Kongresses
zum Referat von Erzbischol Rinkel durch ein herzliches Dankeswort
erginzt hatte, wurde die erste Kongress-Sitzung geschlossen.



2. Kongress-Sitzung

Nach einigen geschiftlichen Mitteilungen vernahm man die drei
Kurzreferate zum Diskussionsthema « Auftrag und Dienst der Laien».
Die Thesen der Referenten findet der Leser im Bericht {iber die vierte
Kongress-Sitzung. Zuniichst sprach Franz Rielle (Bern) iiber

Auftrag und Dienst der Laien in der Familie

Als wir am letzten Kongress iiber das GGebet sprachen, konnten
wir uns nicht verbergen, dass es in unserer Kirche, in Gemeinde und
Haus mit dem Gebetsleben nicht {iberall am besten bestellt ist. Wenn
wir in dieser Stunde tiber die Moglichkeiten einer christlichen Lebens-
gestaltung in der Familie nachdenken wollen, wird sofort klar, wie
unerschopflich diese Fragen sind, dass sie tausend Fragen zuriick-
lassen, dass den vielen Altkatholiken, die hier versammelt und an
ein kirchliches Denken gewohnt sind, nur eine kleine Hilfe zuteil
wird, weil wir ja alle wissen, dass die Kirche keine Einrichtung zur
Verschonerung und Vertiefung unseres Lebens ist, sondern dass uns
ihre Botschaft immer wieder vor letzte und ganz personliche Ent-
scheidungen stellt. Wiren aber diese Ausfiihrungen trotz ihrer
Schwachheit geeignet, einer erfrischenden und lebendigen Aus-
sprache zu rufen, so wiire des Verfassers Schwachheit, seine Furcht
und sein Zittern (1. Kor. 2, 3) doch nicht vergeblich gewesen.

Auch in unserer Kirche finden wir immer wieder Menschen, die
trotz allen Wechselfillen des Lebens frohgemut und mit einem
unerschiitterlichen Glauben ihren Weg gehen, treffen wir Familien,
die sich Sonntag fiir Sonntag auf den Kirchweg machen, gemeinsam
beten und singen und gemeinsam das heilige Mahl empfangen, be-
gegnen wir Priestern, die unentwegt und unerschrocken die frohe
Botschaft verkiinden.

Wiirde ihnen diese Gnade wohl zuteil, wenn ihnen nicht etwas
von der Giite und Grosse Gottes aufgegangen wiire, wenn sie in der
Kirche nicht die Stadt auf dem Berge zu sehen vermochten (Matth. 5,
14-16), die trotz Kriegen und Noten, trotz dem Unverstand der
Menschen alle Zeiten iiberdauern wird und die unter der Verheissung
steht, dass die Holle sie nicht zu iiberwinden vermoge ? Kirche wird
aber nur dort sein, wo sich Menschen zusammenfinden, die Gottes
Wort horen wollen und die den Auftrag an die Apostel, in alle Welt
zu gehen, zu lehren, zu taufen und Gottes Willen zu tun, auch als
ihren Auftrag betrachten, die etwas von der Freude dariiber emp-



— 230 —

finden, dass sie das aus dem Ungehorsam und Abfall herausgerufene
Gottesvolk sind, eine konigliche Priesterschatt, die die grossen Taten
dessen zu verkiinden hat, der sie aus der Finsternis zu seinem wunder-
baren Licht berufen hat (1. Petr.2, 9).

Dieser Auftrag ist es auch, der uns immer wieder zum gemein-
samen (Gottesdienst zusammenfiihrt, der uns zusammen durch das
Erleben von Weihnachten, Karfreitag, Ostern und Pfingsten gehen
lasst, damit die Fleischwerdung des Wortes, die Erlosungstat Christi
und die Ausgiessung des Geistes in den Gemeinden Leben und Zeug-
niskraft und damit schon etwas von der Aufrichtung des Gottes-
reiches in dieser Welt durch die Gemeinde seinen sichtbaren Ausdruck
finde.

Muss es uns da nicht auf der Seele brennen, dass wir so oft klein-
mitig und verzagt iiber schlechten Gottesdienstbesuch, tiber man-
gelndes Interesse an der Bibelarbeit, tiber Priestermangel, die Fremd-
heit und Lieblosigkeit der Gemeindeglieder untereinander und vor
allem iiber die Gebetstrigheit in Gemeinde und Haus zu klagen
haben ? Deutet nicht alles darauf hin, dass die Gemeinde von ihrem
gottlichen Auftrag doch immer wieder kalt gelassen wird, dass an
diesem Gottesreich dauernd Verrat geiibt wird und dass sie dauernd
von Abfall und Ungehorsam bedroht ist ?

Wenn wir zusammen unsere GGebetsnot, unsere Schwachheit im
Gilauben und die Mittel zu ihrer Uberwindung iiberdenken wollen,
miissen wir auch einsehen, dass unsere Note und kirchlichen Sorgen
in unserm Ungehorsam ihren Ursprung haben. In der Messe beten
wir im Stufengebet im Wissen um unsern Unglauben und unsere
Schwachheit: « Wende dich zu uns, o Herr, und erwecke uns.»

Erwecke uns, damit wir christusgliubige Gemeinde,
hilf uns beten,
damit wir lebendige [Familie werden!

Damit ist auch schon aufgezeigt, dass es uns, wenn wir uns um die Wie-
dergewinnung des hiuslichen Gebetslebens und um eine christliche
Lebenshaltung in der Familie bemiithen wollen, nicht um die Kr-
weckung eines alten und schénen Brauches, sondern um die K-
weckung der Familie zu gehen hat. Auch die Familie ist Gemeinde,
auch ihr gilt der gleiche Auftrag Giottes, und auch sie steht in der
gleichen Schuld wie die Gemeinde.

Das Bild insich geschlossener Familienist mit der Sikularisierung
des Lebens immer mehr verschwunden. Die Kirche vereinigte im



— 231 —

Mittelalter die Wissenschaften, die Kranken- und Armenpflege, das
Schul- und Gerichtswesen gesamthaft in ihrer Hand. Die Familie
fiihlte sich der Kirche gegeniiber so verbunden und abhingig, wie sie
sich heute dem modernen Staat gegeniiber verbunden und abhéiingig
weiss, der der Kirche langsam Glied um Glied ihres offentlichen
Wirkens entwand. Damit war aber auch eine Abwertung der geistigen
Mission der Kirche und eine Uberwertung des Staates verbunden.
Mehr als von der Kirche wird das Heil vom Staat, von Verbinden
und Organisationen erwartet.

Diese Entwicklung brachte es mit sich, dass vielerorts das
Denken und Handeln der Eltern und der Kinder um Erwerb und Be-
sitz, Lebenskomfort und gesellschaftliches Ansehen kreisen. Die
heutige vermaterialisierte Zeit, das Lebenstempo, die Kompliziert-
heit des Lebens, der Existenz- und Konkurrenzkampf lassen ein
biirgerliches und vor allem ein christliches Familienideal immer mehr
verschwinden. Von aussen gesehen konnen zwar dem Grossteil der
Familien Wohlanstindigkeit und Bravheit nicht abgesprochen wer-
den. Die Viter sind treubesorgte Erniahrer, aber keine christlichen
Erzieher. Die Miitter halten wohl die Hande schiitzend iiber ihre
Familie, hegen und pflegen, aber von christlicher Gemeinschaft,
christlicher Ehe und Verantwortung ist wenig zu spiiren. Es darf
zwar nicht iibersehen werden, dass die Berufsausbildung, das Berufs-
leben, die Verinderungen in den Lebensbedingungen, wie die un-
regelmissigen Arbeitszeiten und die vielfdltigen Moglichkeiten der
Freizeitgestaltung, einer gemeinschaftsverhindernden Unruhe und
zum Teil einem aufregenden und zeitraubenden « Hotelbetrieb» in
den Haushaltungen gerufen haben.

Zur religiosen Betitigung in der Familie braucht es Zeit, Ruhe
und Sammlung, Voraussetzungen, die der heutigen Familie vieler-
orts abgehen. Die Zeitnot kann niemals der primiire, aber doch ein
Grund des heute sich breitmachenden « Sonntagschristentums» sein,
das die Kirche auf den Sonntag zwischen neun und zehn Uhr ver-
weisen und das den Werktag von jeder religiosen und kirchlichen

Titigkeit entleeren machte, das sich mit dieser engbegrenzten Kirch-
lichkeit begniigt und das sich gegen Einbriiche der Kirche in Ehe,
Familie und Haus entschieden wehrt.

Die eigentliche Not ist darin zu sehen, dass wir unter der Tret-
miihle des Alltags und den Umtrieben einer unruhigen Zeit verlernt
haben zu fragen, was eigentlich die Ehe ist. Sie ist keine menschliche
Erfindung und nicht nur die Zelle des Staates, wie es etwa heisst. Sie



232 —

hat als Glied der Gemeinde und am Leibe Christi Wegbereiterin und
Kiinderin des Gottesreiches zu sein, wie es Gotthelf in «Geld und
Creisty meint: « Khe 1st nicht nur, dass zwet Menschen aufeinander
schauen und fireinander leben, sondern auch nebeneinander und
gemeinsam auf ein Ziel hinwandern, eine lebendige Zelle fiir eine
neue Welt, zur Verwirklichung von Gottes Reich und Willen in
dieser Welt und in dieser Zeit.»

In der Schipfungsgeschichte heisst es: «Und Gott schuf den
Menschen ihm zum Bilde, zum Bilde Gottes schuf er ihn, und schuf
sie einen Mann und ein Weib. Und er segnete sie.» lir machte ihnen
die Erde und alles was darin wohnt untertan und befahl ihnen Ge-
horsam und die Anerkennung seines Schopferwillens. Christus gab
der Ehe eine neue Heiligung und fithrte die Frau aus engen jiidischen
Ilhegesetzen aus der Sklaverei als gleichwertige Partnerin an die
Seite des Mannes.

Haben wir aber den Segen Gottes nicht oft genug mit ver-
kehrten Sinnen in Unsegen verwandelt ¢ Gott will, dass sich die Ehe-
gatten in Liebe und Treue zugetan bleiben, und wir leben in Untreue
und in einer Zeit zunehmender IKhescheidungen. Gott will die Heilig-
keit und Reinheit der IShe. Er befiehlt: «Seid fruchtbar und ver-
mehret euchy», und wir sind, seltener aus wirklicher Not, als um eines
bequemern Lebens willen, einer entwiirdigenden Kinderbeschrin-
kung verfallen. Wir diirfen uns daher nicht wundern, wenn wir die
Missachtung des gottlichen Willens in diesen wichtigen Bereichen
des IBhelebens, aber auch in kleinern Dingen, mit Lebensschwierig-
keiten, mit Angsten und Néoten zu bezahlen haben, die unsern Lebens-
mut zu hemmen und unsere Lebensfreude zu verdunkeln vermogen.

Christus hat auch die Khe durch seine Erlosungstat aus der
Finsternis in sein Licht gefithrt. Gottes Wille ist auch fiir die IKhe
keine unertriigliche Biirde, sondern ein Angebot zur Befreiung aus
unserer Verkrampfung und aus den Niederungen unseres Versagens.

Aus der Ehe wiichst die FFamilie. Im allgemeinen werden unsere
Kinder im Guten wie im Bosen das mit ins Leben hinausnehmen,
was ihnen von den Eltern vorgelebt wird. Wie sehr es auf das Bei-
spiel, das Leben und die Haltung der Eltern ankommt, schreibt
Bischof Herzog in seinem Andachtsbuch « Gott ist die Liebe» in einer
Betrachtung iiber das siebte Gebot in ergreifender Weise: «[ch habe
gelernt, Vater und Mutter zu ehren, weil Vater und Mutter in heiliger
Ehe lebten, sich gegenseitig die Khre erwiesen und die Treue hielten,



— 233 —

die sie als Gatten einander schuldig waren. Ich hatte ein unbegrenztes
Vertrauen zu Vater und Mutter, weil sie selbst einander vertrauten
und kein boser Geist ihre Herzen entzweite. Ich hatte eine gliickliche
Kindheit und Jugend, weil im Hause meiner Eltern Zucht und Ord-
nung herrschten, keine Schamlosigkeit einzudringen vermochte, kein
wiistes Gerede, keine Leichtfertigkeit und Ausschweifung den reinen
Sinn der Jugend verderben durfte.» In Gebetsworten féihrt er weiter:
«Gesegnet sei das Haus meiner Eltern, in dem ich aufgewachsen bin,
gesegnet das Haus Gottes, in dem ich lernte, mich selbst als einen
Tempel des Heiligen Geistes in Ehren zu halten.»

Kinder sind im allgemeinen recht feinfiihlig und hellhorig fiir die
Echtheit des Glaubens und der religiosen Gefiihle der Eltern. Ob den
Eltern Gott und die Kirche eine inneres Anliegen sind, manifestiert
sich darin, ob sie, Vater wie Mutter, den Kirchgang mit den Kindern
nie ohne zwingenden Grund unterlassen, ob sie in stindiger Verbin-
dung mit dem Pfarrer dem Religionsunterricht mindestens die
gleiche Bedeutung zuerkennen wie der Schul- und Berufsbildung.
Wohl den Kindern und wohl der Kirche, wenn eine Mutter ihre
Kinder liebevoll durch das Kirchenjahr leitet, ihnen das liturgische
Verstiindnis 6ffnet und ihnen so nach und nach ein solides Wissen um
die christlichen Wahrheiten vermitteln kann. Gliicklich kénnen wir
Eltern uns nennen, wenn es uns kraft unseres Glaubens gegeben ist,
unsere Kinder immer mehr in die gottesdienstliche Gemeinde hinein-
wachsen und sie spiiren zu lassen, was uns Eltern der Kern unseres
Familien- und Gemeindeseins, das Geheimnis des heiligen Mahles
bedeutet, welche Lebenskraft und wieviel Frohmut uns dadurch ge-
schenkt ist, dass wir trotz unsern Fehlern und Schwichen in seine
Vergebung und seine Reichsgottesgemeinschaft hineingenommen
sind.

Als stete Begleiterin in ihrer Erziehungsarbeit muss den Eltern
die Bibel Stiitze und Hilfe, die Antwort auf alle Lebensfragen und
das Mass aller Dinge sein. Wenn es doch nur gelinge, dieses Buch,
das allein mehr Lebensweisheit und Kraft enthilt als die beste Haus-
bibliothek, wieder aus der Verstaubung, aus einem unergriindlichen
Versteck in eine fiir alle greifbare Néhe zu bringen! Wiire doch die
Zeit da, wo sich die Familie vor der offenen Bibel versammelt!

Ohne das Gebet, ohne das von der Kirche und Bibel her be-
stimmte Glespriich am Familientisch wird eine wirksame Erziehungs-
arbeit und eine christliche Beeinflussung und Fithrung der Kinder
kaum méglich sein.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1057. 15



In sehr vielen Familien, die kirchlich durchaus nicht am Rande
beheimatet sind, die sogar am kirchlichen Leben lebendigen Anteil
nehmen, ist ein Gesprich iiber religiose Dinge oder ein Familien-
gebet etwas Unmogliches. Gerade diese Familien mochten wir in
christlicher Verantwortung zur Besinnung aufrufen, deren christ-
liche Lebensiusserungen aus der Teilnahme am kirchlichen Leben
wahrzunehmen, wo aber alle Zeichen religiosen Lebens in der Familie
erstorben sind.

Mag eine IFamilie auch von der heutigen Unruhe und Nervositit
mehr oder weniger angekriinkelt sein, so wird es doch nirgends an
jenen Stunden fehlen, wo die ganze I"amilie, sei es beim Mahle, ecinem
gemiitlichen Abendsitz oder einer frohen Wanderung, vereint ist.
Konnte in solchen Momenten nicht bewusst und unaufdringlich das
Gespriich auf ein kirchliches oder religioses Thema geleitet werden ?
Iiine Sonntagspredigt konnte Anlass zu einer angeregten Aussprache,
Angriffsflichen zum Fragen und Kritisieren fiir eine lebendige Kin-
derschar und priichtige Moglichkeiten fiir die Eltern bieten, Korn
um Korn in aufgebrochenes Land zu legen. Wenn uns der Pfarr-
mangel zu denken gibt, warum reden wir dann nicht immer wieder
vom schweren, aber herrlichen Beruf des Plarrers und seiner be-
sondern Berufung im Weinberge des Herrn 7 In der Familie kénnte
fir die Sicherung des Priesternachwuchses mehr und Intscheiden-
deres getan werden als durch bewegte Klage und Aufrufe von kirch-
lichen Verbinden. Solche Gespriiche im Familienkreis sind nicht nur
wertvolle Pflege des Gemeinschaftssinnes, sie zwingen vorab die
Eltern, sich mit dem Gesprichsstofl in biblischer und kirchlicher
Sicht auseinanderzusetzen und auch die Anlagen, Ifihigkeiten und
Fehler ihrer heranwachsenden Kinder besser zu erkennen, was fir
die Erziehung von unschiittzbarem Wert sein kann. Solche Gesprivche
miissen aber immer wieder gesucht und mit Beharrlichkeit geptlegt
werden. Verschiedene Glaubensgenossen haben sich begliickt dariiber
ausgesprochen, wie sie dadurch den Zugang zu ihren Kindern ge-
funden und wie sie durch Diskussionen tiber Sport, Politik, Schule,
die soziale Frage, die Ilhe, das Zusammenleben in der Gemeinde und
vieles andere wertvolle christliche Krziechungsarbeit  verrichten
durften.

Die Unrast der Zeit, dusserliche und seelische Schwierigkeiten
aller Art haben das hitusliche Gebetsleben aus unsern Wohnstuben
verbannt, womit auch fiir das Familienleben und die Kindererziehung
die religiose Mitte und tragfihige 'undamente verschwunden sind.



— 235 —

Haben wir Angst vor einem Neubeginnen ? Schliessen wir Eltern ein-
ander einmal das Herz auf und besprechen wir in aller Offenheit
diese fiir unsere Kirche brennende Frage, besprechen wir sie im Blick
an den an uns ergangenen Auftrag, im Blick auf unsere (Gemeinden
und auf die uns anvertrauten Kinder. Ich glaube, dass vielen Eltern
sehr daran gelegen wiire, das verlorene Familiengebet wieder zu ge-
winnen, aber die Macht einer im Fleische sitzenden (Gewohnheit ist
oft schwer zu brechen. Ein schrittweises Vorgehen, liebevolle Riick-
sichtnahme und ein sich Darangewdhnen sind die Voraussetzungen
zur Einfihrung einer Neuerung, an die wirklich nicht ohne Scheu und
Ehrfurcht herangegangen werden soll. Vielleicht vermochten im Got-
tesdienst oft gesungene Lieder aus dem reichen Schatz der deutschen
und gregorianischen Choriile den Bann zu brechen. Mit solchen ge-
sungenen Gebeten wiire vielleicht ein Schritt zum Tischgebet getan.
Es hat uns Schweizer beim Besuch eines Altkatholikenkongresses in
Holland beeindruckt, wie die Katholiken mit einem Kreuzzeichen
voraus und die Protestanten in Gebetsammlung sogar in 6ffentlichen
Gaststitten ihr Tischgebet verrichteten. Wo das Essen nicht nur als
leibliche Stirkung, sondern immer auch als ein Hinweis auf das
heilige Abendmahl betrachtet wird, da sollten das Bitten und das
Danken am Familientisch zuhause sein.

Wir wissen, dass das Tischgebet da und dort noch Sitte ist,
kennen aber nicht viele Iille, wo sich die Familie regelmiissig oder
gelegentlich zu einer christlichen Hausgemeinde zur Verrichtung
einer Andacht oder eines gemeinsamen Gebetes vereint. In Familien
in der Diaspora miissten solche Hausandachten ein Gefiihl der Ab-
geschiedenheit und der Vereinsamung viel weniger aufkommen las-
sen. Die Bibel weiss von solchen Hausgemeinden zu berichten, die
auch der heutigen in unsere Familien gedrungenen Unruhe einen
Gegenpol und das begliickende Empfinden einer wirklichen Familien-
gemeinschaft zu geben vermaochten.

Die Formen solcher Hausgottesdienste kinnen sehr verschieden
sein und vor allem in verstindiger Riicksichtnahme auf die ver-
verschiedenen religiosen (efiihle der Teilnehmer. Die vor einem
kleinen Hausaltar auf den Knien den Rosenkranz betende Familie
kann zwar etwas sehr Tiefes, fiir uns aber kein Vorbild sein. Die ein-
einfachste Art eines gemeinsamen Gebetes kennen wir in der Sitte,
nach einer Mahlzeit eine oder zwei biblische Lesungen zu halten, in
kurzem Gebet der Familien- und Gemeindeglieder zu gedenken und
die Feier mit einem Lied zu beschliessen. Reichere Formen sind die



in unsern Gebetbiichern enthaltenen liturgischen Morgen- und Abend-
gebete.

Alles soll schlicht und einfach gestaltet sein. Hiiten wir uns vor
einem allzufeierlichen Getue, das oft unecht und daher abstossend
wirkt. Meine lirinnerungen an das Lernen des Vaterunsers sind mit
der Kiiche, dem trauten Schein einer Petrollampe und mit dem Duft
von braungerosteter Mehlsuppe verbunden. Wir kénnen den Kin-
dern die Teilnahme an solchen Gebetszeiten nicht ersparen, miissen
uns aber vor einem Zwang hiiten. Wo ein Kind die elterliche I'uchtel
zu spiren bekommt, wird es nur den Moment abwarten, wo es
das Aufgezwungene um so rebellischer iiber Bord werfen kann. Ich
kannte einen Bauern in der Westschweiz, der in so despotischer,
engherziger und aufdringlicher Art seine Tischandachten hielt, dass
er seine beiden Sohne aus dem Haus vertrieb und seine Frau und
Tochter ungliicklich machte. Hausandacht und Gebet im Haus be-
deuten nicht muffige Luft, Andichtelei und Frommelei. Nichts ist
verwerflicher, als wenn bei passender und unpassender (ielegenheit
in moralisierender Art mit Bibelworten um sich geschlagen wird. Be-
miithen wir uns um eine schlichte Frommigkeit und um ein frohes
elterliches Vorbild, das mehr durch seine Taten als durch Worte
lebendig ist.

Diese vielleicht etwas blutarm wirkenden Ausfiithrungen miissen
jene (ilaubensgenossen enttiuschen, die glaubten, Richtlinien und
Anleitungen zu erhalten, wie dem verlorenen (fut des Betens eine
bleibende Stitte errichtet werden kénne. Das Gebet ist aber ein Akt
des Glaubens und des Gehorsams. Religioses Leben und betende, fest
in der Gemeinde und in Christus verankerte Ifamilien konnen nicht
mit Anleitungen und nicht mit den besten Gebetbiichern «gemacht»
werden. Das Sprechen iiber das Gebet miisste noch schwerer fallen,
wenn in der Bibel nicht unzihlige Krmahnungen zu finden wiiren,
ohne Unterlass zu beten oder im Gebete zu verharren. Wir sollen also
beten, auch wenn uns unser Beten vielleicht zuerst durch diirre Orte
fithrt. Das herrliche Gut der Musik geht uns oft erst in seiner Grosse
und Schonheit auf, wenn wir bereit sind, immer wieder hinzuhiren
und uns in seinen Geist zu versenken. Ist nicht auch das unvoll-
kommene Gebet ein Hinhéren und ein Sichversenken, ein Hinein-
wachsen in einen immer tieferen und festern Glauben ? Wir wollen
aber auch beten. Christus sagte einmal: «Ihr wiirdet mich nicht
suchen, wenn ihr mich nicht schon gefunden hiittet.» Wiirden wir
zusammen vom Gebet reden, wenn wir nicht schon von seinem Geist



— 237 —

erfasst wiren ? Die Gnade des Gebets und eines gotterfiillten Fami-
lienlebens wird uns erst in seiner Fiille zuteil, wenn wir uns von Gott
die Héinde falten und uns von seiner Fiille in Gehorsamkeit und Dank-
barkeit iibernehmen lassen. '

Herr, wende dich zu uns und erwecke uns,
damit wir frohe, christusgliubige Familien,
hilf uns beten,

damit wir lebendige Gemeinde werden.

An zweiter Stelle sprach Pfarrer Arnold Moll (Basel) iiber

Dienst und Verantwortung des Laien in der Gemeinde

L.

Sie kennen wohl alle jene Geschichte vom Pfarrer, der eine neue
Gemeinde antreten sollte. Ménniglich versicherte ihn seiner tatkrif-
tigen Mitarbeit und anfianglich ging auch alles iiber Erwarten gut.
Nach und nach aber erlahmte der Eifer der Gemeinde, und man iiber-
liess es dem tiichtigen Pfarrer zunehmend mehr, die Gemeinde allein
zu pflegen. Da hatte der Pfarrer einen Traum.

Thm traumte, er wiire eben daran, mit Hilfe einiger Helfer einen
schweren Wagen einen steilen Weg hinaufzuziehen. Die Last aber
wurde immer schwerer, und schliesslich kam er tiberhaupt nicht mehr
vom Fleck. Er hielt inne, sah sich um — und was musste er wahr-
nehmen ? Die ganze Helferschar hatte sich auf den Wagen gesetzt
und sich von ihm bergauf ziehen lassen! In diesem Augenblick soll er
erwacht sein. Mag die Geschichte auch erfunden sein, so ist sie doch
gut erfunden, und die Deutung der Wirklichkeit durch Traume ist
uns genugsam bekannt. Es entspricht in der Tat der Erfahrung vieler
Geistlicher, gerade wenn sie tiichtig und arbeitsfreudig ihren Dienst
versehen, dass man ihnen gerne die volle Last der Gemeindearbeit
liberlisst, und je nach ihrer Veranlagung nehmen sie eine solche
Entwicklung in frommer Resignation oder aber mit innerer Auf-
lehung entgegen, wenn sie sich nicht gar durch das grossziigige Ver-
trauen der Gemeinde geschmeichelt fithlen und darin einen Beweis
ihrer Unentbehrlichkeit erblicken.

Auf alle Fille ist eine solche Situation ein Grund, eufzuwachen,
nicht nur fiir die Pfarrer, sondern ebenso fiir die Verantwortlichen
der (Gemeinde. Denn eine Gemeinde, die ihren inneren Aufbau ein-



fach ihrem Pfarrer iiberlisst, ist krank oder schon vom Tode ge-
zeichnet. Die Zeit des «Kinmann-Systems», die Zeit der blossen
«Pfarrerkirche» ist unwiderruflich vorbei. Sie beruht auf einem
grundlegenden Irrtum, dem eine villig falsche Beurteilung des Laien
in der Gemeinde zugrunde liegt. Ieh darf vielleicht in diesem Zu-
sammenhang auf die /. These verweisen, die Sie vor sich haben. Der
Luie ist nach dem Verstindnis der HIL Schrift — und nur sie ist hier
massgebend! — keineswegs der « Nichtfachmann» in kirchlichen oder
theologischen Dingen. Kr steht keineswegs im Gegensatz zu den
Amtstriigern der Kirche, wie dies schon sehr frith und in zunehmen-
dem Sinne im Mittelalter bis auf unsere Zeit behauptet und auch
praktisch gehalten worden ist, so dass schliesslich ein Krasmus von
Rotterdam sie als « Kinder dieser Welt und Widersacher Christi»
bezeichnen konnte! Es gibt grundsitzlich gesprochen nicht «duo
genera Christianoruny, zwei Arten Christen, eine Unterscheidung,
die schliesslich ins kirchliche Recht Eingang fand und eine geradezu
heillose Verwirrung schuf. Kine Gegeniiberstellung von « Kirehe und
Laien» wiire in der christlichen I'rithzeit schlechthin undenkbar ge-
wesen. Wohl kennt das Urchristentum fragelos neben den aus freier
Eingebung wirkenden «Propheten und Lehrerns auch eigentliche
«Vorstehery, Bischofe und Presbyter, «vom HI Geist bestellt, die
Gemeinde Gottes zu weideny, (Ag. 20, 28, 1. Petr. 5, 1-5), allein der
Apostel Petrus preist auch die Gesamtheit der Gliubigen als «ein
konigliches Priestertum und heiliges Volk» (1. Petr. 2,9). Und gerade
an dieser Stelle bedient er sich jenes griechischen Wortes, aus dem
spiter der Begriff « Laie» entstehen sollte: des Wortes «laos» — Volk!
Der «luos» ist das neue Volk Gottes, das neue, wahre «lsraely. 18rst
Ende des 1.Jahrhunderts stellt erstmals Clemens von Rom den
Laikos anthropos (den Laien) den Priestern gegeniiber, aber auch er
betrachtet ihn durchaus als den Angehorigen eines Sakralstandes,
der Kultgemeinde. Er steht wie der berufene Amtstriger in der
gleichen Verantwortung und hat denselben Zeugendienst, niimlich
«Die herrlichen Taten dessen zu verkiinden, der uns aus der Ilinsternis
berufen hat zu seinem wunderbaren Licht» (1. Petr. 2, 9). Daran hat
sich auch nichts geiindert, als sich die Stellung der Hierarchie mehr
und mehr festigte. Gerade unsere altkatholische Bewegung hat mit
Recht im Hinblick auf die sich iiberspitzende Hierarchie der Rom-
kirche aufdasallgemeine Priestertum der Gliubigen hingewiesen, und
die Geschichte unserer nationalen Kirchen bietet eine Ifille laien-
priesterlicher Gestalten, die mit grossem Segen in unsern Gemeinden



— 239 —

am Aufbau der Kirche mitgearbeitet haben, und zwar nicht nur in
rechtlich-weltlichen Belangen, sondern in Ausiibung ihrer laien-
priesterlichen Berufung.

11.

Diese Zusammenhiinge werden heute auch in der Kirche Roms
und anderswo wieder stark hervorgehoben. Katholiken wie Gérard
Philips, Franz Arnold und Yves Congar, um nur einige aus einer
grossen Schar zu nennen, haben sich dem Laienproblem in der Kirche
mit neuer Intensitit zugewandt. Man spricht allenthalben von der
«Stunde der Laien», vom Laienapostolat, und will damit andeuten,
dass die Kirche nur dann ihre missionarische Sendung in der Welt zu
erfilllen vermag, wenn sich jedes einzelne ihrer Glieder zu diesem
Dienst bereit findet. Seit Evanston (1954) beschiiftigt sich auch das
okumenische Gespriich mit der « Verpflichtung der Kirche gegeniiber
den ihr Fernstehenden». Auch in den evangelischen Kirchen wird
viel dariiber diskutiert. Man kann sich fragen, woher nun eigentlich
dieses neue Interesse fiir die Laienarbeit in der Kirche entstanden sei.
Es entspringt zweifellos einer Neubesinnung auf das Wesen der
Kirche selbst. Sie hat einerseits ihre Notsituation erkannt, den immer
grosser werdenden Gegensatz von Kirche und Welt, die resolute Ab-
kehr breitester Massen vom Glauben, die Auswirkungen eines nun
schon seit Jahrhunderten andauernden Sikularisierungsprozesses,
anderseits ist sie aber auch ihrer eigenen geistlichen Armut und der
mangelnden Zuriistung ihrer Glieder bewusst geworden. Sie hat in
dieser Selbstpriifung mit grossem IKrschrecken erkennen miissen,
dass sie zu einer statischen, introvertierten, mit sich selbst ungebiihr-
lich beschiftigten Gemeinschaft geworden ist, und hat der Not-
wendigkeit einer inneren Erneuerung nicht mehr ausweichen kénnen.
Nie hat den Ruf vernommen, ins Freie hinauszutreten und sich auf
eine neue Bewegung mit der Welt einzulassen, wieder missionierende
Kirche zu werden, und sieht gleichzeitig ein, dass die ihr zur Ver-
fiigung stehenden Kriifte nicht ausreichen, diesen Zeugendienst zu
erfiillen. In dieser Not nun hat sie mit Staunen und Dankbarkeit ein-
sehen miissen, dass Gott ihr die notigen Werkzeuge und Hénde fiir
diese Aufgabe schon lingst in iiberreichem Masse angeboten hat,
dass sie, die Kirche, sie aber in ihrer Verkehrtheit gar nicht beachtet
und angenommen hat. Alles liegt zum Bau bereit. Ganze Scharen
von Aufbauwilligen sind vorhanden, die Kirche aber hat sie nicht
in Dienst gestellt, sondern hat sie wie Arbeitslose behandelt und ihnen



— 240 —

keine Aufgabe anvertraut. Die Baupline Gottes zum Aufbau der
Gemeinde liegen schon in der HI. Schrift klar umrissen bereit, aber
die Kirche ist achtlos an diesen Plinen vorbeigegangen und hat sie
keiner Beachtung gewiirdigt. Mannschaften sind vorhanden, aber sie
sind nicht mobilisiert worden. Das Aufgebot unterblieb. Die Kirche
hat einsehen miissen, dass die Stunde gekommen ist, die Laien zum
Aktivdienst zu rufen.
11,

Wir wiirden uns nun dem in der 3. These Gesagten zuwenden und
miissten hier nun vor allem betonen, dass mit dieser Aktivierung der
Laien keiner wilden und ungeordneten Aktivitit und religios auf-
gemachten Betriebsamkeit Tiir und Tor geoffnet werden soll. An den
hier angegebenen paulinischen Schriftstellen wird jener zuchtvolle
Einsatz gefordert, wie er den einzelnen Gliedern im Leibganzen zu-
kommt. Die einzelnen Glieder konnen nicht tun, was ihnen beliebt,
sie bilden vielmehr zusammen eine organische Kinheit, eine Liebes-
und Traggemeinschaft, die alle verpflichtet. Vor allem kennt Paulus
keine von Christus losgeloste Betrachtung der Kirche. Christus, das
Haupt, gibt jedem Glied seines Leibes sowohl Gabe wie Aufgabe, die
es im Gemeindeganzen einzusetzen und zu erfiillen hat. Kein wirk-
liches Glied der Gemeinde kann an diesem Aufbau der Gemeinde un-
beteiligt bleiben. Es gibt grundsiitzlich keine «Arbeitslosen» in der
Gemeinde. Jeder hat vom lebendigen Herrn der Kirche seine (Gabe
empfangen. Also Gaben-Kirche! Mannigfaltige Dienste, Berufungen,
Charismen! Es ist in diesem Zusammenhang interessant, dass in der
neutestamentlichen Gemeinde eine « Berufung» erst auf Grund eines
geleisteten Dienstes erfolgt.

Eine Gemeinde, die vor diesem Spiegelbild im Neuen Testament
Busse getan hat, wird sofort anders werden: Es werden sich Besucher-
teams bilden, die strassen- und quartierweise Gemeindeglieder auf-
suchen. Man wird sich zu Studiengruppen zusammenfinden, wo
Lebensfragen von der Bibel her besprochen werden. Es wird zu ge-
meinsamen Freizeiten, Hauskreisen, Nachbarschaften kommen. Was
konnten Arzte, Juristen, Politiker und Wirtschaftsfithrer, Unter-
nehmer und Kiinstler der Gemeinde bieten! Jugendgruppen, Chore,
Giemeindeorchester, Standesvereine haben bedeutsame Aufgaben zu
erfiillen. Ja, jedes einzelne Gemeindemitglied, das mathofft, mittrigt,
matarbeitet, ist ein unersetzliches Glied des Ganzen. s gibt Gemeinde-
mitglieder, denen die Gabe des Ratenkonnens gegeben ist : sie mogen in



— 241 —

der Behorde dienen. Die Armut, in der wir leben, ist Siinde. In der
christlichen Gemeinde ist grundsitzlich jeder wichtig. «Ich spiir’s,
so drmlich kann’s nicht weitergehen!» hat Joh.Christoph Blumhardt
einst einem Freund geschrieben: «Die ersten Gaben und Krifte, die
sollten wiederkommen, und ich glaube, Gott wartet nur darauf, dass wir
thn darum bitten!» Dieses Wort des grossen Gottesmannes hat heute
noch nichts von seiner Aktualitit verloren.

IV,

Damit ist nun auch das Stichwort gefallen, das Thnen wohl
schon lingst auf der Seele gelegen haben mag: Die Wirklichkeit der
heutigen Gemeinde sieht eben sehr anders aus! Die geistliche Armut
ist augenfiillig. Sie ist sogar so gross, dass einer, der gut Bescheid
weiss, geradezu sagen konnte, dass niemand den Wunsch haben
kénne, eine grossere Anzahl der jetzt Aussenstehenden in die Kirche,
S0 wie sie sei, eintreten zu sehen. Wir visieren jetzt die Tatsache, wie
sie im 4. Abschnitt umschrieben wird, wonach sich erfahrungsgemiss
nur ein geringer Bruchteil der Gemeindeglieder, in unsern Schweizer
Stadten 5-209%, in den lindlichen vielleicht 309, zum eigentlichen
Aufbau der Gemeinde aktiv berufen weiss. Die Laien, die imstande
und bereit sind, Dienste im oben angegebenen Sinne zu iibernehmen,
bilden nach wie vor die Ausnahme, sind zudem sténdig {iberbean-
sprucht, werden von iiberall her angefordert und haben nicht selten
das Gefiihl, fiir ihren Dienst nicht richtig ausgeriistet zu sein. Der
iiberwiegende Teil der Kirchgenossen wird vom Gottesdienst nicht
mehr angesprochen, verhilt sich dem kirchlichen Leben gegeniiber
vollig passiv und zéihlt sich nurmehr aus traditionellen Griinden zur
Kirche. Das ist die grosse Not der Kirche von heute, die als solche
ehrlicherweise illusionslos signalisiert werden muss.

Aus dieser Situation heraus ergeben sich aber nun drei unum-
gingliche Folgerungen. .

Die erste ist: Die Kerngemeinde muss ausgeriistet werden!

Diese Ausriistung der Laien kann nicht weiterhin dilettantisch
betrieben oder dem Zufall iiberlassen werden, sie ist vielmehr plan-
miéssig und tatkriiftig zu fordern. Durch Erwachsenenkurse, Bibel-
abende, kirchengeschichtliche und liturgische Einfithrungskurse,
Einkehrwochen, Retraiten ist die Kerngemeinde systematisch in die
Welt des Glaubens und der Kirche einzufithren, damit die Kirche
ithnen zur wirklichen Heimat wird. Leider ist es noch lange nicht



549 —

iiberall verstanden worden, dass es solcher Bemiithungen bedarf, um
die Kerngemeinde geistig zu nithren und zu stirken. Es scheint, dass
andere Kirchen, ganz besonders niederlindische (ich erinnere an das
Kerk en Wereld-Institut oder auch an das Martin Bucer-Institut in
Strassburg), bereits tiber jahrelange rfahrungen verfiigen, withrend
bei uns alles noch in den Anféngen liegt. I£s stellt sich hier die Frage,
ob wir uns endlich bereit finden. in der Ausriistung der Kerngemeinde
etwas Tapferes zu tun.

Die zweite Folgerung: Die Kerngemeinde muss planmdissig cin-
gesetzt werden!

s gilt Dienstgruppen einzusetzen fiir Haus- und Kranken-
besuche, fiir Alte und Einsame, Abseitsstehende und Gleichgiiltige,
Arbeitsgruppen fiir besondere kirchliche Gebiete, fiir neu der Ge-
meinde Beigetretene. I2s ist Sache des Pfarvers, die Ifihigkeiten und
Moglichkeiten der Helfer zu durchdenken und sie sinngemiiss ein-
zusetzen, 198 gilt, mit Hilfe unter Umstinden ganz weniger Frauen
und Minner aus der Riesenschar der blossen Partizipanten-IKirch-
genossen wirkliche Glieder der Gemeinde zu gewinnen., Das Ziel ist
und bleibt: Die Gemeinde muss immer mehr werkliche Gemeinde
werden! Nur lebendige Gemeinden wirken auch nach aussen missio-
narisch.

Und die dritte Folgerung: Wir kimnen nicht linger auf cine
innere Mission verzichten!

Uber die Art der Durchfithrung wird man sich einigen kimnen.
Eine Arbeitsgruppe von Geistlichen und Laien wird die I'rage griind-
lich und nach allen Seiten hin iitberlegen miissen. Wir brauchen nichts
nachzuahmen oder zu forcieren. Wirwerden eine uns gemisse und den
GGemeinden zumutbare Form der inneren Mission finden. Aber die
Tatsache der geistlichen Armut unserer GGemeinden, die Tatsache,
dass es abgestorbene, schliifrige und abseitsstehende Glieder der
Gemeinde gibt, darf uns um der Liebe Christi willen nicht ruhig
lassen. Wer nicht missioniert, hat demissioniert! Ks ist allerdings zu
betonen: Die wirksamste missionarische Ausstrahlung erfolgt frei-
lich nach wie vor von Christen, die zur 1"iille der Freiheit erweckt und
bereit sind, Verantwortungen zu itbernehmen, deren Wort und Werk
durchdrungen ist von christlicher Lebensfreude und glithender Got-
tesliebe. Sie schaffen mit ihren Taten und Leiden jenes Alphabet, von
dem Michael Baumgarten sagt, dass die Welt es zu verstehen vermag,



¥,

Wir sind gewohnt, die Pfarrgemeinde als einen Bereich unserer
seelsorgerlichen Betreuung und kirchlich-administrativen Bemiihun-
gen zu betrachten. Sie ist aber mehr: Sie ist auch eine Siinder-, Liebes-
und Glaubensgemeinschaft, ein Territorium der Caritas, ein Liebes-
bund. «Alles geschehe bei euch in der Liebe!» sagt der Apostel. Viel-
leicht haben unsere Gemeinden gerade deswegen so wenig missio-
narische Kraft, weil die Liebe in ihnen erkaltet ist. Wo zumal die
Briiderlichkeit in der GGemeinde nicht mehr aufzuleuchten vermag,
bleibt alles Zeugnis von Christus leeres Geschwiitz. Die Briiderlich-
keit muss sich zuallererst in der Zusammenarbeit zwischen den be-
rufenen Hirten und den Laien als ihren Mitarbeitern auswirken. In
den Werken des hl. Augustin wird an die siebenhundertmal das
Wort Pauli (Rom. 5, 5) zitiert: «Denn die Liebe Gottes ist aus-
gegossen in unseren Herzen durch den HI. Geist.» Wer sich isoliert,
ist ausserstande, den Heiligen Geist zu begreifen. Diese Bruder-
schaft im gemeinsamen Planen und Dienen schliesst automatisch
jedes eigenmiichtige Vorgehen einzelner oder ganzer Gruppen aus.
Was Tertullian von der Familie sagt, das hat seine Berechtigung auch
fiir die gemeinsame Verantwortung und den gemeinsamen Dienst
von Laien und Hirten: « Gemeinsam beten sie, gemeinsam werfen sie
sich nieder, sie belehren einander, ermahnen einander. Miteinander
gehen sie zur Kirche, miteinander finden sie sich ein am Tisch des
Herrn, vereint sind sie in Noten und Verfolgungen, vereint auch in
guten Tagen. Sie gehen sich nicht aus dem Wege und keiner wird dem
andern listig. Abwechselnd singen sie Psalmen und Hymnen und sie
feuern sich gegenseitig an, wer wohl am besten seinem Gott diene.»
Jedes unbriiderliche Vorgehen einzelner, jedes sich gegenseitige Aus-
spielen und Abbrechen der Gemeinschaft ist ein Attentat gegen die
Einheit der Gemeinde. Umgekehrt hat die vertrauensvolle Zu-
sammenarbeit von Geistlichen und Laien beim Aufbau der Gemeinde
eine ungeheure Verheissung. Wir denken hier an das hohenpriester-

liche Gebet Christi (Joh. 17, 21):

«Vater, erhalte sie in deinem Namen,

lass sie eins sein, wie wir eins sind:

ich in ihnen und du in mir,

auf dass sie voll ausgestaltet werden zu einer Einheit,
damit die Welt glaube, dass dw mich gesandt hast. . .»



Darin liegt schliesslich Ziel und Verheissung alles Laiendienstes
in der Gemeinde: solcher Dienst macht der Welt glaubhaft, dass
Christus in diese Welt gekommen ist, sie zu erlosen. Dag Laienproblem
ist heute das brennendste Problem der Kirche. Es verlohnt sich
schon, dass wir aufwachen, aufwachen wie jener Pfarrer, von dem wir
eingangs horten, und nach giiltigen Losungen suchen.

Schliesslich wurde Prof. M. A. Zwart (Utrecht) das Wort erteilt
zum dritten Vortrag:

Auftrag und Dienst der Laien in der Welt

«Auftrag und Dienst der Laien in der Welt» — dieses Thema
konnte uns dazu veranlassen, uns gemeinsam iiber Auftrag und
Dienst des Laien im Arbeitsprozess, im Leben von Staat und Gesell-
schaft in weitestem Sinne zu unterhalten. Damit bote sich uns die
(Gelegenheit, uns in allerhand Meinungen und Gedankengiinge zu
verlieren, die meines Erachtens im Hinblick auf unsere Lage als Alt-
katholiken alle auf einen gewissen Pietismus, ja vielleicht sogar auf
einen gewissen Quietismus hinauslaufen wiirden. Wiirve das der Zweck
dieses Referats gewesen, so miisste ein anderer vor lhnen stehen.
Wenn der Kongress- Ausschuss mich jedoch gebeten hat, dieses Thema
zu behandeln, so verfolgte er damit ein bestimmtes Ziel, dieses nim-
lich, es in jenem Sinn zu erortern, wie es die Bischofe und viele Kol-
legen bereits in Bonn bei der Theologenkonferenz von mir gehirt
haben, nimlich im Sinne der Mission und Kvangelisation.

Was ist Mission ? Unter Mission verstehen wir die der Kirche zu-
erteilte Aufgabe, das ithr vom Herrn anvertraute Fvangelium den-
jenigen Volkern zu bringen, die seinen Namen noch nicht kennen und
ihn nicht lobpreisen.

Was ist Evangelisation ? Dieses alte Wort bezeichnet die Titig-
keit, die die Kirche schon von altersher ausgeiibt hat, und die darin
bestand, denjenigen, die sich aus irgendwelchen Griinden dem Evan-
gelium und der Kirche entfremdet hatten, dieses [Evangelium aufs
neue zu bringen und es in ihre Erinnerung zuriickzurufen.

Stimmt diese alte Definition noch ? Ja und nein. Ja, wenn es
sich um Menschen handelt, bei denen sich noch etwas in die Erinne-
rung zuriickrufen lisst, das heisst also bei dem sogenannten «dritten»
Menschen. In diesem Falle kann man auch von Randmission reden.
Handelt es sich jedoch um den «vierten» Menschen, der nachchrist-
lich, nachkirchlich, nachbiirgerlich, nachpersonlich und manchmal



— 245 —

nachreligios ist, so kann, nein, so muss die Evangelisation als innere
Mission auf- und angefasst werden.

Zur Mission: Beziiglich dieses Themas méchte ich zwei Zitate
vorausschicken, die einem Bericht des Zentralkomitees des Welt-
rats der Kirchen entnommen und den Kirchen zu genauerem Stu-
dium tibersandt worden sind:

«Gewohnlich ist die Gemeinde geneigt (wir miissten hier wohl
sagen : ist unsere Kirche geneigt), eine nach innen gerichtete (iemein-
schaft zu sein; sie ist nicht in erster Linie darauf bedacht, ihr Wissen
um Christus Welt und Umwelt mitzuteilen. Diese Eigenbritelei
muss naturgemiss Leben, Denken und Leitung der gesamten Kirche
beeinflussen. Und dies bezieht sich sowohl auf die jungen wie auf die
alten Kirchen» (Abschnitt IV, Absatz 2a).

«Fiir gewohnlich beschéiftigen sich das Theologiestudium und der
Kirchenunterricht nicht geniigend mit der Aufgabe, den ausserhalb
der Kirche Stehenden das Evangelium zu bringen. Man geht haupt-
sichlich wohl mehr von einer statischen Kirche als von einer
Kirche mit Missionsauftrag aus» (Abschnitt 1V, Absatz 2b).

Was sind unsere Kirchen und Gemeinden denn anderes ge-
worden als statische Einrichtungen ? « Eigenbrételei», sagt der Welt-
ratsbericht. Und unsere Gemeinden ? Nur allzu oft erregen sie den
Eindruck der Behaglichkeit und Gemiitlichkeit, der Schlaffheit und
Schlifrigkeit, wodurch auch die begeistertste Fithrung von Pfarrer
und Kirchenvorstand gefriert. Und doch geht es auch anders. Bischof
Kiiry seligen Angedenkens hat die Schweizer Kirche durch die Orga-
nisation der Auslandshilfe zu einem lebendigen Quell gemacht. Die
deutsche Kirche ist aufs neue zur Baukirche geworden. Unsere hol-
lindische Kirche hat in sieben Jahren ein neues Seminar zustande
gebracht. Die amerikanische Kirche hat unter Bischof Hodur selig
etwas (irossartiges geschaffen. Wenn aber keine Ziele aufgestellt
werden, die iiber die Grenzen der Heimkirche hinausweisen, so stellt
sich unwiderruflich die Selbstgeniigsamkeit ein und damit der Ab-
fall, der Riickfall und der geistige Tod. In dieser Hinsicht ist es sehr
bemerkenswert, dass Herr Bischof Demmel in seinem Hirtenbriefe
von 1955 auf Gruppenbildung in den Gemeinden hingewiesen hat,
obwohl seine Kirche doch durch Bauaufgaben schon sehr in An-

spruch genommen ist.
Ich erinnere hier an Abschnitt V, Absatz 1, des Weltratsberichts:
«Die grosse Missionsbewegung der letzten Jahrhunderte hat unter



— 246 —

Gottes Fithrung eine Kirche entstehen lassen, die in gewissem Sinne
die gesamte Welt umspannt. Wir erkennen dankbar an, dass dies ein
mitchtiges Werk von Gottes Geist ist, der sogar dort durch seine
Kirche wirkt, wo der Gehorsam dieser Kirche in mancher Hinsicht
sehr unvollkommen war. Trotz ihrer Begrenzungen und Unvoll-
kommenheiten ist diese Bewegung in ihrer Art die grisste geistige
Stromung in der Geschichte gewesen. Uberdies erweckt die Mission
selbst heutzutage sehr viele Christen zum geistigen Leben und zur
Opferbereitschaft.» Viel von dem hier Gesagten ist an unsern Kirchen
vorbeigegangen. Ich mache unsern Kirchen daraus keinen Vorwurf,
Haben unsere Kirchen doch seit ihrem Intstehen gegen Rom an-
kiimpfen miissen, und dies erforderte so viel Zeit und Kraft, dass wir
es zu einer andern Front gar nicht bringen konnten. Noch immer
haben wir Rom gegeniiber den Auftrag, die Stimme eines Katholizis-
mus zu sein, der reiner ist, als er sich dort findet. Doch wenn wir
durch die romisch-katholische Kirchenpolitik diese unsere Stimme
zur Stimme des schlechten Gewissens herabsetzen lassen, das man
erfolgreich totzuschweigen versteht —und das st so — und viele Laien
scheinen sich das gefallen zu lassen —, so miissen wir mit allen Mitteln,
tiber die wir als Kirche verfiigen, in die Welt hinaus und uns nicht tot-
schweigen lassen.

Nchon um des Lebens unserer Kirchen willen selber miissen wir
Mission treiben. Lehrt doch die Iirfahrung, dass eine missionierende
Kirche zu neuem Leben erweckt wird. Die Gesinnung derjenigen, die
Front an Front gegen das Heidentum kivmpfen, kehrt zur missionie-
renden Heimatkirche zurick, und so wird Jesu Wort « Gehet hin und
lehret alle Volker» wieder lebendig, und zugleich mit diesem einen
Wort auch viele andere Worte und Werte.

Aber wie konnen wir Mission treiben / Wer keine Hand hat,
kann keine Faust machen. Kein Geld, keine Leute! Was wollen wir
also und was konnen wir tun ? Die Kirche von England, mit der wir
in Interkommunion leben, verfiigt tiber gentigend Missionsgebiete in
der ganzen Welt. Die Gesellschaft, die hier titig ist, die SP G ist sehr
aufgeschlossen und fiir Anfragen von verschiedener Art nach meiner
Erfahrung sehr zugiinglich. Nun gibt es zwei Moglichkeiten.

Die erste ist diese: Unsere Bischofe wenden sich gemeinsam an
die SPG mit der Bitte um Missionsnachrichten aus einem bestimmten
Gebiet nach Wahl. Unsere Kirchenzeitungen erstatten mit dem
Material, das die SPG uns dariiber zur Verfiigung stellen kann und
will, regelmiissig tiber gerade dieses Gebiet Bericht.



Die zweite Moglichkeit: Jeder unserer Bischofe sucht fiir sein
eigenes Land einen Missionsbereich in einem Gebiete aus, von dem
sich erwarten lisst, dass es eine besondere Anziehungskraft auf die
Gemeinden ausiibt (z.B. fiir uns Hollinder Neu Guinea), und jeder
Bischof sorgt nun wie er es fiir richtig hiillt dafiir, dass die Presse
seiner Kirche durch regelmiissige Reportagen den von ihm gewihlten
Missionsbereich deutlich herausstellt. Wenn dann die Gliubigen zu
jahrlich wiederkehrenden Spenden fiir diese Mission ermuntert wer-
den, so verfiigen wir erstens iiber eine Probe, ob unsere Gliubigen
sich noch zu einem solchen Geist aufschwingen kénnen, zweitens iiber
ein Mittel, unsere Leute mehr und mehr missionsgesinnt zu machen.
Hier auf dieser untersten Stufe liegt die Chance fiir den Aufbau
unseres Missionsgeistes.

Das gesammelte Geld wird die SPG in England dankbar in
Empfang nehmen, und dies wird ein neues Zeichen unserer lebendigen
Gemeinschaft sein. Die SPG hat fir die Aufklirung in unseren
Kreisen vermutlich so viel Material greifbar — auch wohl Film-
streifen —, dass nicht nur unsere Zeitungen davon Gebrauch machen
kénnen. Auch unsere Jugend-, Minner- und Frauenvereine kénnen
an (Gemeinschaftsabenden viele schone Stunden damit verbringen.
So entsteht vor unsern Augen neues Leben, so ergeben sich neue Auf-
gaben. In einer fiir uns ganz neuen Art offenbart das Evangelium
seine Kraft, und vielleicht werden wir unserseits einst dankbarer sein
fiir diese geoffenbarte Kraft als die SPG fiir das Geld, das wir ge-
sammelt haben.

Wir gehen jetzt zur innern Mission iiber. Leider ist es heute so,
dass sich das Heidentum nicht mehr nur ausserhalb der Grenzen
unseres Erdteils befindet, sondern innerhalb unserer eigenen Landes-
grenzen in niichster Nihe unserer Kirchen bliiht und gedeiht. Und —
nochmals leider — miissen wir zugeben, dass keine einzige Kirche bis
heute den Weg zu diesem Heidentum gefunden hat. Noch schlimmer:
trotz bester Organisation und Vorbereitung sind viele Versuche miss-
lungen. Die Schlussfolgerung ist bereits gezogen. Sie lautet: Viele
Jahre lang wird unendlich viel gesiit werden miissen, um vielleicht
nach langer Zeit sehr wenig zu ernten. Zu dieser Schlussfolgerung
kommt auch die «Apostoleiar, die bischifliche Dienststelle in Hol-
land zur Verbreitung des Glaubens. Wenn nun die grossen Kirchen
80 miihselig zur Tat schreiten, was kiénnen dann die kleinen Kirchen
tun 2 Sollen wir schweigen und uns totschweigen lassen # Ich glaube
nicht, Denn es gibt nicht nur ein neues Heidentum, sondern auch



eine Menge von Menschen, die aus inneren Griinden « Randfiguren»
ihrer eigenen Kirche geworden sind. Es finden sich, so sagt Bischof
Lagerwey, mehr Altkatholiken in der romisch-katholischen Kirche
als in unserer eigenen. Ich darf aus Erfahrung hinzufiigen, dass es
infolge des hochkirchlichen Denkens unter den Protestanten viele
Menschen gibt, bei denen unsere Kirche bekannt gemacht werden
sollte. Die meisten Ubertritte kommen in Holland von dieser Seite.
Aber doch kennt man unsere Kirche kaum.

Wir haben also zu unterscheiden:

@) das moderne Heidentum, b ) die Randfiguren der romischen
und evangelischen Kirche. Wie kénnen wir diese Menschen gewinnen ?
(iewiss sind wir durch die Stellung unserer Kirche in der Okumene
und durch ihre Stimme im Rundfunk etwas bekannter geworden.
Das gentigt aber nicht. Ich glaube, dass gerade hier fiir unsere Laien
Auftrag und Dienst bereitliegen. Warum fiir die Laien ¢ Heutzutage
ist hauptsichlich der Laie die Tiir der Kirche nach aussen und innen
geworden, weil die Erfahrung lehrt, dass der Besuch und das Gesprich
eines Laien eine ganz andere Wertschiitzung und Beurteilung er-
fahren als das Auftreten des Pfarrers.

Um diesem Laienauftrag und -dienst Gestalt zu geben, sollte
jede unserer Landeskirchen eine Apostoleiastelle haben, in der
neben nur wenigen Geistlichen in erster Linie Laien titig sind, um

a) die gesamte Frage des modernen Heidentums zu studieren und
um die Versuche anderer Kirchen auf diesem Gebiete zu unter-
suchen;

b) die Mittel zu suchen und zu finden, um die Neuheiden und die

Randfiguren anderer Kirchen zu suchen und zu erreichen;

¢) die durch Okumene und Rundfunk gegebenen Moglichkeiten

auszunttzen.

Darum soll die Apostoleiastelle fiir die ganze Kirche die einzige
zentrale Auskunftsstelle sein, wohin immer und immer wieder hin-
gewiesen werden muss. Daneben miissen von dieser Apostoleiastelle
fiir das neue Heidentum und die genannten Randfiguren geeignete
Broschiiren gemacht und orientierende Vortrige gehalten werden.
Zudem sollen von dieser Apostoleia in Zusammenarbeit mit der
kirchlichen Presse Sondernummern des Kirchenblattes, am vorteil-
haftesten in der Zeit der hohen Ifeiertage, herausgegeben werden fiir
den Strassenverkauf! Wie ist dieser zu gestalten ? Es ist dazu notig,

dass



— 249 —

1. der Pfarrer in seiner (emeinde eine Gruppe iilterer und jiingerer
Leute findet, die er von der Bedeutung dieses Auftrags und dieses
Dienstes iiberzeugen kann oder die bereits davon iiberzeugt
sind ;

2. die Mitglieder einer solchen Gruppe Anweisungen erhalten, die
auf die ortlichen und kirchlichen Verhiltnisse Bezug nehmen;

3. diese Gruppe bei allen in Frage kommenden Adressen die Sonder-
nummer anbietet, und zwar kostenlos, wobei zu beachten ist,
dass jeder Teilnehmer immer wieder dieselben Adressen be-
dient. Wenn dies nach der Meinung des Pfarrers oder des Kir-
chenvorstandes oft genug erfolgt ist, kann das Kirchenblatt
gegen Bezahlung iiberreicht werden;

4. nach einiger Zeit auch die genannten Broschiiren zum Verkauf

angeboten werden ;

man iiberlegt, ob es tunlich wiire, diejenigen Leute, die Kirchen-

blatt und Broschiiren regelmissig gekauft haben, durch die

Mitglieder der Arbeitsgruppe zu wichtigen Gemeindeabenden

einladen zu lassen.

6. Dabei kann sich die Gelegenheit zu der Frage ergeben, ob ein
Besuch des Gruppenmitarbeiters erwiinscht ist.

7. Die Ergebnisse und Erfahrungen der Mitarbeiter sollen regel-
miissig zur gegenseitigen Ermutigung und Unterweisung be-
sprochen werden. Nie aber diirfen bei solchen Beratungen
Dinge erortert werden, die der Teilnehmer mit dem Pfarrer
besser unter vier Augen zur Sprache bringen kann. In diesen
Dingen miissen wir fiir dusserste Diskretion sorgen.

8. Die Gemeindemitglieder sollen durch das Gebet zu dieser Arbeit
so erzogen werden, dass sie die neu Kommenden (ich sage nicht :
die Neugewonnenen) nicht mit grossen Augen anstarren, sondern
ihnen bescheiden, aber mit Interesse begegnen und sie in ihren
Kreis aufnehmen.

(]

Ich gebrauchte soeben das Wort Strassenverkauf. Uberliuft
einen Altkatholiken bei diesem Gedanken nicht ein Schauder? In
Utrecht haben wir es mit einer Laiengruppe und zwei Pfarrern in
Zivil versucht. Wir haben kein Haus iiberschlagen. Nirgends wurden
Wir iibel empfangen, denn wir hatten miteinander gebetet, bevor wir
uns auf den Weg machten. Der Verkauf war zwar nicht gross, aber
wir haben doch verkauft. Zwei aus unserer Gruppe machten einen

Versuch mit einer Strasse von genau hundert Wohnungen. 509%,

Internat, Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1057. 16



— 250 —

dieser Adressen waren romisch-katholisch, 259%, evangelisch, 259,
fast oder ganz unkirchlich. Sie erzielten folgendes KErgebnis: Zin
Altkatholik abonnierte das Kirchenblatt. Wir stiessen auf die Adresse
einer altkatholischen «Randfigur». 15 Kirchenblitter wurden ver-
kauft. Auch in den darauffolgenden Wochen nahm man uns ein
zweites Exemplar ab. Sechs Adressen wiinschten aus freien Stiicken
eine Kinladung zu etwaigen Veranstaltungen der Apostoleia zu er-
halten. Wir machten auch die Erfahrung, dass diejenigen, die erst
kiirzlich ibergetreten waren, am tatkriiftigsten mithalfen, wie an-
strengend und ermiidend diese Arbeit auch sein mochte — denn die
Gruppe war zu klein und das Gebiet zu gross.

Eine Bitte um Griindung derartiger Laiengruppen in der Gie-
meinde findet sich schon in dem Hirtenbrief Bischof Demmels vom
Jahre 1955. Ebenfalls in einem Hirtenbrief klagte Erzbischof Rinkel,
dass diese Arbeit viel zu wenigen aufgebiirdet sei. Aber wir sind in
Holland schon fiinfzehn Jahre an der Arbeit und fahren damit fort.
Als wir im Herbst 1956 unser fiinfzehnjihriges Bestehen feierten,
hatten wir rund hundert Besucher — lauter Leute, die unserer Kirche
beigetreten waren. Gerade dieses Treffen gab der Apostoleia Ver-
anlassung, in Zukunft mehr derartige Zusammenkiinfte zu ver-
anstalten. Diese kirchliche Apostoleiastelle, die nach Rundfunk-
sendungen etwa verlautbaren kann, dass sie Auskunft {iber unsere
Kirche erteilt, dass sie Druckschriften zur Verfiigung stellt usw.,
muss in Orten, in denen wir Kirchen besitzen, tiber Laien verfiigen,
an die die Suchenden verwiesen werden kénnen bevor der Pfarrer in
Erscheinung tritt. Das bischofliche Biiro sorgt fiir die Veroffent-
lichungen in der Presse, aber die drtlichen Kontaktleute miissen fiir
Bekanntmachungen in den Lokalblittern sorgen. Vergessen wir auch
die Anzeigen in den grossen Zeitungen nicht. (Gerade diese Anzeigen
konnen auf unsere Kirche hinweisen und uns Adressenmaterial ver-
schatffen.

Noch eine I'rage. Wie kommen wir in Holland zu Geld ? Die
Dienststelle existiert von 1000 Grulden jihrlich, die die Kirche zur
Verfiigung stellt. Fiir den Rest sorgt ein Kreis von Apostoleia-
freunden, die uns jihrlich mit selber festgesetzten Beitriigen unter-
stiitzen. Und es geht. Gerade in diesem Jahr werden zur Verbreitung
oder zum Verkauf 100 000 Werbeblitter fertiggestellt.

Ergebnis: Unsere Kirche wird bekannt. Und man muss als
Kirche bekannt sein, wenn man ernten will. Die Arbeit ist gross, und
wir sind klein und furchtsam. Darum habe ich oft an die liebevollen



— 251 —

Worte gedacht, die Gott zu dem jungen Josua sprach (Jos. 1, 9):
«Habe ich dir nicht geboten, sei fest und unentwegt. Lass dir nicht
grauen und fiirchte dich nicht, denn der Herr, dein Gott, ist mit dir
auf allen deinen Wegen.»

Prof. Dr. Spuler gibt den Referenten gegeniiber dem Danke fiir
ihren Beitrag Ausdruck und schliesst damit die 2. Kongress-Sitzung,
die um 18.00 Uhr von einer Vesper in der St. Martinskirche gefolgt
war.

Um 19.15 Uhr versammelten sich die Kongressteilnehmer im
grossen Saale des Hotel « Bahnhof» zum Bankett. Ansprachen wur-
den gehalten von Bischof Dr. Urs Kiry, Stadtammann Dr. Beetschen
von Rheinfelden; Bischof K. Lagerwey im Namen des altkatholischen
Episkopats; Rev. St. L. Riddle im Namen Bischof Shannons von der
Episcopal Church; Prof.St. Mohorovicic im Namen der siidslawischen
Kirche; Dr. Heussler als Priisident der reformierten Kirchgemeinde
Rheinfelden; Rev.H.K.Lutge im Namen des Bischofs von Long
Island und der American Church Union; Hofrat Dr.J. Werner im
Namen von Bischof Torok; Dr.A.J.van de Ven als Prisident des
stindigen Kongress-Ausschusses und Pfarrer H.Frei im Namen der
Kirchgemeinde Rheinfelden.

Zweiter Kongresstag, Freitag, 20. September

Der Lordbischof von Lincoln, Rt.Rev.D.D.K.Riches, zele-
brierte um 8.30 Uhr in der Martinskirche einen anglikanischen
Abendmahlsgottesdienst, worauf sich die Bischofe zu einer beson-
deren Konferenz begaben. Die iibrigen Kongressteilnehmer nahmen
an den Sitzungen der drei Diskussionsgruppen teil.

Thesen, Diskussionsberichte und Antriige!) zum Thema

«Auftrag und Dienst der Laien»
1.Gruppe: Auftrag und Dienst der Laven in der Famalve

Thesen von Franz Rielte, Bern.

1. Die Kirche ist keine Institution zur Verschénerung und Ver-
tiefung unseres Lebens. Thre Botschaft stellt die Gemeinde, Ehe
und Familie immer vor neue und letzte Entscheidungen.

1) Die nachstehenden Antriige sind in der Form abgedruckt, wie sie vom
Kongross genehmigt wurden.



2. Alle Glieder der Kirche stehen unter dem an die Apostel er-
gangenen Auftrag, in die Welt zu gehen, zu taufen, zu lehren und
Gottes Willen zu tun. In Welt, Kirche und Haus soll die IKr-
losungstat Christi verkiindigt werden, die uns aus der Finsternis
in sein Licht gefiithrt hat.

3. Unsere Gebetsnot und viele Sorgen in GGemeinden und Haus
lassen erkennen, wie schwach unser Glaube und wie wir in
dauerndem Ungehorsam leben.

4. Nur eine Erweckung durch Gott kinnte dazu fithren, dass das
in Christus fleischgewordene Wort in unsern GGemeinden mehr
Gestalt, Leben und Zeugniskraft erhalten konnte. Nur betende
Gemeinde fithrt zur betenden Familie.

5. Die Familie ist ebenfalls Gemeinde, steht unter dem gleichen
Auftrag und in gleicher Schuld wie die GGemeinde. Sie ist be-
rufen, durch eine christliche Lebensgestaltung und religiose
Kindererziehung Verkiinderin und sichtbares Zeichen des Got-
tesreiches in dieser Welt und in dieser Zeit zu sein.

6. Die modernen Lebensverhiiltnisse, innere und dussere Schwierig-
keiten sind keine Entschuldigung fiir den fehlenden christlichen
Sinn in der Familie und das vielerorts verschiittete (iebetsleben.

7. Besinnen wir uns in christlicher Verantwortung, ob wir nicht
durch in biblischer Sicht gefiithrte Gespriiche iiber alle I'ragen
des Lebens, der Kirche und der Familie, die Pflege des geistlichen
Liedes und des Tischgebets, kurze Gebetszeiten nach den Mahl-
zeiten und gelegentliche Hausandachten zur religitsen Ir-
starkung der IFamilie und damit der Gemeinde beitragen konn-
ten.

8. Das (ebet ist ein Akt des Gilaubens und des Gehorsams. Reli-
gitses Leben, eine betende Familie kinnen nicht einfach «ge-
macht» werden.

9. Dennoch sollten wir versuchen, das FFamiliengebet wieder ein-

zufithren, auch wenn uns vielleicht nie die ganze Gnade des

Betenkonnens zuteil wird.

« Bittet und ihr werdet empfangen.
Klopfet an, so wird euch aufgetan.»

Diskussionsbericht

Die vom Referenten aufgestellten 9 Thesen bestimmten den
Verlauf der Diskussion.



— 253 —

1. Es wurde die Frage aufgeworfen, ob der Satz nicht lauten
sollte: «Die Kirche ist nicht nur. .., sondern auch. . .» Doch wurde
dem Referenten zugestimmt in der Meinung, dass natiirlich das
lebendige Stehen in der Kirche das Leben bereichert, verschonert
und vertieft. Es wiire falsch, wesentlich um dieses Resultates willen
in der Kirche stehen und arbeiten zu wollen.

2. Eswird hier betont, dass die Eltern und die weiteren Familien-
glieder lebendige Glieder der Kirche sein oder werden miissen, um
ihrer Aufgabe in der Familie nachkommen zu kénnen. In ihr hat die
Mutter in der religiosen Erziehung sicher eine wichtige Schliissel-
stellung inne. Thr Beispiel und ihre stille Fiirbitte vermogen viel.
Natiirlich ist der GGlaube immer ein Geschenk.

3. Jedes Glied der Familie, das die Notwendigkeit des Betens in
der Familie einsieht, muss treu sein in seinem Stehen vor Gott. Im
Gebet treu werden und aus Gehorsam ein Gebetsleben fiihren, ist oft
der erste Schritt, der getan werden muss, um der Familie wieder die
ihr zukommende christliche Grundlage zu geben.

4. Die wechselseitige Wirkung zwischen der Gemeinde und der
Familie ist deutlich. Wir haben da eine lebendige Gemeinde, wo wir
christliche Familien haben, und eben da sind christliche Familien
maoglich, wo wir eine lebendige Gemeinde haben. Lebendig sein heisst
hier wie dort: Wirklich beten kénnen.

5. Familie und Gemeinde stehen also nicht nur in Wechsel-
wirkung, sondern auch im Verhiiltnis der Ahnlichkeit. Einerseits ist
die Ehe ein Gleichnis fiir das Verhiltnis der Kirche zu Christus,
andererseits ist die Gemeinde Vorbild der Familie und diese eine
kleine Gemeinde in der grossen Gemeinde. Da wo die getauften
Kinder zu Gebet und zu christlichem Tun angeleitet werden, da wird
in der Familie das Reich Gottes gebaut, das in dieser Welt und Zeit
Zeugniskraft haben kann und darf. Der Gottesdienst ist auch fiir
das kleine Kind schon geboten, geht es doch beim gottesdienstlichen
Geschehen nicht nur um blosses Verstehen, auch: bei dem erwach-
senen Menschen nicht. Denn der ganze Mensch soll Gott gehéren.
Damit ist der Verstand nicht abgewertet. Kinder im vorschulpflich-
tigen Alter sollten wiihrend der Predigt ein religicses Bilderbiichlein
ansehen diirfen. Aber am iibrigen Geschehen des Gottesdienstes
kénnen sie oft schon ordentlich gut mitgehen, weil sie etwas ahnen
diirfen von der Nithe Gottes.

6. Freilich bieten die modernen Lebensverhiltnisse Schwierig-
keiten, und wo die heranwachsenden Familienglieder sich im Puber-



titsalter befinden, muss von seiten der Illtern eine gewisse Zuriick-
haltung getibt werden in der direkten religiosen Beeinflussung der
Kinder. Zwang erreicht in diesem Alter oft genug das gerade (iegen-
teil von dem, was man erreichen mochte. Die Schwierigkeiten im
heutigen IFamilienleben, die dadurch entstehen, dass oft die ganze
Familie kaum zu einer einzigen Mahlzeit vollzihlig beisammen ist,
konnen nicht einfach aus der Welt geschafft werden. Das Kind darf
durch die Gegeniiberstellung von Wort und Tat der Eltern nicht in
Verwirrung gebracht werden. Das Beispiel erzieht, Worte belehren.

7. Es ist wichtig, dass die Eltern an den Problemen der heran-
wachsenden Kinder immer Anteil zu nehmen versuchen, Zeit haben
fiir ihre Kinder. Dann konnen sich immer wieder Gespriche vom
Evangelium bei den Kindern ergeben, die auf das Wesentliche sich
bezichen und dem jungen Menschen vorwiirts helfen konnen. Ifir
Hausandachten sollten wohl von Zeit zu Zeit neue Unterlagen her-
angezogen werden. Je nach der Notwendigkeit sollten kirchliche In-
stanzen neue Ausgaben, neue Biichlein herausgeben. Das was in
dieser Richtung vorhanden ist, muss immer wieder durch die kirch-
liche Presse und auf jede andere mdogliche Art bekannt gemacht
werden,

8. Im GGehorsam und im Gilauben muss jede IFamilie und wohl be-
sonders der IFamilienvorstand das Gebet aufnehmen. Die Haltung
des Vaters ist in der Familie von ganz besonderer Bedeutung. Viel-
leicht ist es da und dort auch die Pflicht der jungen Generation, etwas
Tapferes zu tun. Religiose Familien konnen nicht nach einem Rezept
geschaffen werden.

9. Es miissen unbedingt Wege gesucht und gefunden werden,
dem Gebet seinen gebiihrenden und ersten Platz einzuriumen.

Antrige

I. Die Fragen einer christlichen Lebensgestaltung und des hiius-
lichen Gebetslebens sind in den nichsten 2 Jahren in allen alt-
katholischen Gemeinden in 1-2 Elternabenden zu besprechen.

o

Fiir das Gebet und fiir eine Erzichung zum Gebet soll durch die
kirchliche Presse, durch Broschiiren, durch die Predigt und den
Unterricht mehr als bis anhin gewirkt werden.

3. Als Gebetshilfe ist die Herausgabe eines Gebetbiichleins fur
die Familie, das alle Formen des privaten und hiuslichen Betens,



— 266 —

einen kurzen Abriss unserer GGlaubens- und Sakramentenlehre
enthalten sollte, zu priifen. (Siehe Kongressbericht Miinchen.)

In allen Kirchen sollen Gebets- und Besinnungstage eingefiihrt
werden,

Der Diskussionsleiter: Der Sekretiir:
A.0. Konrad, Albisbrunn Pfarrer W.Schwarz, Wallbach

2.Gruppe: Auftrag und Dienst der Laien in der Gemeinde
Thesen von Pfarrer Arnold Moll, Basel (leicht gekiirzt).

Der Laie ist nach dem Verstindnis der HI. Schrift keineswegs
der «Nichtfachmann» oder das einfache Gemeindemitglied im
Gegensatz zu den Amtstrigern der Kirche oder gar das zu
leitende und zu fithrende Kirchenglied, er ist vielmehr das Voll-
glied des «laos», des Gottesvolkes des Neuen Bundes, und als
solches gehort er zum «auserwihiten Geschlecht, zum kéniglichen
Priestertum, zum heiligen Volk (= laos!)» (vgl. 1. Petr. 2, 9) und
hat als solches die Aufgabe, die «herrlichen Taten dessen zu ver-
kiinden, der uns aus der Finsternis berufen hat zu seinem wunder-
vollen Lacht». Er steht grundsitzlich in der gleichen Verant-
wortung vor dem Herrn der Kirche wie der berufene Amtstriger
und hat den gleichen Zeugendienst. Es ergeht darum der Ruf an
unsere Laien, ihr priesterliches Amt auch praktisch auszuiiben
und sich in den Dienst der Gemeinde zu stellen.

Dieser Ruf zur Mitarbeit am Aufbau der Gemeinde ergeht heute
um so dringlicher an die Laien, als die Gemeinde heute in
mannigfacher Weise angefochten ist und der Gegensatz zwi-
schen Kirche und Welt immer griossere Ausmasse annimmt.
Man spricht heute allenthalben von der « Stunde der Laien» und
will damit andeuten, dass eine blosse «Pfarrer-Kirche» ihren
Dienst nicht mehr erfiillen kann und es der planmaissigen und
aktiven Mitarbeit der Laien bedarf.

Da von echter Verantwortung nur dort gesprochen werden kann,
wo es wirkliches Antworten gibt, muss auch der Dienst der
Laien auf das Wort, der HI. Schrift ausgerichtet bleiben. Nach
1.Kor.12 (vgl. auch Rém.12, 3-8) gibt der lebendige Herr
jedem seiner Glieder Giaben, die es in seinem Namen und Auftrag,
in seinem Dienst zum Aufbau seiner GGemeinde zu gebrauchen



— 266 —

und einzusetzen hat. Kein wirkliches Glied der Gemeinde Jesu
Christi kann also am aktiven Aufbau der Gemeinde unbeteiligt
bleiben.

4. Die Situation der heutigen Kirchgemeinden ist nun aber dadurch
gekennzeichnet, dass sich nur ein verschwindend kleiner Teil
der Gemeinde, die sogenannte Kerngemeinde, dieser Aufgabe
unterzieht und sich aktiv am inneren Aufbau der Gemeinde be-
teiligt. Diese Kerntruppe muss ausgeriistet und eingesetzt wer-
den. Die entscheidende und erste Aufgabe aller Seelsorge- und
Cemeindearbeit aber besteht nun darin, aus der Riesenschar der
blossen Partizipanten neue, wirkliche und iiberzeugte Glieder
der Gemeinde zu gewinnen. Im richtigen Geiste gefiihrte Ge-
meindevereine kinnen dabei wichtige Dienste leisten. Auf eine
innere Evangelisation unserer (Gemeinden kann nicht mehr
linger verzichtet werden.

5. Iis versteht sich von selbst, dass jede Dienstleistung in der Ge-
meinde in der gliedlichen Demut geschehen muss (vgl. 1. Kor. 12,
Joh. 13, 34). Jedes eigenmiichtige und unbriiderliche Vorgehen,
das sich dem Ganzen der GGemeinde nicht einordnet, bedeutet
ein Attentat gegen die Einheit und den Irieden dieser Ge-
meinde. Aus diesem Grunde soll der Kinsatz der Laien nur in
Zusammenarbeit mit den berufenen Hirten und Lehrern er-
folgen.

Dislussionsbericht

Das Gespriich zeigt zuerst, wie alle unsere Kirchen und Gemein-
den die Not kennen, dass von den in den Gemeinderegistern genann-
ten Personen nur ein Teil, meist nur ein kleiner Teil, aktiv am Leben
und an der Aufgabe der Kirche teilnimmt, withrend die andern in
allen moglichen Abstufungen von Entfremdung der Kirche fern-
stehen. Man wird sich aber einig, dass trotz dieses Tatbestandes
nicht von einer «Kerngemeinde» im (fegensalz zu den andern, den
«Randfiguren», gesprochen werden diirfe, weil in einer solchen Schei-
dung eine Abwertung oder gar Verurteilung der andern geschen
werden konnte, was fiir die (Gemeinde in ihren beiden Gruppen ge-
fihrlich wiire und obendrein der Tatsache nicht gerecht wiirde, dass
auch die sogenannten «andern» getauft sind. Deshalb soll iiberhaupt
keine Itikette gebraucht werden, sondern es soll in jeder Gemeinde
gefragt werden, ob nicht «Laien» da sind, die erkennen, dass sie selbst
tiir die Erfilllung des gottlichen Auftrages der Kirche gegeniiber der



— 257 —

leidenden Mitwelt verantwortlich sind und sich darum auch bereit,
finden, das Ihre zur Erfiillung dieses Auftrages zu tun.

Von hier aus wird gefragt, welche Moglichkeiten der Laie zur
Erfiilllung dieser Aufgabe hat, und in welcher Weise er sic wahr-
nehmen kann. Da werden eine Anzahl von Anlissen genannt, bei
denen sich solche Maglichkeiten sozusagen von selbst einstellen:
Kranke werden besucht, Sammlungen durchgefiihrt, Kalender und
andere Schriften verkauft, soziale Schwierigkeiten sind zu losen,
Steuern sind einzuziehen, Zufallsgelegenheiten ergeben sich. Bei
allen diesen Gelegenheiten soll nun darauf geachtet werden, dass es,
wenn maoglich, nicht bei unverbindlichen Gespriichen bleibt, sondern
zu ernsthaften Bezeugungen und Einladungen zum Lichte Gottes in
Christus und zum Leben Gottes mit uns in der Kirche kommt.

Ein Sprecher weist aber darauf hin, wie diese Hinweise bei
solchen Gielegenheiten gern im Unverbindlichen stecken bleiben oder
durch den dussern Anlass des Gespriichs entkriftet werden und dass
es darum notig sei, dass aus dem Innern der Gemeinde eine Bewegung
ausgeht, die nicht nur nebenher oder versteckt, sondern ausdriick-
lich und ausschliesslich nichts anderes will, als den Menschen, die das
noch nicht kennen, die Freude aus und in Jesus Christus entgegen-
zubringen.

Auf die Frage, ob es notig sei, diese Aufgabe so sehr von den
Schon erwihnten gelegentlichen Bezeugungen zu trennen, wird dar-
auf hingewiesen, dass es nicht nur darum gehe, Laue wieder zu akti-
vieren und wieder in die Kirche zu bringen. Denn wir haben es weit-
hin mit Menschen zu tun, die iiberhaupt noch nicht wirklich von Gott
und Christus wissen und denen darum erst die Wirklichkeit Gottes
und die Herrlichkeit des Lebens mit ihm gezeigt werden muss.

Nur kurz wird auch noch angedeutet, wie diese Aufgabe in An-
griff genommen werden konnte: in Predigt, Bibelkursen, Aus-
sprachen und Erwachsenenkursen miisste der Gemeinde diese Sach-
lage, ihre eigene Sendung und die daraus hervorgeliende Verantwor-
tung klargemacht werden. Von hier aus wiiren die zu sammeln, die
sich in einen entsprechenden Dienst stellen lassen wollen. Thnen
wiren bestimmte Personen zuzuweisen, die sie besuchen und mit
thnen in ein entsprechendes Gesprich treten konnten. Vielleicht
kénnten diese Besuche auf einen Ausspracheabend hingeordnet sein,
damit sie ein konkretes vorliufiges Ziel hiitten.

Fiir eine Erérterung der gesamtkirchlichen Organisation dieser
Arbeit reichte die Zeit nicht mehr. Es wiire aber wohl angebracht,



-— 258 —
wenn (temeinden, die sich an dieses Werk gewagt und gangbare Wege
gefunden haben, dies ihrem Bischof als Hilfe und Ermunterung fiir
andere bekanntgiben.

So ergeben sich aus den verschiedenen Voten folgende

Schlussfolgerungen

1. Es gilt zu bedenken, dass unsere (iemeinden nicht nur neben
aktiven auch noch weniger oder gar nicht aktive Mitglieder haben,
sondern dass eine grosse Zahl von Menschen, die rechtlich zu unsern
Kirchen gehoren, das Licht Christi iberhaupt noch nicht zu sehen
bekamen und sich darwm fernhalten.

2. Die Gemeinden sind in Verkiindigung und Aussprachen dar-
auf hinzuweisen, dass der Auftrag Christi an die Kirche den Ge-
meinden eine Verantwortung gerade auch fiir diese Fernen iiber-
bindet und dass dieser Auftrag nicht nur die Geistlichen, sondern an
jedes Glied der Kirche ergeht, denn nicht zuletzt im Empfang und
in der KErfiilllung dieses Auftrages sind wir Glieder des Volkes Gottes,
«Laien».

3. In jeder Gemeinde sollen diejenigen Gemeindeglieder, die
sich durch Verkiindigung, Aussprachen, Bibel- und Erwachsenen-
kurse ihre Verantwortung fiir das zeitliche und ewige Leben ihrer
Mitmenschen bewusst geworden sind und ihren Auftrag erfiillen
mochten, gesucht, gesammelt und dann ausgeschickt werden, be-
stimmte ihnen zugewiesene Personen ausschliesslich in der Absicht
zu besuchen, um ihnen die uns in Christus geschenkte I'reude be-
kanntzumachen und sie, wenn es moglich wird, zur Teilnahme am
Leben Christi mit seiner Gemeinde einzuladen.

4. Die Ausriistung zu diesem Dienst wird zunichst nur darin be-
stehen konnen, dass der Auftrag in seiner Herrlichkeit ganz klar ge-
macht wird. Was weiter an Zuriistung getan werden kann, wird sich
aus den bei den Besuchen gemachten Erfahrungen und den sich dabei
stellenden konkreten Fragen schrittweise von selbst ergeben miissen.

5. Daneben sind aber auch alle die Gemeindeglieder, die Samm-
lungen oder Schriftenverkiufe durchfithren, die Kranken- oder
Giliickwunschbesuche machen, die Vereinswerbungen und Einladun-
gen besorgen, dazu zu ermuntern, die Gielegenheiten, die sich bei
solchen Arbeiten von selbst einstellen, wahrzunehmen und auf die
Gabe Gottes in Christus, die er uns durch die Kirche und in der
Kirche anbietet, hinzuweisen.



— 259 —

6. Es liegt in der Sache, dass dieses Werk nur getan werden

kann, indem es in allen seinen Teilen vom Gebet getragen wird, wobei
auch solche mithelfen konnen, denen eine andere Form der Mit-
arbeit nicht moglich ist (z. B. Kranke).

7. Bei alle dem muss ganz klar sein, dass es nicht nur um Meh-

rung und Stérkung unserer Kirche als unserer Sache gehen darf,
sondern aus Gehorsam gegen Gott um einen Dienst am Mitmenschen,
allein um des Mitmenschen willen.

%

Anltrige

Es ist dringend notwendig, den Gemeinden die Bedeutung des
allgemeinen Priestertums aller Glaubigen in der Verkiindigung
und in Aussprachen wieder nahezubringen und die Konsequen-
zen aufzuzeigen, die ein solcher Stand fiir die Glieder der Ge-
meinde mit sich bringt.

Im Hinblick auf die zunehmende Bedeutung und Notwendig-
keit einer inneren Missionierung auch unserer Gemeinden méogen
sich die Pastoralkonferenzen oder — wie dies in Holland geschieht
— besondere Arbeitskreise von Geistlichen und Laien in enger
Zusammenarbeit mit dem zustindigen Bischof mit allen damit
zusammenhingenden Fragen auseinandersetzen. Wiinschbar ist
die Schaffung einer Zentralstelle in jeder Landeskirche (oder die
Angliederung einer solchen an eine bereits bestehende Institu-
tion), die den Pfarrimtern, Kirchenbehérden und (Gemeinde-
pflegen in allen Fragen der inneren Mission auf Wunsch mit Rat
und Tat behilflich sein kénnte.

Der Diskussionsleiter: Der Sekretar:
Dr. P.Ghlg, Bern Pfarrer K.Stalder, Bern

3.Gruppe: Auftrag und Dienst der Laien in der Welt

Diskussionsfragen von Pfarrer M. A.Zwart, Utrecht

Hat inmitten der andern Kirchen unsere Kirche eigentlich Exi-

stenzberechtigung ?
Wenn ja, ist das Bestehen dieser Kirche an sich schon genug

oder gehért auch die Mission (iussere, innere und Randmission)

zu ihrem Aufgabenkreis ?
Soll diese Aufgabe notigenfalls auch in okumenischem Zu-

sammenhang erfiillt werden ?



4. Welche nidheren Erklirungen sind anlisslich dieses Referats
noch erwiinscht ?

5. Lassen sich noch andere Wege finden, diese Mission (dussere,
innere und Randmission) tatkriftig zu fordern ?

6. Inwieweit konnen wir bereits bei diesem Kongress etwas Iint-

scheidendes zustandebringen ?

Diskusstonsherichi

Die Diskussionsteilnehmer besinnen sich auf ihre erhaltene Auf-
gabe durch ein Gebet und beginnen dann ihre Beratungen,

Zur 1. Frage: « Welches ist inmitten der andern Kirchen die 1ai-
stenzberechtigunyg wnserer Kirche?» wird einhellig ausgefithrt, dass
diese in der Katholizitit der altkatholischen Kirche begriindet ist.
Obwohl — oder vielmehr: weil — weitherum in der Welt, auch in der
christlichen, «katholisch» vorwiegend als «romisch-katholisch» ver-
standen wird, kann und muss unsere Kirche dartun, dass eine solche
geliufige Verbindung dieser beiden Begriffe nicht giiltig ist. Katho-
lisch heisst nicht romisch-katholisch. Dabei haben wir aber zu be-
achten, dass die Berechtigung einer Sonderexistenz nicht in betont
antiromisch-katholischer oder antiprotestantischer Arbeit bestehen
kann, sondern allein im Aufbau und Ausbau einer wahrhaft katho-
lischen Lehre und Haltung in unseren Familien und Gemeinden und
in der Welt. Die ungeteilte, alte katholische Kirche, die weder in der
romisch-katholischen noch in der protestantischen Konfession voll-
kommen weitergefithrt wird, muss unser Vorbild sein.

Die Bejahung der 1. Frage lisst von selber auch auf die 2. Frage
richtig antworten: « /st das Bestehen dieser Kirche an sich schon genuy
oder gehirt auch die Mission (dussere, innere und | Randmission® ) zu
threm Aufgabenkreis?» Unser Herr und Meister Jesus Christus hat
seiner Kirche die Mission aufgetragen. Wegen der Bedeutung unserer
Kirche muss sie aus ihrer Verborgenheit heraustreten und die Mission
mehr als bisher in ihr Titigkeitsprogramm aufnehmen. Fine ver-
harrende Kirche erfiillt ihre Aufgabe nicht voll und ganz. Der
suchende oder der aussenstehende Mensch kommt nicht zu uns, wir
missen zu ihm gehen. Im Hinblick auf die spezielle fussere Mission
werden uns eigene Wege kaum maglich sein, wohl aber — wic im Re-
ferat von Prof.M.A.Zwart vorgeschlagen wurde — etwa der An-
schluss an ein Missionswerk unserer anglikanischen Briider. Dringend
aber ist es, vorerst die Glieder unserer Kirche von der Notwendigkeit



— 261 —

der Mission zu iiberzeugen. Und wo die Aufgabe erkannt wird, da
werden sich auch die Mittel finden lassen.

«Soll diese Aufgabe notigenfalls auch in 6kumenischem Zusammen.-
hang durchgefithrt werden?» lautet die 3. Frage. Auch sie wird bejaht.
Das Bedenken, eine zwischenkirchliche Mission kénnte uns in Kon-
flikte mit befreundeten Kirchen bringen, ist nur begriindet, wenn ein
konfessioneller (tewinn in den Vordergrund gestellt wird. Wo die
Mission nicht die eigene Kirche, sondern Jesus Christus in ihr ver-
kiindet, da fillt dieses Hindernis weg. Ebenso 6ffnet uns die Okumene
auch sonst verschlossene Tiiren. Dieser Weg der Zusammenarbeit
mit anderen Kirchen und das eigene Vorgehen schliessen sich jedoch
nicht aus.

Aus dem Titigkeitsbereich der Apostoleia unserer niederlindi-
schen Schwesterkirche vernehmen wir wertvolle Erfahrungen iiber
die Durchfiihrung der innern und der Randmission. Diese Ausfiih-
rungen geben erwiinschie nihere Erklirungen zum Referat (4. Frage)
und zeigen, wie stindige Hinweise auf unsere Kirche in Presse und
Radio Suchende mit unserer Laienorganisation in Beriihrung brin-
gen. Auch hier wird betont, dass nur ein aufbauendes, nie ein die
andern Konfessionen angreifendes Vorgehen zum Erfolge fiithrt und
dass jede Arbeit durch ein besonderes Gebet der Gemeinde getragen
werden muss; dabei konnen sich besonders auch Kranke und
Schwache in diesen Dienst einschalten. Es hat sich als niitzlich er-
wiesen, wenn bei allen diesen Bestrebungen die Geistlichen anfing-
lich im Hintergrund bleiben und die Laien den Kontakt aufrecht er-
halten.

Kurz werden bei Frage 5: « Lassen sich noch andere Wege finden,
diese Mission tatkriftig zu fordern?» weitere Hinweise geboten:
Zellenbildung zum Gebet und zum individuellen Gesprich von
Mensch zu Mensch; Belieferung der éffentlichen Bibliotheken mit
unserer Literatur; vermehrte Betreuung der Schriftenstinde in den
Kirchen; Herausgabe von Flugzetteln, Broschiiren und dergleichen.
Vor allem aber braucht es Mut und Vertrauen; sie werden sich
lohnen.

Fiir die letzte Frage: «Inwieweit konnen wir bereits ber diesem
Kongress etwas Entscheidendes zustandebringen?» liegen zwei vor-
bereitete Thesen vor, die ohne Diskussion angenommen werden zur
Empfehlung an den Kongress. Wiinschenswert wiire, wenn bereits
die anwesenden Minner- und Frauengruppen von dem Krgebnis
der Beratungen orientiert wiirden, damit der Gedanke der Mission



moglichst rasch in die einzelnen Gemeinden hinausgetragen wird.
Fir alle Auskiinfte beim Aufbau der Mission steht die holliindische
Apostoleia gerne zur Verfiigung.

1.

Anlrige
Es wird den zustindigen Behorden der altkatholischen Kirchen
empfohlen, zu priifen, wie der Gedanke der Heidenmission in
unseren Gemeinden, insbesondere unter der heranwachsenden
Jugend, stirker betont werden kann.
Es wird den zustindigen Behorden der altkatholischen Kirchen
empfohlen, zu priifen, ob eine eigene altkatholische Heidenmis-
sion ins Leben gerufen werden kann oder ob eine aktive Beteili-
gung an der Mission in der Weise moglich ist, dass alljihrlich fiir
ein anglikanisches Missionswerk gesammelt oder wenigstens ein
Kirchenopfer bestimmt wird.
Damit die altkatholische Kirche unter Andersgliubigen besser
bekannt wird, wird empfohlen, zu diesem Zweck in jedem Lande
nach dem Vorbild der hollindischen « Apostoleia» eine Zentral-
stelle zu schaffen (oder einer bereits bestehenden dhnlichen
Institution anzuschliessen). Die einzelnen Zentralstellen sind
gehalten, die Verbindung unter sich aufzunehmen zum Zwecke
gegenseitigen Erfahrungsaustausches und allfélliger gemein-
samer Aktionen.
Der Kongress ist von der Wichtigkeit der altkatholischen Mis-
sionin Frankreich tiberzeugt und macht es sich zur Aufgabe, der
Bischofskonferenz bei diesem Werk behilflich zu sein (Antrag
Pfarver L.Gauthier).

Der Diskussionsleiter: Der Sekretir:
Drs. R. Mulder, Utrecht Pfarrer Otto Gschwind, Laufen

Wiihrend der Arbeit der drei Diskussionsgruppen hielt der Welli-

brordbund unter der Leitung von Pfarrer Martin Heinz (Starrkirch)
und Rev.J.A.Burley (London) seine Hauptversammlung ab. Es
wurde festgestellt, dass der Bund im Jahre 1958 sein goldenes Jubi-

lium wird feiern kénnen.

Auch die Leiter der altlatholischen Presse kamen zusammen und

beschlossen, Mittel (und vor allem die richtige Person) zu suchen, um
eine altkatholische Presscagenturstelle zur raschen Vermittlung von

Kurznachrichten zu schaffen.



— 263 —

3. Kongress-Sitzung

Punkt 14.15 Uhr eroffnete Prof.Spuler die Verhandlungen, um
nach einigen Mitteilungen den Vorsitz an seinen Stellvertreter,
Prof. Weber, abzutreten und selber ans Rednerpult zu treten zum

Vortrag iiber

Die gegenwiirtige Lage der orthodoxen Kirchen,
ihr Verhiiltnis zur Okumene, zur anglikanischen und zur

altkatholischen Kirche

Nirgendwo grenzt der deutsche Sprachraum im Osten an ein
Gebiet, das von einer orthodoxen Bevilkerung besiedelt wire, und
so lag hier bis an die Schwelle der Gegenwart kaum ein unmittelbarer
Anlass vor, sich gerade mit dieser Religion und ihrer Bedeutung fiir
Mitteleuropas Verhiltnis zum Osten zu befassen, war dieses doch so
gut wie ausschliesslich von nationalen und machtpolitischen, nicht
aber von geistigen Faktoren bestimmt. Von dieser Tatsache aus wird
verstindlich, warum selbst im Rahmen der theologischen Forschung
die Orthodoxie lange verkannt oder mit falschen Malstiben ge-
messen wurd e.

Erst die Jahre nach 1917 haben hier allmihlich einen Wandel
herbeigefiihrt. Dieser war doppelter Natur. Einmal trat das zahlen-
miissig bedeutendste orthodoxe Volk nun mit einer Idee hervor, die
zwar eine Todfeindin der traditionellen Religion Russlands war, zu
deren Verstiindnisse sich aber je linger desto mehr eine Kenntnis der
russischen Geistes- und Religionsgeschichte mit ihrer Entwick-
lung als notwendig erwies. Stellt doch der Bolschewismus eine
Lehre dar, in der neben westlich-marxistischem Gedankengut auch
ein beachtlicher Teil russisch-nationalen und ideellen Erbes neben
orientalischen Denkbildern zum Ausdruck kommt. Je mehr sich dies
bei einer Betrachtung des sich stets — vielfach aus opportunistischen
Beweggriinden — wandelnden Bolschewismus herausstellte, desto
intensiver wurde in Deutschland und iiberhaupt im Abendlande,
wurde auch in kirchlichen Kreisen das Bediirfnis empfunden, sich
mit dieser neuen Lehre, die sich als missionarische Heilsbotschaft
gebiirdet, gedanklich auseinanderzusetzen. Dementsprechend sind
In den letzten Jahren verschiedene eingehende Untersuchungen auf
diesem (febiete angestellt worden; es sei nur an die Schriften von
Pater . Wetter und E.Sarkisyanz erinnert.



264 —

Dazu kommt eine zweite Tatsache, die gerade im kirchlichen
Raume von starker Bedeutung war. Die verschiedenen Wellen der
vor dem Bolschewismus fliehenden russischen, nach 1944/45 auch
andersvolkischen orthodoxen migration nach Mittel- und Wegt-
europa, spiter auch Nordamerika und Kanada, liess eine Reihe der
bedeutendsten Theologen und Philosophen Russlands fiir dauernd
im Westen heimisch werden, die ganz im nationalen, religiosen und
ideellen Erbe ihres Volkes wurzelten. Anfangs mochten die Kmi-
granten selbst ihren Aufenthalt bei uns nur als eine voriitbergehende
Leidenszeit bis zur ersehnten Heimkehr in ein nicht mehr bolsche-
wistisches Vaterland ansehen und sich also in sich abschliessen oder
auf ein Wirken lediglich im Kreise Gleichgesinnter hinzielen. So-
lange dem so war, lag fiir die Russen (und spiter auch andere Vilker)
kein Grund vor, sich mit dem Gedankengute ihres Gastlandes — vor
allem auf theologischer Ebene — eingehender zu beschiiftigen : wobei
freilich nicht verkannt werden darf, dass die Kenntnis des Abend-
landes bei den gebildeten Russen damals wesentlich umfassender
war als etwa die Kenntnis Russlands und seiner Probleme bei den
Abendlindern.

Als die Zeit mehr und mehr fortschritt, als schliesslich auch der
Zweite Weltkrieg kein Ende der bolschewistischen Herrschaft iiber
Russland brachte, vollzog sich eine immer stéirker werdende geistige
Auseinandersetzung zwischen vielen Emigranten und ihrer Um-
gebung., Neben den Einfluss etwa der grossen russischen Schrift-
steller, der schon ausgangs des 19. Jahrhunderts ausserordentlich ge-
wesen war, trat mehr und mehr eine Beschiftigung auch der abend-
lindischen Theologen mit der Orthodoxie, ihrem Denken, den Fragen,
die sie an die Welt stellte und die sie sich von der Welt stellen liess,
kurz mit ihrer gesamten religiosen Haltung. Diese Entwicklung, in
der wir noch heute stehen, fithrte zu einer genaueren Kenntnis und
gerechteren Wiirdigung der orthodoxen Kirche und liess die geistigen
Grundlagen Russlands (und iiberhaupt Ost- und Siidost-Europas)
vor und nach dem Aufkommen des Bolschewismus wesentlich deut-
licher sichtbar werden, als das frither der IFall gewesen war. Im Zu-
sammenhange damit wurde auch die Rolle deutlicher, die die Schei-
dung in eine westliche und eine ostliche Kirche fiir die Geschichte
Giesamteuropas spielte. So ist auf einem Kongress, der sich mit dem
Verhiltnisse der altkatholischen zu befreundeten Kirchen befasst,
auch der Bedeutung der Orthodoxie Rechnung getragen worden.



— 2656 —

Einleitend seien einige Tatsachen aus der Entwicklung der ortho-
doxen Kirchen ins Gedichtnis zuriickgerufen. Die Entwicklung der
Orthodoxie begann in dem Augenblicke, in dem das Christentum
unter den Griechen und den sprachlich grizisierten Bewohnern der
ostlichen Gestade des Mittelmeeres wirklich Wurzel geschlagen hatte.
Die Vermihlung der christlichen Heilsbotschaft mit dem philo-
sophisch-logisch geschulten Denken der Griechen (und grizisierten
Orientalen) ist bis heute die Basis der Orthodoxie geblieben. Schon
bald zeigte sich, dass das griechische Denken mit dem Fiihlen der
Orientalen nicht gleichen Schritt hielt: vielen Morgenlindern, in
erster Linie offenbar den christlichen Agyptern, war die Heilsgewiss-
heit nur verbiirgt, wenn sie personlich der Vereinigung mit Gott ge-
wiss sein konnten. Solches erschien ihnen nur dann gewiihrleistet zu
sein, wenn sie in Jesus Christus, ihrem Erloser, voll und ganz Gott
sehen konnten. Daraus entwickelte sich — iiber die Auseinander-
setzung zwischen Athanasios und dem Arianismus hinweg — die Auf-
fassung, Christi menschliche Natur sei in der gottlichen véllig auf-
gegangen, also die hiernach benannte monophysitische Lehre. Thr
praktisch totaler Sieg in Agypten, wo Vorstellungen einer iihnlichen
Vereinigung mit dem Gotte schon frither zu Hause waren, Lisst den
Unterschied im griechischen und im vorderorientalischen Verhalten
deutlich hervortreten, mochten hier, mochten bei den weitgehend
fiir diese Auffassung gewonnenen Syrern dabei instinktiv auch natio-
nale Abneigungen gegen die Giriechen und Griizisierten sowie deren
geistigen Fiihrungsanspruch eine Rolle spielen. Jedenfalls darf man
die Kraft religicser Uberzeugungen im Vergleiche mit nationalen
Gefiihlen in der damaligen Zeit nicht unterschitzen |

Seit dieser Abspaltung steht die orthodoxe Kirche einem andern
christlichen Bekenntnisse in aller Deutlichkeit gegeniiber. Seit dem
5.Jahrhundert also gibt es eine orthodoxe Konfession, die sich als
solche nach aussen deutlich abgrenzt, gibt es mithin keine christliche
Einheit mehr. Es ist also eine Verengung des Blickfeldes oder —
anders ausgedriickt — eine Beriicksichtigung nur der eigenen kon-
fessionellen Entwicklung, wenn man von einem gemeinsamen christ-
lichen Bekenntnisse withrend der Zeit bis zum 7. Allgemeinen Konzil
787 oder gar des ersten Jahrtausends spricht. Dass sich der Mono-
Physitismus auch auf Abessinien und auf Armenien, zeitweise auch
auf Gieorgien, iibertrug, hatte kirchlich-organisatorische Griinde, die
Sich erst spiter in den (laubensbekenntnissen dieser Kirchen end-

giiltig verfestigen. Wenigstens bei den Armeniern mag ebenfalls eine

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1957, 17



— 266 —

gewisse Abneigung gegen das Griechentum eine zusiitzliche Rolle
gespielt haben. Hier lag also der Unterschied nicht so deutlich in der
verschiedenen personlichen Einstellung zur Heilsbotschaft des
Christentums begriindet wie etwa im (egensatze zwischen Griechen-
und Agyptertum. Ebenso ist der Absonderung der persischen Reichs-
kirche auf der Grundlage des Nestorianismus (in welchem Umfange
auch immer dieser sich hier durchgesetzt haben mag) seit dem
Jahre 484/6 vor allem eine politische Entscheidung gewesen, die fiir
die Theologie der orthodoxen Kirche deshalb ohne nachhaltige Wir-
kung blieb.

Wie sehr die Christologie ein innerstes Anliegen der dstlichen
Christenheit getroffen hatte, zeigt der Jahrhunderte lang wihrende
Kampt innerhalb dieser Kirche selbst um die endgiiltige Durch-
setzung der Entscheidung des 4.Okumenischen Konzils von Chalke-
don 451. Immer neue Ausgleichsformulierungen wurden versucht
und scheiterten: die monophysitische Kirche blieb in ihrer Auf-
fassung (trotz eigener zeitweiliger innerer Spaltungen) unerschiitter-
lich, und seit der islamischen Eroberung Vorderasiens zwischen 633
und 651 war sie dem organisatorischen Zugriffe der Reichskirche ent-
zogen. Durch Abfille zum Islam immer stirker dezimiert, hat sie
sich bis zum heutigen Tage (vor allem als koptische Kirche in
Agypten) erhalten: die Abessinier und die Armenier haben sich so
gut wie geschlossen ihren christlichen Glauben im Rahmen dieses
Bekenntnisses wahren konnen.

Aus dem gleichen Grunde der politischen Trennung heraus hat
der Bilderstreit fiir die monophysitischen Kirchen, die einer Beein-
flussung durch die byzantinische Theologie nun nicht mehr unter-
lagen, keine Rolle mehr gespielt. Erst der Abschluss auch dieses (fiir
mich letztlich christologischen) Ringens durch das 7.0kumenische
Konzil 787 bzw. seine Bekriftigung durch die Synode von 869/70
hat der Orthodoxie endgiiltig ihr Geprige gegeben. Aus der Leiden-
schaft dieser kampfdurchtobten Jahrhunderte heraus versteht man
auch, weshalb die Orthodoxie so unerschiitterlich an den nun end-
lich getroffenen Konzilsentscheidungen festhilt und diese selbst in
Kalenderfragen immer wieder respektiert: mehr als jede andere
christliche Kirche sind die ersten sieben Konzilien die Grundlage
gerade der Orthodoxie geblieben, iiber die sie auch theologisch nur
auf wenigen Gebieten hinausgekommen, richtiger wohl: hinaus-
gegangen ist.



— 267 —

Fragen der Christologie hatten innerhalb des Abendlandes —
ganz anders als im Orient — kaum je bemerkenswerte theologische
Kontroversen hervorgerufen. Selbst der Arianismus mehrerer germa-
nischer Staaten ist wesentlich aus politischen Griinden, nicht infolge
theologischer Bemiihungen aufgegeben worden. Die (Gemeinsam-
keit des christlichen Glaubens im Westen ist bekanntlich nicht wegen
der Christologie zerfallen und konnte withrend des Friithmittelalters
in weitestem Ausmasse gewahrt werden. Da bei aller Teilnahme
fithrender Theologen, auch der Pipste, an diesem Streite die dog-
matische Definition der Christologie weitgehend dem Morgenlande
iiberlassen blieb (wie das die Abhaltung der ersten Konzilien im
Morgenlande beweist), so blieb der Zusammenhang zwischen der
morgenliindisch-orthodoxen und der abendlindischen Kirche ge-
wahrt: beide diirfen unter dem Begriffe «katholischy zusammen-
getasst werden. Die Schuld an verschiedenen kiirzeren Schismen lag
auf beiden Seiten: auch Pipste (wie Honorius I. und Vigilius) haben
sich manchmal zu gewagten Formulierungen und Zugestindnissen
bereit gefunden und dadurch den Widerspruch der morgenlindischen
Kirche, aber auch des Abendlandes, ausgelost.

War die ostliche Christenheit also seit dem 4./5. Jahrhundert in
mehrere Teile gespalten und die Orthodoxie mithin hier eine christ-
liche Konfession neben andern (eine Feststellung, die mit der Frage
nach der Rechtsgliubigkeit nichts zu tun hat), so vertiefte sich all-
mihlich auch der Unterschied zum Abendlande in dem Masse, als
sich die Stellung des Papsttums zu festigen begann. Schon der
28. Kanon des Konzils von Chalkedon hatte hier eine Abgrenzung der
Standpunkte bedeutet, mehr als die Einfigung des Filioque in das
Glaubensbekenntnis durch die abendlindische Kirche oder die Ver-
wendung ungesiiuerten Brotes beim HI. Abendmahle. Die wachsende
geistige Verselbstindigung des Abendlandes und das zunehmende
hationale Selbstbewusstsein der Griechen in der Bliitezeit des Byzan-
tinischen Reiches, als dessen Reprisentant Patriarch Photios 1. im
9. Jahrhundert gelten darf, dazu einige (alsbald zu behandelnde)
J urisdiktionsfragen machten die gegenseitige Trennung immer fiihl-
barer: aber die letzten und tiefsten Griinde fiir die endgiiltige Tren-
hung des Jahres 1054 lagen doch in der Frage nach der Stellung des
Papsttums innerhalb der christlichen Gesamtkirche. Bis zum heu-
tigen Tage ist an diesem Kardinalpunkte, mit dem seit 1870 auch die
Frage nach der Unfehlbarkeit des Papstes verkniipft ist, immer wie-
der eine Einigung gescheitert, und der Auffassung der abendlin-



dischen Kirche, die Einheit zwischen Byzanz und Rom wihrend des
1. Jahrtausends habe die Anerkennung des piipstlichen Primats mit-
eingeschlossen, setzt die orthodoxe Kirche immer wieder ihre Uber-
zeugung entgegen, dass sie einen solchen nie anerkannt und dass scine
endgiiltige Durchsetzung zum Bruche gefiithrt habe. Es ist zwecklos,
tiber die Berechtigung der einen oder der andern Meinung zu streiten:
an der Beurteilung dieser Frage scheiden sich die Geister entsprechend
den Konfessionen und ihrem Grundsatze der monarchischen oder
episkopal-konziliaren Leitung der Kirche.

Wenn wir diesen kurzen Uberblick auf kirchengeschichtliche
Tatsachen hier eingefiigt haben, so geschah das deshalb, um nicht die
Meinung aufkommen zu lassen, es gebe eine orthodoxe Kirche als
eigene Konfession erst seit 1054, FKine solche Sicht wird der geschicht-
lichen Entwicklung in keiner Weise gerecht: nur die Beriicksichti-
gung der wesenhaften Kontinuitit, die die Orthodoxie von der friih-
christlichen Zeit bis zum heutigen Tage in eins sieht, lisst zu einem
Verstiindnis ihres Gepriges kommen. Diese ihre Art beruhte zwar —
wie schon gesagt — immer auf der Vermiahlung der christlichen Heils-
botschaft mit den Denkkategorien der Griechen, blieb aber keines-
wegs auf sie beschriinkt. Denn eben in den Jahrhunderten, die den
endgiiltigen konfessionellen Trennungsstrich auch zum  Westen
zogen, hat die orthodoxe Kirche iiber das griechische Volkstum hin-
ausgegriffen. War es ihr nicht gelungen, die morgenlindischen Volker
dauernd an sich zu fesseln (nur die wiedergewonnene georgische
Landeskirche und einige — spiiter sprachlich arabisierte — Syrer
blieben ihr auf die Dauer treu), so hat sie dafiir in der slawischen Welt
einen «lrsatz» gefunden, wenn man dieses Wort hier gebrauchen
darf. Freilich: das westliche Slawentum blicb der abendlindischen
Kirche vorbehalten, und die alte Trennungslinie zwischen dem West-
und dem Ostromischen Reiche aus dem Jahre 395 hat cum grano
salis schliesslich die westlichen Siidslawen und die Albaner zwischen
der westlichen und der dstlichen Kirche aufgeteilt. Aber in erbitter-
tem Kampfe gelang es, die bulgarische Landeskirche und die Serben
fiir die Orthodoxie zu gewinnen und zu behaupten. Hierum gefiihrte
Jurisdiktionsstreitigkeiten haben (wir erwihnten es schon) wesentlich
zur Entfremdung zwischen Rom und Konstantinopel beigetragen.

Das eigentliche entscheidende Ireignis war aber die Taufe
Wiladimirs des Heiligen und «seines Volkes» ums Jahr 988. Die Ge-
winnung des gesamten Ostslawentums fiir die Orthodoxie ist der
epochale Hohepunkt der orthodoxen Kirchengeschichte. Mit dem



— 269 —

Ostslawentum gedieh und wuchs die orthodoxe Kirche, auch als die
byzantinische Macht — nicht zum wenigsten durch die Tatigkeit der
zuletzt tief verhassten Kreuzfahrer — herniedersank und schliesslich
ebenso wie die balkanische Orthodoxie unter die tiirkische Herrschaft
geriet. In den Weiten des Russischen Reiches fand der orthodoxe
Glaube Schirm und Bewahrung, auch als die Lateiner in Konstanti-
nopel herrschten (1204 bis 1261) und als die Spitzen der ostrémischen
Kirche mehrmals den Anschluss an Rom suchten und fanden. Nach
dem Falle des Zweiten Roms 1453 hat Russland sich den Rang eines
Dritten «und ewigen» Roms beigemessen, und die unerschiitterliche
Treue, mit der das russische Volk auf jeden Fall bis 1917 (aber in
wesentlichen Teilen auch dariiber hinaus) an der Orthodoxie fest-
gehalten hat (zu der in diesem Sinne auch die Altgliubigen gehren),
gibt ihm jedenfalls in orthodoxer Sicht den Anspruch auf diesen
Ehrentitel.

Schon bald iibertraf die Zahl der slawischen Orthodoxen die der
Griechen wesentlich, und das Verhiltnis hat sich immer mehr zu un-
gunsten des Griechentums verschoben. So trat notwendigerweise
neben die griechische Komponente der Orthodoxie eine slawische,
eine Entwicklung, die immer erneut zu geistigen Spannungen zwi-
schen beiden Polen gefiihrt hat. Trotz manchen Reibungen hat sie
aber immer wieder auch fruchtbare Auseinandersetzungen aus-
gelost und die Schiirfe des theologischen Denkens auf beiden Seiten
gefordert, ohne die Einheit der Orthodoxie zu zerbrechen.

An dieser gewiss erfreulichen Bewahrung der Glaubenseinheit
war zu einem wesentlichen Teile die polare Spannung schuld, die —
wenigstens in der grossen Linie — das Verhiiltnis des Griechen zur
Religion von dem des Slawen (besonders des Ostslawen) trennt. Dem
geistig ungewohnlich begabten und beweglichen griechischen Volke
(einschliesslich der in das Volkstum eingeschmolzenen fremden Be-
standteile) lag auch der Offenbarung gegeniiber stets die verstandes-
miissige Auseinandersetzung, die rationale Erfassung des Dogmas
und seine klare, logische Formulierung am Herzen (soweit wenigstens
christliche Glaubenssiitze dem menschlichen Verstande erfassbar
sind). Giewiss war das Gefiihl, die Empfindung fiir das «Numinose»
(um mit Rudolf Otto zu sprechen) bei den Griechen keineswegs aus-
geschaltet : man denke nur an die hesychastische Bewegung oder die
Athosménche. Sie trat aber doch hinter der Freude an logischer Er-
fassung dogmatischer Wahrheiten immer wieder zuriick : die Griechen
sind trotz ihrer relativ geringen Zahl lang die theologischen Lehr-



— 270 —

meister der Orthodoxie geblieben und haben auch im 19. und
20. Jahrhundert eine fithrende Stellung auf diesem Gebiete be-
hauptet.

Anders die orthodoxen Ostslawen, also die Russen, Ukrainer und
Weissruthenen der Gegenwart, die man freilich — trotz allen ukrai-
nischen (iegenbeteuerungen — sinnvollerweise erst vom 17. Jahr-
hundert an trennen sollte. Wihrend des ganzen Mittelalters warihnen
die logische Erfassung und rationale Zergliederung christlicher Wahr-
heiten kein Bediirfnis, Wenn Spaltungen bei ihnen auftraten, so
gingen sie von rituellen Fragen, vom Verhiiltnisse zwischen Herr-
scher und Kirche, auch von der mehr oder minder asketischen Ein-
stellung gegeniiber dem menschlichen Korper aus. Sie betrachteten
auf dogmatischem Gebiete die Griechen gern und ohne wesentlichen
Widerspruch als ihre Lehrer und wurden erst argwohnisch, als die
Giriechen sich von Zeit zu Zeit einer Union gegeniiber «anfiillig»
zeigten. Die Folge war die Errichtung der russischen Autokephalie
1448 und des Moskauer Patriarchats 1589.

Der Ostslawe trat und tritt der Religion mehr mit dem Gefiihl
gegeniiber als mit dem Verstande. Wenige Volker haben sich dem
Christentum so innig und tief, so gliubig und bedingungslos hin-
gegeben wie die Russen. Sie haben deshalb auf dem Gebiete der
werktitigen Nichstenliebe, der Seelenfiihrung (u. a. durch die Star-
zen), der innerlichen Versenkung und der dienenden Demut eine
religiose Kultur entwickelt, die ihresgleichen sucht. Wenn man diese
Grundlinien jedenfalls bis ins 19. Jahrhundert hinein anerkannt (in
dem eine immer bedeutsamere Theologie sich zu entwickeln begann),
g0 wird daraus klar, dass damit innerhalb der Orthodoxie eine Art
von Rollenverteilung der Schwerpunkte des religiosen Verhaltens
zwischen den Griechen und den Ostslawen eingetreten ist. Indem
beide Nationen auf verschiedenen Giebieten der Religion besonders
hervortraten, nahm die Zahl der moglichen Reibungsflichen natur-
gemiiss ab: die Einheit der Orthodoxie liess sich auf dieser Basis voll
wahren.

Das 19. und 20.Jahrhundert haben hier mit neuen Entwick-
lungen gewisse Schwierigkeiten mit sich gebracht, die unsere Be-
achtung verdienen. Da war einmal die Befreiung der Balkanhalb-
insel von der tiirkischen Herrschaft, die der bulgarischen, der serbi-
schen und der ruminischen Orthodoxie ein unabhiingiges geistiges
Leben ermaglichte, das — weder dem griechischen noch dem ost-
slawischen gleich — die Variationsmoglichkeiten theologischer Arbeit



— 271 —

und damit die Spannungen gesteigert, aber die Forschung auch sehr
wesentlich befruchtet hat. Die geistige Selbstindigkeit, nach der die
orthodoxen Siidosteuropiier strebten, fand auch darin ihren Aus-
druck, dass ihre Theologen nicht mehr nur in einheimischen oder aber
griechischen und russischen theologischen Akademien und Seminaren
studierten, sondern sich in beachtlichem Ausmasse auch der abend-
lindischen evangelischen und altkatholischen Theologie erschlossen.
Die Universitiiten des deutschen Sprachgebietes haben um die Jahr-
hundertwende und weit ins 20.Jahrhundert hinein durch die Aus-
bildung zahlreicher, gerade geistig geweckter und damit vielfach in
fiihrende Stellungen ihrer Mutterkirchen berufener Theologen eine
sehr tiefgreifende und deutlich spiirbare Wirkung ausgeiibt. Da-
neben ist vor allem seit dem Ersten Weltkriege auch angelsich-
sischer und (auf theologischem Gebiete freilich wesentlich seltener)
franzosischer bzw. welschschweizer Einfluss getreten.

Das Studium an evangelischen oder altkatholischen (viel seltener
auch romisch-katholischen) Fakultiten hat die jungen orthodoxen
Theologen aus Siidosteuropa keineswegs zu einem Abfall von ihrem
Glauben veranlasst (und sollte dies auch nach abendlindischer Auf-
fassung gar nicht tun). Die orthodoxen Theologen kamen aber auf
diese Weise mit den abendlindischen Forschungsmethoden und —
noch bedeutsamer — mit den abendléindischen theologischen Frage-
stellungen in Beriithrung. Etwa das Problem der Rechtfertigung oder
der Anthropologie einschliesslich der kirchlich-sozialen Aufgaben,
weiter z. B. das Verhiltnis von Kirche und Staat waren in den ortho-
doxen Kirchen bisher wenig oder gar nicht beachtet worden : wihrend
umgekehrt brennende Fragen der Orthodoxie — wie wir sahen — im
Abendlande kaum von Bedeutung gewesen waren. So trafen sich nun
in diesen jungen Theologen verschiedene christliche Grundhaltungen
und Lebensauffassungen. Die morgenlindischen Christen lernten be-
greifen, warum ihre ganze Lebenshaltung und ihr kirchlich-natio-
nales Erbe so anders waren als das abendlindische Christentum,
warum eine Aufgabe ihrer Orthodoxie eine Preisgabe ihrer ganzen
Geschichte, ihrer Einstellung zum Leben schlechthin gewesen wiire.

Die hierdurch gewonnene Einsicht, die den Orthodoxen ihr
Wesen von aussen und damit deutlicher zu erkennen gab, hat den
balkanischen Kirchen neben der griechischen, die bald ihre Theo-
logen ebenfalls ins Ausland schickte, eine fithrende Rolle in der
geistigen Weiterentwicklung der Orthodoxie ermoglicht, die sie
dank den immer noch titigen Gelehrten auch unter den heutigen Ver-



— 272 —

héltnissen noch wahren kionnen (die griechische Kirche setzt den
Austausch auch jetzt noch fort). Demgegeniiber blieb die russische
Kirche bis in die Gegenwart traditionell und mehr dem Alten ver-
bunden. Die Zahl der Theologen, die sie ins Ausland sandte, war
recht gering und vor allem prozentual unerheblich, so dass die Wir-
kung, die von ihnen ausging, stark zuriicktritt. Dazu kam, dass die
orthodoxe Kirche des Ritebundes seit dem Kriegsausbruch 1914
und der Oktober-Revolution 1917 natiirlich nicht daran denken
konnte, ihre Theologen ins Ausland zu schicken ; auch nach 1945 ist
dies seitens der Linder des sowjetischen Machtblocks kaum ge-
schehen.

Die geistige Aufgeschlossenheit, die zum Kennzeichen gerade
der stidosteuropiiischen orthodoxen Landeskirchen wurde, hat sie
nach dem Ersten Weltkriege zu lebhafter Mitarbeit an der Oku-
menischen Bewegung veranlasst, die von den griechischen Kirchen
bis zum heutigen Tage fortgesetzt wird. Der Beitrag, den die Ortho-
doxen zu dieser Bewegung und auf ihren Tagungen geleistet haben,
ist von hier — nicht von Russland — ausgegangen. Ebenfalls aus poli-
tischen Giriinden waren es bis 1939 nur diese Kirchen, die den Zu-
sammentritt gesamt-orthodoxer Tagungen und die Vorbereitung
eines orthodoxen Konzils in die Hand nehmen konnten, das eine
Reihe brennender Probleme der Orthodoxie beraten sollte, das aber
schliesslich doch nicht zusammengetreten ist.

Hier hat der Umschwung der offiziellen Kirchenpolitik in der
UdSSR 1943 eine wesentliche Anderung mit sich gebracht. Stalin
hatte sich nie mit besonderer Energie am Kirchenkampfe beteiligt
und erwartete nun — abgesehen von der Propagandawirkung im Aus-
lande und der Stirkung des gesamtsowjetischen Zusammenhalts —
von der russischen Kirche, dass sie ihre jahrhundertealten Bezie-
hungen zu den iibrigen orthodoxen Kirchen wieder aktiviere und
damit der Auffassung des Ritebundes innerhalb der Schwester-
kirchen und der kirchlich besonders ansprechbaren Kreise des
Auslandes Geltung verschaffe. Die gleichen Aufgaben wurden {ibri-
gens auch den geistlichen Fiihrern des offiziell ebenfalls wieder zu-
gelassenen Islams gestellt. Dem entsprachen verschiedene Reisen
massgebender Vertreter der russischen Orthodoxie (daneben auch
der armenisch-monophysitischen Kirche) in den Vorderen Orient,
spiitter auch in die stidosteuropiiischen und westlichen Linder, die bis
in die Gegenwart hinein fortgesetzt werden und innerhalb der Linder
des sowjetischen Einflussbereiches einen lebhaften zwischenkirch-



— 273 —

lichen Verkehr einleiteten. Im Vorderen Orient erwies sich der Ant;-
ochener Patriarch Alexander I11. als besonders ansprechbar, der als
Araber ohnehin Schwierigkeiten mit seinem wenigstens anfénglich
stark griechischen Klerus gehabt hatte. Aber auch der orthodoxe
Patriarch von Alexandrien, Christof II., ein Grieche, ging bis zu
einem gewissen (irade auf die Wiinsche des Moskauer Patriarchats
ein und vertrat vor allem die von diesem erneut angeregte Konzils-
idee; freilich bekam er durch seine H altung gewisse Schwierigkeiten
mit seinem Klerus, die sich — auch durch andere Faktoren — in den
letzten Jahren gesteigert haben.

Wiithrend némlich die griechischen und griechisch gefiihrten
morgenlindischen sowie die balkanischen Kirchen zwischen den
beiden Kriegen durchaus Anhiinger eines neuen orthodoxen Konzils
waren, verhielten sich die griechischen Kirchen jetzt unter Fithrung
des neuen Konstantinopler Patriarchen Athenagoras, der lange die
griechischen Orthodoxen in den Vereinigten Staaten geleitet hatte,
sehr zuriickhaltend. Sie befiirchteten und befiirchten, von den sla-
wischen und anderen orthodoxen Kirchen innerhalb des sowjetischen
Machtbereiches iiberstimmt und in ihren alten Ehrenprivilegien
und ihrer geistlich fithrenden Stellung beeintrichtigt zu werden. Ein
ruméinischer Theologe hat nun die Lehre entwickelt, es gebe neben
dem Okumenischen Konzil, auf dem nach alter Weise alle Bischofe
gleichmiissig stimmberechtigt seien, auch ein all-orthodoxes Konzil.
Ein solches miisse zur Vorbereitung eines Okumenischen Konzils
zusammentreten und kénne im Falle der Verhinderung auch eine
Reihe von Aufgaben eines Okumenischen Konzils iibernehmen. Das
all-orthodoxe Konzil kénne sich auf den Zusammentritt eines be-
grenzten Hierarchen-Kollegiums beschréinken; es geniige, seine Be-
schliisse durch die einzelnen orthodoxen Landeskirchen ratifizieren
zu lassen. Anhand der Auseinandersetzungen um diese Frage ver-
steht man, warum sich das Okumenische Patriarchat in Konstan-
tinopel so hartniickig gegen die Anerkennung der Wiedererrichtung
des bulgarischen Patriarchats 1953 striubt, das den slawischen Kir-
chen eine neue Stimme zufiihren kénnte.

In diesem Punkte ist die gegenwiirtige Entwicklung der Ortho-
doxie aufs engste mit der politischen Lage verbunden. Da diese prak-
tisch unentwirrbar ist, so ist auch mit dem Zusammentritt eines
Okumenischen Konzils orthodoxer Priigung (oder auch eines allfil-
ligen «gesamt-orthodoxen Konzils») nicht zu rechnen. Damit ver-
Schiebt sich die endgiiltige Entscheidung einer ganzen Reihe von



iy -

theologisch-dogmatischen IFragen in eine ferne Zukunft. Hierher ge-
horen die Beziehungen zur altkatholischen und zur anglikanischen
Kirche. Beide Kirchen liessen wiederholt die Anregung ausgehen,
dem Problem einer Interkommunion néiherzutreten; bei der alt-
katholischen Kirche steht dahinter wohl auch das IFernziel einer
vollen dogmatischen Kinigung. Dass eine solche nicht unmaoglich er-
scheint, ist zwischen den beiden Weltkriegen gerade von balkan-
orthodoxer Seite wiederholt betont worden, und die Anwesenheit
orthodoxer Vertreter auf Altkatholiken-Kongressen oder Landes-
synoden sowie die Grussbotschaften orthodoxer Hierarchen diirfen
gewiss als ein Zeichen allgemeiner Sympathie fiir diese Kirche ge-
wertet werden. Interessant ist, dass neuerdings auch das Moskauer
Patriarchat — bei der Besprechung altkatholischer Neuerscheinungen
in seiner Zeitschrift - Moglichkeiten einer weiteren Anniherung sieht.
Eine russisch-orthodoxe Kmigranten-Zeitschrift in Neuyork hebt
hervor, die Schuld dafiir, dass eine Einigung mit dieser ¢«eng ver-
wandten» Kirche noch nicht weiter gediehen sei, liege nicht nur auf
altkatholischer Seite. IXin Zusammengehen erscheine leicht, da beide
Kirchen die 7 Okumenischen Konzilien als Grundlage ihres (laubens
anerkannten; theologische Zweifelsfragen liessen sich gewiss kliren.
In eine éihnliche Richtung weist die zustimmende Aufnahme, die die
Erklarung der altkatholischen Bischofe zum neuen Mariendogma
gefunden hat. Sie ist in den Patriarchatsblittern der serbischen und
der ruminischen Kirche wortlich, im Organ des Alexandriner Patri-
archats im Auszuge abgedruckt worden.

So scheint eine Vorklirung der angeschnittenen Ifragen hier
Aussicht aut Erfolg zu haben. Freilich darf die Schwierigkeit nicht
unterschiitzt werden, dass vorliufig mit den einzelnen Landeskirchen
getrennt zu verhandeln wire und dass etwa die in der Moskauer
Patriarchatszeitschrift vertretene Auffassung fiir das Okumenische
Patriarchat keineswegs bindend sein muss. Dieses hat Bitten um
Weiterbehandlung der Abendmahlsgemeinschaft scitens der hol-
lindischen und der schweizerischen Kirche, spiter der altkatholischen
Professur in Bonn zwar freundlich aufgenommen, sie aber dem
Studienausschusse fiir ein orthodoxes Konzil weitergereicht, d. h.
vorderhand vertagt.

Ebensowenig wie hinsichtlich der altkatholischen soll hinsicht-
lich der anglikanischen Kirche die ganze Geschichte der gegenseitigen
Beziehungen hier behandelt werden. Es kommt hier nur auf die
neueste Entwicklung an. Die Haltung der orthodoxen Kirchen



— 275 —

gegeniiber der anglikanischen Kirchengemeinschaft (also auch der
Protestant Episcopal Church in den Vereinigten Staaten) erscheint —
bei aller Freundlichkeit im Ausseren — reservierter als gegeniiber dem
Altkatholizismus, demgegeniiber ein echtes Anliegen der Orthodoxie
getroffen zu sein scheint, ebenso wie iibrigens gegeniiber den mono-
physitischen Kirchen, die nach langem Unterbruch der Beziehungen
heute wieder umworben werden: hier allein ist — wie vor anderthalb
Jahrtausenden — iibrigens die Orthodoxie der aktive Gesprichs-
partner. Indem die Bitten um Anerkennung der anglikanischen
Weihen, eventuell auch um eine Interkommunion (fiir die die Angli-
kaner das Bonner Muster von 1931 zwischen ihnen und den Alt-
katholiken vorschlugen) oder eine mehr oder minder weitgehende
theoloische Annitherung von der anglikanischen Kirchengemein-
schaft ausgehen, sieht die Orthodoxie hier Anzeichen einer «reuigen
Umkehr aus dogmatischen Verwirrungen»y, wie sie sich seit der Re-
formationszeit, etwa in einer Reihe der 39 Artikel, eingeschlichen
haben. Man sprach auf der orthodoxen Kirchentagung in Moskau
1948 direkt von einem « Wunsch der Anglikaner, in die orthodoxe
Kirche zuriickzukehren», von einem «Hilfeschrei von ihrem lecken
Schitfy. So glaubte eben diese Kirchenversammlung sich berechtigt,
von der anglikanischen Kirche eine radikale Anderung ihres «von der
Orthodoxie weit abfiihrenden Dogmas», eine «dogmatische, kano-
nische und ekklesiologische» Modifizierung ihrer Anschauuungen zu
fordern, bevor ein (orthodoxes) skumenisches Konzil auf die An-
trige der Anglikaner eingehen konne. Ein 1950 im Alexandriner
Patriarchatsblatt versffentliches (laubensbekenntnis des Erz-
bischofs von Canterbury hat die Lage — wie es scheint — nicht ent-
scheidend geklirt. Mit dem Moskauer Beschlusse iiber die angli-
kanischen Weihen ist ein Riickschlag insofern eingetreten, als auch
die ruméinische orthodoxe Kirche sich hier (gewiss in Anbetracht der
gewandelten politischen Lage ihrer Heimat) zu dieser Stellungnahme
bekannte, wihrend sie 1936 die anglikanischen Weihen fiir giiltig an-
erkannt hatte, ebenso wie zwischen 1922 und 1939 die Patriarchate
Konstantinopel, Alexandrien und Jerusalem sowie die Landes-
kirchen von Griechenland und Kypern. Geht man diese Reihe durch,
S0 sieht man, dass es sich (ausser bei Ruminien) um lauter griechische
oder griechisch gefiithrte Kirchen handelt, withrend alle slawischen
fehlten : der (regensatz zwischen den beiden Nationalititen, von dem
Schon friiher die Rede war, lisst sich also auch hier feststellen. Frei-
lich hatte auch die Anerkennung der anglikanischen Weihen durch



die genannten Kirchen die Bedingung enthalten, dass sie nur nach
dem Zusammentritt eines (orthodoxen) Okumenischen Konzils wirk-
sam werde: auf diese Tatsache hat man sich in Moskau 1948 bei der
Behandlung dieses Themas ausdriicklich berufen 1).

Nun gehort es zum Wesen der angelsiichsischen Kirchen (und
vielleicht des Angelsachsentums iiberhaupt), dass sie weitgehend an
die Moglichkeit eines Ausgleichs, eines Kompromisses zwischen ver-
schiedenen dogmatischen Auffassungen durch Verhandlungen glau-
ben, und innerhalb der angelsiichsischen Welt hat sich die Richtig-
keit dieser Grundauffassung in den letzten Jahrzehnten immer
wieder erwiesen. Wenn man aber — ganz grob gesprochen — die angel-
sichsischen Kirchen als die Richtung innerhalb des Christentums
ansprechen darf, fur die das Heil in erster Linie durch rechtes (christ-
liches) Handeln erworben werden kann, so gehort die orthodoxe
Kirche in dieser Hinsicht entschieden zum Typ der kontinental-euro-
péischen und vorderasiatischen Kirchen, die — wieder ganz grob ge-
sprochen — das Heil vor allem vom rechten Glauben erwarten — auch
wenn sie die Notwendigkeit einer christlichen Liebestétigkeit (in der
Orthodoxie vielfach vom angelsiichsischen Beispiel angeregt) mehr
und mehr betonen.

Die letzten Jahre haben erneut bewiesen, dass Verhandlungen
zwischen Kirchen beiden Typs ihre Schwierigkeiten haben und dass
nicht alles, was im angelsiichsischen Raum moglich ist, sich im kon-
tinental-européischen nachahmen lisst. Man hat sich trotzdem
seitens der anglikanischen Kirchengemeinschaft nicht entmutigen
lassen. Neben der Ausdehnung der Titigkeit der anglikanisch-ortho-
doxen Gesellschaft des hl. Alban und Sergius auf Kanada und der
Errichtung immer neuer Professuren und Lehrauftrige fiir orthodoxe
Theologie an den Universititen Amerikas und Englands haben auch
in den letzten Jahren anglikanische Bischofe und andere kirchliche
Wiirdentriiger sowie Laien bei fast allen orthodoxen Kirchen ihre
Besuche fortgesetzt. In den Jahren 1954-1956 haben zwei Abord-
nungen der anglikanischen Kirche, zuletzt unter dem Erzbischof von
York, im Ritebunde geweilt und haben russische Abordnungen Eng-
land, die Vereinigten Staaten und Kanada aufgesucht. Dabei wurden
erneut Fragen der Interkommunion und andere dogmatische Pro-

1) Der jiingste Beitrag zu diesem Thema stammt von Richard (. Salo-
mon: Orthodoxy, Ecumenical movement and Anglicanism. The Moscow Con-
ference of 1948, in: Historical Magazine of the Protestant Iipiscopal Church,
Juni 1957, S.154-164.



— 277 —

bleme sowie das 6ffentliche Wirken beider Kirchen besprochen,
Diese Besuche fanden — wie beiderseits betont wurde — im Zeichen
der damaligen weltpolitischen Entspannung in einer freundschaft-
lichen Atmosphire statt und haben trotz vielen Unterschieden doch
auch gemeinsame Auffassungen und Méglichkeiten einer Diskussion
ergeben. Wie weit sie sich nach den Ereignissen in Ungarn und der
erneuten Verschirfung der allgemeinen Lage fortsetzen lassen, ist
nicht klar. Jedenfalls miissen Fakten dieser Art auch im theo-
logischen Rahmen erwithnt werden, da ihr Einfluss auch auf die theo-
logischen Giespriiche offenkundig ist und allgemein zugegeben wird.

Das Verhiltnis zum Okumenischen Rate wird von hier aus
gleichfalls stark in Mitleidenschaft gezogen. Das hat Metropolit Niko-
laus von Kruticy, der Sprecher des Moskauer Patriarchats in
ausseren Fragen, in seiner Antwort an das Prisidium des Oku-
menischen Rates vom 21.Februar 1955 selbst betont, im Verlaufe
des Briefwechsels, der eine Teilnahme dieses Patriarchats an Oku-
menischen Tagungen ermaoglichen sollte. Der Briefwechsel, durch die
Uberreichung der Protokolle der Tagung von Evanston 1954 ein-
geleitet, fiel eben in eine Zeit politischer Entspannung. Thr ging —
jedenfalls zeitlich — eine gewisse Bereitschaft der russischen Kirche
parallel, ihre Haltung zur Okumenischen Bewegung zu iiberpriifen.
Sie war vorher vollig ablehnend gewesen und hatte dazu gefiihrt,
dass die Einladungen nach Amsterdam 1948 und Lund 1952 von ihr —
und ebenso den orthodoxen Kirchen des ritebiindischen Einfluss-
bereiches — schroff abgelehnt worden waren, mit der Begriindung, es
handle sich um eine mehr politische als religiose Bewegung und um
wesentlich von protestantischen Kirchen getragene Bestrebungen
zur Bildung einer «Okumenischen Superkirche», eines «neuen Vati-
kansy. Auf diese Argumentation hatten sachliche Hinweise des
Okumenischen Rates nie eine Wirkung ausgeiibt; die Haltung des
Moskauer Patriarchats schien von allgemeinen politischen Er-
wigungen stéiirker beeinflusst als von rein theologischen. Das zeigte
sich auch nach der Versteifung der politischen Situation: eine erst
fir August 1956, dann fiir Januar 1957 angesetzte Besprechung
zwischen Vertretern des Okumenischen Rates und der russischen
Orthodoxie wurde immer wieder vertagt und hat bis jetzt nicht statt-
gefunden. Es scheint so, als ob im Augenblick ein Termin dafiir nicht
ins Auge gefasst sei.

Bei dieser Sicht gilt es freilich nicht zu vergessen, dass auch die
nicht im sowjetischen Einflussbereiche lebenden orthodoxen Kirchen



=% BB ==

der Okumenischen Bewegung gegeniiber zuriickhaltender geworden
sind. Auch wenn etwa von der (zahlenmiissig stirksten) russischen
Auslandskirche der mittleren Linie (die nicht, wie die Karlowitzer/
Jordanviller Richtung, die Okumenische Bewegung streng ab-
lehnt) unterstrichen wird, dass angesichts der villigen dogmatischen
Einheit der orthodoxen Kirche jede von thnen die Gesamtorthodoxie
vertreten konne, so fillt es doch auf, dass die frither fithrend an der
Okumenischen Bewegung beteiligte Kirche, die griechische, sich
mehr und mehr von der Arbeit zuriickgezogen hat bis zu dem Be-
schlusse vom 20.Marz 1957, sich in Zukunft nur noch von Laien-
Theologen auf ékumenischen Tagungen vertreten zu lassen. Der
Protestaustritt des Professors Hamilkar Alivisatos und anderer aus
dem okumenischen Ausschusse seiner Heimatkirche hat letztlich
nur zu dessen Neuformierung gefiithrt, den Beschluss aber nicht
indern konnen. So war die Orthodoxie schon in Evanston nur durch
vier Professoren aus dem Okumenischen Patriarchat, zwei Auslands-
russen und einem Repriisentanten fiir Agypten und Antiochien ver-
treten, und deren Hauptverdienst wurde in der Verlesung einer dog-
matischen Erklirung gesehen, die den orthodoxen Standpunkt klar
niederlegte und unterstrich, dass die orthodoxe Kirche sich als die
christliche Kirche sehe: in stirkstem (iegensatze zu einer Aussage
Karl Barths in Amsterdam 1948, keine der dort anwesenden Kirchen
vertrete die volle christliche Wahrheit, die seinerzeit eine nach-
haltige Ablehnung bei den Orthodoxen gefunden hatte. Ireilich
fithrt man die Mitarbeit in 6kumenischen Ausschiissen, den freund-
lichen Verkehr mit dem Okumenischen Sekretariat in Genf (auch
durch einen eigenen Vertreter des Okumenischen Patriarchats) sowie
durch gemeinsame Tagungen und Besprechungen weiter. Es lisst
sich aber nicht bestreiten, dass auch fiir die orthodoxen Kirchen dies-
seits des « Eisernen Vorhangs» eine Versteifung gegeniiber den oku-
menischen Bestrebungen eingetreten ist, die letztlich — wie bei
andern Kirchen auch — auf einer gerade in der Okumene ge-
wonnenen Stirkung der eigenen konfessionellen Einstellung beruht.

Die Aufnahme von Kontakten mit den abendlindischen Kirchen
und die fithrende Rolle, die die russische Kirche dabei iibernommen
hat, hat, auch innerhalb der Orthodoxie selbst, neue Reibungspunkte
ergeben. Sie haben zu einer langen, in der letzten Zeit etwas zurtick-
getretenen Auseinandersetzung iiber das Recht Konstantinopels auf
seinen Ehrenprimat und damit eine Art von geistiger Fithrung der
Orthodoxie gefiihrt, zu der sich als besonders schwicriges Problem



— 279 —

die Frage nach der Jurisdiktion iiber die Emigrantenkirchen ge-
sellte. Betrigt doch die Zahl der Orthodoxen allein in den Vereinigten
Staaten von Amerika heute iiber 5 Millionen, also mehr als z. B. die
gesamte Kinwohnerschaft der Schweiz. Freilich sind sie nach ihrer
nationalen Herkunft (und zum Teil der politischen Einstellung) in
15 kirchliche Organisationen (mit einigen Untergruppen) aufgespal-
ten, halten aber alle (mit Ausnahme einiger ukrainischer Gruppen)
unverinderlich am althergebrachten orthodoxen Glauben fest und
zeigen in den letzten Jahren deutliche Bestrebungen zu einem Zu-
sammenschlusse auf der Basis der englischen Sprache (gegen die sich
vor allem die iiltere Generation noch wehrt, der die Kirche auch die
politische Heimat ersetzt). Withrend die Griechen (die in Amerika,
mit iiber 1 Million die stiirkste Gruppe sind) sich von alters her (fast
ausnahmslos) dem Okumenischen Patriarchat unterstellten, hat eine
Anzahl von Russen, Ukrainern, Rumiinen und andern sich erst nach
dem Ersten oder Zweiten Weltkriege angeschlossen. Das gleiche gilt
fiir Kanada, Siidamerika, Australien, Westeuropa und die finnische
orthodoxe Kirche. Auf diese Weise hat das Ansehen des Okumeni-
schen Patriarchen sich sehr gehoben, und seine Bedeutung fiir in Not
geratene Orthodoxe ist aller Welt offenkundig geworden. Hingegen
beanspruchen das Moskauer oder das Bukarester Patriarchat mit
ebenso grosser Hartniickigkeit die geistige Oberleitung all jener
Orthodoxen, die entsprechender nationaler Abkunft sind, ohne dass
sich ihnen mehr als Splittergruppen in der westlichen Welt wirklich
untergeordnet hiitten. (Die Auslands-Serben erkennen Belgrads
Leitung an.) Wenn aber die russische orthodoxe Kirche die Maglich-
keit dazu besitzt, hat sie nach dem Ersten Weltkriege entstandene
Abhiingigkeiten von Konstantinopel beseitigt und die Unterordnung
unter Moskau an deren Stelle gesetzt, in Estland und Lettland, in
Polen und bei Teilen der tschechoslowakischen Orthodoxie ; dort und
in Ungarn wurde iibrigens auch die hier von der Mehrzahl anerkannte
Jurisdiktion der serbischen Kirche zugunsten Moskaus beseitigt. All
diese Wandlungen waren zeitweise von einer heftigen gegenseitigen
Polemik begleitet, die aber — das muss hervorgehoben werden — nie
auch nur entfernt in die Tonart der west-ostlichen Auseinander-
setzung aufweltlich-politischem Gebiete verfiel und die in den letzten
Jahren abgeflaut ist. Dabei gilt es zu beachten, dass der Eiserne Vor-
ha-ng ja so gezogen ist, dass diesseits im wesentlichen die Griechen,
Jenseits die slawischen und die ruminische Kirche liegen; der ser-
bischen Orthodoxie ist unter Tito nie eine besonders grosse Bewe-



— 980 —

gungsfreiheit eingeriumt worden. So haben sich hier gewisse alte
Gegensiitzlichkeiten zwischen der griechischen und der slawischen
Orthodoxie auf neuer Ebene belebt, und die arabisch sprechenden
Orthodoxen des Vorderen Orients haben verschiedentlich versucht,
sich gegeniiber der vielfach herrschenden griechischen Minderheit an
die slawische, besonders russische, Orthodoxie anzulehnen. Doch hat
das Vorgehen der Tiirken gegen die Griechen besonders Konstanti-
nopels am 6./7. September 1955 und die Kypern-Frage zu einer lnt-
spannung zwischen Moskau und den Griechen sehr beigetragen, da
diese nun der westlichen Welt zum Teil recht kritisch gegeniiber-
stehen.

Trotz all diesen Differenzpunkten hat sich aber die Kinheit der
Orthodoxie bis auf den heutigen Tag erhalten: weder die Kirchen-
verfolgungen im Riéitebunde nach der Oktober-Revolution 1917
noch die politischen Spannungen seit 1941-1945 haben sie sprengen
konnen. Die Orthodoxie ist nach wie vor die geistige Grundlage Ost-
europas geblieben und bildet damit so stark wie je einen der bedeut-
samsten Iaktoren des Geschehens in Osteuropa. Die religios bedingte
Aufspaltung unseres Erdteils in zwei Kulturbereiche mit ihren viel-
fachen Spannungen bestimmt weiterhin das geistige Bild Kuropas
und wird nach aller menschlichen Voraussicht auch in Zukunft ihre
tiberragende Bedeutung behalten.

% K

&

Nachdem verschiedene Votanten Fragen und Auskiinfte zum
Vortrag von Prof. Spuler beigesteuert hatten, iithernahm derselbe
den Vorsitz wieder und erteilte Pfarrer Max Heinz (Ziirich) das Wort.

Die Una-Sancta-Bewegung und die altkatholische Kirche
1. Entstehung, Grundsditze und Ziel der Bewegunyg

Die Una-Sancta-Bewegung bleibt unloslich mit dem Namen
von Dr. Max Josef Metzger verbunden, der seine schon im Jahre
1937 gegriindete Friedenshewegung « Christkonigsgesellschafty» spii-
ter zu einer «Una-Sancta-Bruderschafty umbildete. Kleine, iiber
ganz Deutschland zerstreute Kreise, bestehend aus Laien und Geist-
lichen aller Konfessionen, fanden sich in dieser 6kumenischen Bru-
derschaft zusammen, um in aller Freiheit und Selbstandigkeit das
Ziel der christlichen Einheit zu verfolgen. Sehr bald kam es zum
wirklichen «Gesprich zwischen den Konfessionen», jenem Reden
miteinander, das sich nur dort begeben kann, wo man gewillt ist,



— 281 —

zuerst wirklich aufeinander zu horen. Auf den Einwand aus eigenen
Kreisen der Kirche von Rom, man besitze bereits die «Fiille der
Wahrheit» und brauche diese andernorts weder zu suchen noch zu
ergiinzen, entgegnete Dr. Robert Grosche: «Niemand wird be-
streiten, dass in der jeweiligen Christenheit bestimmte Wahrheiten
mehr oder weniger verschiittet sind. Katholizitit muss gewiss
immer verstanden werden als die Wahrheitsfiille, die potentiell
zweifellos immer da ist. Aber so wie es sicher ist, dass der Germane
ganz anders die Offenbarung ergreift als der Romane und Slawe,
80 ist die materielle Fiille erst vorhanden, wenn die ganze Wirklich-
keit darin enthalten ist !).»

KEs ist indessen nicht ausser acht zu lassen, dass der Anstoss
zum «Skumenischen Gespriich zwischen den Konfessioneny in der
Gestalt der « Una-Sancta-Bewegung» in mehrfacher Hinsicht zeit-
bedingt war. Die gemeinsam erduldete Bedringnis der Kirchen in
Deutschland, ausgelost durch den Nazismus, die leidvollen Erfah-
rungen in Gefingnissen und Konzentrationslagern unter den Glie-
dern der verschiedensten Kirchen und Gemeinschaften, die eine un-
gewollte Riickfithrung christlichen Lebens auf den «Canon» christ-
licher Existenz mit sich brachten, schliesslich die nach dem Krieg
erfolgte massenhafte Umsiedlung verschiedenster Volksteile, die
eine bisher ungekannte Mischung der Konfessionszugehorigen be-
wirkte, dies alles hatte mit dazu beigetragen, dass es zu einer un-
geahnten Begegnung des Menschen und Christen kam, einer Begeg-
nung, die fiir viele zu einer eigentlichen Offenbarung des grundhaft
Gemeinsamen im (ilauben an Christus wurde.

Was indessen in Notzeiten an christlicher Gemeinschaft selbst
in sakramentalen Belangen méglich ist, bedarf spiter der Klirung
und griindlichen Besinnung auf das wirklich Mogliche, zeitlich Blei-
bende.

Solcher Klirung dienten die Gespriche und Begegnungen in
den Kreisen der «Una-Sancta-Bewegung». Es war vor allem der
Jesuit Max Pribilla, der die Forderung erhob: «Die kirchliche Eini-
gung muss iiber das Giewissen, nicht gegen das Gewissen kommen 2).»
Sie erfordert beides: Treue gegen die eigene Konfession und Ach-
tung vor dem (ilauben der andern. In der « Una-Sancta-Bewegung»
einigte man sich sehr bald auf folgende sechs Punkte, die bei der ge-

memsamen Arbeit beriicksichtigt werden sollen:
1) IKZ 1939, IV, 8.250.
) IKZ 1940, III/IV, S.174.

Internat, Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1057, 18



— 282 —

1. Wichtigkeit des konfessionellen Friedens vor allem auch fiir
den Wiederaufbau des national-deutschen Lebens.

2. Jede einzelne Kirche muss sich der unbedingten Wahrheits-
frage verpflichtet wissen.

3. Die Wahrheitsfrage erfordert offenes Reden miteinander
ohne Vertuschung der Unterschiede.

4. Das interkonfessionelle Gesprich muss ohne Kompromiss-
Sucht und ohne jegliche Nebenabsichten bleiben.

5. Die Frage nach dem «Erfolg» der Bemiithungen ist und soll
bleiben eine Frage an Gott.

6. Das aufrichtige Ringen nach der Wahrheit trigt sicherlich
einestags Segensfriicchte nach der Verheissung Christi (Joh.17) 1),

s ist hier der Ort, darauf hinzuweisen, dass die « Una-Sancta-
Bewegung», die von Deutschland sehr bald auf andere Linder tiber-
oriff, nicht nur, wie bereits erwiahnt, zeitbedingt verursacht war.
Sie war und ist eine der Moglichkeiten, eine der Antworten, die die
Kirche von Rom in praktischer Haltung auf die seit langem in Fluss
geratene grosse, im Weltkirchenrat zusammengeschlossene Gkume-
nische Bewegung der tbrigen christlichen Kirchen und Gemein-
schaften gegeben hat, und sie ist mitbedingt und befruchtet durch
andere, dhnliche Bestrebungen ilteren Datums. Ich erwihne hier
die «Hochkirchliche Bewegung», begrindet und getragen von
Prof. Dr. Friedrich Heiler, vor allem auch dessen bedeutsames
Schrifttum ; erinnert sei auch an das Wirken des lutherischen Bi-
schofs Nathan Soederblom, ferner an die religios-soziale Arbeit von
Prof. Dr. Friedrich Siegmund-Schultze und sein Sammelwerk « k-
klesia», eine Selbstdarstellung der christlichen Kirchen. In der
Schweiz existierte vom Jahre 1929 an der « Einsiedler Gebetsbund
zur Wiedervereinigung im Glaubeny, begriindet von P. Gall Morger.
Noch ilter sind die Bemiithungen zur christlichen Einheit, die zu
Beginn dieses Jahrhunderts vom «Schweizerischen Diakonievereiny
ausgegangen sind, einer Vereinigung von Christen aller Kirchen.
Als Seitenzweig ist die Bewegung des romisch-katholischen Kaplans
(teorg Sebastian Huber zu nennen, dessen Schrifttum allerdings
mehrmals indiziert wurde. Aber auch in Osterreich, in Ttalien, vor
allem in Frankreich, dort wesentlich getragen von Abbé Couturier,
machten sich seit Jahrzehnten dhnliche Bestrebungen bemerkbar.

1Y 1KZ 1940, TIT/IV, S.175.



— 283 —

In der « Una-Sancta-Bewegung» klirten sich indessen im Lauf
der Zeit die Ziele und die Mittel hiezu immer deutlicher: Beseitigung
aller Vorurteile, Missverstindnisse und Entstellungen zwischen den
Konfessionen, wie sie sich im Laufe der Jahrhunderte aufgehiuft
haben, Erreichung einer gegenseitigen Aufgeschlossenheit fiir alle
positiven Werte des andern Bekenntnisses. Als Letztziel wird die
wahre Kinigung aller Bekenntnisse «in der Kinen Herde unter dem
Einen Hirten» genannt, und zwar so, dass kein Bekenntnis irgend-
einen positiven Wert der bisherigen Entwicklung aufgeben miisste,
da in der einen Kirche Jesu Christi Raum ist fiir die ganze Wahr-
heit 1).

Von allem Anfang an ist es indessen klar gewesen, dass es einst-
weilen zu keiner korporativen, d.h. sichtbaren Einheit kommen
konne, dass dieses allerletzte Ziel der Verwirklichung Christus, dem
Herrn der Kirche, vorbehalten bleibe.

Bis dahin gelte es, im Geist der Busse zu beklagen, dass die
Kirchenspaltung gekommen und bis heute andaure; im Gebet fiir
einander und fir die kommende Einigung auszuharren; den Weg
der briiderlichen Hilfe, wo immer sich beim andern eine Not zeige,
zu gehen; in den Arbeitskreisen GGemeinsames und Trennendes im
Glaubensgut herauszuarbeiten und ihre tiefsten Ursachen aufzu-
decken; im Austausch des wissenschaftlichen, religiosen und kirch-
lichen Schrifttums, unter Wahrung der von den einzelnen Kirchen
erlassenen Vorsichtsmassnahmen, die gemeinsame theologische Ar-

beit zu erleichtern.

Inzwischen war am 17. April des Jahres 1944 der Begriinder der
Bewegung, Dr. Max Josef Metzger, um seiner pazifistischen und 6ku-
menischen Arbeit willen hingerichtet worden. Dr. Matthias Laros
ibernahm dessen Posten als Leiter der im Christkonigshaus zu Mei-
tingen bei Augsburg sich befindenden Zentrale der «Una-Sancta-
Bewegung). :

Das riistige Fortschreiten der Bestrebungen rief indessen in
allen Kirchen (fegenstimmen auf den Plan. Max Pribilla muss sich
In einem Vortrag, den er am 30.Mirz 1948 am Radio Miinchen ge-
halten, gegen die Behauptung und Befiirchtung wehren, wie wenn
sich hinter der « Una-Sancta-Bewegung» nichts anderes als eine List
Roms verberge, Andersglaubige auf der Leimrute briiderlicher Liebe
zu sich heriiberzuziechen, Am 21.Mai 1948 fiihrte am selben Ort

1) IKZ 1947, IV, S.256 ff.
18*



Prof. Dr. Friedrich Heiler aus, die « Una-Sancta-Bewegung» sei keine
Utopie, sondern Wirklichkeit. Er wies vor allem auf friihere, bedeu-
tend dltere Einigungsbestrebungen im Raum der Gesamtkirche hin,
auf Dollingers Haltung, auf die Gespriiche des Kardinals Mercier
mit Anglikanern, vor allem aber auch auf die 6kumenische Grund-
haltung des gesamten Altkatholizismus.

Friithlingshaft schien das hartgefrorene Erdreich konfessioneller
Verknocherung und Verhiirtung aufzubrechen; hier und dort war
es zwischen den Gliedern der «Una-Sancta-Bewegung» zur «com-
munio in sacris» gekommen. I'm (iegenstoss hiezu machten aber ener-
gische Gegner der Sache vor allem in romanischen und spanischen
Lindern den Vatikan auf Gefahren aufmerksam und betonten um
so entschiedener den eigenen Standpunkt der « Alleinseligmachung»
und der «Vollen Katholizitity, die keiner irgendwie gearteten Kr-
ginzung von anderer Seite bediirfe. Der Jesuit 1°. Cavalli dusserte
sich in der «Civilta Cattolica» vom 3. April 1948 in ciner Weise, die
an die dunkelsten Zeiten des Mittelalters erinnerte, kriftig sekun-
diert vom spanischen Erzbischof Segura, der erklirte: « Wir wiirden
die Scheiterhaufen der Inquisition der liberalen Toleranz vor-
ziehen 1.»

11. Die Zewt der Hindernisse und Widerstiinde

war gekommen. Den eben genannten Vorzeichen der radikalen Ab-

lehnung okumenischer Beziehungen zwischen Katholiken und
te)

Akatholiken folgte auf dem Fuss das

Monitum vom 5. Juni 1948,

das folgenden Wortlaut hat 2):

«Suprema Sacra Congregatio Sanc-
ti Officit Monitum: Cum compertum
sit variis in locis, contra Sacrorum
Canonum praescripta et sine praevia
8. Sedis venia, mixtos conventus aca-
tholicoruim cum  catholicis habitos
fuisse, in quibus de rebus fider trac-
tum est, omnibus in memoriam revo-
catur ad normam canonis 1325 § 3
prohibitum esse, quominus his con-
ventibus intersint, sine  praedicta
venia, cim laiei, tum cleriel sive sae-
culares sive religiosi. Multo autem

1) [KZ, 1948, 11, S.142.
2) IKZ, 1948, II, S.143/144.

Da zu unserer Kenntnis gelangt ist,
dass an verschicdenen Orten, ent-
cegon den Vorschriften der Heiligen
Canones und ohne Genehmigung des
Hlg. Stuhles, gemischte  Versannm-
lungen von Katholiken und Nicht-
katholiken abgehalten worden sind,
cdiie sich mit Glaubensfragen befas-
sen, werden hiermit alle daran erin-
nert, dass cs nach der Bestimmung
des Kanons 1325, § 3, Laien und
Priestern, Weltgeistlichen und  Or-
densgeistlichen verboten ist, an sol-



minus catholicis licitum est huismodi
conventus convocare ot instituere.
Quapropter Ordinarii urgeant, ut
haec praescripta ab omnibus serven-
tur,

285 —

chen Versammlungen ohne vorherige
Ermichtigung teilzunehmen. Noch
weniger ist es den Katholiken gestat-
tet, solche Zusammenkiinfte einzu-
berufen und durchzufiihren. Darum

sollten die Di6zesanbischife darauf
dringen, dass diese Vorschriften von
allen genauestens beachtet werden.

Diese Vorschriften miissen beson-
ders sorgfiltiz beachtet werden,
wenn es sich um Zusammenkiinfte
handelt, die man als «6kumenisch»
bezeichnet und an denen sich Katho-
liken, Laien und Priester keinesfalls
ohne vorherige Genehmigung des
Hlg. Stuhles beteiligen diirfen.

Da sogar im Rahmen der oben er-
withnten Zusammenkiinfte und aus-
serhalb derselben 6fter gemeinsame
Gottesdienste abgehalten worden
sind, werden alle noch einmal darauf
hingewiesen, dass jegliche Gemein-
schaft in heiligen Dingen kraft der
Bestimmung des Kan. 1258 und des
Kan.731, § 2, verboten ist.

Gegeben zu Rom, im Hlg. Officium,
am 5.Juni 1948,

Quae quidem potiore jure obser-
vanda sunt, cum agitur de conventi-
bus quos ,oecumenicost vocant, qui-
bus catholici, sive laici sive ecloried,
sine 8. Sedis praevio consensu, nullo
modo interesse possunt.

Cum vero, tum in praedictis con-
ventibus tum extra ipsos, etiam ac-
tus mixti cultus haud raro positi fue-
rint, denuo omnes monentur quam-
libet in sacris communicationem ad
normam canonum 1258 et 731, § 2,
omnino prohibitam esse.

Datum Roma, ex Aedibus S.Offi-
cil, die 5 iunii, 1948.»

Das Monitum wirkte zuerst niederschmetternd. Hier und dort
dachte man in den Kreisen der «Una-Sancta-Bewegung» an end-
giiltigen Abbruch der Beziehungen, an den Riickzug ins eigene
Haus. Es kam zu ernsten Aussprachen unter den Teilnehmern.
Mehr und mehr stellten sich besonders aus rémisch-katholischen
Kreisen Stimmen ein, die das Objelktive des Monitums betonten und
nach Moglichkeiten des Beisammenbleibens suchten. Hiochste kirch-
liche Personlichkeiten, wie z.B. Erzbischof Dr.Jaeger von Pader-
born, erklirten, «dass von seiten des deutschen Episkopates nach
Wegen gesucht wird, die ,Una-Sancta-Arbeit‘ tun zu kénnen, ohne
die bestehenden kirchlichen Bestimmungen zu verletzen. Es liegt
mir ausserordentlich daran, dass die echten Bemiihungen weiter-
gehen und diese Arbeit in der Atmosphiire des Vertrauens ge-
Schieht 1)».

Es wurde zugegeben, dass die «communio in sacris» hier und dort
Zu weit getrieben worden sei und dass, was in Gefingnissen und
Konzentrationslagern diesbeziiglich vorgekommen war, nicht ohne
Weiteres in normale Verhiiltnisse iibertragen werden diirfe.

1) IKZ 1949, T, S.54 ff.



— 286 —

[ntensive Bemiihungen einflussreicher romisch-katholischer
Wiirdentriger, angesehener Laien zugleich, die Erkenntnis an zu-
stiindigem Ort, dass die « Una-Sancta-Bewegung» nicht so ohne wei-
teres brachgelegt werden diirfe, haben wohl wesentlich mit dazu bei-
getragen, dass bereits am 20. Dezember die

Instruktion der rémischen Kurie
an die Diozesanbischofe iiber das Verhalten
gegeniiber der 6kumenischen Bewegung

veroffentlicht wurde, die natiirlich nicht nur auf die Bestrebungen
der «Una-Sancta-Bewegung» abgestimmt war, sondern grundsiitz-
lich das Verhalten gegeniiber der gesamten dkumenischen Bewe-
gung ordnet. Nach einem allgemein gehaltenen Teil, in dem betont
wird, die Kirche von Rom nehme an der 6kumenischen Bewegung
auf ihre Weise lebhaften Anteil, zweifle keineswegs an den edlen
Motiven derer, die aus der eigenen Kirche an den verschiedensten
Bestrebungen kirchlicher Einigungsversuche teilnehmen, und sei,
wie schon 6fters durch die Papste erklirt wurde, bereit, alle, die zu
ihr als der einzig wahren Kirche Christi zuriickkehren, mit miitter-
licher Liebe aufzunehmen, werden dann ins einzelne gehende Weg-
weisungen iiber das kiinftige Verhalten gegeben ). Ich fasse das
Wichtigste in folgende Punkte zusammen:

1. Die Wiedervereinigung der Getrennten ist Aufgabe und
Pfllicht der Kirche. Die Bischofe haben die Aufgabe, diese Bewegung
aufmerksam zu verfolgen im Sinne der Hilfe fiir die Wahrheits-
suchenden und der Bewahrung vor Gefahren fiir die Glaubigen. Zur
bessern Aufsicht sind besondere Delegierte zu bestellen, die entspre-
chende Veroffentlichungen zu iitberwachen haben (Can. 1384 iiber
Biicherzensur und Biicherverbot).

2. Die Uberbetonung des allen Christen gemeinsamen Glaubens-
gutes sei sorgsam zu meiden, um iibertriebene «irenische Gesinnung»
nicht aufkommen zu lassen und religiosem Indifferentismus keinen
Vorschub zu leisten. Redensarten wie die folgenden: « Was in den
Jundschreiben der Péipste iiber die Riickkehr der getrennten Chri-
sten zur Kirche, iiber die Verfassung der Kirche, tiber den mystischen
Leib Christi gesagt wird, darf nicht zu ernst genommen werden,
weil ja nicht alles in solchen Kundgebungen Gegenstand des Glau-
bens isty»; oder: «In Iragen der kirchlichen Lehre hat auch die ka-
tholische Kirche noch nicht die  Fille Christi¢, sondern muss erst

1) Wortlaut in [KZ 1950, I, S.54 ff,



— 287 —

noch von andern Bekenntnissen vervollkommnet werdeny, seien zu
meiden. Die katholische Lehre muss klar, entschieden dargestellt
werden, ohne jegliche Erweichungen, die den Eindruck erwecken
konnten, als ob Konvertierende bei ihrer Riickkehr der Mutter-
kirche wesentliche Gaben der Bereicherung zu bringen vermochten,
die ihr bis anhin noch fehlten.

3. Gliubige, die gemischten Zusammenkiinften und Ausspra-
chen von Katholiken und Nichtkatholiken beiwohnen wollen, be-
diirfen hierzu einer besonderen Erlaubnis der zustindigen kirch-
lichen Obrigkeit. Wo eine Aussicht auf « Erfolg» nicht zu erwarten
sel oder wo fiir die katholischen Teilnehmer besondere Gefahren er-
stiinden, mogen die zustindigen Stellen dafiir sorgen, dass diese
Zusammenkiinfte rechtzeitig eingestellt oder zum Erlsschen ge-
bracht werden. Zu gemeinsamen Aussprachen zwischen katholischen
und nichtkatholischen Theologen sind nur bewiihrteste Priester zu
delegieren.

Sehr aufschlussreich ist dann aber vor allem Punkt

4. Er weist auf die Vorschriften des Monitums vom 5. Juni 1948
hin und lautet : « Voraussetzung ist dabei, dass diese Veranstaltungen
auf Verabredung hin abgehalten werden, und zwar zu dem Zwecke,
dass der katholische und der nichtkatholische Teil als Gleichgestellte
in Rede und Gegenrede iiber Fragen des Glaubens- und der Sitten-
lehre sprechen, wo jeder die Lehre seines Glaubens als seine eigene
Anschauung darlegt.» Derartige gemischte Zusammenkiinfte sind
also nicht schlechthin untersagt, diirfen aber nur mit vorhergehender
Erlaubnis der kirchlichen Obrigkeit veranstaltet werden.

Fiir lokale Zusammenkiinfte und Aussprachen, die unter die
Weisungen des « Monitums» fallen, kénnen die Bischife oder bischof-
lichen Ordinarien die Teilnahmeerlaubnis geben. Doch miissen fol-
gende Punkte beachtet werden:

a) Jede «communicatio in sacrisy ist zu vermeiden.

b) Die Verhandlungen selbst miissen entsprechend im Auge be-
halten und gefiihrt werden.

¢) Am Ende des Jahres ist an die Oberste hlg. Kongregation Be-
richt zu erstatten, an welchen Orten solche Veranstaltungen
stattgefunden haben und welche Erfahrungen dabei gemacht
worden sind. Bei Zusammenkiinften von Theologen miissen die
behandelten Fragen genannt, eine Liste der Teilnehmer und
der Referenten beider Seiten aufgestellt werden.



— 288 —

Interditzesane, nationale und internationale Aussprachen
und Zusammenkiinfte bedtrfen unter allen Umstinden der Er-
laubnis des Hlg. Stuhles.

Soweit der Sinn dieser Instructio. Beide Elemente finden sich
in ihr: die Beruhigung der Gemdiiter, aber auch der Umstand scharfer
kirchlicher Beobachtung.

Kaum waren indessen die Wunden, die der Bewegung durch
das «Monitum» und die «Instructio» geschlagen worden waren, ge-
heilt, das gegenseitige Vertrauen wieder hergestellt, so kam es noch
einmal zu einer Belastungsprobe fiir die Briicke, die sich zwischen
den Teilnehmern gebildet hatte.

Am 1. November 1950 erfolgte die Promulgation des neuen
Dogmas von der leiblichen Himmelfahrt Mariens.

Die Begriindung dieses Dogmas durch den « Glaubenssinn» der
Kirche, das «Glaubensbewusstseiny» der Jahrhunderte, wobei Schrift-
und Traditionsbeweis ausdriicklich als nebensiichlich erkannt wur-
den, liess die in den «Una-Sancta-Kreisen» weitgehend als bereinight
gegoltene IFrage des Verhiltnisses zwischen Schrift und Tradition
aufs neue aufleben, schuf eine nicht geringe Unsicherheit in den
theologischen Gespriichen. Dazu kommt bis zur heutigen Stunde
der wahrnehmbare weitere Ausbau der Mariologie, durch welchen
der Mutter Jesu cine Stellung zugewiesen werden soll, die ihr nach
Schrift und Tradition nicht gebiihrt. Sie kennen wohl alle die ver-
zweifelten Deuteversuche angesehener romisch-katholischer Theo-
logen, das neue Dogma irgendwie doch als Ausfluss bisheriger Aus-
richtung auf «Schrift und Tradition» darzustellen.

Wiederum erwog man in allerlei Gruppen der «Una-Sancta-
Bewegung» den eventuellen Abbruch der Bemiihungen, ein fried-
liches Auseinandergehen, erfiillt vom aufrichtigen Bedauern des
Nicht-mehr-Beisammensein-Koénnens. Tatsichlich kam es aber nur
zu kiirzeren oder lingeren Perioden des Stillstandes. Wiederum
waren es vor allem, so wenigstens in der Schweiz, die Freunde aus
der Kirche von Rom, die die andern herzlich baten, wenn immer
moglich das Gesprich wieder in Fluss zu bringen, die weitgedichene
Gemeinschaft nicht abzubrechen.

Bei dieser letzten — wiewohl vielleicht nicht allerletzten — Be-
drohung und Erprobung okumenischer Gesinnung, die das «Leid-
volle wahrer Katholizitit», wie ich es einmal in einer Abhandlung
in der «Religiosen Besinnung» nannte, allen Teilnehmern schmerz-



— 289 —

lich zum Bewusstsein brachte, iiberwog die innere Verpflichtung zu-
einander hin schliesslich alle Hindernisse und Bedenken. Man war
sich der einstweilen uniibersteigharen Schranken aufs neue bewusst
geworden — und fiihrte trotzdem, vielleicht hellsichtiger und niich-
terner als frither — die gemeinsame Arbeit weiter.

Der so oft gehorte Spruch: In dem Masse als die Glieder der
getrennten Kirchen Christus niher kommen, nihern sie sich auch
einander, bewihrte sich wohl im Aspekt der Liebe, offenbarte zu-
gleich aber, dass solches Niherriicken zu Christus, dem Brennpunkt
aller Wahrheit und Liebe, sowohl fiir den Einzelnen wie fiir die
Kirchen eine hochst gefihrliche Sache ist. «In Christus-Seiny» for-
dert nicht nur die gegenseitige Verbundenheit. Christusniihe zeigt
auch aufs allerschirfste die Gegensitze, die Bedingtheit dessen, was
wir als Einzelne und als Kirchen unsere «Standpunkte» nennen.
Man kann nicht in Christi volles Licht treten, ohne dass jeder Mangel
und jeder Flecken am eigenen Gewande aufs hellste beleuchtet wird.

Die Uberwindung all der hier gezeichneten Widerstinde und
Bedrohungen, die den Gliedern der ¢« Una-Sancta-Bewegung» je nach
ihrer Konfessionszugehorigkeit besonders geartete Schwierigkeiten
schaffen, zeigt meines Erachtens die Echtheit der kumenischen Ge-
sinnung, die Selbstlosigkeit der Teilnehmer und Mitarbeiter.

Die theologische Arbeit in den «Una-Sancta-Kreisen» setzte aufs
neue ein. Beachtenswert sind hier vor allem die Studien des rémisch-
katholischen Kirchengeschichtlers Dr. Joseph Lortz, der die Hinter-
griinde der Reformation neu beleuchtet, die Mitschuld der dama-
ligen katholischen Kirche deutlich unterstreicht. Dazu kommen be-
deutsame Schriften aus dem Kreis der « Berneuchener-Bewegung»,
vor allem deren « Michaels-Bruderschaft» (Landesbischof Dr. W. Stih-
lin, Pastor D. Asmussen). In Frankreich sind Paul Couturier, Mau-
rice Villain zu nennen. Ferner Schriften von Dr.Josef Caspar, in
denen vor Konversionen aus den Kreisen der «Una-Sancta-Bewe-
gungy eindringlich gewarnt wird. Aufschlussreich sind auch ver-
schiedene Arbeiten des um die «Una-Sancta-Bewegung» hoch ver-
dienten Dr. Otto Karrer, so vor allem sein vielbeachtetes Buch «Um
die Einheit der Christen», worin die «Petrusfrage» neu gestellt und
ein Gesprich mit Emil Brunner, Oskar Cullmann, Hans von Cam-
penhausen bezweckt wird. Die Bibliothek der ékumenischen Lite-
ratur ist in einem ungeahnten Anwachsen begriffen, wobei die Bei-
triige aus allen Kirchen stammen. Auffallend sind die Bemiihungen
von romisch-katholischer Seite, der Vielschichtigkeit protestanti-



— BT

scher Gilaubenshaltung gerecht zu werden. Es seien hier lediglich
erwithnt: Gustav Thils « Histoire doctrinale du mouvement cecumé-
nique (Lowen 1955); von Louis Bouyer «Du Protestantisme &
I'Eglise» (Paris 1954). Eine phinomenologische Betrachtung des Pro-
testantismus hat W. van de Pol geschrieben: « Das Reformatorische
Christentum» (Benziger Verlag, Einsiedeln). Bedeutsam ist auch von
Thomas Sartory OSB «Die Okumenische Bewegung und die Kinheit
der Kirche» (Kyrios-Verlag, Meitingen). Nicht unerwihnt dart die
Monographie von Hans Kiing iiber « Rechtfertigung» (die Lehre Karl
3arths und eine katholische Besinnung, Johannes Stauda-Verlag,
1957, Kinsiedeln) bleiben, ein Werk, dem Barth selbst das Vor-
wort und die Erklarung beigegeben, dass Kiing ihn weitgehend rich-
tig gedeutet, dass aber die Reaktion aus dessen eigenem Lager noch
abzuwarten sei.

Nelbstverstindlich ist dieses reiche Schrifttum nicht nur aus
der Anregung und Arbeit der «Una-Sancta-Bewegung» hervor-
gegangen. Grosser ist der Anstoss, den die gesamtbe neuzeitliche
okumenische Bewegung dazu gegeben hat. Dabei muss anerkannt
werden, dass die Bemithungen réomisch-katholischer Kreise, anders-
geartetes Christentum zu verstehen, oft hinlinglicher, nachdriick-
licher und einsichtiger sind als die Versuche, von reformatorisch-
protestantischer Haltung her katholisches Wesen zu erfassen und
zu deuten.

Wer die bisherige Entwicklung der «Una-Sancta-Bewegung»
aufmerksam verfolgt, wer seit Jahren darin mitgearbeitet hat, der
wird bei aller Niichternheit der Einschitzung des Moglichen und
Unmoglichen bezeugen konnen, dass es hier um ein ernsthaftes An-
liegen und Bemiihen geht, den Gesprichspartner aus der andern
Kirche wirklich zu héren und zu verstehen. Der wird aber auch fest-
stellen, dass die gesamte okumenische Bewegung unserer Tage an
der Kirche von Rom nicht ohne tiefgehenden Zwang zur Neu-
besinnung geblieben ist. Die neuere Entwicklung in der Liturgie-
forschung, die Bibelbewegung, das neue Verstehen der Sakramente,
des Wesens der Kirche, die Betonung des Laienelementes in der
Kirche durch die « Katholische Aktion», sie sind nebst vielem andern
Auswirkungen der Okumene. Die Kirche von Rom kann und will,
soweit es ihr die eigene Gesetzlichkeit und ihre eigene Haltung er-
lauben, an der weithin aufgebrochenen Bewegung zur Einheit der
Kirche nicht vorbeigehen. Man erkennt - ohne es verbis expressis
zu sagen und ohne offiziell den Glauben, die wahre katholische Kirche



— 291 —

selbst zu sein, aufzugeben oder auch nur abzuschwiichen — die (jo-
fahr der Isolierung, die gerade vom vermeintlichen Vollbesitz der
Wahrheit und vom Anspruch der «Alleinseligmachung» her der
Kirche droht. Das Gesagte gilt aber jeder andern Kirche, in der sich
ein Ahnliches, wenn auch in vielleicht abgeschwiichtem Masse

findet.

Niemand kann heute auf Dauer isoliert leben, weder politisch,
wirtschaftlich, noch geistig und noch viel weniger kirchlich und
christlich. Darum erachte ich die «Una-Sancta-Bewegung» und alle
ihr verwandten Kreise als einen aufrichtigen und ernsten Versuch,
dem Ziel der von Christus verheissenen Einheit niherzukommen, so
nahe als dies menschlich bedingten, theologisch bezweckten und in
christlicher Bruderliebe ruhenden Anstrengungen iiberhaupt mog-
lich sein diirfte. Ich zitiere hier ein Wort des bereits erwihnten
Theologen Otto Karrer, das fiir rémisch-katholische Glieder der
«Una-Sancta-Bewegung» symptomatisch sein diirfte:

«Alles deutet darauf hin, dass die Christenheit in Europa vor
einer sehr ernsten Perspektive steht: Wenn die romisch-katholische
Kirche nicht aus Liebe zur ékumenischen Einheit dasjenige auf-
bringt, was in katholischer Wahrheit moglich ist, steht zu fiirchten,
dass sich ein Ring der Isolierung um Rom und die katholische Kirche
schliesst (manche Protestanten wiinschen das), ja dass die ganze
Christenheit in Europa, fiir deren Abgesprengte wir seit dem 16.Jahr-
hundert eine Mitverantwortung tragen, in den Rachen des anti-
christlichen Tieres aus dem Osten hineingleitet. Wenn wir aber das
Opfer der Liebe um Christi willen bringen, erleichtern wir wohl der
Mehrzahl unserer evangelischen Mitchristen das fiir die Rettung des
Abendlandes notwendige Zusammenhalten mit uns, den Briidern
desselben Volkes und den Briidern im einen Herrn. Die aus dem
Glauben handeln, werden nicht zuschanden werden 1).»

111. Die altkatholische Kirche und die « Una-Sancta- Bewegung »

Wenn wir zum Schluss noch nach der Stellung fragen, die die
Kirchen des Altkatholizismus zur «Una-Sancta-Bewegungy ein-
nehmen, so darf daran erinnert werden, dass der Altkatholizismus
sich von allem Anfang an die Losung Ignaz’ von Déllinger zu eigen
gemacht, als «Werkzeug und Vermittlungsglied einer kiinftigen

—_—

1) Aus «Das Petrusamt .jon.v.cit.ii der Konfessionen», «Hochland», De-
Zember 1956, S. 138.



— 292 —

grossen Wiedervereinigung der getrennten Christen und Kirchen zu
dienen». Wie sehr und wie entschieden diese Losung durch die Kir-
chen des Altkatholizismus bis heute zu verwirklichen versucht wor-
den ist, das brauche ich in diesem Kreise nicht niher auszufiihren.
Die grundsiitzlich weithin bestehende Gemeinschaft mit den ortho-
doxen Kirchen, die seit 1931 bestehende Interkommunion mit der
Kirche von England, sie zeugen von selbst vom Irnst, mit dem der
Altkatholizismus von Anfang an sich der Aufgabe verpflichtet
wusste, als « Werkzeug und Vermittlungsglied einer kiinftigen gros-
sen Wiedervereinigung der getrennten Christen und Kirchen zu die-
nen». In den Leitsitzen der « Utrechter Union» vom 24. September
1889 hat sich der Altkatholizismus das Instrument fiir die inter-
konfessionellen Verhandlungen geschaffen, das sich bis zur Stunde
aufs beste bewihrt hat.

Es ist von hier aus gesehen selbstverstindlich, dass Glieder un-
serer Kirchen sich an allen wirklich ernstzunehmenden okumeni-
schen Bestrebungen beteiligen. Dass solche Mitarbeit auch bei uns
immer mit Wissen und in Ubereinstimmung mit den hichsten kirch-
lichen Behorden unserer Kirchen geschehe, in erster Linie in naher
Fihlungnahme mit den zustindigen Bischofen, erachte ich als
selbstverstindlich, aber auch als notig, weil es ja dabei nicht darum
geht, irgendwelche noch so achtbare private Bediirfnisse zu befrie-
digen, vielmehr den uns zukommenden Standpunkt Anderskonfes-
sionellen gegeniiber moglichst eindeutig, umfassend und verant-
wortungsbewusst zu vertreten.

Dabei dienen den Einzelnen Darlegungen, wie sie z.B. Krz-
bischotf Dr. Andreas Rinkel von Utrecht in seiner Abhandlung «Un-
sere Probleme im ¢kumenischen Gespriich 1)» oder Bischof Dr.Urs
Kiiry, Bern, in seinem Vortrag «Konfession und Okumene 2)» ge-
macht haben, aufs beste. Aber auch viele in der IKZ sich findende
Aufsitze anderer Verfasser orientieren wegleitend iiber altkatho-
lisches Verstéindnis der hlg. Eucharistie, iiber «Schrift und Tradi-
tion», die Lehre iiber « Amt und Sakrament». Die Gesinnung, die alt-
katholische Mitarbeit an der Okumene jeder Art kennzeichnet, ist
in dem oben erwithnten Referat des Herrn Erzbischofs treffend mit
den Worten umrissen: «Okumenisches, gemeinschaftliches Arbeiten,
Denken und Beten macht bescheiden und verlangt als erste Pflicht
die Bereitschaft, von andern und ihren ,Standpunkten‘ zu lernen,

) IKZ 1948, Kongressnummer Hilversum.
) IKZ 19563, 111, S.129 ff.



— 293 —

und somit auch die Bereitschaft (ich sage nicht: am eigenen Stand-
punkt zu zweifeln), Einsichten anderer zu erfahren und diese mit
den eigenen Einsichten zu vergleichen. Und damit wird das, was
fir uns selbst im eigenen Kreis ,Standpunkt heissen darf und
muss, im Okumenischen Ganzen zum ,Problem‘, einem der vie-
len...» (S.21).

Ebensolche Grundsitze ckumenischen Verhaltens enthilt der
Aufsatz « Konfession und Okumene», den wir bereits erwihnt haben.
Gleich zu Anfang wird dort festgestellt: «In der altkatholischen Be-
wegung sind Konfession und Okumene, d.h. der Wille zur eigenen,
partikuliren Kirchenbildung und der Wille zur Einheit der Kirche,
eine unauflisliche Verbindung eingegangen. Als Konfession ist nim-
lich der Altkatholizismus von seinen Urspriingen her zugleich eine
Okumenische Bewegung» (S.129). Dann wird vor allem die christo-
zenlrische Sicht der Kirche, wie sie dem Altkatholizismus nun einmal
eigen ist, betont und im Zusammenhang damit die katholische Olku-
menizitdt umschrieben. Und dies in Lehre, Verfassung und Kult.
Von hier aus werden dann die Verpflichtungen und Moglichkeiten
der Beziehungen sowohl zu den Mitchristen des Protestantismus wie
denjenigen aus der Kirche von Rom aufgezeigt. Gegeniiber dem
Protestantismus geht es darum, in der Frage nach dem «kirchlichen
Amt» nicht nur die geistgezeugte Vertikale mitzubestitigen, son-
dern auch die Horizontale der (feschichte, wie sie in Schrift wnd
Tradition in Erscheinung tritt, zu betonen. Die Haltung gegeniiber
Rom wird mit den Worten umschrieben: « Um ihrer echten katho-
lischen Wahrheitswerte willen muss die rémisch-katholische Kirche
Gegenstand unserer briiderlichen Anteilnahme, unseres warmen
theologisch-kirchlichen Interesses und unserer unentwegten ckume-
nischen Hoffnung sein. Das ist das Grundlegende und Entscheidende
fir uns. Um der fatalen Verkehrung dieser Wahrheitswerte willen
aber muss sie weiterhin Gegenstand unserer theologischen Kritik
und, wenn es sein muss, des Protestes unseres — wie unsere Viiter
sich ausdriickten — ,katholischen Gewissens® sein.»

Aus solch klarer Stellungnahme heraus kénnen die Glieder un-
Serer Kirchen, Cleistliche wie Laien, an der ékumenischen Arbeit
Von Herzen teilhaben, um durch Wort und Beispiel Zeugnis von der
Wahren Katholizitit der Kirche abzulegen.

Nie ist meines Erachtens die Zeit unserer Zeugenschaft, die
Epoche des Vermittlungsdienstes zwischen den Kirchen fiir uns
8résser und dringender geworden als gerade heute. Unser Grund-



204 —

verstindnis vom Wesen der Kirche in ihrem unbedingten Aus-
gerichtetsein auf Christus, das recht abgewogene Verhiltnis zwi-
schen Schrift und Tradition, unsere Lehre iiber das kirchliche Amt
und die Sakramente, in der Institutionelles, Geschichtliches getragen
bleibt, ja letztlich gebunden ist an die Gegenwart des frei wirkenden
Heiligen CGeistes, so dass, bildlich gesprochen, iiber unserm ganzen
kirchlichen Tun immer die Kpiklese steht. die Herbeiflehung des
Gottesgeistes, diese unsere Haltung ist wie kaum etwas anderes ge-
eignet, beiden grossen Lagern der Hinen Kirche, Seite an Seite mit
der orthodoxen Kirche und der Kirche von England stehend, auf-
zuzelgen, was unter ¢wahrer Katholizitit» zu verstehen ist.

Die Verantwortung fiir diese unsere Sendung, das eigentliche
Mandat unseres Seins, das Charisma des vermittelnden Bruder-
dienstes, muss unter uns noch lebendiger aufbrechen, muss und will
stirker sein als alle noch so verstindlichen Sorgen um unsere eigene
Existenz. Ich bin der festen Uberzeugung, unsere wirkliche Kwistenz
griindet erstlich und letztlich in der Erfiillung dieses uns gewordenen
geschichtlichen und gottlichen Auftrags. Unser Sein bleibt so weit
gesichert, als wir bereit sind, dem besonderen Mandat des briider-
lichen Vermittlungsdienstes nachzukommen.

Dass uns in und mit der « Una-Sancta-Bewegung» Gelegenheit
geboten ist, diesen unsern Dienst gegen anderskonfessionelle Briider
auszurichten, das bestimmt auch unser Ja zu diesem Lebenskreis
Okumenischer Bemiihungen.

Als der Griinder und vieljahrige Leiter der « Una-Sancta-Bewe-
gung», Dr.Max Josef Metzger, vor dem Gerichtshof zu Niirnberg
stand und dort angesichts des sichern Todes noch einmal sein klares,
unbedingtes Bekenntnis zur Una Sancta ablegte, rief Freissler, der
Leiter des Clerichtshofes, hohnisch aus: « Una Sancta, Una Sanc-
tissima, Una Sancta — das sind wir! Sonst gibt es nichts 1) !»

Wir aber bekennen mit allen Briidern in Christo die

«HBine, Heilige, Katholische und Apostolische Kurche!»

Hierauf erhielt Dr. &, Bangerter (Sigriswil) das Wort zu einer
Botschaft aus den Kreisen der evangelischen Michaelsbruderschaft.

Die evangelische Michaelsbruderschaft ist im Jahr 1931 inMar-

burg/Lahn gestiftet worden. Sie ist hervorgewachsen aus dem Ber-

1) Matthias Laros: Schopferischer Friede der Konfessionen, S.25.



— 295 —

neuchener Kreis, zu dem sich seit Anfang der 20er Jahre Minner
verschiedener Herkunft in dem in der Neumark gelegenen Giuts-
hause Berneuchen zusammengefunden haben. Sie wurde wesentlich
geprigt durch den damaligen Studentenpfarrer und nunmehrigen
Dekan und Kirchenrat Karl Bernhard Ritter von Marburg und den
damaligen Miinsterer Theologieprofessor und spiiteren lutherischen
Bischof von Oldenburg, Wilhelm Stiihlin. Tm Vorwort zu ihrer Regel
bekennt die evangelische Michaelsbruderschaft, erwachsen zu sein
«aus der gemeinsam erfahrenen Not der Kirche, begriindet in dem
Glauben an die der Kirche Jesu Christi gegebene Verheissung und
gewillt, ihre Glieder zu rechten Streitern im Kampf der Kirche zu
erziehen und zusammenzuschliessen». Die Gestalt St. Michaels, des
demiitig-hochgemuten Erzengels, wurde dabei zum Leitbild.

Wenn der seinerzeit in Berneuchen gemachte Anfang — wie ja
tibrigens auch die Anfiinge der romisch-katholischen liturgischen
Bewegung (man denke an Guardini und an die Arbeit auf Burg
Rothenfels!) — stark jugendbewegt und vom Wandervogel her be-
stimmt gewesen sein mag, so verloren sich diese romantischen Re-
miniszenzen mehr und mehr. Die Bruderschaft steht ja heute be-
reits in der zweiten und dritten Generation. Der eingetretene Wan-
del liegt deutlich zutage im Unterschied etwa zwischen dem seiner-
zeit geschaffenen «Gebet der Tageszeiten», das ohne grosse Riick-
sichtnahme auf die kirchliche Tradition dem heutigen Menschen
hatte eine Anleitung zum sinnvollen, betenden Begehen der Tages-
zeiten bieten wollen und dem nunmehr im Gebrauch befindlichen
«Stundengebet», das mit seinen vier Horen (Morgengebet, Mittags-
gebet, Vesper und Komplet) wiederum an das kirchliche Stunden-
gebet angekniipft hat. Die damit gemachten positiven Erfahrungen
in (lemeinden und auf Freizeiten haben bereits dazu gefiihrt, dass
demniichst im Staudaverlag eine endgiiltige Fassung des fiir unseren
Kreis giiltigen Tagzeitengebetes erscheinen wird., Dieses Buch wird
nicht nur bei den heute ca. 600, in verschiedene Konvente aufgeglie-
derten Michaelsbriidern Verwendung finden, sondern auch bei vielen
andern, die auf geistlichen Wochen oder sonstwie fiir unsere alt-
kirchliche Schau gewonnen worden sind.

Parallel zur Ausgestaltung des Tagzeitenbuches verliefen von
Anfang an die Bemiihungen um eine sachgemisse Gestaltung der
Feier des hl. Mahles als des integralen Gottesdienstes der Kirche.
Schon frith und bewusst ist Luthers Bezeichnung « Deutsche Messe»
wieder hervorgeholt worden. In den Jahren, da ausserhalb der



Reichsgrenzen der Name «deutsch» einigermassen ominos klang, liess
man ihn fallen und war damit bei der klassischen abendlindischen
Bezeichnung des Vollgottesdienstes der Kirche angelangt.

Dass nomen omen ist, diirfte auch hier zutreffen: je weiter und
tiefer wir uns in das Mysterium des Leidens, Sterbens und Auferste-
hens unseres Herrn hineingebetet haben, um so mehr nahm die Form
der Messe altkirchliche Gestalt an, und um so stirker fithlten wir
uns von den in der Reformation aufgebrochenen und unerledigt ge-
bliebenen I'ragen — wir denken z. B. an den Opfercharakter der Messe
(Offertorium, Epiklese ete.), aber auch an so schwierige ragen wie
die der apostolischen Sukzession, der kirchlichen Verfassung tiber-
haupt und was dergleichen Dinge mehr sind — eingefordert. Unseren
Stand der Kinsicht haben wir in der vor zwei Jahren erschienen Bro-
schiire «Credo ecclesiam» niedergelegt. Vor allem unsere Briider, die
im Amt der Kirche stehen, sind zum Teil sehr stark bewegt und be-
driingt durch die mit diesen wenigen Hinweisen angedeuteten Pro-
blemkreise.

Dennoch meinen wir, in unseren angestammten Kirchen blei-
ben zu sollen und hier den Sinn fiir echte katholische Fiille und
Weite vertreten und wecken zu diirfen. Sowohl die lutherischen als
auch die reformierten Bekenntnisschriften (Augustana und Helve-
tica posterior) postulieren ja die von ihnen inaugurierten Kirchen
nicht als Sekten, sondern durchaus als Glieder der una sancta catho-
lica et apostolica ecclesia. Die Moglichkeit, die apostolische Sukzes-
sion als Kinzelne, an unseren konkreten Landeskirchen und ihren
Leitungen vorbei, zu erlangen (wie das etwa im hochkirchlichen
Kreis um Iriedrich Heiler geschehen ist), meinen wir als eine Ver-
suchung ablehnen zu miissen. Wir vermuten dahinter ein romisches
und nicht altkirchliches Amtsverstindnis. Mitsamt unserer katho-
lischen Grundiiberzeugung glauben wir in den angestammten IKir-
chen bleiben und ausharren zu sollen, solange sie uns Raum und
Freiheit gewihren. Dabel haben es natiirlich unsere Briider in luthe-
rischen Kirchen verhiltnismissig viel einfacher als wir in der refor-
mierten deuntschschweizerischen Kirche Beheimateten. Wesentliche
berneucherische Anliegen sind in der Evangelischen Kirche Deutsch-
lands heute verwirklicht: grundsitzliche Konzeption des sonntig-
lichen Gottesdienstes als Vollgottesdienst mit Wort und Sakrament,
Riickgewinnung des Stundengebetes ete. Unsere Sorge heute ist die,
es konnte sich bei dieser sehr rasch erfolgten Ubernahme um Restau-
ration handeln. Soweit sind wir nun freilich in der Schweiz noch



— 297 -

nicht. Neuerdings haben wir freilich aus dem Calvinismus (von Taizé
und Grandchamp/Gelterkinden her) Bundesgenossen erhalten.

So glauben wir, in unseren Kirchen ausharren zu diirfen und
zu miissen, solange sie uns Raum und Freiheit gewihren, das katho-
lische Anliegen zu vertreten.

Wir suchen dabei den Kontakt mit all denen, die mit uns um
die Erneuerung und um die Einheit der Kirche beten und ringen.
So haben wir etwa die altkatholischen liturgischen Bemiihungen
(Neugestaltung des Offertoriums, Neubesinnung auf das BuBsakra-
ment), wie sie etwa in den Aufsitzen der «Internationalen Kirch-
lichen Zeitschrifty zum Ausdruck kommen, mit aufmerksamem
Interesse und wacher Anteilnahme verfolgt. Wir sind dariiber zur
Uberzeugung gekommen, wir konnten uns gegenseitig etwas zu sagen
haben — und wiire es nur die Ermunterung, auf dem eingeschlagenen
Wege riistig voranzuschreiten. Téuschen wir uns, wenn wir glauben,
in der Ferne die Wege zusammenlaufen zu sehen ? Wir sind jeden-
falls gliicklich, diese Tage in Ihrer Mitte verbringen zu diirfen. In
unserem gemeinsamen Beten und Feiern bewegt uns die altkirch-
liche Bitte: «Bringe zusammen Deine Kirche von den Enden der

Erde zu Deinem Reich!»

Im Anschluss an den Vortrag von Pfarrer Max Heinz wurde die
Diskussion iiber die Una-Sancta-Bewegung sehr eifrig beniitzt zu
Fragen und zu Mitteilungen iiber eigene Erlebnisse einzelner Kon-
gressteilnehmer in jenen Kreisen.

In der anschliessenden Party im schonen Kronengarten iiber
dem Rhein pflegten die Kongressteilnehmer gemiitliche, auf-
gelockerte Geselligkeit und die Beschwichtigung des angesichts der
ausgelegten Herrlichkeiten etwa aufkommenden Appetits.

Nach dem von Pfarrer M. A.Zwart (Utrecht) geleiteten Abend-
gebet tagte die traditionellerweise spirlich besuchte Hauptversamm-
lung des internationalen altkatholischen Hilfsvereins und der Arbeits-
gemeinschaften, von Bischof Dr.U.Kiiry priisidiert. Es wurde das
Schicksal des obgenannten Hilfsvereins besprochen, ferner organi-
satorische Fragen um die Arbeitsgemeinschaften sowie die Vor-
schlige fiir die Neuwahl des stindigen Kongress-Ausschusses, die
Bestimmung des nichsten Kongresslandes und des Ortes der kom-

menden theologischen Studientagung.



— 208 —

Dritter Kongresstag, Samstag, 21. September

Der Gediichinisgottesdienst fiir die entschlafenen altkatholischen
I"ihrer wurde von Pfarrer Hans Frei zelebriert. Hierauf begab man
sich zur letzten, der

4. Kongress-Sitzung

Nach der Eroffnung entbot Rew. F'. H. House, assisticrender Ge-
neralsekretir des Okumenischen Rates, den Gruss seiner Behorde.

Hierauf leitete Prof. Spuler die Wahl des stindigen Kongress-
Awusschusses ein. An die Stelle des als Sekretiir demissionierenden
Bischofs Dr.U. Kiiry wurde Plarrer Hans Irei (IRheinfelden) vor-
geschlagen. Das Ergebnis der Wahl war klar: Von den 92 aus-
geteilten Stimmzetteln nannten 90 folgende Herren:

Prasident: Dr.A.J.van de Ven (bisher).
Vizeprisident: Prof. Dr. W. Kiippers (bisher ).
Sekretir: Plarrer Hans Frei (new).

Der Dank des Vorsitzenden an die Adresse des bisherigen Sekretiirs,
Bischof Dr.U. Kiiry, wurde durch miichtigen Applaus bekriftigt.

Die Einladung der holliindischen Kirche zum néichsten Kongress
(1961) wurde mit Applaus angenommen und von Prof. Spuler mit
Worten des Dankes gewiirdigt.

Nun wurden die Zusammenfassungen der Larendiskussion von
den Prisidenten der drei Diskussionsgruppen vorgetragen und ein-
stimmig angenommen. Auch die Antrige fanden nach geringfiigigen
Abinderungen Gnade vor dem Kongress. Von der zweiten Diskus-
sionsgruppe wurde der urspriinglich mit der Ziffer 2 versehene An-
trag des Referenten nicht zur Abstimmung vorgelegt 1).

Nun wird das Wort Bischof Dr. U. Kiiry erteilt. Dieser beniitzt
die Gielegenheit, um dem Kongress die im Sekretariatsbericht in Aus-
sicht gestellte Orientierung tiber die «Internationale Kirchliche Zeit-
schrifty (IKZ) zu geben. Durch den Tod von Bischot Dr. A. Kiiry,
der als Geschéftstithrer und Redaktor die Zeitschrift durch die

1) Wortlaut: 2. Den Gemeinden und Pfarrimtern ist dringend ans Herz
zu legen und immer wieder in Erinnerung zu rufen, der Ausriistung der Kern-
gemeinde durch Bibelabende, Erwachsenenkurse, Einkehrtage, religiose Vor-
tragsreihen usw. hochste Aufmerksamkeit zu schenken. Dieser Kerntrupp
muss in geeigneter Weise in Gemeindepflege, Besucherdienst und Arbeits-
kreisen zum Aufbau der Gemeinde eingesetzt werden.



— 299 —

Kriegs- und Nachkriegsjahre hindurchgerettet hatte, dringt sich
nun eine Neuordnung der Verwaltung und der Redaktion auf s
wird eine Verwaltungskommission eingesetzt, die als Subkommis-
sion der schweizerischen christkatholischen Pressekomitees die finan-
ziellen und administrativen Belange der IKZ zu betreuen hat. Sie

wird bestellt wie folgt:

Prisident: Pfarrer Arnold Moll (Basel) (neu).
Geschiftsfithrer: Pfarrer Alfred Jobin (Bern) (neu).
Kassier: Max Giirtler (Allschwil) (bisher).
Redaktor: Bischof Dr.U.Kiiry (Bern) (neu).

Die Redaktion wird besorgt durch eine Redaktionskommission,
die vom Hauptredaktor, Bischof Dr.U.Kiiry, geleitet wird. Thr ge-
héren an Prof. Spuler (Hamburg) und Prof. Jans (Amersfoort). Bi-
schof Kiiry nimmt die Gelegenheit wahr, Prof. B. Spuler seinen Dank
auszusprechen dafiir, dass er seit vielen Jahren ein iiberaus zuver-
lissiger Mitarbeiter der Zeitschrift war und als Berichterstatter iiber
die orthodoxen Kirchen das Ansehen der Zeitschrift in der Ortho-
doxie wesentlich gemehrt hat. — Schon friiher waren die Priisidenten
des Amersfoorter Seminars Mitredaktoren (Kenninck, Rinkel).

Die nun folgende kurze Verhandlungspause beniitzt Vizepriisi-
dent Prof. Dr.L. Weber, um die Verdienste von Prof. B. Spuler als
Leiter der Kongress-Sitzungen und als gewandter Dolmetscher zu
wiirdigen. Dieser Dank wird bestitigt durch den starken Applaus.
Bischof Dr.U.Kiry veferiert anschliessend iiber

Unsere zukiinftige Kongress-Arbeit

Sie werden es mir, als abtretendem Sekretiir, zugute halten,
wenn ich meinen Ausblick in die Zukunft beginne mit einem Riick-
blick in die Vergangenheit. Ist es mir doch in meinen Amtsjahren
deutlich bewusst geworden, wie schnell das entschwindet, was man
die altkatholische Kongress-Tradition nennen konnte. Nicht nur ist
die (eneration, die noch an den ersten grossen Kongressen der neun-
ziger Jahre bis zum Beginn des Ersten Weltkrieges teilgenommen
hat, ausgestorben, sondern noch viel mehr als durch den Ersten ist
durch den Zweiten Weltkrieg die Kontinuitit in der Kongress-Arbeit
und in der (vor allem landeskirchlichen) Organisation unterbrochen
Worden und hat bis heute nur zum Teil wieder aufgenommen werden



— 300 —

kénnen. Mag sein, dass das aus dem Jahre 1913 stammende Orga-
nisationsstatut, das sich im ganzen durchaus bewihrt hat, in ein-
zelnen Teilen revidiert und den neuen Verhiltnissen angepasst
werden muss. Der Hauptgrund liegt aber darin, dass durch die ver-
inderten Zeitumstiinde den Kongressen selbst heute vielfach andere
Aufgaben zukommen, als das frither der Fall war.

Waren die drei ersten Kongresse (Miinchen 1871, Kdoln 1872,
Konstanz 1873), die wenigstens nach ihrer personellen Zusammen-
setzung und ihrer Programmatik bereits internationales Geprige
trugen, dadurch bedeutsam, dass an ihnen die Schaffung einer
eigenen kirchlichen Organisation in die Wege geleitet wurde, so
waren die sieben folgenden Kongresse (I'reiburg 1874, Breslau 1876,
Mainz 1877, Baden-Baden 1880, Krefeld 1884, Heidelberg 1888)
fast ausschliesslich deutsche Tagungen, die den Charakter oOffent-
licher Kundgebungen zur Bekanntmachung, Festigung und Aus-
breitung der altkatholischen Bewegung hatten. Nachdem aber 1889
die altkatholischen Kirchen Hollands, Deutschlands und der
Schweiz sich in der Utrechter Union zusammengeschlossen hatten,
konstituierte sich 1890 in Kéln der 10. deutsche als 1. internationaler
Altkatholiken-Kongress. [nternational waren die nun folgenden
Kongresse darin - wir zithlen deren bis heute 17: 1892 Luzern, 1894
Rotterdam, 1897 Wien, 1902 Bonn, 1904 Olten, 1907 im Haag,
1909 Wien, 1913 Koln, 1925 Bern, 1928 Utrecht, 1931 Wien, 1934
Konstanz, 1938 Ziirich, 1948 Hilversum, 1953 Miinchen, 1957 Rhein-
felden —, dass an ihnen in der Regel die altkatholischen Kirchen
aller Linder vertreten waren, spiter anch diejenigen Osterreichs,
der National-Polen in den USA, der T'schechoslowakei, Polens und
Jugoslawiens, zweitens aber darin, dass nun auch regelmiissig wieder
Giiste aus den uns befreundeten Kirchen des anglikanischen Westens
und des orthodoxen Ostens eingeladen wurden. Dementsprechend
war die Aufgabe dieser Kongresse im wesentlichen eine doppelte:
die gemeinsamen Prinzipien altkatholischer Kivchlichkeit, wie sie
sich aus der Utrechter Konvention und zum 'Teil auch aus dem be-
sonderen historischen KErbe der einzelnen Landeskirchen ergaben,
zu verdeutlichen und noch weiter auszuziehen. Das ist aut dem Lu-
zerner Kongress 1892 in besonders eindriicklicher Weise geschehen,
Nodann dienten die Kongresse dem Zweck, von dem nunmehr ge-
wonnenen gemeinsamen Boden aus eine Anniherung und, wenn
moglich, Union mit der anglikanischen und der orthodoxen Kirche
anzubahnen. Von Bedeutung in dieser Beziehung waren vor allem



— 301 —

die Verhandlungen der Kongresse nach dem Ersten Weltkrieg, deren
indirekte Ergebnisse der Abschluss der Interkommunion mit der
anglikanischen Kirchengemeinschaft und eine vorliufige Einigung
mit einer orthodoxen Unionskommission im Jahre 1931 waren.

Seit den Bonner Beratungen im Jahre 1931 waren die Unions-
verhandlungen allerdings nicht mehr Sache der Kongresse selbst,
sondern waren an die Bischéfe und ihre theologischen Berater iiber-
gegangen, auch waren die wichtigsten Grundsitze fiir die altkatho-
lischen Kirchen in einer Weise festgelegt, dass diese zunichst einer
weiteren Diskussion nicht mehr bedurften. Damit schien die Auf-
gabe der internationalen Kongresse, wie diese sie seit 1890 ver-
standen hatten, erfiillt zu sein.

Inzwischen waren aber in der allgemeinen Lage der altkatho-
lischen Kirche selbst wie der gesamten Christenheit bedeutungsvolle
Wandlungen eingetreten, die die Kongresse vor neue Aufgaben
stellten. Einmal hatten sich die altkatholischen Kirchen, die aus
dem Abwehrkampf gegen das Vatikanum hervorgegangen waren und
die in diesem Kampf ihre Hauptenergien hatten einsetzen miissen
innerlich mehr und mehr konsolidiert. Aus der altkatholischen Be-
wegung war eine nach aussen sich immer deutlicher abgrenzende
«Konfession» geworden, die ihre volle Aufmerksamkeit dem inneren
Aufbau zuwenden konnte. Dadurch wurden auch die Kongresse dazu
gefiihrt, in vermehrtem Masse Fragen des innerkirchlichen Aufbaus
und des Gemeindelebens zu beraten und zu diesen Beratungen —
erstmals 1953 in Miinchen — Laien heranzuziehen. Ein zweiter be-
deutungsvoller Wandel ergab sich aus der Begegnung mit der éku-
menischen Bewegung unserer Tage. Seit 1925 wurde an unseren
Kongressen versucht, zu den vielfach neuen und ungewohnten Pro-
blemen, vor die uns die Okumene stellt, Stellung zu beziehen. Das
War um so notwendiger, als diese neuere 6kumenische Bewegung in
threm Ringen um die Einheit vielfach von ganz.anderen Voraus-
Setzungen ausgeht, als unsere Kirche das nach ihren Prinzipien tut
und tun kann. Vor allem die Tatsache, dass die 6kumenische Be-
Wegung in weitgehendem Masse von den protestantischen Kirchen
der alten und neuen Welt mitgetragen wird und naturgemiss auch
Stark von protestantischem Denken gepriigt ist, notigte uns, uns in
einem Masse mit protestantischer Theologie und Kirchlichkeit aus-
ein&nderzusetzen, wie das unseren Viitern noch unbekannt gewesen
war. Andrerseits hat sich auch unser Verhiltnis zur romisch-katho-

lischen Kirche merklich geiindert, hat diese sich doch bei all ihren

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1957. 19



— 302 —

neueren Fehlentwicklungen doch in ihrer Theologie wie auf dem
Gebiete des liturgischen Lebens in erheblichem Masse den Posi-
tionen genéhert, die die Besten unserer Viter eingenommen haben.
Dieser neueren Entwicklung ist auch an unseren Kongressen Rech-
nung getragen und die alte rein negative Haltung aufgegeben
worden.

Welche Schlussfolgerungen ergeben sich aus dieser Entwicklung
im ganzen fiir die zukiinftige Gestaltung unserer Kongresse ?

1. Thre Hauptaufgabe muss nach wie vor bleiben, ein Organ
unserer intern-altkatholischen Hinheit und Zusammenarbeil zu sein,
nicht mehr so sehr im Sinne der Herausarbeitung unserer Prinzi-
pien als vielmehr einer vermehrten Anstrengung um den inneren
religiosen Aufbau unserer Gemeinden nach diesen Prinzipien.

2. Eine Plattform zu sein fiir das gesamt-altkatholische Gesprich
mil der Okumene, insbesondere mit dem neueren Protestantismus
und dem romischen Katholizismus, aber auch mit den orthodoxen
und den anglikanischen Kirchen, ein Gesprich, das auch, wenn be-
reits eine kirchenamtliche Einigung besteht, aut der theologischen
Ebene fortgesetzt werden muss.

3. Durch eine moglichst zeitgemiisse Auseinandersetzung mit
den eigenen innerkirchlichen Problemen und mit denen der anderen
Kirchen eine Kundgebung zw sein der Lebenskraft unseres altkatho-
lischen Glaubens, die auch in die Offentlichkeit ausstrahlen darf.

Wie diese Aufgaben im einzelnen erfiillt werden konnen, soll
kurz in einigen Thesen zu sagen versucht werden. Zunichst einige
Bemerkungen zur Organisation unserer Kongresse:

1. Wenn einzelne Bestimmungen des Kongress-Statutes auch
revisionsbediirftig sind, so sollen die internationalen Altkatholiken-
Kongresse, wie sie seit 1890 bestehen, in ihrem Grundcharakter doch
bestehen bleiben: frewe Vereinigungen ohne kirchenamitlichen Cha-
rakter sein, denen Angehorige der der Utrechter Union angeschlos-
senen altkatholischen Kirchen als ordentliche, die Angehorigen jeder
anderen christlichen Kirche als ausserordentliche Mitglieder an-
gehoren konnen. Sie sollen Konferenzen mit offenen Fenstern nach
aussen sein.

2. Grundlegend wichtig ist, dass in der Kongress-Arbeit die Kon-
tinuitiit gewahrt bleibt und eine bestimmte Linie eingehalten wird,
nicht nur durch den stindigen Kongress-Ausschuss, sondern vor
allem auch durch die landeskirchlichen Arbeitsgemeinschaften und
liturgischen Kommissionen, in die nur Leute Aufnahme finden soll-



— 303 —

ten, die die Kongresse besuchen und sachkundig fiir die Kongfess-
sache in ihren Landeskirchen zu wirken in der Lage sind.

3. Dringend erwiinscht ist, dass die Laien weiter in geschlos-
senen Sitzungen und Diskussionsgruppen zu Worte kommen und
dass die bis jetzt gemachten Versuche noch weiter ausgebaut werden.
Zweckmiissig wiire in dieser Beziehung, dass die Laienteilnehmer
durch die Arbeitsgemeinschaften schon vorher auf die Themata vor-
bereitet wiirden und vor allem, dass die Hauptbeteiligten sich nach-
her den Gemeinden als Vortrags- und Diskussionsredner zur Verfii-
gung stellen wiirden, um die Anregungen des Kongresses fruchtbar

zu machen.

4. Die eigentlich theologische Arbeit soll, wie das seit 1950 auf
Anregung der Hollinder geschehen ist, besonderen Studientagungen
vorbehalten bleiben, die entweder in zeitlicher Nihe zum Kongress,
aber organisatorisch von ihm getrennt oder dann in den kongress-
freien Jahren zusammentreten sollen. Dass diese Studientagungen
im Abstand von 1-2 Jahren regelmiissig stattfinden, ist bei den
historisch bedingten Verschiedenheiten der einzelnen Landeskirchen
wie auch bei der zeitweise nicht geringen Erneuerung unseres Klerus
aus anderen Kirchen sowie auch im Blick auf die grossen Wand-
lungen in der heutigen Theologie unerliisslich fiir die Einheit, Be-
wahrung und Fruchtbarmachung unseres altkatholischen Glaubens-
gutes. Wichtig aber wiire, dass in Zukunft an den Kongressen selbst,
iiber die Studienarbeit regelmiissig berichtet wird, damit auch der
Kongress Einblick in die geleistete Arbeit gewinnt und eventuell
Stellung nehmen kann. In dieser neuen Form sollte es am ehesten
moglich sein, die alte Kongress-Tradition weiterzufiihren, dass immer
auch theologische Fragen von allgemein-kirchlichem Interesse an den

Kongressen zur Sprache kommen.

5. Worin diese theologische Arbeit zu bestehen hat, braucht hier
nicht niher ausgefiihrt zu werden. Wichtig ist jedenfalls, dass nicht
nur unsere eigenen theologisch-kirchlichen Grundlagen immer klarer
hera.usgearbeitet werden, sondern dass auch in vermehrtem Masse,
wozu wir schon durch die Okumene genétigt sind, auf Grund der
neueren Forschungen unser Verhiltnis zu den Kirchen der Refor-
Mmation — was mir besonders dringlich zu sein scheint — wie zu be-
Stimmten Bewegungen der rdmisch-katholischen Kirche theologisch
genau abgekliirt und abgegrenzt wird, wihrend es in unseren Bezie-
hungen zur anglikanischen und orthodoxen Kirche mehr darauf an-



— 304 —

kommt, von den bereits gewonnenen gemeinsamen Grundlagen aus
das theologische Gespriich iiber einzelne IFFragen fortzusetzen und
zu vertiefen, wie das an der anglikanisch-altkatholischen Studien-
tagung in bezug auf das Abendmahlsproblem erstmals geschehen ist.
Zu erwiigen wiire, ob nicht an einem der nichsten Kongresse eine
iahnliche Tagung mat orthodoxen Theologen einzuberufen wire. Auch
iiber solche Tagungen sollte an den Kongressen Bericht erstattet
werden, vielleicht am besten durch einen Theologen der anglika-
nischen beziehungsweise der orthodoxen Kirche, damit durch sie
auch die Stimmen der uns befreundeten Kirchen zu Gehor kommen.
Es sollte aber auch an der bewiithrten Tradition festgehalten werden,
dass an den Kongressen selbst — wie iiber die Okumene — so auch
iiber den Stand unserer besonderen Beziehungen zu einzelnen Kir-
chen oder kirchlichen Erscheinungen fortlaufend Bericht erstattet
und Stellung bezogen wird.

6. Endlich darf die Wirkung. die von den Kongressen auf die
Gemeinden und die Offentlichleil vor allem des Gastlandes ausgeht,
nicht unterschitzt werden. Wenn wir auch den heute iiblich gewor-
denen « Grossveranstaltungen» gegeniiber skeptisch bleiben, so ha-
ben doch die unmittelbar beteiligten Gemeinden des Gastlandes ein
Anrecht darauf, an den Kongressgottesdiensten wie an geeigneten
offentlichen Versammlungen teilzunehmen, an denen iiber den Stand
und die Zukunftsaussichten der altkatholischen Kirche Rechenschatft
abgelegt wird. Wenn die Kongresse in sich selbst lebendig sind,
dann diirfen und sollen sie auch nach aussen wirken.

Das sind nur einige Anregungen, die ich dem Kongress und
seiner Leitung mit auf den Weg geben mochte. Ich schliesse mit
dem Wunsche, dass der Herr der Kirche unsere gemeinsamen An-
strengungen auch in Zukunft segne und die KKongresse in ihrer Weise
dazu beitragen maogen, uns immer wieder neue Kraft und Freudig-
keit zu geben zum Dienst an der Sache der altkatholischen Kirche,
die die Sache der Einen und ganzen Kirche Jesu Christi ist.

Nachdem die Ausfiihrungen von Bischof Kiiry applaudiert
worden waren, sprach ihm Prof. Spuler den Dank aus. Ebenso
dankbare und allen Kongressteilnehmern von Herzen kommende
Worte richtete er hierauf an die christkatholische Kirche der
Schweiz und ganz besonders an die KNirchgemeinde Rheinfelden fiir
die grossartige Organisation des 17, Internationalen Altkatholiken-
kongresses, den er hiermit als geschlossen erklirte und der nach



— 305 —

einem Gebet und dem durch Erzbischof Rinkel erteilten Segen in
der machtvolle Weise des ambrosianischen Lobgesangs ausklang,

Wiihrend sich am Nachmittag die Bischife ein zweites Mal ver-
sammelten, die Frauen einen Vortrag von Frau Pfarrer Pfister
(Frankfurt) und die Mdnner ein Referat von A.O.Konrad (Albis-
brunn) iiber «Die kirchliche Minnerarbeit auf neuen Wegen» an-
horten und diskutierten, statteten die iibrigen Kongressteilnehmer
den Kirchen von Magden, Hellikon und Zuzgen einen kurzen Besuch,
ab und feierten in der schon renovierten Kirche von Méhlin zu-
sammen mit der dortigen Gemeinde und den inzwischen von Rhein-
felden nachgekommenen Minnern und Frauen die Vesper, die von

Pfarrer H.Flury gehalten wurde.

Sonntag, 22. September

Um 9 Uhr zelebrierte Erzbischof Dr. A.Rinkel ein Hochamt mit
allgemeiner Kommunion, in welchem Bischof J..J. Demmel die Pre-

digt hielt.
Um 15 Uhrwar der grosse Saal des Hotels Bahnhof bis zum letzten
Platz gefiillt zur

offentlichen Kundgebung,

die von Prof.B.Spuler eroffnet wurde. Zuerst sprach Pfarrer

W.Rosch (Freiburg i.B.) iiber:

Der gegenwiirtige Stand der altkatholischen Kirchen.

Die altkatholischen Kirchen im Vormarsch lautete das zweite
Thema. Es wurde in mehreren Kurzreferaten behandelt von
Abbé A.H. Bekkens (Paris) (altkatholische Mission in Frankreich),
Prof. Dr.Stjepan  Mohorovicic (Zagreb) (altkatholische Kirche in

Jugoslawien),
Bischof Dr.Urs Kiiry (Bern) (altkatholische Gemeinden in Portugal

und in der Tschechoslowakei),
Bischof Leon Grochowski (Seranton) (polnisch-katholische Kirche in
USA).

Pfarrer Hans Frei (Rheinfelden) sprach iiber die Zukunfts-
aufgaben der altkatholischen Kirchen, wobei er abschliessend die Re-
solution der Liga-Konferenz der Jugend von Woudschoten (Hol-

land, August 1957) zur Verlesung brachte.



— 306 —

Montag, 23. September

Zum Abschluss des Kongresses wurde ein Autocar-Ausflug durch-
gefiihrt. Bei leider etwas tritbem Wetter fuhr man iiber Olten (Kir-
chenbesichtigung) nach Luzern, wo der Kirchgemeinderat nach der
Besichtigung der Kirche einen kleinen Empfang veranstaltete. Dann
folgte man dem Westufer des Vierwaldstittersees bis Beckenried,
wo man denselben auf der Autofihre tiberquerte. Nach dem Mittag-
essen in Gersau ging die Fahrt nach Ziirich (Besichtigung der
Christuskirche in Oerlikon) und zuriick nach Rheinfelden.

Adressen

Adresse des H.H. Bischof Chrysostomus von Thermai

als Vertreter des Okumenischen Patriarchen von Konstantinopel

Ich betrachte es als besondere Khre, dass ich heute vor ihrer
hohen Versammlung als Vertreter des Okumenischen Patriarchen
und der hl. Synode von Konstantinopel erscheinen kann. Die freund-
schaftlichen Beziehungen zwischen unseren Kirchen sind wohlbe-
kannt, sie reichen zuriick bis in die Zeit der Entstehung der alt-
katholischen Kirche und halten ungetriibt bis heute an. Das Gebet
unseres Erlosers, sein Gieist der Einigkeit aller Kirchen geleitet uns
alle und fithrt uns zueinander, bis die Zeit der Erfiillung dieses Ge-
betes gekommen ist. So iiberbringe ich im Auftrage des Okume-
nischen Patriarchen Thnen, ehrwiirdigster Herr Bischof, und allen
Mitgliedern dieser hohen Versammlung seinen herzlichsten briider-

lichen Gruss.

Wir alle leben in einer sehr bewegten Zeit, in der die gottlichen
Werte und christlichen Formen des Lebens aufs tiefste erschiittert
werden. Wenn aber nach dem Worte des Apostels Paulus in dem
Moment der Siinde am meisten die Gnade Gottes wirkt, erblicken
wir die Wirkung dieser Gnade in dem Bemiihen der Kirchen, durch
solche Versammlungen dem Bésen in allen seinen Formen engegen-
zutreten. In diesem Sinne tibermittle ich auch die innigsten Wiinsche
des Patriarchen und unserer Kirche, dass Thre hohe Versammlung
erfolgreich werde und dass alle Ziele der uns teuren altkatholischen
Kirche erreicht werden.



— 307 —

Adresse des H.H. Archimandit Serafim Radionoff
als Vertreter des Patriarchen von Moskau

Hochwiirdigster Herr Erzbischof,
hochwiirdigste Herren Bischofe, verehrungswiirdige Viiter,

liebe Briider und Schwestern in Christo,
im Namen und Auftrag von Erzbischof Nikolai, dem Exarchen

fiir Westeuropa, des Patriarchen von Moskau und ganz Russland,
im Namen aber auch aller seiner Gemeinden, griisse ich Euch alle
in unserem Herrn Jesus Christus.

Die altkatholische Kirche bekennt den (:lauben der ungeteilten
Kirche des ersten Jahrtausends, den Glauben, den unsere Kirche
bewahrt. Wenn auch einige unbedeutende Meinungsverschieden-
heiten, besonders in kanonischen Fragen, bis jetzt die volle eucha-
ristische Gemeinschaft unserer Kirchen verhindert haben, so miissen
wir doch sagen, dass wir in der Hauptsache, in unserem heiligen

Glauben, eins sind.
Unsere orthodoxe Kirche und insbesondere die russische hat

stets tiefen Anteil an ihrer Schwester, der altkatholischen Kirche,
genommen. Darum beten wir um die volle Einigung mit euch im
Lichte der heiligen Liebe, die da ist in der Gottlichen Dreifaltigkeit.

Lassen Sie mich auch unserer Freude Ausdruck geben, dass an
dieser heiligen Versammlung auch unsere Briider in Christo, die
Vertreter anderer Kirchen teilnehmen. Ein solches Zusammen-
kommen bezeugt am besten das Gebot gegenseitiger Liebe unter
den Jiingern, das uns unser Heiland gab.

Erlauben Sie mir, Ihnen im Namen unserer Kirche die ganze
Gnadenfiille des Heiligen Geistes zu wiinschen, um zuzunehmen an
Seiner Weisheit, damit wir — uns vereinigend in Seinem heiligen
Frieden und Seiner gottlichen Liebe — als Seine getreuen Kinder
heranwachsen und gelangen zu Seinem himmlischen Reiche, das Er

uns in GGinaden schenken wolle.

Adresse des Rev, Francis H. House
als Vertreter des Okumenischen Rates der Kirchen

Most Rev. Rt Rev. and Rev. Fathers, brothers and sisters in
Christ. It is my privilege to bring you greetings on behall of the
officers of the WCC and particularly of the General Secretary,

Dr. W.A. Visser-’t Hooft.
The WCC is not in any sense a Church, still less does it aspire to

become a super-church; but it is essentially a meeting-place for



— 308 —

Christians of different confessions. The fact of meeting, of confronta-
tion, leads of course to decisions about cooperation between the
especially in Inter-church Aid

Churches in certain common tasks
and the study of Christian responsibility in society. These activities
are extremely valuable but they are not the heart ot the matter. The
heart of the matter is the fact that the very existence of such an
anomalous organisation as the World Council of Churches (in the
plural) is a continuous challenge to all the separated churches to re-
consider their relations to the One Holy Catholic Church of Christ,
and to pray and work for the reunion of all who profess and call
themselves Christian.

We believe that the Old Catholic Churches have a vital part to
play in helping their Christian brethren of other traditions to respond
to this call to unity which comes so clearly at this time from the
Head and Lord of the Church. We therefore greatly welcome the
oecumenical work which you do: particularly the publication of your
Zeitschrift, your participation in oecumenical conferences, and the
fact that the question of the relations between confessions has such
a large place in your Congress-program. In particular we welcome
the thought-stimulating papers given at this meeting by Archbishop
Rinkel,and by Professor Spuler and the other speakers at the meeting
yesterday.

At the same time we note that there is a growing conviction that
the reunion of the Church must be related to the rencwal of the
Church. One of the main forms which this renewal is taking in many
traditions is the recovery of the place of ministry of the laity in the
Church. This means the breaking-up of the excessive clericalisation
which has characterised churches of nearly all traditions in recent
centuries. It means positively, an emphasis on the vocation of every
Christian to be ‘the Church in the world’.

Another noteworthy aspect of the oecumenical movement today
is the emphasis on the inseparability of mission and wnity. ‘Reunion’
cannot be a static ‘unity’ but unity for the church’s mission—the
evangelisation of the world. We have therefore heard with special
pleasure the paper by Professor Zwart on the participation by the
Old Catholic Church in missionary work.

Finally on behalf of your fellow-christians of many confessions
associated with you in the World Council of Churches, 1 thank you
for the contribution which you have already made to the oecumenical
movement, and I express the hope that this Congress may inspire



— 309 —

the Old Catholic Churches to pray and work with fresh zeal for the
restoration of visible unity among Christians according to the Will

of Christ.

Adresse der Liga-Konferenz der anglikanischen und altkatholischen
Jugend in Woudschoten (Holland)

Die altkatholische und anglikanische Jugend griisst ihre Briider
und Schwestern in allen Lindern unserer Welt.

Verbunden durch einen gemeinsamen katholischen Glauben und
in der Einigkeit der Uberzeugung und des Glaubens wollen wir fol-
gendes feststellen :

Wir glauben, dass die Kirche von Christus durch den Heiligen
Geist gegriindet wurde, um der Welt das Heil zu bringen und die
Form des Reiches Gottes auf Erden zu sein.

Wir sind der Uberzeugung, dass die Zukunft der Kirche nur auf
der katholischen Anschauung beruhen kann.

Wir sind der Uberzeugung, dass die katholische Kirche allen
Menschen den katholischen Glauben bringt, d.h. den Glauben, der
von den Aposteln und deren Nachfolgern, den Bischofen, gepredigt
wird, und der gelebt wird von all denen, die getauft sind und den
Leib und das Blut unseres Herrn als geistige Speise geniessen.

Wir glauben, dass die katholische Kirche die Ganzheit des Glau-
bens besitzt und lehrt und dass die katholische Kirche Anforde-
rungen an alle Funktionen sowohl des Geistes als des Leibes stellt.

Deshalb wollen wir versuchen, die katholische Kirche und ihren
Glauben aufzubauen und die Interkommunion zwischen unseren
Kirchen zu fordern, damit sie mehr und mehr lebendige Wirklichkeit
werde.

Wir empfinden die Notwendigkeit, alle Teile unseres gemein-
samen (laubens zu studieren und zu iiben. Wir geben uns der Zeu-
genschaft unseres (laubens nicht nur gegeniiber unseren Mit-
christen hin, sondern wollen sie auch ausserhalb der Kirche ablegen
und andere unserer Kirche zufiihren.

Wir bieten uns unseren Bischofen und Priestern an, um ihnen
in ihrer Arbeit fiir die Kirche zu helfen, und bitten unsere Kirchen,
auf jeden, der damit zu tun hat, einzuwirken, uns in jeder Weise
beim Aufbau der katholischen Kirche zu helfen.

Wir wiinschen ihnen und uns selbst die Eingebung des Heiligen
Geistes, so dass unsere Kirchen nicht nur zahlenmiissig wachsen,
sondern auch — und vor allem — an Stiirke und Tiefe in den Herzen



— 810 —

aller jener, die zu der Einen, Heiligen, Katholischen und Aposto-
lischen Kirche gehoren.

Gliickwunsch- und Entschuldigungsschreiben

a) Aus der anglikanischen Kirche:
The Most Rev.Michael Ramsay, D.D.Erzbischot von York,
The Most Rev.John A.F.Gregg, Archbishop of Armagh, Primate
of All Ireland,
Rt.Rev.Robert Stopford, Bischof von Peterborough (England),
Rt. Rev. Lauriston Scaife, Bischof von West-New York (USA),
Very Rev. Walter de Voil, Dean of Brechin (Schottland),
The Rev. Canon Herbert Waddams, General Secretary of the
Church of England Council on Foreign Relations, London,
Canon C.L.Brown, St.Mary’s Cathedral, Edinburgh (Schottland),
The Rev.J.G. Walker, Bradford-on-Avon (England),
The Rev.Almon R. Pepper, Director Department of Christian Social
Relations, New York (USA),
Esquire Dudley Ford, Bornemouth (Iingland).

b) Aus der orthodoxen Kurche:

Patriarch Kyrill von Bulgarien (Sofia),

Griechisch-orthodoxes Patriarchat von Alexandrien (Agypten),

Bischof Nikolai von Makariopolis, Sofia (Bulgarien),

Erzpriester Paul Proskurnikoff, russisch-orthodoxer Geistlicher in
Bern (Schweiz),

Prof. Dr. Stefan Zankow, Protopresbyter, Sofia (Bulgarien),

Prof. Dr. Dimitrij Dimitrijevic, Dekan der theologischen Fakultéit
der serbisch-orthodoxen Kirche in Jugoslawien (Belgrad),

Prof. N. Afanassiew, Institut de théologie orthodoxe, Paris,

Prof. Dr. Johannes Kalogiru, theologische Fakultit der Universitit
Saloniki (Griechenland),

Pfarrer S. E.Popoft, Meritschleri, Tschirpansko (Bulgarien),

Boris Kabsamalow, Lehrer in Brestowitza b. Plovdiv (Bulgarien),

Dr. Djoko Slijepcevic, Miinchen (Deutschland).

c) Andere:
Episcopus electus Milan Dobrovoljac, Belgrad (Jugoslawien),
Prof.B.A. van Kleef, Hilversum (Holland),
Prof. Arnaldo Cicchitti-Suriani, Milano (Italien),
Altkatholische Gemeinde Varnsdorf (Tschechoslowakei),



— 311 —

Ernst Miiller, Vorsitzender des altkatholischen Landessynodalrates
in Hessen (Deutschland),

Pfarrer Dragutin Hrsak, Zagreb (Jugoslawien),

Pfarver Dr.Gunnar Rosendal, Osby (schwedisch-lutherische Kirche),

Rev. Antonio Ferreira Fiandor, Igreja Lusitana Catholica Aposto-
lica Evangelica, Torne (Portugal),

Rev. Daniel de Pina Cabral, Porto (Portugal).

Fiir die Organisation des Kongresses war folgender
Ortsausschuss verantwortlich:

Président: Direktor Walter Fischler;

Vizeprisident und Chef des Empfangsbiiros: Ernst Becker; Quar-
tier: Hans Grell; Finanzen: Gustav Leemann und HEmil Moesch;
Beisitzer: Oskar Schneider; Sekretariat: Pfarrer Hans Frei und
Frl. Ida Schmid; Pressebeauftragte: Frl. Isabell Mahrer.

Teilnehmerliste
I. Schweiz

Allschunil Derendingen
Pfarrer Otto Moll Frau R.Kull-Schlappner
Max Giirtler-Dettwiler Hatdmatin

Arlesheim Prof. Dr. Leo Weber
Frau (. Schuler Genf

Basel Pfarrer lic.theol. L. Gauthier

Rev. Alan E. Borthwick
Prof. Dr. Fritz Lieb
Pfarrer Arnold Moll
Adolf Schmid-Carlin

Bern

A.Baumgartner
Dr. phil. Peter Gilg-Wyss
Hans Herter
Pfarrer Alfred Jobin
Bischof Dr. U. Kiiry
Frau Emma Kiiry-Vogt
Frl.'Trudy Kiiry

r. Werner Meier
cand. theol. Max Schlecker
Robert, Schobinger
Pfarrer Kurt Stalder
Franz Riette

rau K. Riette
Prof, Dr.A.E. Riithy

Biel
Pfarrer Paul Richterich

Rev.Francis H.House, Okumenischer
Rat der Kirchen
Rev.Raymond Maxwell, Okumeni-
scher Rat der Kirchen
Mrs. Maxwell
Grenchen
Frau Ruth Matter-Herzog
Pfarrer Otto Strub
Hausen am Albis
Armin O.Konrad
Frau O.Konrad
Heiligenschwendi
Frl. Frieda Allemann

Hellikon
Frau Brigitt Stalder
Pfarrer Bruno Stalder

Kaiseraugst

Pfarrer Gottfried Konrad
Frau M. Konrad-Riette
Frau M. Vogel-Meier



Kilchbery
Rev. Donald Mossman

Laufen
Max Frepp-Buchelin
Pfarrer Otto Gschwind

Lugano

=

Frau K. Anghinoni

Lazern
Frau F. Federer-Haefl liger

Werner Moll-Gerny

Magiden
Pfarrer Worner Sciler

Mohlin
Pfarrer Hugo Flury

Mucrgenthal
Frau Helen Kessi-Kiiry

Olten
Pfarrer Franz Ackermann
Frau Verena Ackermann-Schlienger
Frl. Rosa Schlecker
Frl. Rosmarie Schlecker

Rheinfelden

Ernst Becker-Brogh

Robert Berner-Meier

Frau Katharina Brochin-Kletti
Walter Fischler- Baumann
Pfarrer Hans Frei

Frau Ursula Frei-Heinz

Hans Grell-Nickmuller

Gustav Leemann-Brogli

Frl. [sabell Mahrer

Frl. Ida Schmid

312 —

Oskar Schneider-Risch
Frau Clara Schraner-Herzog

Schaffhawsen
Pfarrer Paul Heine
Schwester Franziska IKtmmerlt
Schwester Nelly Miiller

Schinenwerd
Robert. Heim-Maurer

Sugriswil

Dr.R. Bangerter
FFrau Dorin Bangerter-Wilkinson

Solothurn
Pfarrer Lothar Affolter
stud. theol. Peter Amict

Starrkirch
Pfarrer Martin Heinz

Territet

Rev. John Findlow

Trombach
Plarrer Dre.J. F. Waldmerer
Kdmund Lehmann-Sigel

Weallbach
Pfarrer Willy Schwarz

Zdirich
Frau Pfarrer K. Alberti
Pfarrer Max Heinz
Frau Ptarrer K. Heinz
Archimandrit Serafim Radionoff
Schwester Kathe Stoek
Pfarrer Max Willimann

II. Deutschland

Bonn

Rev.Vincent Butler

Bischof J.J.Demmel

Pfarrvikar K. F. Heese

Prof. Dr. Werner Kiippers

Frau Elsboth Kiippers-Bailly
Berlin

Dr. Heinz Macdebach

Dr. Max Wiegand

Frau Ehisabeth Wiegand
rankfurt a. M.

Pfarrer Paul F. Pfister
Frau Thea Pflister

Fretburg o, Br.
Frl. Adele Albert .
Pfarrer i.R. (. Ph. Feldmann, Bischof
der Mariawiten
Frau Frieda Klumpp
Frau Ruth Michelis
Geistl. Rat Pfr. Wilhelm Rosch

Hambury

Prof. Dr. Berthold Spuler
Frau Spuler

Hinterzarten
Pfarrcr Herbert Fiseher



Karlsruhe
Pfarrer Benno Schoke
Mainchen
Adolf Thiirlings
Neckargemiind
Bischof Dr.Otto Steinwachs
Frau Else Steinwachs

Schallstatt 1. Br.
Schwester Karin

Amersfoort

Frau S.Blom-Boyen

Prof.P.J. Jans

Prof. Marinus Kok
Balthoven

Frau M.J.A.Bogert-van Cittert
Dordrecht

Pfarrer Th.Moleman

Egmond aan Zee
Pfarrer D.N.de Rijk

Gouda
Pfarrer Teunis Horstman

den Haag

Pfarrer Joh. A. Roeseling
W.A. Struyk
Frau L. Struyk-de Hoogh

Hilversum
Pfarrer (1. A. Smit

Graz
Pfarrer Kurt Spuller

Salzburg
Vikar Karlheinz Mett

— 313 —

Sdckingen
Pfarrer Hans Biirke

Singen (Htw.)
Pfarrer Karl Kuenz

Stuttgart-Gerlingen
Pfarrer Fritz Herrmann

Zell v. W.
Pfarrer Anton Degen

IIT. Holland

Rotterdam

Pfarrer G.A.van Kleef
Frau S.van Kleef

(. Chr. Kok
H.J.W.Verhey

Frau H.H. Verhey-Nevens

Utrecht

Mgr. Engelbertus  Lagerwey, Bischof
von Deventer

Prof.Dr.P.J.Maan

Frau Frieda Maan-Federor

Drs. R. Mulder

Frau M. Mulder-Vis

Mgr. Dr. Andreas Rinkel, Erzbischof
von Utrecht

Schwester Hermina Jakoba Smits

Dr.A.J.van de Ven

Frau N.van de Ven-Gluysteen

Prof.M.A. Zwart

Frau C.C.J.Zwart-van den Bergh

IV. Osterreich

Wien

Diakon Herwig Aldenhoven
Max Amthor, Synodalrat
Frau Dr.Mathilde Kocska
Frau Dr. Elfriede Kreuzeder
Bischof Chrysostomus Tsiter
Pfarrer Dr.Josef Werner

V. Polen

Warschaw: Bischof Julian Pekkala

Zagreb

Pfarrer Vilko Huzjak
rof. Dr.Stjepan Mohorovicic

VI. Jugoslawien

Ljubljana
Bischof Redovan Jost



— 314 —

VII. Frankreich
Paris Abbé A.H. Bekkens
Very Rev.Sturgis Lee Riddle Mme M. Bekkens

VIII. England

Lincoln London

Rt.Rev.D.D.Kenneth Riches, Lord- Rev.J.A.Burley

bischof von Lincoln Rt.Rev. Roderic N. Coote, Bischof von
Fulham
Southampton Rev.Charles Lewis Gage-Brown
Potar T (4 . Miss Phyllis Marjorie Maggs

Rev. Peter J.Chandler Lady van Zuylen-van Nyevelt
Winchester Murfield

Rev.Dr.C.B.Moss Fr.C.R. Geoffrey Curtis

IX. Griechenland
Athen: Prof.Dr.Johannes Trakas

X. Amerika

Brooklin Scranton (Pa.)

Rev. H. Karl Lutge Most. Rev.Leon Grochowski, Primas
_ , der Polnisch-nationalen Kirche USA
Hackensack (N.Y.)

Rev. Edward Hofmann Toronto
N Vork Rev.Josef J.Nieminski

Rev.Theodor H. Ries



	Bericht über den XVII. Internationalen Altkatholikenkongress 19. bis 23. September 1957 in Rheinfelden (Schweiz)

