
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 47 (1957)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


121

Bibliographie
Lüthi, Kurt: Judas Isknrioth in der

Geschichte der Auslegung von der
It ('formation bis zur Gegenwart.
Zwingli-Verlag, Zürich 1955. 209 S.
Preis Fr. 12.45.

Kurz nacheinander sind von drei
schweizerischen protestantischonTheo-
logon erklärungsgeschichtlicho Unter-
Buchungen vorgelegt worden: David
Lerch, Isaaks Opferung, christlich
gedeutet, Beiträge zur historischen Thoo-
logio 12,1950, Lukas Vischer, Die Aus-
logungsgeschichto von l.Kor. 6, 1-11,
Rochtsverzicht und Schlichtung,
Beiträge zur Geschichte der neutosta-
mentlichen Exegese, Bd. 1, 1955, und
eben die hier zu besprechende Arbeit.
Man braucht in diesem Buch nur zu
blättern, um sofort zu merken, wie
hilfreich eine solche Arbeit für den
Exegeton wie auch für den Theologie-
geschichtler und den Dogmatiker sein
kann.

Kurt Lüthi beschränkt sich für seino
Arbeit auf die protestantische Theologie.

Die gleichzeitigen römisch-katholischen

Äusserungen über Judas
worden in einem Anhang von knapp
5 Seiten mehr gestreift als dargestellt.
Ausführlicher kommen nur Maldona-
tus (stark gogen Calvin gerichtet),
Abraham a Santa Clara, Guardini zu
Wort. Diese Kürze wird durch das Urteil

begründet, dass das römisch-katholische

Judasbild von Maldonatus
bis heuto sich überraschend ähnlich
geblieben soi (S.194). Auf oine
Darstellung der vorreformatorischen
Beschäftigung mit Judas hat der
Verfasser, der sich begreiflicherweise
Grenzen setzen musste, vollständig
verzichtet. Hier wäre also noch eine
umfangreiche, vielleicht spannondo
Arboit zu leisten.

Die Darstellung derprotestantischen
Erklärungen des Judasproblems
erfolgt nun in der Weise, dass dor ganzo
Zeitraum in vier Hauptabschnitte
eingeteilt wird: I. Altprotestantismus :

Reformationund Orthodoxie ; II. Über-
gangsthoologio : Pietismus und
Aufklärung; III. Nouero Zeit: Vom
Rationalismus bis zur Formgeschichto
(Zeit dor Loben-Jesu-Literatur; IV.
Gegenwart. Für jeden Abschnitt und
Unterabschnitt kommen zuerst einige

repräsentativoHauptgostaltonzuWort,
dann die Nachfahren, Seitenströmungen

und Aussenseiter. Auf die
Darstellung der Grundkonzeption und dor
Behandlungswcise einer bestimmten
Periode folgt oine Zusammenstellung
der Beantwortung exegetischer Detailfragen

und schliesslich eino kurze
Überschau über das Charakteristische
des betreffenden Abschnitts, woboi
hauptsächlich darauf goachtet wird,
vor welche Probleme man sich jeweils
durch die biblischon Aussagen über
Judas gestellt, sah.

So interessiert sich Luther nicht für
die Person des Judas als solche. Er
bemüht sich nicht, soine scolischo
Struktur und seine Geschichte
einleuchtend zu machen. Dagegen wirft
Judas für Luther das Problem der
rechten Busso auf, er ist Beispiel für
die Feinde Christi unter seinen Nächsten

(da sieht Luthor den Judas in
vielon seiner Zeitgenossen), er gibt ihm
Anlass, über den Amts- und Kirchenbegriff

nachzudenken, und ist Exempel
für das Geheimnis vom unfreien Willen
und der Prädestination. Dieser letzte
Aspekt kommt bei Calvin noch
ausführlicher zur Erörterung, indem er
•sich die Frage gestellt sieht, wie sich
das Tun des Sünders, des Satans und
dahinter Gottes zueinander verhalten,
und indem er in Judas das Beispiel des
Dekrets zum Verdorben findet. Auch
ihm wird Judas ekklesiologisch
bedeutsam. Demgegenüber steht boi
Zwingli der Gesichtspunkt der
liebevollen Malmung im Vordergrund, der
bei den andern natürlich auch seino
Rolle spielt. In der Orthodoxie bleiben
diese Gesichtspunkte dominierend.
Daneben nimmt aber das Interesse am
Anthropologischen zu, und oft verliert
die Darstellung durch Harmonistik
und Apologetik an Kraft.

Auch für den Pietismus behalten die
Probleme der Orthodoxie noch ihre
Bedeutung zumal das der Reuo und
der ewigen Verdammnis. Die Frago
nach dem Amt wird in Opposition zur
Orthodoxie beantwortet: das Amt
trägt nicht mehr den Mann, sondern
der Mann das Amt. Das anthropologische

Interesse ist gewaltig gewachsen.

Das gilt noch mehr für die Auf-



— 128 —

klärang, wo man sieh nun ausgiebig
mit den Motiven der Judastat bc-
schäftigt (Geiz Ganz neu ist nun die
Verbindung der Judasproblematik mit
dem Messias- und Reichsgottesproblem.

Dio satanologischo Seite wird
stark behandelt, aber im Sinn einer
Entdogmatisierung und Anthropologi-
sierung. Dio Frago nach der Gnadenwahl

sieht, sieh der Aufklärer durch
Judas gar nicht mehr gestellt.

Mit der Neuzeit, dio der Verfasser
mit den Rationalisten beginnen lässt,
wird das Bild immer vielgestaltiger
und divergierender. Das beherrschende
Charakteristikum ist, dass man jetzt
« Leben-Josu-Werke» schreibt. Die
Rationalisten haben damit angefangen
(darin unterscheiden sie sich von den
Aufklärern, von denen sic sonst nicht
zu trennen sind), und dio Liberalen
wie die Vermittler haben darin ein
Zentrum ihrer theologischen Arbeit
gesehen; weniger war dies bei den
Idealisten, «Orthodoxen» und Pietisten der
Fall. Dabei wird Jesus mit all den
Zügen ausgestattet, die dem eigenen
Ideal entsprechen, und Judas zum
Inbegriff dessen gemacht, was man
verabscheut. Und wie bei den
Rationalisten und Liberalen die Darstellung
dos Lebens Jesu im Dienst einer
Beseitigung dor altkirchlichen Christologie

steht, muss das Judasbild einer
Beseitigung der Satanologie, Dämonologie

und der Prädestinationslehre
dienen. Erstmals bei den Rationalisten
und dann immer wieder treten auch
Verteidiger des Judas auf. Das göttliche

Wirken wird wohl noch hinter
Judas gesehen aber mehr nur als
Zugabo und Überhöhung des menschlichen.

Beherrschend ist die Betrachtung

dos Charakters des; Judas. Ks
wird versucht, sein Verhältnis zu Jesus
psychologisch zu erklären oder als
unmöglich zu erweisen. Entscheidend
sind darum moralische Kriterien. Unter
den Idealisten kommt hauptsächlich
Lavater zu Wort, der stark die Spannung

im Judasbild hervorhebt (ein
Satan mit der Anlage zum Apostel)
und auch das Satanologischo wieder
nachdrücklich zur Geltung bringt. Im
übrigen sind os in dieser Etappe Dichter

und Philosophen, die sieh am ein-
drücklichsten mit Judas beschäftigen :

Klopstock, Goethe, der Rechtshegelianer
Daub. Mit Schleiermacher kommt

oine Frago zur Sprache, dio nachher

noch viele beschäftigen sollte : Wusste
Jesus wirklich, was Judas tun würde,
als er ihn unter seine Jünger aufnahm
Wio wäre ein solches Vorgehen möglich

Und was wäre davon zu halten
Später fügt man bei : Und wenn Jesus
es nicht wusste, wio stellt es dann mit
seinem «sittlichen Tiefblick»

Fine bedeutsame Wende erfolgt
durch D.E. Strauss, der mit
unnachgiebiger Schärfe die exegetischen Ein-
zolprobleme, die Widersprüche der
Quellen feststellt und nachweist, wie
die biblischen Quellen ihrem Charakter
nach ungeeignet sind, (-in Judasbild zu
erheben, wie man sonst aus geschichtlichen

Quellen eino Gestalt zu erfassen
sucht. Indem Strauss violo Probleme
mit der Mythen-Natur der Toxte or-
klärt, ist die Frago nach dem
Offenbarungscharakter der biblischen
Urkunden aufgeworfen. Dieser scharfen
Fragestellung wird dann abor weder
von der liberalen Forschung, noch von
den positiven Gegnern Straussens
standgehalten. Nur rückt nun die
Frago nach der Historizität scharf ins
Zentrum, die bald mit der schärfsten
Skepsis gegenüber der historischen
Glaubwürdigkeit der neutestamentlichen

Quellen (bei Bruno Hauer), bald
mit der glatten Bestreitung der
Historizität des Judas (boi Weidel, Schläger,
Drews) und dann auch mit allen
möglichen Variationen von Bejahung
beantwortet wird.

Alle möglichen Argumentationen
treten nun auf: Die Judas-Borichto
werden aus mythologischen und
astrologischen Vorstellungen erklärt, odor
er wird als Repräsentant einer
soziologischen Situation und Bewegung
dargestellt. Rcligionsgeschichtliche
Parallelen aus Buddhismus oder Ma-
nichäertum sollen massgeblich sein.
Nach der Methode Gunkels wird der
«Sitz im Leben» für die Judas-Erzählungen

gesucht, womit der Blick von
der reinen Historizitätsfrage weg mehr
auf die Absichten der Berichte gelenkt
wird. Von hier aus gelangt man wieder
zur nähern Zeitgeschichte des NT und
sucht die Judasfrago, wie es, freilich
etwas anders, auch schon früher
geschah, von den spätjüdischen Messias-
und Reichsgottos-Erwartungen aus
aufzuhellen. Die Frage nach dom Zolo-
tentum des Judas spiolt da ihre Rolle.
Und Wrede unterzieht wieder alle
diose Auskünfto einer unauswoieh-



— 129 —

lichen Kritik, indem er auf dio völlige
Verschiedenheit zwischon den Fragen
und Interessen der heutigen Erkläror
und den Anliegen dos Textes hinweist
und aufzeigt, was man von den Texten
her alles nicht beantworten kann. Als
letztor Repräsentant für dio historische
Fragestellung kommt dio oschatolo-
gische Konzeption Albert Schweitzers
(Judas als Verräter dos Messiasgeheimnisses)

ausführlich zur Darstellung und
Erörterung.

Die Wendung zur Gegenwart und zu
neuon Fragestellungen bringt die form-
goschichtliche Forschung, die, von dor
Überlieferungs- und Entstehungsweise
und damit vom literarischen Charakter
der Evangelien ausgehend, feststellt,
dass wir os in den Erzählungen des NT
gar nicht mit Urkunden zu tun habon,
die primär historischo Tatsachon bo-
richton, sondorn mit Glaubenszeugnissen,

dio verkündigen wollen. Es ist
demnach zuerst zu fragen, was bozeugt
werden soll, während die moderne
Frage nach der Historizität nur von
Fall zu Fall mit verschiedenem Go-
wisshoitsgrad oder überhaupt nicht
beantwortet werden kann. Es ist klar,
dass in der Forschung der Gegenwart
von diesom Ausgang her die Fragon
nach der Historizität stark zurücktreten

vor den theologischen Fragen.
Es wird nicht mehr psychologisiert,
moralisiert oder philosophiert. Abor
auch da könnon noch besondore «

Gesichtspunkte», wie etwa der kultgo-
schichtliche bei Bertram, eine allzu
beherrschende Rolle spielen. Die form-
goschichtliche Methode kann auch dio
Frage der Historizität so skeptisch
beantworten oder in einom solchen Nebel
der Unbestimmtheit belassen, dass
man fragen muss, ob denn auf dem
Hintergrund oines solchen Nebels
wirklich otwas mit ernsthaftom
Anspruch bezougt werdon könne.
Ausführlich wird die Behandlung dos
Judasproblems bei Karl Barth (der
freilich nicht einfach zu den Form-
geschichtlern gehört) und Rudolf
Bultmann dargeboton und kritisch diskutiert.

Zumal bei Karl Barth ist die
Judasfrago wieder ausschliesslich eine
theologische Frage : Prädestination,
Judas als Repräsentant, gar als
Stellvertreter dos ungläubigen Israel und
der Menschheit. Sowohl hier wie bei
der Erklärung der «Üborlioferung»
Jesu durch Judas und boi der Dar¬

stellung des Verhältnisses Judas-Paulus
erhebt der Vorfassor seine Hauptfragen

Die am Ende des Buches aufgeführten
Namon zoigen, dass neben der

formgeschichtlichen Behandlung des
Judasprobloms weiterhin auch andero
Gesichtspunkte am Werk sind, z.B.
die religiös-sozialen bei Ragaz,
religionsphilosophische bei Bulgakow, Ma-
gischos bei Blühor und Psychoanalytisches

bei Reik.
Diese knappe Überschau über das

Dargebotene, in der vieles unerwähnt
blieb, zeigt schon eine solche Fülle von
Bemühungen, Gesichtspunkten und
Gedanken und verrät eine so riesige
Arbeit, dass man die Frage nach der
Vollständigkeit kaum zu orheben
wagt. Der Rozonsont ist auch nicht in
der Lago, Lücken nachzuweisen.
Immerhin könnto er sieh denken, dass
sich auch ein Mann wie F. C. Baur
interessant zur Judasfrage geäussort
hätte, wenn auch seine Darstellung bei
ihrem Erscheinen schon durch Strauss
überholt gewesen wäre. Die Tübinger
Schule tritt überhaupt kaum in
Erscheinung. Sollte aber dio Judasfrago
bei Baur tatsächlich nicht auftreten,
so wäre auch dieser Hinweis bei der
Bedoutung dieses Forschers
interessant. Ferner würden wir boi Georg
Hamann bodeutsamo und bei den
romantischen Dich torn wenigstens
interessante Äusserungen über Judas ver-
muton - aber eben nur vermuten. Auch
dio Beschäftigung des englisch-sprechenden

Protestantismus mit Judas
wird nicht in die Arbeit einbezogen.
Der Verfasser beschränkt sich, wohl
um der unerlässlichen Begrenzung
willen, fast ganz auf das deutsche
Sprachgebiet.

Eino vollständige Darstellung der
Aussagen zum Judasproblem bietet
dor Verfasser nur für die Hauptgestal-
ton. Die andern erscheinen mehr nur
als Ergänzungen. Das war wohl
unumgänglich, wenn unerträgliche
Wiederholungen vermiedenwerden sollten.
Es hat aber zur Folge, dass bei
manchem Theologen das Eigentliche und
Zentrale seiner Beschäftigung mit
Judas in keiner Weise zur Geltung
kommt. Es geht dem Verfasser nicht
um eine Thoologengesehichte im Spiegel

der Judasfrago, sondern um einen
Aufwois der aufeinander und z. T. auch
auseinanderfolgendenFragestellungen,



130

Behandlungsweisen und Ausgangsorte.

Immerhin zeigt sich hier eine
Schwierigkeit für die oben erst
angefangene erklärungsgeschichtliche
Forschung: Soll sie théologie- und
dogmengeschichtlich oder rein exegetisch

ausgerichtet sein? (ungo es um
das Theologie- und Dogmengoschicht-
licho, musste boi den einzelnen Gestalten

und Perioden der Zusammenhang
mit der theologischen Gesamthaltung
aufgezeigt werden; es musste
klarwerden, inwiefern diese Gesamthaltung

die Beantwortung der Judasfrage

bedingt oder dio Judasfrage jono
Gesamthaltung beeinflusst. Ist dio
Arbeit exegetisch ausgerichtet, könnte
man versuchen, mehr Gespräch mit
dem Text und der heutigen
exegetischen Arbeit herzustellen und
vermehrt auf die exegetischen Begründungen

der einzelnen Aussagen
hinzuweisen. Dio vorliegende Arbeit
schwankt ein wenig zwischen diesen
beiden Möglichkeiten. Das Exegetische
steht abor im Vordergrund. Ausserdem

ist zu sagen, dass der Vorsuch, die
oino oder andere dieser Forderungen
ganz zu erfüllen, eino solche Ausweitung
der Arbeit zur Folge hätte, dass sio
kaum mehr übor einen grössern
Zeitraum hin goleistot werden könnte.

Jedenfalls ist uns durch dioso Arbeit
oino solche Fülle exegetischer
Bemühungen griffbereit gemacht worden,
dass wir dem Verfassor allen Dank
schuldig sind. Wir müssen ihm auch
im Namen derer danken, deren ernsthafte

Arbeiten durch dieses Buch wieder

neu fruchtbar werden können,
während sio sonst stumm blieben. Wer
sich exegetisch oder dogmatisch
eingehender mit dem Judasproblem
befassen will, wird nicht darum herum
kommen, zuerst den WegdiesesBuchos
abzusehreiten. Und er wird es mit
Gewinn und Spannung tun. Wie dieser
Gang für dieheutige exegetiseho Arbeit
fruchtbar worden kann, hat der
Verfasser selber in einem Aufsatz in der
«Evangelischen Theologie» 1956, Heft
2/3 gezeigt, worauf zum Schluss noch
hingewiesen sei. K.St.

Poh le: Lehrbuch (lcrDogmatik.il. Bd.
10. AufInge. Verlag F. Schöningh-
Paderborn. 1951). 853 S.

Die von J. Gummersbach S. J.,
Professor an clor philosophisch-theo¬

logischen Hochschule St. Georgen in
Frankfurt a. Main herausgegobene
10. Auflage der Dogmatik von Joseph
Pohle stellt oine weitgehende
Neubearbeitung des bekannten Lehrbuches
dai'. Sio ist durchgeführt nach
denselben Grundsätzen, dio schon der
1937 verstorbene Bearbeiter der 8.
und 9. Auf lago, P. M. Gierens N.J.,
befolgt hat: «tunlichst zu erhalten, was
wertvoll ist und dem Buche bisher so
viel Freunde erworben hat, es soll aber
auch goändert werden, was durch den
Fortschritt dor Wissenschaft überholt
ist oder aus einem anderen Grunde dem
besonderen Zwecko oinos Lehrbuches
nach Inhalt und Form im Woge steht ».

In der Darstellung der Christologie,
Soteriologie, Mariologio und Gnadenlehre,

die im 2. Bande zusammengefasst
sind, sticht hervor die klaro
Herausarbeitung des Offenbarungsinhaltes
unter gesonderter Behandlung der
Lehre der Hl. Schrift, der Kirchenväter

und der Kirche, dessen konso-
quento spekulative Durchdringung im
Sinno des Molinismus (vor allem in clor
Gnadenlehre), ilio schulgemässe
Übersichtlichkeit und terminologische
Sauberkeit. Im Blick auf die neuere
theologische Entwicklung sind neu
eingefügt worden Abschnitto über die
(geschichtliche) Existenz Jesu Christi,
seino Prädestination, Mariens
Vorausbestimmung, die Vorehrung ihres Her-
zens und ihre königliche Würdo, die
Verohrungswürdigkeit dos hl. Joseph,
die Nachahmung der Heiligen und
ihre sekundäre Mittlorschaft, das
Zusammenwirken von Gnade und
menschlicher Freiheit beim Hoilswerk
u. a. Auch diese nouen Abschnitte sind
insofern im Sinno Pohles und seiner
Schule konzipiert, als dio
Übereinstimmung mit dem Geiste der notieren
römisch-katholischen Entwicklung
bewusst angestrebt wird, wobei die
grosse klassische Theologie der Väterzeit

und des Mittelalters zwar gewissenhaft

angeführt wird, faktisch ahi r
stark in den Hintergrund tritt.

Mit den bekannten Dogmatik-Lehr-
büchern von Bartmann, Diekamp,
Schmaus u. a. ist dieses auch im Druck
sohr übersichtlich gestaltete Kompendium

ein vorzügliches Hilfsmittel zur
Orientierung über die römisch-katholische

Lehre. Besonders wertvoll sind
auch dio jedem oinzelnen Abschnitt
vorangestellten Literaturvorzeiehnisso,



— 131 —

die neben älteren Werken auch die
neuesten Publikationen umfassen.

U.K.

Lialine f Ljalin), Clément, OSB:
Anglicanisme et Orthodoxie. Quelques

aperçus sur leurs relations, SA
aus der Zeitschrift «Istina» III (Bou-
logne-sur-Seino 1956), S. 32-98, 183
bis 190.

Die Beziehungen zwischen don
anglikanischen und den orthodoxen
Kirchen haben eine lange Geschichte.
Aber erst seit dor Lambeth-Konferenz
von 1888 nahmon sio das Gepräge
offizieller Verhandlungen um eine
Annäherung, bald auch um eine
Interkommunion an. Dabei war es fast stots
dio Orthodoxie, die der anglikanischen
Kirche dogmatische Fragen stellte und
sich nach oiner für die Gosamtkircho
verbindlichen Lehre erkundigte. Hier
lagen seither alle Schwierigkeiten, die
einer geradlinigen Weiterentwicklung
der Beziehungen im Wege standen.
Eine Roiho von dogmatischen Fragen
liess sich nicht verbindlieh klären, und
mehrere dor «39 Artikol» als eines
grundlegenden offiziellen Lehrstücks
erwiesen sich als Hemmnis für ein
gegenseitiges Näherkommen, da die
Orthodoxie sie (gewiss nicht ganz zu
Unrecht) als «protestantisierend»
empfand. Um dieso Grundfragen und um
die Möglichkeit einer Anerkennung der
anglikanischen Weihen drehte sich
nun über Jahrzehnte hin das Gespräch,
und gerade hinsichtlich der Weihen
haben die orthodoxen Kirchen selbst
eine zwiespältige Haltung eingenommen.

Die letzte Entscheidung ist auch
bei der Moskauor Synode 1948 wieder
einem gesamt-orthodoxen Konzil
zugewiesen worden, das wohl so bald
nicht zusammentreten kann.

Alle wesentlichen Aspekte dieser
Problomatik, die offiziellen und die
nicht-amtlicben Kontakte, die
Verhandlungen und gemeinsamen
Beratungen, aber auch die beiderseitigen
Erklärungen hat L. in der vorliegenden
Arbeit erörtert und in ihren
Zusammenhang gestollt. Eine römisch-katholische

Grundhaltung ist daboi besonders

hinsichtlieh von des Vf.s
Einschätzung der Triebfedern der
beiderseitigen Annähorung nicht zu verkennen.

Aber auch so stollt das Heft eine
konntnis- und aufschlussroiche Ge¬

schichte der Beziehungen beider
Kirchon zueinander dar, die ein wesentliches

Stück der ökumenischen Arbeit
dos 19. und 20. Jahrhunderts bilden.
Kin Dokumentenanhang erhöh! il"ii
Wort der Arbeit, die gewiss vielen
Lesern der vorliegenden Zeitschrift sehr
willkommen ist und als Orientierungs-
mittel wirklieh empfohlen werden
kann. Bertold Spuler

Ormanian, Malachia: The Church of
Armenia, aus dem Französischen
übersetzt von G.Marcar Gregory,
hrsg. von Terenig Poladian, London
(1955). A.R.Mowbray and Co. Ltd.
XXVI, 219 S. - 21 sh.

Seit Jahrzehnten bildet dio
armenische Kirchengeschichte von O.,
einem ehemaligen (1896-1908) armenischen

Patriarchon von Konstantinopel
(1841-1918), in verschiedenen
französischen und englischen Ausgaben das
wohl bekannteste Nachschlagewerk
über diesen Gegenstand. Es weist eine
ganzo Reiho von Vorzügen auf:
übersichtliche Gliederung und klare, knappe
Darstellung der äusseren Geschichte
der Kirche, dio so tiefgreifend mit der
politischen Geschichte dor Nation ver-
ilochten ist; dazu Abschnitte über
Lehro, Verwaltung, Disziplin und
Liturgie sowie über die frühere und
jetzige Verbreitung und die Einteilung
dor armenisch-grogorianischon Kirche.
Auf diese Weise orientiert O.s Werk
rasch über alle Lebensbereiche dieser
monophysitischen Kircho, die wie
wenige mit ihrom Volkstum identisch ist
und es dadurch - das seit Jahrhunderten

eines eigenen Staates ontbehrt
(soweit man nicht die politisch willon-
lose Räterepublik Armenien als
solchen anseilen will) - allein wirklich
verkörpert.

Freilich gleicht O.s Darstellung in
vielem andern Kirchongeschichten,
wie wir sie aus der Feder von Morgenländern

besitzen. Sie geht wenig in die
Tiefe, sie behandelt kaum die eigentlichen

Probleme der kirchlichen
Vergangenheit, sie identifiziert sich völlig
mit dom offiziellen Bilde der Kirche
von sich selbst. Dom Loser wird hier
¦/.. B. zugemutet zu glauben, der apostolische

Ursprung der Kirche werdo von
allen christlichen Bekenntnissen als
historisch erwiesen angesehen ; auf die
Problomatik des offenbar in vielem



— 132 —

von halb-sektiererischen Strömungen
genährten christlichen Lebens in
Armenien bis 300 wird mit keinem Worte
(Tingegangen, dio Bekehrung durch
Gregor den Erleuchtor wird ganz in
der Weise der offiziellen Legende
gesehen, die zwar gewiss einen echten
Kern besitzt, aber keineswegs in allem
kritischer Prüfung standhält. Auch
sonst wird zwar in allem der
konfessionelle Standpunkt der Kirche
gewahrt (das -geschieht auch in
abendländischen Darstellungen
weitestgehend), aber das Bestreben nach einer
verständnisvollen Haltung andern
gegenüber und die Unterstreichung
weiterer Entwicklungsmöglichkeiten in
der Kirche bilden ("inen Zug, der sich
von unfruchtbarer Polemik erfreulich
abhebt. Die Gegenwartslage wird im

offiziellen Rahmen und im kirchliehen
Blickwinkol gesehen; so wird manches
- auch gegenwartspolitische - Problem
überdeckt. Es lohnt sich aber, diesen
Standpunkt oinmal wirklich
kennenzulernen.

O.s Werk bildet also im ganzen eine
weniger wissenschaftliche als offiziöse
Darstellung der christlichen Vergangenheit

Armeniens. Doch sollte die
Lektüro dieses Buches seitens der an
kritischer Forschung Interessierten
durch dio Durchsicht anderer Schilderungen

ergänzt werden. Hingewiesen
sei auf die von armenisch-protestantischer

Seite verfasste, tiefergehonde,
problemgoschichtlich aufschlussreiche
Darstellung von Leon A rpec: A history
of Armenian Christianity, Neuyork
1946. Bertold Spuler

Druck Stämpfli & Cie., Bern


	Bibliographie

