
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 47 (1957)

Heft: 2

Artikel: Bemerkungen und Erwägungen zu den altkatholischen Liturgien

Autor: Rüthy, Albert Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404345

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404345
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 106

Bemerkungen und Erwägungen zu den
altkatholischen Liturgien

Die Fragen der Erneuerung der Liturgie beschäftigen heute viele
Kirchen. Dies gilt auch für den Altkatholizismus. Insbesondere haben
sich damit die nach dem Krieg eingeführten, abwechselnd in Holland,
Deutschland und der Schweiz abgehaltenen Studientagungen alt-
katholischer Theologen befasst x). Aber auch innerhalb der einzelnen
altkatholischen Kirchen sind mehr oder weniger offizielle Vorschläge
ans Licht getreten oder doch in Vorbereitung. Tn der christkatholischen

Kirche der Schweiz tritt die Sache dadurch in ein entscheidendes

Stadium, dass Bischof und Synodalrat der am 23. und 24. Juni
dieses Jahres zusammentretenden Nationalsynode einen Antrag auf
Revision der liturgischen Bücher vorlegen.

Angesichts dieser Lage der Dinge ist es an der Zeit, unser
liturgisches Gut, insbesondere die Messliturgie, einer kritischen Würdigung

zu unterziehen, wobei die Ergebnisse dei1 neueren liturgiewissenschaftlichen

Forschung ebenso wie die besonderen Gegebenheiten des

altkatholischen Gottesdienstes zu berücksichtigen sind. Bereits sind
in dieser Zeitschrift zwei wertvolle und an Anregungen reiche
Untersuchungen zum Offertoriums- und Kommunionsritus aus der Feder
von Kurt Pursch erschienen2).

In einer Reihe von Abhandlungen gedenkt nun der Schreibende
die ganze eucharistische Liturgie in ihren einzelnen Teilen vergleichend

und kritisch zu betrachten. Dabei sollen die niederländische,
die deutsche und die schweizerische altkatholische Liturgie als drei
ihrer charakteristischen Gestaltungen berücksichtigt werden, immer
auf dem Hintergrund der römischen Liturgie, der sie als
Tochterliturgien entwachsen sind. Man möge es dem Standort des Verfassers

zugute halten, wenn manchmal die liturgischen Verhältnisse in der
christkatholischen Kirche der Schweiz etwas zu sehr in den Vordergrund

treten.
Der Stoff soll so aufgeteüt werden, dass zuerst die feststehende

Messordnung (Ordo und Canon Missae) und dann die wechselnden
Texte (Proprium de tempore und de Sanctis) zur Behandlung kom-

') Siehe die Berichte IKZ 1955, 65 ff.; 1956, 176 ff.; 1957, 21 ff.
2) Die Probleme des Offertoriums und Vorsucho zu ihrer Lösung. IKZ

1956, 1 ff., 105 ff. - Das Opfermahl und die Neuordnung seiner Gestalt,
IKZ 1956, 214 ff.



— 107 —

men. Wir haben also mit dem Staffelgebet (oder Stufengebet) als

erstem Messeteil zu beginnen.

Das Staffelgcbet

1. Liturgiegeschichtliche Voraussetzungen

Das Staffelgebet als Ganzes gehört zu den verhältnismässig
jüngsten Bestandteilen der Messliturgie. Es ist ein zunächst privater
Akt persönlicher Vorbereitung des Zelebranten und seiner Assistenz,
der sich vor den eigentlichen Anfang der Liturgie mit dem Introitus-
Gesang schiebt. Es gehört jener spätesten Schicht von Messgebeten

an, die nicht mehr eigentlich Gemeindeliturgie sind, sondern der
persönlichen Devotion des zelebrierenden Priesters dienen sollen. In der
Hauptsache sind das, abgesehen vom Kanon, diejenigen Gebete, die
im gesungenen Amte bloss gesprochen werden. Ihr Ursprung liegt
zum Teil (und dies gilt in besonderer Weise gerade auch vom Staffelgebet)

in den sogenannten Apologien, persönlichen Gebeten, die das

Bekenntnis der Unwürdigkeit des Zelebranten mit der Bitte um
verzeihende Gnade verbinden. Sie dringen, selbst gallikanischer
Herkunft, im 9. Jahrhundert in die römische Liturgie ein und werden an
den verschiedensten Stellen der Messe eingeschaltet, zum Beispiel
während des Gesangs des Gloria und des Sanctus. Aber auch vor
dem Beginn der Messe wurden solche gesprochen, auf dem Wege

zum Altar und nach der Ankunft vor demselben.

Gegen Ende des 10. Jahrhunderts beginnt eine ausgebildetere
Ordnung an Stelle der mannigfaltigen Apologien am Anfang der
Messe zu treten. Sie erscheint zuerst in den Missalien der von Jungmann

so genannten Séez- Gruppe (nach der alten Bischofsstadt Séez

in der Normandie). Hier finden wir nun bereits mehrere Bestandteile
des heutigen Staffelgebetes vor: den 43.Psalm, der hier auf dem

Wege zum Altar gesprochen wird ; zwei bei der Ankunft beigefügte
Orationen, von denen die eine die auch heute noch hier stehende
«Aufer a nobis» ist ; ferner auch da zunächst noch Apologien, die dann

später durch das Confiteor verdrängt werden.

Die weitere Geschichte des Staffelgebetes können wir hier nicht
ins einzelne verfolgen. Jungmann hat sie im 1. Band von «Missa-

rum Sollemnia» eingehend behandelt und reich dokumentiert
vorgelegt. Nur dies sei zunächst noch erwähnt, dass der 43. Psalm bis

zum Erscheinen des Einheitsmissales Pius' V. längst nicht überall

Eingang gefunden hatte. Häufig finden wir von ihm bloss den der



— 108 —

Situation besonders entsprechenden Versikel «Tntroibo ad altare
Dei» mit seinem Responsum, worauf dann noch andere Versikel
folgen. Auch im römischen Ritus nach Pius V. wird ja der Psalm selbst
in der Passionszeit und im Requiem weggelassen und bloss der
Versikel «Tntroibo» gesprochen. Eine noch kürzere Fassung hat bis heute
der privilegierte Ritus des Dominikanerordens bewahrt. Hier folgt
auf «In nomine Patris ...» nur der Versikel «Confitemini Domino
quoniam bonus» mit dem Responsum « Quoniam in saeculum misericordia

ejus» als Einleitung zu dem sich unmittelbar anschliessenden

Confiteor; hier fehlt also auch der Versikel «Introibo».
Etwas ausführlicher muss vom Confiteor geredet werden. Zweifellos

erscheint es mindestens dem altkatholischen Messteilnehmer
als das wichtigste im ganzen Staffelgebet. Wie wir gesehen haben,
hatte es aber nicht von Anfang an seinen Platz in diesem, und noch

weniger gilt dies von der sich anschliessenden Absolutionsformel.
Gewiss enthielten bereits die älteren Apologien ein Bekenntnis
persönlicher Unwürdigkeit und Sündhaftigkeit wenigstens von seiten
des Zelebranten. Aber die Einfügung des Confiteor bringt eine in
eine gewisse Nähe zu der sakramentalen Beicht führende explizite
Bekenntnisformel, die zudem nun nicht mehr bloss vom Zelebranten,
sondern ihm antwortend zunächst auch vom Diakon, später von den

Ministri gemeinsam gesprochen wurde. Es ist also ein gegenseitiges
Bekennen, anfänglich zwischen zweien (Zelebrant und Diakon),
späterhin dann des einen Priesters vor den mehreren Ministri und
dieser wiederum vor dem einen Zelebranten.

Ein solches gegenseitiges Sündenbekenntnis, ohne eigentlich
sakramentalen Charakter, begegnet uns schon weit früher ausserhalb
der Liturgie in einer besonderen Form der sogenannten Laienbeichtx).
Gestützt auf das Schriftwort Jak. 5, 16 empfiehlt Beda Venerabilis
den Gläubigen, die täglichen leichten Sünden einander zu bekennen,
im Vertrauen auf die Kraft der gegenseitigen Fürbitte. Solches war
namentlich in Klöstern seit langem üblich ; es hat dann seinen
liturgisierten Niederschlag gefunden in dem seit dem 9. Jahrhundert in
Prim und Komplet des Stundengebetes gesprochenen Confiteor, und
zwar zunächst auch da im Wechsel zwischen zweien. Von hier aus

dringt es etwa seit der Mitte des 11. Jahrhunderts in das Staffelgebet
der Messe ein, den Platz der älteren Apologien einnehmend. Es zieht

l) S. zum folgenden Posehmann, Die abendländische Kirchonbusso im
frühen Mittelalter, 1930, 183 ff.; Jungmann, Die lateinischen Bussriten in
ihrer geschichtliehen Entwicklung, 1932, 281 ff.



— 109 —

dabei auch das «Misereatur» als Ausdruck der gegenseitigen Fürbitte
und ebenso die Absolutionsformel «Indulgentiam» nach sich; letztere

wird jedoch immer vom Zelebranten allein gesprochen.

Seiner Herkunft nach steht also das Confiteor der Messe auf
der Linie von Jak. 5, 15, d.h. des brüderlichen gegenseitigen Be-
kennens und Betens füreinander. Dadurch hebt es sich deutlich ab

von dem mit der Kirchenzucht in enger Verbindung stehenden
Busssakrament. Es trifft somit nicht zu, dass im Staffelgebet die
altkirchliche Form des Empfangs des Bußsakramentes weiterleben
würde. Es hat seinen Ursprung vielmehr in einem privaten
Vorbereitungsakt des Zelebranten, der ausserhalb bzw. vor der eigentlichen
Liturgie steht.

Das wird allerdings anders, sobald das Staffelgebet vom Priester
laut gesprochen und von der Gemeinde ebenso beantwortet wird,
wie es sich im altkatholischen Gottesdienste weitgehend durchgesetzt

hat. Dadurch wird es zu einem Akt der Gemeinde, einem «

Gemeindebussakt», wie seine Überschrift im Messbuch der christkatholischen

Kirche der Schweiz von Anfang an lautet. Dieses laute
Rezitieren des Staffelgebetes im Wechsel zwischen Priester und Gemeinde
wird in neuerer Zeit auch in Kreisen der liturgischen Bewegung
innerhalb der römisch-katholischen Kirche gepflegt in der Form der
Missa recitata oder dialogata. Äusserlich wird das dadurch angezeigt,
dass zum Beispiel in der von der Abtei Maria Laach herausgegebenen
und für den Gebrauch als Missa recitata eingerichteten « Chormesse »1

der Dialog nicht mehr wie im Missale Romanum auf Sacerdos und
Ministri, sondern auf Sacerdos und Ecclesia (im deutschen Text dafür

«Priester» und « Gemeinde») aufgeteilt wird. Genau dasselbe hatte
man schon ein halbes Jahrhundert früher in den schweizerischen und
deutschen altkatholischen Mess- und Gebetbüchern vorgenommen ;

nur das niederländische Messbuch hat noch die Bezeichnungen P.

Priester und D. Dienaren.

Wo man solches tut, geschieht bewusst oder unbewusst eine
bedeutsame Aufwertung des Staffelgebetes, und zwar erhält es durch
dieses Einrücken in den Gemeindegottesdienst ein Gewicht, das ihm
vorher nie zugekommen war. Vom liturgiegeschichtlichen Standpunkt

aus kann man dagegen seine Bedenken erheben. Aber dort, wo
man das Staffelgebet einmal der Gemeinde gegeben hat, kann man es

ihr kaum wieder wegnehmen. Nur wird man sich dabei dessen be-

J) Liturgische Volksbüchlein, 8. Heft, Freiburg i.Br. 1924.



— 110 —

wusst sein müssen, dass es ursprünglich keineswegs ein «Oemeinde-
bussakt» war, sondern dass wir es in unserer liturgischen Praxis dazu

gemacht haben.

2. Kritischer Vergleich der Texte

(Siehe hierzu die synoptische Tabelle auf S. 112-115)

Die niederländische altkatholische Messliturgie ist im
allgemeinen eine getreue Übersetzung der römischen. Dies gilt auch für
das Staffelgebet. Die wenigen Abweichungen in Einzelheiten seien

gleich vorweggenommen. Im Confiteor ist eine Differenzierung in der

Verwendung der Präpositionen zu beachten. Wird confiteor im
lateinischen Text durchgehend mit dem Dativ (Deo omnipotenti,
beatae Mariae etc.) verbunden, so macht der holländische Text einen
Unterschied: «Ik belijd aan den allmachtigen God, voor de heilige
maagd Maria» usw. Damit werden die Sünden eigentlich nur Gott
unmittelbar bekannt, während die Heiligen und die Brüder (bzw. der
Priester) quasi als Zeugen aufgerufen werden, vor denen das Bekenntnis

an Gott geschieht.

Ferner fallen zwei Änderungen in dem Gebet zum Altarkuss am
Schluss des Staffelgebetes auf. Einmal findet darin keine Erwähnung
der im Altare eingeschlossenen Reliquien (Miss. Rom. «quorum
reliquiae hic sunt») statt. Sodann ist auch die Wendung «per merita
Sanctorum tuorum» vermieden und ersetzt durch «in Gemeinschaft
mit deinen Heiligen». Die schweizerische Liturgie lässt den Altarkuss
samt dem begleitenden Gebet überhaupt aus; die Rubriken des
deutschen Missales sehen zwar den Altarkuss vor, aber das Gebet dazu
fehlt.

Die schweizerische Messordnung nimmt in dem hier « Gemeindebussakt»

genannten Staffelgebet eine Umstellung im zweiten Teil
vor. Das Gebet «Aufer a nobis» («Nimm von uns») mit den ihm
vorangehenden Versikeln wird zwischen den Vers «Unsere Hülfe ist im
Namen des Herrn» und das Confiteor eingeschaltet, so dass die Ab-
solutionsbitte das Ganze beschliesst. Man hat hier einen offensichtlich

vorhandenen Mangel im Aufbau des römischen Staffelgebetes
empfunden. Tatsächlich erscheint die Bitte «Aufer a nobis iniqui-
tates nostras» nach dem Misereatur und Indulgentiam als verspätet,
ja eigentlich als überflüssig. Wie wir gesehen haben, ist das Confiteor
samt Misereatur und Indulgentiam erst nachträglich an seinen
heutigen Platz gekommen, wodurch sich der Mangel an Logik im römi-



— Ill —

sehen Staffelgebet erklärt. Insofern die schweizerische Ordnung das

Staffelgebet mit dem Indulgentiam abschliesst, ist sie zweifellos
besser als die römische.

Dennoch ist die hier vorgenommene Umstellung nicht durchaus

glücklich. Erstens wird durch sie der nicht nur in der Messe, sondern
auch im Stundengebet das Confiteor direkt einleitende Versikel
«Adjutorium nostrum» von diesem getrennt und dadurch in seiner
Funktion verunklärt. Sodann muss man sich fragen, ob die Bitte um
Wegnahme der Sünden («Nimm von uns ») vor deren Bekenntnis
am richtigen Platze steht. Die angemessene Reihenfolge wäre doch :

Bekenntnis - Bitte um Vergebung. Da aber die letztere im
Misereatur und Indulgentiam hinlänglich ausgesprochen ist, so dürfte das

Aufer a nobis ganz gut überhaupt ausfallen als einer Ordnung
entstammend, die eben das Confiteor mit seinen Begleitformeln an dieser

Stelle noch gar nicht kannte. Mit dem Aufer a nobis würden dann
auch die ihm vorangehenden Versikel Deus tu conversus, Ostende
nobis und Domine exaudi entfallen.

Wesentlich tiefer wird in der deutschen altkatholischen Liturgie

in die Struktur des Staffelgebetes eingegriffen. Zwar finden wir
hier das Aufer a nobis wie in der römischen Messe am Schluss des

Staffelgebetes (oder «Stufengebetes») vor, wobei der Versikel Deus

tu conversus weggelassen ist. Die gewichtigste Änderung aber besteht
darin, dass es hier nur ein Confiteor gibt, das der Priester in der Wir-
Form, also für sich und die Gemeinde zugleich, spricht. Die Gemeinde
schliesst sich ihm an mit den Worten «Wir bekennen unsre Schuld,

unsre grosse Schuld».

Entsprechend ist auch die Misereatur-Bitte in der 1. Person
Plural gefasst. Beim Indulgentiam ist dies ohnehin schon auch im
römischen Missale der Fall, da es sich ja hier nicht um eine
sakramentale Lossprechung durch den Priester, sondern um eine blosse

Bitte handelt.
Man kann wohl sagen, dass in der deutschen Fassung der

Gedanke des gemeinsamen Sündenbekenntnisses im Sinne eines «

Gemeindebussaktes» am konsequentesten durchgeführt ist. Das
Bekenntnis des Zelebranten und das der Gemeinde fallen in eins

zusammen, und der erstere erscheint nur als Wortführer der Gemeinde,
ohne ihr gegenüber zu stehen.

Nun ist aber gerade ein solches Gegenüber bezeichnend für die

überkommene und in den anderen hier besprochenen Liturgien auch

beibehaltene Ordnung des Confiteor. Es ist allerdings nicht das Ge-



112

(Missale Romanum)
S. In nomine Patris, et Filii, et Spiritus

Sancti. Amen.
Introibo ad altare Dei.

M. Ad Ileum, qui laetificat juventutem
meam.

S. Judica me, Deus, et discerne causam
meam de gente non sancta: ab nomine
iniquo ot doloso omo mo.

M. Quia tu es, Deus, fortitudo mea: quare
me reppulisti, et quare tristis incedo,
dum affligit me inimicus?

S. Emitte lucem tuam et veritatem tuam :

ipsa me deduxerunt, et adduxerunt in
montem sanctum tuum et in taberna-
cula tua.

M. Et introibo ad altare Dei: ad Deum,
qui laetificat juventutem meam.

S. Confitebor tibi in cithara, Deus, Deus
meus: quare tristis es, anima mea, et
quare conturbas mo

M. Spera in Deo, quoniam adhuc confi¬
tebor illi : salutare vultus mei, ot Deus
meus.

S. Gloria Patri, et Filio, et Spiritui
Sancto.

M. Sicut erat in principio, et nunc, et
semper: et in saecula saeeulorum.
Amen.

S. Introibo ad altare Dei.

M. Ad Deum, qui laetificat juventutem
meam.

S. Adjutorium nostrum in nomine Do-
mini.

M. Qui fecit caelum et terram.

(Niederländisch)
P. In den na:un dos Vadors en des Zoons

en des Heiligen Geestes. Amen.
Ik zal opgaan tot hot altaar Gods.

D. Tot God, die altijd weer mijno ziel mot
vreugd vervult.

P. Heor! wees mijn rechter on bescherm
mij tegen mijno vijandon; verlos mij
van den boozen on bedriegelijken
mensch.

D. Want Gij, o God! zijt mijno storkto.
Waarom hebt Gij mij verstooton en
waarom ga ik zoo bedroefd, terwijl do

vijand mij vordrukt
P. Zend uit uw licht on uwe waarheid,

opdat zij mij geleiden en brengen op
uwen heiligen borg en in uwe wonin-
gen.

D. En ik zal opgaan tot het altaar Gods,
tot God, die altijd weer mijno ziel mot
vreugd vervult.

P. Ik zal U loven op de harp, o God, mijn
God! Waarom zijt gij bedroefd, mijno
ziel! en waarom ontstolt gij mij '!

D. Betrouw op God, want ik zal Hem nog
danken, mijn Zaligmaker en mijn God.

P. Glorie zij don Vader en don Zoon en
den Heiligen Geest.

D. Gelijk het was in hot begin, zoo nu, on
altijd, en in de eeuwen dor eeuwen.
Amen.

P. Ik zal opgaan tot het altaar Gods.

D. Tot God, die altijd weer mijno ziel mot
vreugd vervult.

P. Onze hulp is in den naam des Hooren.

D. Die hemel en aarde gemaakt hooft.

Confiteor Deo omnipotent, boatae
Mariae semper Virgini, beato Michaeli
Archangolo, beato Joanni Baptistae,
Sanctis Apostolis Petro ot Paulo,
omnibus Sanctis, et vobis, fratres: quia

Ik belijd aan den almaohtigen God,
voor de heilige maagd Maria, don
heiligen aartsengel Michael, den hoiligen
Johannes den Dooper, do hoiligo
apostelen Petrus en Paulus, voor alle hoi-



— 113

(Schweiz)
P. Im Namen ties Vaters und des Sohnes

und des Heiligen Geistes. Amen.
Ich will hintreten zum Altare Gottes.

G. Zum Gott meiner frohlockenden
Freude.

P. Pichte mich, o Gott, und führe meine
Sache gegen ein liebloses Volk. Von
Menschen der Arglist und Bosheit
sondere mich ab.

G. Denn du, o Gott, bist mein Hort, war¬
um verschmähst du mich Warum
geh ich trauernd einher unter ties Feindes

Drängen
P. Sende dein Licht und deine Wahrheit,

dass sie mich leiten, mich bringen zu
deinem liei ligen Berge und deinen
Gezeiten

G. So will ich hintreten zum Altare Got¬
tes, zum Gott meiner frohlockenden
Freude.

P. Und will dir danken auf der Zither, o
Gott, mein Gott. Warum bist du
gebeugt, meine Seele, und bangest in
mir

G. Harre auf Gott! Noch werde ich ihm
danken, ihm, meinem Retter und meinem

Gott.
P. Ehre sei dom Vater, dem Sohne und

dem Heiligen Geiste,
G. Wie es war im Anfang, jetzt und im¬

merdar und von Ewigkeit zu Ewigkeit.

Amen.
P. So will ich hintreton zum Altare

Gottes,
G. Zum Gott meiner frohlockenden

Freude.
P. Unsere Hülfe ist im Namen des Herrn,

G. Der Himmel und Erde gemacht hat.
P. 0 Gott, wende dich zu uns und er¬

wecke uns,
G. Und dein Volk wird sich freuen in dir.
P. Erzeige uns, o Herr, deine Bannher¬

zigkeit,
G. Und schenke uns dein Heil.
P. Herr, erhöre unser Gebet,
G. Und lass unser Rufen zu dir kommen.
P. Nimm von uns, wir bitten dich, o

Herr, unsere Missetaten, auf dass wir
mit reinem Herzen deinem Allerhei-
ligston zu nahen würdig worden durch
Christum, unsern Herrn.

G. Amen.
P. Ich bekenne vor Gott, dem Allmächtigen

und Allheiligen, vor allen seinen
Ausorwählten und vor euch Brüdern,
dass ich oft und viel gesündigt habe in
Gedanken, in Worten und in Werken,

(Deutschland)
P. Im Namen des Vaters imd des Sohnes

und des Heiligen Geistes. Amen.
Lasst uns hintreten zum Altar des
I lerrn.

G. Zu Gott, der unsre Freude und Wonne
ist.

P. Herr, wer darf wohnen in Deinem
Zelte

G. Wer darf weilen auf Deinem heiligen
Berge

P. Der da wandelt ohne Fehl und übet
Gerechtigkeit.

G. Der die Wahrheit redet in seinem
Herzen.

P. Unsere Hilfe ist im Namen des Herrn.

G. Der Himmel und Erde gemacht hat!



— 114

(Missale Romanum)
peccavi nimis cogitatione, verbo et
opere: moa culpa, mea culpa, mea
maxima culpa. Ideo precor beatam Mariani

semper Virginem, beatum Michae-
lem Archangelum, beatum Joannem
Baptistam, sanctos Apostolos Petrum
et Paulum, omnes Sanctos, et vos,
fratres, orare pro me ad Dominum,
Deum nostrum.

M. Misereatur tui omnipotens Deus, et,
dirnissis peccatis tuis, perducat te ad
vitam aeternam.

S. Amen.
M. Confiteor Deo omnipotenti, beataeMa-

riae semper Virgini, boato Michaeli
Archangelo, beato Joanni Baptistae,
Sanctis Apostolis Petro et Paulo,
omnibus Sanctis, et tibi, pater: quia
peccavi nimis cogitatione, verbo et opere :

mea culpa, mea culpa, mea maxima
culpa. Ideo precor beatam Mariam
somper Virginem, beatum Michaelem
Arehangolum, beatum Joannem
Baptistam, sanctos Apostolos Petrum et
Paulum, omnes Sanctos, et te, pater,
oraro pro me ad Dominum, Deum
nostrani.

S. Misereatur vestri omnipotens Deus, et,
dimissis peccatis vestris, perducat vos
ad vitam aeternam.

M. Amen.
S. Indulgentiam, absolutionem et remis¬

sionem peccatorum nostrorum tribuat
nobis omnipotens et misericors Dominus.

M. Amen.
S. Deus, tu conversus vivificabis nos.

M. Et plebs tua laetabitur in te.
S. Ostende nobis, Domine, misericordiam

tuam.
M. Et salutare tuum da nobis.
S. Domine, exaudi orationem meam.
M. Et clamor meus ad te veniat.
S. Dominus vobiscum.
M. Et cum spiritu tuo.
S. Oremus. Aufer a nobis, quaesumus.

Domine, iniquitates nostras: ut ad
Sancta sanctorum puris moreamur
mentibus introire. Per Christum
Dominum nostrum. Amen.
Oramus te, Domine, per merita
Sanctorum tuorum, quorum reliquiae hic
sunt, ot omnium Sanctorum: ut
indulgere digneris omnia peccata mea.
Amen.

(Niederländisch)
ligen en voor u, brooders! dat ik zeer
gezondigt heb met gedachten, woor-
den en werken, door mijno schuld,
mijne schuld, mijn overgroote schuld.
Daarom bid ik de heilige maagd Maria,

den heiligen aartsengel Michael,
den heiligen Johannes den Dooper, de
heilige apostelen Petrus en Paulus, alle
heiligen en u, brooders! bij den Heer
onzon God voor mij te willon bidden.

D. De almachtige God zij u genadig, ver¬
gevo u uwe zonden en geloido u tot het
eeuwig leven.

P. Amen.
D. Ik belijd aan den almachtigen God,

voor de heilige maagd Maria, den hei-
ligon aartsengel Michael, den hoiligen
Johannes den Doopor, de heilige apo-
stelon Petrus on Paulus, voor alle
heiligen en voor u, vader! dat ik zoer ge-
zondigd hob met gedachten, woorden
en werken, door mijne schuld, mijne
schuld, mijne overgroote schuld. Daa-
rorn bid ik de hoilige maagd Maria, den
heiligen aartsengel Michael, den
heiligen Johannes don Dooper, de heilige
apostelen Petrus en Paulus, alle
heiligen on u, vader! bij den Heer onzen
God voor mij te willen bidden.

P. De almachtige God zij u genadig, ver¬
gevo u uwe zonden en geloido u tot het
eeuwig leven.

D. Amen.
P. De almachtige on barmhartige Hoer

verloene ons kwijtseholding, ontbin-
ding en vergiffonis van onze zonden.

D. Amen.
P. O God! Gij zult U tot ons koeren en

ons doen herleven.
D. En uw volk zal zieh in U vorblijden.
P. Toon ons, Heer, uwe barmhartigheid.

D. En geef ons uwe zalige hulp.
P. Heer! verhoor ons gebed.
D. En ons geroep kome tot U.
P. De Heer zij met u.
D. En met uwen goest.
P. Laat ons bidden. Wij bidden U, Heer

neem onzo boosheden van ons weg, op-
dat wij tot het heilige der hoiligen met
een zuiver hart mögen opgaan, door
Christus onzen Heer.

D. Amen.
P. Wij bidden II, Heer! in gemeenschap

met uwe heiligen, dat Gij U verwaar-
digt al onze zonden te vergeven.

D. Amen.



— 115 —

(Schweiz)
durch meine, meine eigene, meine
grosse Schuld und bitte alle
Auserwählten Gottes und euch Brüder,
für mich zu Gott um Erbarmung und
Verzeihung zu flehen.

(Deutschland)

G. Es erbarme sich deiner der allmächtige
Gott, er verzeihe dir deine Sünden und
führe dich zum ewigen Leben.

P. Amen.
G. Wir bekennen vor Gott, dem Allmächtigen

und Allheiligen, vor allen seinen
Auserwählten und vor dir, Priester des
Herrn, dass wir gesündigt haben in
Gedanken, in Worten und in Werken,
durch unsere, unsere eigene, unsere
grosse Schuld, und bitten alle
Auserwählten Gottes und dich, Priester
des Herrn, für uns zu Gott um Erbarmung

und Verzeihung zu flehen.

P. Wir bekennen vor Dir, o Gott, dass
wir oft und viel gesündigt haben in
Gedanken, Worten und Werken, gegen
Dich, gegen unsern Nächsten und
gegen uns selbst.

G. Wir bekennen unsre Schuld, unsre
grosse Schuld.

P. Darum bitten wir Dich, der Du unser
Vater bist, dass Du uns gnädig
Verzeihost.

G. Wir bitten Dich, o Herr.

P. Es erbarme sich euer der allmächtige
Gott, er verzeihe euch eure Sünden
und führe euch zum ewigen Leben.

G. Amen.
P. Nachlassung, Lossprechung und Ver¬

zeihung unserer Sünden verleihe uns
der allmächtige, barmherzige Herr!

G. Amen.

P. Es erbarme sich unser der allmächtige
Gott, er verzeihe uns unsre Sünden
und führe uns zum ewigen Leben.

G. Amen.
P. Nachlassung, Lossprechung und Ver¬

zeihung unsrer Sünden verleihe uns
der allmächtige und barmherzige Gott.

G. Amen.

P. Zeige uns, o Herr, Deine Barmherzigkeit.

G. Und Dein Heil verleihe uns.
P. Herr, erhöre unser Gebet.
G. Und lass unser Rufen zu Dir kommen.
P. Der Horr sei mit euch.
G. Und mit deinem Geiste.
P. Lasset uns beten. Nimm weg von uns,

wir bitten Dich, o Herr, all unsre Sünden,

dass wir zu Deinem Heiligtume
eingehen mit reinem Herzen. Durch
Christum, unsern Herrn.

G. Amen.



— 11« —

genüber von Priester und Gemeinde, sondern das von Bruder und
Bruder, das ursprünglich gemeint ist T). Dies ist noch deutlicher in
jenem älteren Stadium erkennbar, wo nur zweie, nämlich Zelebrant
und Diakon, Bekenntnis und Fürbitte austauschen. Die spätere
Entwicklung setzt zwar an Stelle des einen Diakons die Mehrzahl der
Ministri, und bei der Umwandlung des Staffelgebetes als persönliche

Vorbereitung des Zelebranten in einen Bussakt der Gemeinde
wird das zahlenmässige Verhältnis dieses Gegenübers noch ungleicher.

Aber das Gegenüber selbst bleibt gewahrt, und dies entspricht
doch noch einigermassen dem Hintergrund von Jak. 5, 16:
«Bekennet einander die Sünden und betet füreinander. »

In der Anlage des Confiteor nach dem deutschen Ritus wird
aber dieses Bekennen voreinander und das Beten füreinander gänzlich

zurückgestellt hinter den hier durchgeführten Gedanken des

korporativen Bekenntnisses und Gebetes. Gewiss kann man sagen,
wir hätten unsere Sünden in erster Linie vor Gott zu bekennen; aber
mit Recht ist dem entgegenzuhalten, dass das Bekenntnis etwas viel
stärker Verpflichtendes an sich hat, wenn es zugleich an einen
Mitmenschen gerichtet ist, an einen Bruder, der im Gebet für einen
einsteht bei Gott, der aber ebenso auch seine eigenen Sünden zu
bekennen bereit ist. Dieser im Jakobusbrief begründete Gedanke der
Brüderlichkeit kommt aber zu kurz, wenn man das doppelte, gegenseitige

Confiteor in eines zusammenlegt.
Eine weitere Änderung im deutschen Ritus betrifft den am

Anfang stehenden Psalm. Der schon in den mittelalterlichen Messordnungen,

soweit sie überhaupt einen ganzen Psalm aufweisen, an dieser

Stelle regelmässig anzutreffende 4.'5. Psalm ist hier ersetzt durch
die zwei ersten Verse von Psalm 15. Offenbar ist diese Änderung in
der Meinung vorgenommen worden, der 43. Psalm stehe in zuwenig
deutlicher Beziehung zum folgenden Sündenbekenntnis. Unter
diesem Gesichtspunkt erscheinen allerdings die gewählten Verse aus
dem 15. Psalm als geeigneter. Gattungsgeschichtlich ist dieser Psalm
als « Einzugsthora» zu betrachten, d.h. als priesterliche Weisung auf
die Frage von Tempelbesuchern hin, wer des Eintritts ins Heiligtum
würdig sei. So mahnt es den dem Tempel sich Nahenden, sich seiner

Unwürdigkeit und Sünde bewusst zu werden, und veranlasst ihn
damit implicite, sich als Sünder zu bekennen.

') Von hier aus wäre auch zu fragen, ob dio Ersetzung der Anrede
«Pater» durch «Priester des Herrn» im schweizerischen Confiteor der «brüderlichen»

Situation entspricht.



— 117 —

Dazu ist nun aber zu sagen, dass der traditionelle Psalm 43 gar
nicht im Hinblick auf das folgende Confiteor noch als Vorbereitung
auf dieses gedacht ist. Nach der im Mittelalter meist befolgten
Ordnung wurde er auf dem Wege zum Altar gesprochen, das Confiteor
aber erst nach der Ankunft vor diesem. Damit erscheint er als ein

Wegpsalm, den Gang des Priesters zum Altare begleitend. Es ist die
Sehnsucht nach dem Heiligtum - wohl eines in die Ferne Verbannten

-, die aus ihm spricht und ihn nach dem Tage verlangen lässt, da

er wieder hintreten kann zum Altare Gottes. Dabei ist allerdings
nicht zu übersehen, dass der 43. Psalm in eine gewisse Konkurrenz mit
dem Introitus tritt, dessen Psalm zur Zeit der Ausbildung des

Staffelgebetes zwar bereits nur noch rudimentär, d.h. auf einen einzigen
Vers mit Doxologie reduziert, vorhanden war. Unter diesem

Gesichtspunkt würde es sich nicht gerade empfehlen, dem von schweizerischer

Seite schon gemachten Vorschlag stattzugeben, den 43. Psalm
des Staffelgebetes im Laufe des Kirchenjahres mit anderen Psalmen

abwechseln zu lassen. Dadurch würde der Introitus nur noch

weiter entwertet. Es wird eher daran zu denken sein, den Introitus-
Psalm in gewissem Masse an seinem Orte wieder herzustellen.

Es bleiben nun noch einige Bemerkungen zum Wortlaut des

Confiteor zu machen. Auch für diesen zeigen die mittelalterlichen
Missalien eine grosse Mannigfaltigkeit. Dabei bleibt aber eine
gemeinsame Struktur gewahrt. Sie umfasst zwei Hauptteile, das

Bekenntnis der Sünden und die Bitte um brüderliche Gebetshilfe,
womit sie sich ganz auf der Linie von Jak. 5, 16 hält. Das Bekenntnis
geschieht vor Gott, vor seinen Heiligen und vor dem Bruder (resp.
den Brüdern). Wesentlich ist dabei, dass die direkte Anrede immer an
den Bruder ergeht, entsprechend dem «einander» des Jakobusbrie-
fes. Wenn dabei die Anrede an Geistliche «Pater» statt «Frater»
lautet, so ist das bloss eine Sache höflichen Respekts. Charakteristisch
für die Confiteor-Formel ist sodann die Spezialisierung der Verfehlungen

in Gedanken-, Wort- und Tatsünden: cogitatione, verbo

(oder locutione) et opere, und das einfache oder dreifache mea culpa.
Die anschliessende Bitte um Gebetshilfe ist in den ältesten Texten
sehr kurz und richtet sich zunächst nur an den Bruder (oder die

Brüder).
Ein Beispiel eines solchen knappsten Confiteor-Textes zitiert

Jungmann (Missarum Sollemnia I 374) aus Cluny um 1080:
Confiteor Deo et omnibus Sanctis ejus et vobis, pater, quia peccavi in
cogitatione, locutione et opere, mea culpa. Precor vos, orate pro me.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1057. S



— 118 —

Nicht viel ausführlicher ist die noch heute im Dominikanerritus
gebrauchte Fassung: Confiteor Deo omnipotent!, et beatae Mariae

semper virgini, et beato Dominico Patri nostro, et omnibus Sanctis,
et vobis fratres, quia peccavi nimis cogitatione, locutione, opere, et
omissione, mea culpa: precor vos orare pro me.

Eine gewisse Erweiterungstendenz, die sich dann anderswo in
beträchtlich höherem Masse Geltung verschafft, zeigt sich bereits
hier. Sie richtet sich einerseits auf die namentliche Erwähnung
einzelner Heiliger, oft in grösserer Anzahl, andererseits vielfach auf die

Aufzählung der einzelnen Sünden. Am Schluss begreift man dann
oft auch die Heiligen in die Bitte um Gebetsfürsprache mit ein, so

dass, wie zum Beispiel im heutigen Missalc Romanum, an dieser
Stelle die gleichen Heiligennamen auftreten wie am Anfang.

Die oben beschriebene Struktur des Confiteor ist im schweizerischen

Ritus beibehalten. Auf eine Nennung einzelner Heiliger wird
verzichtet, ja auch der Ausdruck « Heilige» selbst wird vermieden und
dafür die allerdings nicht ohne weiteres klare Wendung «alle seine

(Gottes) Auserwählten» eingesetzt. In der Anrede an den Zelebranten

wird das schlicht ehrerbietige « Pater» durch das leicht pathetisch
klingende «Priester des Herrn» ersetzt. Eine Erweiterung hat die
Bitte um Gebetshilfe erfahren, indem das «orare pro me» der Vorlage
inhaltlich bestimmt wird : «umErbarmung und Verzeihung zu flehen».

Zunächst wenig relevant scheint es zu sein, wenn das dem Priester

gegenüber wiederholte Confiteor in die Mehrzahl («Wir bekennen»)

gesetzt ist. Es entspricht dies indessen der Auffassung des

Staffelgebetes als «Gemeindebussakt», während in dem auch im
Confiteor der Ministri beibehaltenen Singular des lateinischen Textes
noch die ursprüngliche Weise des gegenseitigen Bekenntnisses unter
zweien nachwirkt. Nicht recht erklärlich ist es, wenn im schweizerischen

Text das dem lateinischen nimis entsprechende «oft und viel»
im Confiteor der Gemeinde ausfällt. Ist damit etwa vorausgesetzt,
dass der Pfarrer mehr sündige als seine Gemeinde

Im deutschen Stufengebet mit seinem bloss einmaligen, von
Priester und Gemeinde zusammen abgelegten Confiteor erscheint die
Wir-Form als das Gegebene. Um die Gemeinde aktiv in das Bekenntnis

einzubeziehen, ist das Confiteor in eine doppelte Wechselrede von
Priester und Gemeinde aufgelöst, entsprechend seinen zwei Teilen :

Sündenbekenntnis und Bitte um Gebetshilfe. Da aber hier das ganze
Confiteor als Anrede an Gott erscheint, wird die an die Brüder
gerichtete Bitte abgewandelt zur direkten Bitte an Gott um Verzei-



— 119 —

hung. Dadurch und durch die im ganzen durchgeführte Anrede an
Gott statt an den Bruder wird, zusammen mit dem Verzicht auf das

wechselweise Confiteor, der Gedanke des brüderlichen Vor- und
Füreinander vollends verdunkelt.

3. Das Staffelgebet im Rahmen der Messe

Sobald das Staffelgebet als integrierender Bestandteil der
Messliturgie betrachtet und behandelt wird, verliert der Introitus sein

Gewicht als solenne Eröffnung des Gottesdienstes. Dies ist noch

weniger augenscheinlich dort, wo es im feierlichen Amt während des

Introitus- Gesangs leise verrichtet wird ; deutlicher wird es in der bloss

gesprochenen Messe, und vollends ist es so geworden, wenn das

Staffelgebet als «Gemeindebussakt» auch im gesungenen Amte von
Priester und Gemeinde laut gesprochen wird. Man könnte deshalb

geneigt sein, das Staffelgebet wieder zu dem zu reduzieren, was es

ursprünglich gewesen war: ein persönlicher Vorbereitungsakt des

Zelebranten, in den die Gemeinde gar nicht einbezogen ist. Einen
Vorschlag in dieser Richtung macht Jungmann (Liturgisches Jahrbuch

3, 1953, 298 f.). Er denkt an eine stark verkürzte Form mit
dem Confiteor als Mittelpunkt, wobei dieses eventuell nur einmal,
d.h. bloss vom Priester, zu sprechen wäre. So würde die Gemeincle-

liturgie wieder eindeutig mit dem Introitus beginnen.
Wir haben indessen bereits betont, dass man dort, wo man

- wie im altkatholischen Gottesdienst - das Staffclgebet der
Gemeinde zugänglich gemacht hat, es ihr kaum mehr wegnehmen darf.
Schliesslich kommt in ihm auch ein bereits in der Lehre der zwölf
Apostel ausgesprochenes Anliegen zur Geltung, indem dort gesagt
wird: «Bekennet zuvor eure Sünden, damit euer Opfer rein sei»

(Did. XIV, 1). Leider lässt sich dieser Stelle nichts darüber entnehmen,

ob dieses Bekenntnis im Rahmen des Gottesdienstes erfolgte.
Die Liturgiegeschichte spricht vielmehr dagegen. Wir finden
tatsächlich in keiner der alten Liturgien einen solchen einleitenden
Bekenntnisakt. Es ist demnach wahrscheinlicher, dass das von der
Didache gemeinte Bekenntnis ausserhalb der eucharistischen Liturgie

geschah, wenn auch in irgendeiner Weise - zum mindesten, was
die schweren Sünden betraf- vor der versammelten Gemeinde (vgl.
Did. IV, 14).

Auch Jungmann anerkennt das Bedürfnis der Gemeinde nach
einem Bussakt in irgendeiner Form. Er möchte einen solchen im
sonntäglichen Pfarrgottesdienst nach der Predigt einbauen, in An-



— 120 —

lehnung an den im spätem Mittelalter weit verbreiteten und auch
heute noch in manchen Diözesen bestehenden Ritus der «Offenen
Schuld»: «Es sollten also nach den Lesungen und der Predigt und

vor dem Offertorium in der Volkssprache folgen : Glaubensbekenntnis

- Sündenbekenntnis - Fürbitten.»
Diese Lösung hat aber auch ihr Bedenkliches. Sie setzt mehr oder

weniger voraus, dass die diesem Bekenntnis vorausgehende Predigt
auch auf dieses ziele, d. h., dass sie vor allem Busspredigt sei. Das darf
aber doch wohl für die christliche Gemeindepredigt nicht als Regel
gelten. Ausserdem würde der Vorsehlag Jungmanns, auf altkatholische

Verhältnisse angewendet, doch voraussetzen, dass der «Ge-

meindebussakt» als solcher am Anfang der Messe entfalle. Aber
gerade daran sind eben unsere Gemeinden gewöhnt, und das gemeinsam
gesprochene Staffelgebet ist ihnen - Liturgiegeschichte hin oder her -
weitgehend in Fleisch und Blut übergegangen.

Man wird also kaum ohne Schaden an dieser Ordnung etwas
ändern dürfen. Höchstens könnte man sich fragen, ob das Staffelgebet

vom eigentlichen Beginn der Messe mit dem Introitus deutlicher
distanziert werden sollte, fn bescheidenem Masse geschieht das
bereits dadurch, class es vor den Stufen des Altars und nicht an diesem
selbst verrichtet wird. Von deutscher altkatholiseher Seite ist
vorgeschlagen worden, dass der Zelebrant die Kasel erst nach dem
Staffelgebet anziehe. Das würde dann auch eine - eventuell durch den

Introitus-Gesang auszufüllende -¦ Pause zwischen Vorbereitung
(Staffelgebet) und Beginn der Liturgie selbst zur Folge haben.

Über solche Einzelfragen lässt sich diskutieren. Unser
wichtigstes Anliegen ist aber dieses, dass man das Staffelgebet, auch wenn
es als «Gemeindebussakt» begangen wird, im Lichte von Jak. 5, 16

als Ort des brüderlichen gegenseitigen Sündenbckenntnisscs und des

brüderlichen Betens füreinander erkenne und seine Gestaltung von
hier aus bestimmt sein lasse.

Bern Albert Emil Rüthy


	Bemerkungen und Erwägungen zu den altkatholischen Liturgien

