Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 47 (1957)

Heft: 2

Artikel: Bemerkungen und Erwagungen zu den altkatholischen Liturgien
Autor: Ruthy, Albert Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404345

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404345
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 106 —

Bemerkungen und Erwiigungen zu den
altkatholischen Liturgien

Die Fragen der Erneuerung der Liturgie beschiiftigen heute viele
Kirchen. Dies gilt auch fiir den Altkatholizismus. Insbesondere haben
sich damit die nach dem Krieg eingefiihrten, abwechselnd in Holland,
Deutschland und der Schweiz abgehaltenen Studientagungen alt-
katholischer Theologen befasst 1). Aber auch innerhalb der einzelnen
altkatholischen Kirchen sind mehr oder weniger offizielle Vorschlige
ans Licht getreten oder doch in Vorbereitung. In der christkatholi-
schen Kirche der Schweiz tritt die Sache dadurch in ein entscheiden-
des Stadium, dass Bischof und Synodalrat der am 23. und 24. Juni
dieses Jahres zusammentretenden Nationalsynode einen Antrag auf
Revision der liturgischen Biicher vorlegen.

Angesichts dieser Lage der Dinge ist es an der Zeit, unser litur-
gisches Gut, insbesondere die Messliturgie, einer kritischen Wiirdi-
gung zu unterziehen, wobei die Ergebnisse der neueren liturgiewissen-
schaftlichen Forschung ebenso wie die besonderen Gegebenheiten des
altkatholischen Gottesdienstes zu beriicksichtigen sind. Bereits sind
in dieser Zeitschrift zwei wertvolle und an Anregungen reiche Unter-
suchungen zum Offertoriums- und Kommunionsritus aus der Feder
von Kurt Pursch erschienen 2).

In einer Reihe von Abhandlungen gedenkt nun der Schreibende
die ganze eucharistische Liturgie in ihren einzelnen Teilen verglei-
chend und kritisch zu betrachten. Dabei sollen die niederlindische,
die deutsche und die schweizerische altkatholische Liturgie als drei
ihrer charakteristischen Gestaltungen berticksichtigt werden, immer
auf dem Hintergrund der rémischen Liturgie, der sie als Tochter-
liturgien entwachsen sind. Man moge es dem Standort des Verfassers
zugute halten, wenn manchmal die liturgischen Verhiltnisse in der
christkatholischen Kirche der Schweiz etwas zu sehr in den Vorder-
grund treten.

Der Stoff soll so aufgeteilt werden, dass zuerst die feststehende
Messordnung (Ordo und Canon Missae) und dann die wechselnden
Texte (Proprium de tempore und de sanctis) zur Behandlung kom-

1) Siehe die Berichte IKZ 1955, 65 ff.; 1956, 176 ff.; 1957, 21 ff.

2) Die Probleme des Offertoriums und Versuche zu ihrer Loésung., 1KZ
1956, 1 ff., 105 ff. - Das Opfermahl und die Neuordnung seciner Gestalt,
IKZ 1956, 214 ff.



—_ 107 —

men. Wir haben also mit dem Staffelgebet (oder Stufengebet) als
erstem Messeteil zu beginnen.

Das Staffelgebet

1. Laturgiegeschichtliche Voraussetzungen

Das Staffelgebet als Ganzes gehort zu den verhiltnismiissig
jungsten Bestandteilen der Messliturgie. Es ist ein zunichst privater
Akt personlicher Vorbereitung des Zelebranten und seiner Assistenz,
der sich vor den eigentlichen Anfang der Liturgie mit dem Introitus-
Gesang schiebt. Es gehort jener spitesten Schicht von Messgebeten
an, die nicht mehr eigentlich Gemeindeliturgie sind, sondern der per-
sonlichen Devotion des zelebrierenden Priesters dienen sollen. In der
Hauptsache sind das, abgesehen vom Kanon, diejenigen Gebete, die
im gesungenen Amte bloss gesprochen werden. Ihr Ursprung liegt
zum Teil (und dies gilt in besonderer Weise gerade auch vom Staffel-
gebet) in den sogenannten Apologien, personlichen Gebeten, die das
Bekenntnis der Unwiirdigkeit des Zelebranten mit der Bitte um
verzeihende Gnade verbinden. Sie dringen, selbst gallikanischer Her-
kunft, im 9. Jahrhundert in die rémische Liturgie ein und werden an
den verschiedensten Stellen der Messe eingeschaltet, zum Beispiel
withrend des Gesangs des Gloria und des Sanctus. Aber auch vor
dem Beginn der Messe wurden solche gesprochen, auf dem Wege
zum Altar und nach der Ankunft vor demselben.

Gegen Ende des 10.Jahrhunderts beginnt eine ausgebildetere
Ordnung an Stelle der mannigfaltigen Apologien am Anfang der
Messe zu treten. Sie erscheint zuerst in den Missalien der von Jung-
mann so genannten Séez-Gruppe (nach der alten Bischofsstadt Séez
in der Normandie). Hier finden wir nun bereits mehrere Bestandteile
des heutigen Staffelgebetes vor: den 43.Psalm, der hier auf dem
Wege zum Altar gesprochen wird; zwei bei der Ankunft beigefiigte
Orationen, von denen die eine die auch heute noch hier stehende
«Aufer a nobis» ist ; ferner auch da zunichst noch Apologien, die dann
spiater durch das Confiteor verdringt werden.

Die weitere Geschichte des Staffelgebetes kénnen wir hier nicht
ins einzelne verfolgen. Jungmann hat sie im 1. Band von «Missa-
rum Sollemnia» eingehend behandelt und reich dokumentiert vor-
gelegt. Nur dies sei zunichst noch erwihnt, dass der 43. Psalm bis
zum Erscheinen des Einheitsmissales Pius’ V. lingst nicht iiberall
Eingang gefunden hatte. Hiufig finden wir von ihm bloss den der



— 108 —

Situation besonders entsprechenden Versikel «Introibo ad altare
Dei» mit seinem Responsum, worauf dann noch andere Versikel fol-
gen. Auch im romischen Ritus nach Pius V. wird ja der Psalm selbst
in der Passionszeit und im Requiem weggelassen und bloss der Ver-
sikel « Introibo» gesprochen. Eine noch kiirzere Fassung hat bis heute
der privilegierte Ritus des Dominikanerordens bewahrt. Hier folgt
auf «In nomine Patris ...» nur der Versikel «Confitemini Domino
quoniam bonus» mit dem Responsum « Quoniam in saeculum miseri-
cordia ejus» als Kinleitung zu dem sich unmittelbar anschliessenden
Confiteor; hier fehlt also auch der Versikel «Introibo».

Etwas ausfithrlicher muss vom Confiteor geredet werden. Zwei-
fellos erscheint es mindestens dem altkatholischen Messteilnehmer
als das wichtigste im ganzen Staffelgebet. Wie wir gesehen haben,
hatte es aber nicht von Anfang an seinen Platz in diesem, und noch
weniger gilt dies von der sich anschliessenden Absolutionsformel.
(Grewiss enthielten bereits die dlteren Apologien ein Bekenntnis per-
sonlicher Unwiirdigkeit und Siindhaftigkeit wenigstens von seiten
des Zelebranten. Aber die Hinfiigung des Confiteor bringt eine in
eine gewisse Nihe zu der sakramentalen Beicht fithrende explizite
Bekenntnisformel, die zudem nun nicht mehr bloss vom Zelebranten,
sondern ihm antwortend zunéchst auch vom Diakon, spiter von den
Ministri gemeinsam gesprochen wurde. Iis ist also ein gegenseitiges
Bekennen, anfinglich zwischen zweien (Zelebrant und Diakon),
spaterhin dann des einen Priesters vor den mehreren Ministri und
dieser wiederum vor dem einen Zelebranten.

Iiin solches gegenseitiges Siindenbekenntnis, ohne eigentlich
sakramentalen Charakter, begegnet uns schon weit frither ausserhalb
der Liturgie in einer besonderen Form dersogenannten Laienbeicht 1).
Gestiitzt auf das Schriftwort Jak. 5, 16 empfiehlt Beda Venerabilis
den Gliaubigen, die téglichen leichten Siinden einander zu bekennen,
im Vertrauen auf die Kraft der gegenseitigen Fiirbitte. Solches war
namentlich in Klostern seit langem iiblich; es hat dann seinen litur-
gisierten Niederschlag gefunden in dem seit dem 9. Jahrhundert in
Prim und Komplet des Stundengebetes gesprochenen Confiteor, und
zwar zunichst auch da im Wechsel zwischen zweien. Von hier aus
dringt es etwa seit der Mitte des 11. Jahrhunderts in das Staffelgebet
der Messe ein, den Platz der dlteren Apologien einnehmend. Es zieht

1) S. zum folgenden Poschmann, Die abendliindische Kirchenbusse im
frithen Mittelalter, 1930, 183 ff.; Jungmann, Die lateinischen Bussriten in
ihrer geschichtlichen Iintwicklung, 1932, 281 ff,



— 109 —

dabei auch das « Misereatur» als Ausdruck der gegenseitigen Fiirbitte
und ebenso die Absolutionsformel «Indulgentiam» nach sich; letz-
tere wird jedoch immer vom Zelebranten allein gesprochen.

Seiner Herkunft nach steht also das Confiteor der Messe auf
der Linie von Jak. 5, 15, d.h. des briiderlichen gegenseitigen Be-
kennens und Betens fiireinander. Dadurch hebt es sich deutlich ab
von dem mit der Kirchenzucht in enger Verbindung stehenden Buss-
sakrament. Es trifft somit nicht zu, dass im Staffelgebet die alt-
kirchliche Form des Empfangs des Bullsakramentes weiterleben
wiirde. Es hat seinen Ursprung vielmehr in einem privaten Vorbe-
reitungsakt des Zelebranten, der ausserhalb bzw. vor der eigentlichen
Liturgie steht.

Das wird allerdings anders, sobald das Staffelgebet vom Priester
laut gesprochen und von der Gemeinde ebenso beantwortet wird,
wie es sich im altkatholischen Gottesdienste weitgehend durchge-
setzt hat. Dadurch wird es zu einem Akt der Gemeinde, einem « Ge-
meindebussakt», wie seine Uberschrift im Messbuch der christkatho-
lischen Kirche der Schweiz von Anfang an lautet. Dieses laute Rezi-
tieren des Staffelgebetes im Wechsel zwischen Priester und Gemeinde
wird in neuerer Zeit auch in Kreisen der liturgischen Bewegung
innerhalb der romisch-katholischen Kirche gepflegt in der Form der
Missa recitata oder dialogata. Ausserlich wird das dadurch angezeigt,
dass zum Beispiel in der von der Abtei Maria Laach herausgegebenen
und fiir den Gebrauch als Missa recitata eingerichteten « Chormesse» 1)
der Dialog nicht mehr wie im Missale Romanum auf Sacerdos und
Ministri, sondern auf Sacerdos und Eeclesia (im deutschen Text da-
fiir « Priester» und « Gemeinde») aufgeteilt wird. Genau dasselbe hatte
man schon ein halbes Jahrhundert friither in den schweizerischen und
deutschen altkatholischen Mess- und Gebetbiichern vorgenommen;
nur das niederlindische Messbuch hat noch die Bezeichnungen P.
= Priester und D. = Dienaren.

Wo man solches tut, geschieht bewusst oder unbewusst eine be-
deutsame Aufwertung des Staffelgebetes, und zwar erhiilt es durch
dieses Einriicken in den Gemeindegottesdienst ein Gewicht, das ihm
vorher nie zugekommen war. Vom liturgiegeschichtlichen Stand-
punkt aus kann man dagegen seine Bedenken erheben. Aber dort, wo
man das Staffelgebet einmal der Gemeinde gegeben hat, kann man es
ihr kaum wieder wegnehmen. Nur wird man sich dabei dessen be-

1) Liturgische Volksbiichlein, 8.Heft, Freiburg i.Br. 1924.



— 110 —

wusst sein miissen, dass es urspriinglich keineswegs ein « (Gemeinde-
bussakt» war, sondern dass wir es in unserer liturgischen Praxis dazu
gemacht haben.

2. Kritischer Verglevch der Texte
(Siehe hierzu die synoptische Tabelle auf S. 112-115)

Die niederlindische altkatholische Messliturgie ist im allge-
meinen eine getreue Ubersetzung der romischen. Dies gilt auch fiir
das Staffelgebet. Die wenigen Abweichungen in Einzelheiten seien
gleich vorweggenommen. Im Confiteor ist eine Differenzierung in der
Verwendung der Pripositionen zu beachten. Wird confiteor im la-
teinischen Text durchgehend mit dem Dativ (Deo ommnipotenti,
beatae Mariae ete.) verbunden, so macht der hollindische Text einen
Unterschied: «1k belijd aan den allmachtigen God, voor de heilige
maagd Maria» usw. Damit werden die Siinden eigentlich nur Gott
unmittelbar bekannt, withrend die Heiligen und die Briider (bzw. der
Priester) quasi als Zeugen aufgerufen werden, vor denen das Bekennt-
nis an Gott geschieht.

Ferner fallen zwei Anderungen in dem Gebet zum Altarkuss am
Schluss des Statfelgebetes auf. Kinmal findet darin keine Erwihnung
der im Altare eingeschlossenen Reliquien (Miss. Rom. «quorum re-
liquiae hic sunt») statt. Sodann ist auch die Wendung «per merita
Sanctorum tuorum» vermieden und ersetzt durch «in Gemeinschaft
mit deinen Heiligen». Die schweizerische Liturgie lisst den Altarkuss
samt dem begleitenden Gebet iiberhaupt aus; die Rubriken des deut-
schen Missales sehen zwar den Altarkuss vor, aber das (iebet dazu
fehlt.

Die schweizerische Messordnung nimmt in dem hier « Gemeinde-
bussakt» genannten Staffelgebet eine Umstellung im zweiten Teil
vor. Das Gebet «Aufer a nobis» («Nimm von uns») mit den ihm vor-
angehenden Versikeln wird zwischen den Vers « Unsere Hiilfe ist im
Namen des Herrn» und das Confiteor eingeschaltet, so dass die Ab-
solutionsbitte das Ganze beschliesst. Man hat hier einen offensicht-
lich vorhandenen Mangel im Aufbau des romischen Staffelgebetes
empfunden. Tatsiichlich erscheint die Bitte «Aufer a nobis iniqui-
tates nostras» nach dem Misereatur und Indulgentiam als verspitet,
ja eigentlich als tiberfliissig. Wie wir gesehen haben, ist das Confiteor
samt Misereatur und Indulgentiam erst nachtriglich an seinen heu-
tigen Platz gekommen, wodurch sich der Mangel an Logik im romi-



— 111 —

schen Staffelgebet erklirt. Insofern die schweizerische Ordnung das
Staffelgebet mit dem Indulgentiam abschliesst, ist sie zweifellos
besser als die romische.

Dennoch ist die hier vorgenommene Umstellung nicht durchaus
gliicklich. Erstens wird durch sie der nicht nur in der Messe, sondern
auch im Stundengebet das Confiteor direkt einleitende Versikel
«Adjutorium nostrum» von diesem getrennt und dadurch in seiner
Funktion verunklirt. Sodann muss man sich fragen, ob die Bitte um
Wegnahme der Siinden («Nimm von uns . . .») vor deren Bekenntnis
am richtigen Platze steht. Die angemessene Reihenfolge wiire doch:
Bekenntnis — Bitte um Vergebung. Da aber die letztere im Mise-
reatur und Indulgentiam hinlinglich ausgesprochen ist, so diirfte das
Aufer a nobis ganz gut tiberhaupt ausfallen als einer Ordnung ent-
stammend, die eben das Confiteor mit seinen Begleitformeln an die-
ser Stelle noch gar nicht kannte. Mit dem Aufer a nobis wiirden dann
auch die ihm vorangehenden Versikel Deus tu conversus, Ostende
- nobis und Domine exaudi entfallen.

Wesentlich tiefer wird in der deutschen altkatholischen Litur-
gie in die Struktur des Staffelgebetes eingegriffen. Zwar finden wir
hier das Aufer a nobis wie in der romischen Messe am Schluss des
Staffelgebetes (oder « Stufengebetes») vor, wobei der Versikel Deus
tu conversus weggelassen ist. Die gewichtigste Anderung aber besteht
darin, dass es hier nur ezn Confiteor gibt, das der Priester in der Wir-
Form, also fiir sich und die Gemeinde zugleich, spricht. Die Gemeinde
schliesst sich ihm an mit den Worten « Wir bekennen unsre Schuld,
unsre grosse Schuld».

Entsprechend ist auch die Misereatur-Bitte in der 1. Person
Plural gefasst. Beim Indulgentiam ist dies ohnehin schon auch im
romischen Missale der Fall, da es sich ja hier nicht um eine sakra-
mentale Lossprechung durch den Priester, sondern um eine blosse
Bitte handelt.

Man kann wohl sagen, dass in der deutschen Fassung der Ge-
danke des gemeinsamen Siindenbekenntnisses im Sinne eines « Ge-
meindebussaktes» am konsequentesten durchgefiihrt ist. Das Be-
kenntnis des Zelebranten und das der Gemeinde fallen in eins zu-
sammen, und der erstere erscheint nur als Wortfiihrer der Gemeinde,
ohne ihr gegeniiber zu stehen.

Nun ist aber gerade ein solches Gegeniiber bezeichnend fiir die
iiberkommene und in den anderen hier besprochenen Liturgien auch
beibehaltene Ordnung des Confiteor. Es ist allerdings nicht das Ge-



M.

M.

=
—
:

(Missale Romanum)
In nomine Patris, et Filii, et Spiritus
Sancti. Amen.
Introibo ad altare Dei.

Ad Deum, qui laetificat juventutem
mean.

Judica me, Deus, et discerne causam
meam de gente non sancta: ab homine
iniquo et doloso erue me.

Quia tu es, Deus, fortitudo mea: quare
me reppulisti, ot quare tristis incedo,
dum affligit me inimicus ?

Emitte lucem tuam et veritatem tuam :
ipsa me deduxerunt, et adduxerunt in
montem sanctum tuum et in taberna-
cula tua.

. Bt introibo ad altare Dei: ad Deum,

qui laetificat juventutem meam.

Confitebor tibi in cithara, Deus, Deus
meus: quare tristis es, anima mea, et
quare conturbas me ?

Spera in Deo, quoniam adhuc confi-
tébor illi: salutare vultus mei, et Deus
meus.

Gloria Patri, et Filio, et Spiritui
Sancto.
Sicut erat in principio, et nunc, et
semper: ot in saecula saeculorum.
Amen.

Introibo ad altare Dei.

. Ad Deum, qui laetificat juventutem

mearm,
Adjutorium nostrum in nomine Do-
mini.

Qui fecit caelum et terram.

Confiteor Deo omnipotenti, beatae
Marise semper Virgini, beato Michaeli
Archangelo, beato Joanni Baptistae,
sanctis Apostolis Petro ot Paulo, om-
nibus Sanctis, et vobis, fratres: quia

112

P

D

P.

E.

P.

P.

D.

E.

B.

(Niederlandisch)

In den naam des Vaders en des Zoons

en des Heiligen Geestes. Amen.
Ik zal opgaan tot het altaar Gods.

Tot God, die altijd weer mijne ziel met
vreugd vervult.

Heer! wees mijn rechter en bescherm
mij tegen mijne vijanden; verlos mij
van den boozen en bedriegelijken
mensch.

Want Gij, o God! zijt mijne sterkte.
Waarom hebt Gij mij verstooten en
waarom ga ik zoo bedroefd, terwijl de
vijand mij verdrukt ?

Zend uit uw licht en uwe waarheid,
opdat zij mij geleiden en brengen op
uwen beiligen berg en in uwe wonin-
gen.

En ik zal opgaan tot het altaar Gods,
tot God, die altijd weer mijne zicl met
vreugd vervult.

Ik zal U loven op de harp, o God, mijn
God! Waarom zijt gij bedroefd, mijne
ziel! en waarom ontstelt gij mij ?

Betrouw op God, want il zal Hem nog
danlken, mijn Zaligmaker en mijn God,

Glorie zij den Vader en den Zoon en
den Heiligen Geest.

Gelijk het was in het begin, zoo nu, en
altijd, en in de eeuwen dor ecuwen.
Amen.

Ik zal opgaan tot het altaar Gods.

Tot God, die altijd weer mijne ziel met,
vreugd vervult.
Onze hulp is in den nanm des Heeren.

. Die hemel en aarde gemaalkt heeft.

Ik belijd aan den almachtigen God,
voor de heilige maagd Maria, den hei-
ligen aartsengel Michagl, den heiligen
Johannes den Dooper, de heilige apo-
stolen Petrus en Paulus, voor alle hei-



. Zum  Gott

(Schweiz)
Im Namen des Vaters und des Sohnes
und des Heiligen Geistes. Amen.
Ich will hintreten zum Altare Gottes.
meiner frohlockenden
Freude.

P. Richte mich, o Gott, und fiithre meine

P.

P.

o

NoQ W

HoNRQ We Ho

Sache gegen ein liebloses Volk. Von
Menschen der Arglist und Bosheit son-
dere mich ab.

. Denn du, o Gott, bist mein Hort, war-

um verschmihst du mich ? Warum
geh ich trauernd einher unter des Fein-
des Drangen ?

Sende dein Licht und deine Wahrheit,
dass sie mich leiten, mich bringen zu
deinem heiligen Berge und deinen Ge-
zelten !

. So will ich hintreten zum Altare Got-

tes, zum Gott meiner frohlockenden
Freude.

Und will dir danken auf der Zither, o
Gott, mein Gott. Warum bist du ge-
beugt, meine Seele, und bangest in
mir ?

. Harre auf Gott! Noch werde ich ihm

danken, ithm, meinem Retter und mei-
nem Gott.

Fhre sei dem Vater, dem Sohne und
dem Heiligen Geiste,

. Wie es war im Anfang, jetzt und im-

merdar und von Ewigkeit zu Ewig-
keit. Amen.

So will ich hintreten zum Altare
Gottes,
. Zum Gott meiner frohlockenden
Freude.

Unsere Hiilfe ist im Namen des Herrn,

. Der Himmel und Erde gemacht hat.

O Gott, wende dich zu uns und er-
wecke uns,

. Und dein Volk wird sich freuen in dir.

Erzeige uns, o Herr, deine Barmbher-
zigkeit,

. Und schenke uns dein Heil.

Herr, erhore unser Gebet,

. Und lass unser Rufen zu dir kommen.

Nimm von uns, wir bitten dich, o
Herr, unsere Missetaten, auf dass wir
mit reinem Herzen deinem Allerhei-
ligsten zu nahen wiirdig werden durch
Christum, unsern Herrn.

. Amen.

Ich bekenne vor Gott, dem Allmiich-
tigen und Allheiligen, vor allen seinen
Auserwihlten und vor euch Briidern,
dass ich oft und viel gesiindigt habe in
Gedanken, in Worten und in Werken,

113

P,

P.

@ " e % o

(Deutschland)

Im Namen des Vaters und des Sohnes
und des Heiligen Geistes. Amen.
Lasst uns hintreten zum Altar des
Herrn.

. Zu Gott, der unsre F'reude und Wonne

ist.

Herr, wer darf wohnen in Deinem
Zelte ?

Wer darf weilen auf Deinem heiligen

Berge 7

Der da wandelt ohne Fehl und iibet
Gerechtigkeit.

Der die Wahrheit redet in seinem
Herzen.

Unsere Hilfe ist im Namen des Herrn.

G. Der Himmel und Erde gemacht hat!



.‘g'

7

(Missale Romanum)

peccavi nimis cogitatione, verbo et
opere: mea culpa, mea culpa, mea ma-
xima culpa. Ideo precor beatam Mari-
am semper Virginem, beatum Michae-
lem Archangelum, beatum Joannem
Baptistam, sanctos Apostolos Petrum
et Paulum, omnes Sanctos, et vos,
fratres, orare pro me ad Dominum,
Deum nostrum.

Misereatur tur omnipotens Deus, et,
dimissis peccatis tuig, perducat te ad
vitam aeternam.

Amen.

Confiteor Deo omnipotenti, beatae Ma-
rine semper Virgini, beato Michaeli
Archangelo, beato Joanni Baptistae,
sanctis Apostolis Petro et Paulo, om-
nibus Sanctis, et tibi, pater: quia pec-
cavi nimis cogitatione, verbo et opere:
mea culpa, mea culpa, mea maxima
culpa. Ideo precor beatam Mariam
semper Virginem, beaturm Michaelem
Archangelum, beatum Joannem Bap-
tistam, sanctos Apostolos Petrum et
Paulum, omnes Sanctos, et te, pater,
orare pro me ad Dominum, Deum
nostrum.

Misereatur vestri omnipotens Deus, et,
dimissis peccatis vestris, perducat vos
ad vitam aeternam.

Amen.

Indulgentiam, absolutionem et remis-
sionem peccatorum nostrorum tribuat
nobis omnipotens et misericors Domi-
nus.

Amen.

Deus, tu conversus vivificabis nos.

Et plebs tua laetabitur in te.
Ostende nobis, Domine, misericordiam
tuam.

. Et salutare tuum da nobis.
Domine, exaudi orationem meam.

. Et clamor meus ad te veniat.
Dominus vobiscum.

Et cum spiritu tuo.

Oremus. Aufer a nobis, quaesumus,
Domine, iniquitates nostras: ut ad
Sancta sanctorum puris mereamur
mentibus introire. Per Christum Do-
minum nostrum. Amen.

Oramus te, Domine, per merita Sanc-
torum tuorum, quorum reliquiae hic
sunt, et omnium Sanctorum: ut in-
dulgere digneris omnia peccata mea.
Amen,

114

I3,

P.

P.

P.

(Niederlandisch)

ligen en voor u, broeders! dat ik zeer
gezondigt heb met gedachten, woor-
den en werken, door mijne schuld,
mijne schuld, mijn overgroote schuld.
Daarom bid ik de heilige maagd Ma-
ria, den heiligen aartsengel Michaél,
den heiligen Johannes den Dooper, de
heilige apostelen Petrus en Paulus, alle
heiligen en u, broeders! bij den Heer
onzen God voor mij te willen bidden.
De almachtige God zij u genadig, ver-
geve u uwe zonden en geleide u tot het
eeuwig leven.

Amen.

. Ik belijd aan den almachtigen God,

voor de heilige maagd Maria, den hei-
ligen aartsengel Michasl, den heiligen
Johannes den Dooper, de heilige apo-
stelen Petrus en Paulus, voor alle hei-
ligen en voor u, vader! dat ik zeer ge-
zondigd heb met gedachten, woorden
en werken, door mijne schuld, mijne
schuld, mijne overgroote schuld. Daa-
rorn bid ik de heilige maagd Maria, den
heiligen aartsengel Michaél, den hei-
ligen Johannes den Dooper, de heilige
apostelen Petrus en Paulus, alle hei-
ligen en u, vader! bij den Heer onzen
God voor mij te willen bidden.

De almachtige God =zij u genadig, ver-
geve u uwe zonden on geleido u tot het
eeuwig leven.

Amen.

De almachtige en barmhartige Heer
verleene ons kwijtschelding, ontbin-
ding en vergiffenis van onze zonden.

Amen.

O God! Gij zult U tot ons keeren en
ons doen herleven.

En uw volk zal zich in U verblijden.
Toon ons, Heor, uwe barmhartigheid.

En geef ons uwe zalige hulp.
Heer! verhoor ons gabed.
En ons geroep kome tot U.
De Heer zij met u.

. En met uwen geest.

Laat ons bidden. Wij bidden U, Heer!
neem onze boosheden van ons weg, op-
dat wij tot het heilige der heiligen met:
een zuiver hart mogen opgaan, door
Christus onzen Heer.

. Amen.

Wij bidden U, Heer! in gemeenschap
met uwe heiligen, dat Gij U verwaar-
digt al onze zonden te vergeven.
Amen,



QH

RO

(Schweiz)

durch meine, meine eigene, meine
grosse Schuld und bitte alle Aus-
erwithlten Gottes und euch Briider,
fiir mich zu Gott um Erbarmung und
Verzeihung zu flehen.

. Es erbarme sich deiner der allmichtige

Gott, er verzeihe dir deine Siinden und
fithre dich zum ewigen Leben.

. Amen.
. Wir bekennen vor Gott, dem Allmich-

tigen und Allheiligen, vor allen seinen
Auserwiihlten und vor dir, Priester des
Herrn, dass wir gesiindigt haben in
Gedanken, in Worten und in Werken,
durch unsere, unsere eigene, unsere
grosse Schuld, und bitten alle Aus-
erwithlten Gottes und dich, Priester
des Herrn, fiir uns zu Gott um Erbar-
mung und Verzeihung zu flehen.

. Es erbarme sich euer der allméchtige

Gott, er verzeihe euch eure Siinden
und fiihre euch zum ewigen Leben.

. Amen,

Nachlassung, Lossprechung und Ver-
zeihung unserer Siinden verleihe uns
der allmiichtige, barmherzige Herr!

. Amen,

115

(Deutschland)

. Wir bekennen vor Dir, o Gott, dass

wir oft und viel gesiindigt haben in Ge-
danken, Worten und Werken, gegen
Dich, gegen unsern Nichsten und ge-
gen uns selbst.

. Wir bekennen unsre Schuld, unsre

grosse Schuld.

P. Darum bitten wir Dich, der Du unser

NoWeNe X

Vater bist, dass Du uns gniadig ver-
zeihest.

. Wir bitten Dich, o Herr.

s erbarme sich unser der allmichtige
Gott, er verzeihe uns unsre Silinden
und fiithre uns zum ewigen Leben.

. Amen,

Nachlassung, Lossprechung und Ver-
zeihung unsrer Siinden verleihe uns
der allméchtige und barmherzige Gott.

. Amen.

Zeige uns, o Herr, Deine Barmherzig-
keit.

. Und Dein Heil verleihe uns.

Herr, erhére unser Gebet.

. Und lass unser Rufen zu Dir kommen.

Der Herr sei mit euch.

. Und mit deinem Geiste.

Lasset uns beten. Nimm weg von uns,
wir bitten Dich, o Herr, all unsre Siin-
den, dass wir zu Deinem Heiligtume
eingehen mit reinem Herzen. Durch
Christum, unsern Herrn.

. Amen.



— 116 —

geniiber von Priester und Gemeinde, sondern das von Bruder und
Bruder, das urspriinglich gemeint ist !). Dies ist noch deutlicher in
jenem dlteren Stadium erkennbar, wo nur zweie, nimlich Zelebrant
und Diakon, Bekenntnis und Iiirbitte austauschen. Die spitere lint-
wicklung setzt zwar an Stelle des einen Diakons die Mehrzahl der
Ministri, und bei der Umwandlung des Staffelgebetes als person-
liche Vorbereitung des Zelebranten in einen Bussakt der GGemeinde
wird das zahlenmissige Verhiltnis dieses Gegentibers noch unglei-
cher. Aber das Gegeniiber selbst bleibt gewahrt, und dies entspricht
doch noch einigermassen dem Hintergrund von Jak. 5, 16: «Be-
kennet einander die Stinden und betet fiireinander.»

In der Anlage des Confiteor nach dem deutschen Ritus wird
aber dieses Bekennen voreinander und das Beten fiireinander giinz-
lich zurtickgestellt hinter den hier durchgefiihrten Gedanken des
korporativen Bekenntnisses und Gebetes. Gewiss kann man sagen,
wir hittten unsere Siinden in erster Linie vor Gott zu bekennen ; aber
mit Recht ist dem entgegenzuhalten, dass das Bekenntnis etwas viel
stirker Verpflichtendes an sich hat, wenn es zugleich an einen Mit-
menschen gerichtet ist, an einen Bruder, der im Gebet fiir einen ein-
steht bei Gott, der aber ebenso auch seine eigenen Siinden zu be-
kennen bereit ist. Dieser im Jakobusbrief begriindete Gedanke der
Briiderlichkeit kommt aber zu kurz, wenn man das doppelte, gegen-
seitige Confiteor in eines zusammenlegt.

Eine weitere Anderung im deutschen Ritus betrifft den am An-
fang stehenden Psalm. Der schon in den mittelalterlichen Messord-
nungen, soweit sie iiberhaupt einen ganzen Psalm aufweisen, an die-
ser Stelle regelmiissig anzutreffende 43. Psalm ist hier ersetzt durch
die zwei ersten Verse von Psalm 15. Offenbar ist diese Anderung in
der Meinung vorgenommen worden, der 43. Psalm stehe in zuwenig
deutlicher Beziehung zum folgenden Siindenbekenntnis. Unter die-
sem Gesichtspunkt erscheinen allerdings die gewiithlten Verse aus
dem 15. Psalm als geeigneter. Gattungsgeschichtlich ist dieser Psalm
als « Kinzugsthoray zu betrachten, d.h. als priesterliche Weisung auf
die Frage von Tempelbesuchern hin, wer des Eintritts ins Heiligtum
wiirdig sei. So mahnt es den dem Tempel sich Nahenden, sich seiner
Unwiirdigkeit und Niinde bewusst zu werden, und veranlasst ihn
damit implicite, sich als Siinder zu bekennen.

1) Von hier aus wire auch zu fragen, ob dic Lrsetzung der Anrede
«Pater» durch « Priester des Herrn» im schweizerischen Confiteor der «briidoer-
lichen» Situation entspricht.



— 117 —

Dazu ist nun aber zu sagen, dass der traditionelle Psalm 43 gar
nicht im Hinblick auf das folgende Confiteor noch als Vorbereitung
auf dieses gedacht ist. Nach der im Mittelalter meist befolgten Ord-
nung wurde er auf dem Wege zum Altar gesprochen, das Confiteor
aber erst nach der Ankunft vor diesem. Damit erscheint er als ein
Wegpsalm, den Gang des Priesters zum Altare begleitend. Es ist die
Sehnsucht nach dem Heiligtum — wohl eines in die Ferne Verbann-
ten —, die aus ihm spricht und ihn nach dem Tage verlangen lisst, da
er wieder hintreten kann zum Altare Gottes. Dabei ist allerdings
nicht zu tibersehen, dass der 43. Psalm in eine gewisse Konkurrenz mit
dem Introitus tritt, dessen Psalm zur Zeit der Ausbildung des Staffel-
gebetes zwar bereits nur noch rudimentir, d.h. auf einen einzigen
Vers mit Doxologie reduziert, vorhanden war. Unter diesem Ge-
sichtspunkt wiirde es sich nicht gerade empfehlen, dem von schweize-
rischer Seite schon gemachten Vorschlag stattzugeben, den 43. Psalm
des Staffelgebetes im Laufe des Kirchenjahres mit anderen Psal-
men abwechseln zu lassen. Dadurch wiirde der Introitus nur noch
weiter entwertet. Es wird eher daran zu denken sein, den Introitus-
Psalm in gewissem Masse an seinem Orte wieder herzustellen.

Es bleiben nun noch einige Bemerkungen zum Wortlaut des
Confiteor zu machen. Auch fiir diesen zeigen die mittelalterlichen
Missalien eine grosse Mannigfaltigkeit. Dabei bleibt aber eine ge-
meinsame Struktur gewahrt. Sie umfasst zwei Hauptteile, das Be-
kenntnis der Stinden und die Bitte um briderliche Gebetshilfe, wo-
mit sie sich ganz auf der Linie von Jak. 5, 16 hilt. Das Bekenntnis
geschieht vor Gott, vor seinen Heiligen und vor dem Bruder (resp.
den Briidern). Wesentlich ist dabei, dass die direkte Anrede immer an
den Bruder ergeht, entsprechend dem «einander» des Jakobusbrie-
fes. Wenn dabei die Anrede an Geistliche «Pater» statt «lrater»
lautet, soist das bloss eine Sache hoflichen Respekts. Charakteristisch
fiir die Confiteor-Formel ist sodann die Spezialisierung der Verfeh-
lungen in Gedanken-, Wort- und Tatsiinden: cogitatione, verbo
(oder locutione) et opere, und das einfache oder dreifache mea culpa.
Die anschliessende Bitte um Gebetshilfe ist in den dltesten Texten
sehr kurz und richtet sich zunichst nur an den Bruder (oder die
Briider).

Ein Beispiel eines solchen knappsten Confiteor-Textes zitiert
Jungmann (Missarum Sollemnia T 374) aus Cluny um 1080: Con-
fiteor Deo et omnibus Sanctis ejus et vobis, pater, quia peccavi in
cogitatione, locutione et opere, mea culpa. Precor vos, orate pro me.

Internat, Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1957. 8



— 118 —

Nicht viel ausfithrlicher ist die noch heute im Dominikanerritus
gebrauchte IFassung: Confiteor Deo omnipotenti, et beatae Mariae
semper virgini, et beato Dominico Patri nostro, et omnibus Sanctis,
et vobis fratres, quia peccavi nimis cogitatione, locutione, opere, et
omissione, mea culpa: precor vos orare pro me.

Eine gewisse Erweiterungstendenz, die sich dann anderswo in
betrichtlich hoherem Masse Geltung verschafft, zeigt sich bereits
hier. Sie richtet sich einerseits auf die namentliche Erwihnung ein-
zelner Heiliger, oft in grosserer Anzahl, andererseits vielfach auf die
Aufzihlung der einzelnen Siinden. Am Schluss begreift man dann
oft auch die Heiligen in die Bitte um Gebetstiirsprache mit ein, so
dass, wie zum Beispiel im heutigen Missale Romanum, an dieser
Stelle die gleichen Heiligennamen auftreten wie am Anfang.

Die oben beschriebene Struktur des Confiteor ist im schweizeri-
schen Ritus beibehalten. Aut eine Nennung einzelner Heiliger wird
verzichtet, ja auch der Ausdruck « Heilige» selbst wird vermieden und
dafiir die allerdings nicht ohne weiteres klare Wendung «alle seine
(Gottes) Auserwithlteny eingesetzt. In der Anrede an den Zelebran-
ten wird das schlicht ehrerbietige « Pater» durch das leicht pathetisch
klingende «Priester des Herrny» ersetzt. Kine Krweiterung hat die
Bitte um Gebetshilfe erfahren, indem das «orare pro me» der Vorlage
inhaltlich bestimmt wird : «um Erbarmung und Verzeihung zu fleheny.

Zunichst wenig relevant scheint es zu sein, wenn das dem Prie-
ster gegeniiber wiederholte Confiteor in die Mehrzahl (« Wir beken-
nen») gesetzt ist. Ks entspricht dies indessen der Auffassung des
Statfelgebetes als «Gemeindebussakt», wihrend in dem auch im
(lonfiteor der Ministri beibehaltenen Singular des lateinischen Textes
noch die urspriingliche Weise des gegenseitigen Bekenntnisses unter
zwelen nachwirkt. Nicht recht erklarlich ist es, wenn im schweize-
rischen Text das dem lateinischen nimis entsprechende «oft und viel»
im Confiteor der Gemeinde ausfillt. Ist damit etwa vorausgesetzt,
dass der Pfarrer mehr siindige als seine Gemeinde ?

Im deutschen Stufengebet mit seinem bloss einmaligen, von
Priester und Gemeinde zusammen abgelegten Confiteor erscheint die
Wir-Form als das Gegebene. Um die Gemeinde aktiv in das Bekennt-
nis einzubezichen, ist das Confiteor in eine doppelte Wechselrede von
Priester und Gemeinde aufgelost, entsprechend seinen zwei Teilen :
Sitndenbekenntnis und Bitte um Gebetshilfe. Da aber hier das ganze
Confiteor als Anrede an Gott erscheint, wird die an die Briider ge-
richtete Bitte abgewandelt zur direkten Bitte an Gott um Verzei-



— 119 —

hung. Dadurch und durch die im ganzen durchgefiihrte Anrede an
Gott statt an den Bruder wird, zusammen mit dem Verzicht auf das
wechselweise Confiteor, der (Gedanke des briiderlichen Vor- und
Fiireinander vollends verdunkelt.

3. Das Staffelgebet im Rahmen der Messe

Sobald das Staffelgebet als integrierender Bestandteil der Mess-
liturgie betrachtet und behandelt wird, verliert der Introitus sein
Gewicht als solenne Eroffnung des Gottesdienstes. Dies ist noch
weniger augenscheinlich dort, wo es im feierlichen Amt wihrend des
Introitus-Gesangs leise verrichtet wird ; deutlicher wird es in der bloss
gesprochenen Messe, und vollends ist es so geworden, wenn das Staf-
felgebet als «Gemeindebussakt» auch im gesungenen Amte von
Priester und Gemeinde laut gesprochen wird. Man kénnte deshalb
geneigt sein, das Staffelgebet wieder zu dem zu reduzieren, was es
urspriinglich gewesen war: ein personlicher Vorbereitungsakt des
Zelebranten, in den die Gemeinde gar nicht einbezogen ist. Kinen
Vorschlag in dieser Richtung macht Jungmann (Liturgisches Jahr-
buch 3, 1953, 298 f.). Er denkt an eine stark verkiirzte Form mit
dem Confiteor als Mittelpunkt, wobei dieses eventuell nur einmal,
d.h. bloss vom Priester, zu sprechen wire. So wiirde die Gemeinde-
liturgie wieder eindeutig mit dem Introitus beginnen.

Wir haben indessen bereits betont, dass man dort, wo man
— wie im altkatholischen Gottesdienst — das Staffelgebet der Ge-
meinde zuginglich gemacht hat, es ihr kaum mehr wegnehmen darf.
Schliesslich kommt in ihm auch ein bereits in der Lehre der zwolf
Apostel ausgesprochenes Anliegen zur Geltung, indem dort gesagt
wird: «Bekennet zuvor eure Siinden, damit euer Opfer rein sei»
(Did. X1V, 1). Leider lisst sich dieser Stelle nichts dariiber entneh-
men, ob dieses Bekenntnis im Rahmen des Gottesdienstes erfolgte.
Die Liturgiegeschichte spricht vielmehr dagegen. Wir finden tat-
sichlich in keiner der alten Liturgien einen solchen einleitenden
Bekenntnisakt. Es ist demnach wahrscheinlicher, dass das von der
Didache gemeinte Bekenntnis ausserhalb der eucharistischen Litur-
gie geschah, wenn auch in irgendeiner Weise — zum mindesten, was
die schweren Siinden betraf — vor der versammelten Gemeinde (vgl.
Did. IV, 14).

Auch Jungmann anerkennt das Bediirfnis der Gemeinde nach
einem Bussakt in irgendeiner Form. Er méchte einen solchen im
sonntiiglichen Pfarrgottesdienst nach der Predigt einbauen, in An-



— 120 —

lehnung an den im spiitern Mittelalter weit verbreiteten und auch
heute noch in manchen Diozesen bestehenden Ritus der «Offenen
Schuld»: « Es sollten also nach den Lesungen und der Predigt und
vor dem Offertorium in der Volkssprache folgen: Glaubensbekennt-
nis — Siindenbelkenntnis — Fiirbitten.»

Diese Losung hat aber auchihr Bedenkliches. Sie setzt mehr oder
weniger voraus, dass die diesem Bekenntnis vorausgehende Predigt
auch auf dieses ziele, d. h., dass sie vor allem Busspredigt sei. Das darf
aber doch wohl fiir die christliche Gemeindepredigt nicht als Regel
gelten. Ausserdem wiirde der Vorschlag Jungmanns, auf altkatho-
lische Verhiltnisse angewendet, doch voraussetzen, dass der «Ge-
nmeindebussakt» als solcher am Anfang der Messe entfalle. Aber ge-
rade daran sind eben unsere Gemeinden gewdhnt, und das gemeinsam
gesprochene Staffelgebet ist ihnen — Liturgiegeschichte hin oder her -
weitgehend in Fleisch und Blut iibergegangen.

Man wird also kaum ohne Schaden an dieser Ordnung etwas
indern diirfen. Hochstens konnte man sich fragen, ob das Staffel-
gebet vom eigentlichen Beginn der Messe mit dem Introitus deutlicher
distanziert werden sollte. In bescheidenem Masse geschieht das be-
reits dadurch, dass es vor den Stufen des Altars und nicht an diesem
selbst verrichtet wird. Von deutscher altkatholischer Seite ist vor-
geschlagen worden, dass der Zelebrant die Kasel erst nach dem Stat-
felgebet anzieche. Das wiirde dann auch eine — eventuell durch den
Introitus-Gesang auszufiillende — Pause zwischen Vorbereitung
(Staffelgebet) und Beginn der Liturgie selbst zur Folge haben.

Uber solche Kinzelfragen lisst sich diskutieren. Unser wich-
tigstes Anliegen ist aber dieses, dass man das Staffelgebet, auch wenn
es als « Gemeindebussakt» begangen wird, im Lichte von Jak. 5, 16
als Ort des briiderlichen gegenseitigen Stiindenbekenntnisses und des
briiderlichen Betens fiireinander erkenne und seine Gestaltung von
hier aus bestimmt sein lasse.

Bern Albert Emil Riithy



	Bemerkungen und Erwägungen zu den altkatholischen Liturgien

