
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 47 (1957)

Heft: 2

Artikel: Die Priesterseminare der Utrechter Kirche seit dem Konzil von Trient

Autor: Kleef, B.A. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404344

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 75

Die Pries terseminare der Utrechter Kirche
seit dem Konzil von Trient

Die altkatholische Kirche der Niederlande hat am 28. Mai dieses

Jahres ihr altes, baufällig gewordenes, im ältesten Teil der engen
Innenstadt zu Amersfoort gelegenes Priesterseminar verlassen und
eine neue, den Bedürfnissen der Zeit entsprechende Behausung in
einem schönen Stadtviertel in Gebrauch genommen. Damit wurde
Abschied genommen von einem Gebäudekomplex, der mehr als 230

Jahre lang dieser Kirche zur Ausbildung ihrer Geistlichkeit gedient
hat und der nicht nur der Mittelpunkt ihrer theologischen Forschung,
sondern auch die Herdstätte und der Brennpunkt ihres vielbewegten
Lebens als romfreie Kirche gewesen ist. Dieses Ereignis schliesst ein

wichtiges Kapitel ihrer Geschichte ab und gibt Anlass, einen Rückblick

zu werfen auf die früheren Priesterinstitute - in Köln, Löwen
und Amersfoort -, aus denen sie seit der Reformation ihre Priester
bezogen hat.

Zum Ausgangspunkt dieses geschichtlichen Überblicks wählen
wir das Konzil von Trient (1545-1563), weil vor dieser Zeit, jedenfalls
in Holland, von einer theologischen Ausbildung im heutigen Sinne
des Wortes nicht gesprochen werden kann. Es existierte zwar seit
1426 in Löwen eine Universität, mit der seit 1431 eine vom Papst
Martinus V. privilegierte theologische Fakultät verbunden war, aber
dieser akademische Weg zum Priestertum war nur verhältnismässig
wenigen Bevorzugten und Begüterten vorbehalten. Für die
Ausfüllung der in dem Priesterbestand jeweils eintretenden Lücken
spielte Löwen darum nur eine unbedeutende Rolle.

Eine etwas grössere Bedeutung kommt den alten Dom- oder

Kapitelschulen zu, wie diese seit dem frühen Mittelalter in Utrecht,
Deventer und Zwolle florierten, aber der Unterricht an diesen

Schulen war sehr bescheiden und umfasste meistens nicht mehr als

eine allgemeine Vorbildung als Grundlage für das weitere Studium
an einer Universität. Es war möglich, an diesen Schulen den Grad
eines Magister artium zu erwerben, weil dieser für die Erlangung
einer kirchlichen Präbende notwendig war, aber von dieser Möglichkeit

wurde nur verhältnismässig selten Gebrauch gemacht.
Durchschnittlich haben diese Schulen nicht mehr als einen Viertel der

benötigten Priester abgeliefert.



— 76 —

Viel kläglicher noch waren die Verhältnisse unter der ländlichen
Geistlichkeit. Ihre wirtschaftliche Lage war in einem Wort trostlos.
Gewöhnlich traten sie in den Dienst des höheren Klerus, in dessen

Händen die Pfründen waren, und erhielten eine derart schlechte
Besoldung, dass sie bald zu dem Stand eines kirchlichen Proletariats
herabsinken mussten. Nicht selten war ihr Jahreseinkommen kaum
mehr als fünfzig Gulden, von denen dann gewöhnlich noch Frau und
Kinder versorgt werden mussten. In dieser Notlage waren diese
Habenichtse wohl gezwungen, nach Nebeneinnahmen zu suchen, in
deren Wahl sie nicht immer gerade «wählerisch» gewesen sind.

Ihre Ausbildung war dementsprechend. Meistens fungierten
diese angehenden Priester zunächst als Messner bei einem Geistlichen,
«promovierten» dann nach einiger Zeit zum Schulmeister und
erwarben sich schliesslich genügend praktische Erfahrung, um sich zum
Priesterexamen zu melden. Das Examen wurde vor dem Domscho-
laster abgelegt, aber es hatte recht wenig auf sich. Wohl wurde die
Kenntnis des Lateinischen verlangt, aber man drückte dabei nicht
nur ein. sondern beide Augen zu. Die ganze Prüfung beschränkte sich

gemeinhin auf das Vaterunser, das apostolische Glaubensbekenntnis
und die zehn Gebote. Dazu kamen dann noch einige Fragen aus dem
Katechismus und aus der Liturgie. Die ländliche Geistlichkeit vor
Trient trug in ihrem theologischen Schulsack gewöhnlich nicht mehr
als das, was heute von einem Ministranten verlangt wird. Die
Reformation, die in Holland bald einen stark sozialen Einschlag erhielt,
fand darum in der wirtschaftlichen Notlage dieser Geistlichkeit einen
willigen und fruchtbaren Boden zu ihrer raschen Verbreitung.

Gerade das unaufhaltsame Vordrängen der Reformation zwang
zu einer strafferen Organisation der schwer geprüften katholischen
Kirche. 1 n der Bulle« Super uni versas» vom 12. Mai 1559 setzte darum
Papst PauliV. fünf neue Bistümer in Holland ein: Groningen, Leeu-
warden, Deventer, Haarlem und Middelburg, und es wurde Utrecht,
das bis auf die Reformation das einzige Bistum für ganz Holland
gewesen war, zum Erzbistum erhoben. Den neu ernannten Bischöfen
lag die Aufgabe ob, die Trienter Beschlüsse durchzuführen.

In bezug auf die Heranbildung von Priesteramtskandidaten
hatte das Konzil in seiner Sessio XIII, Caput XVIII, bestimmt, dass
bei jeder Kathedralkirche ein Priesterseminar errichtet werden
sollte, wo junge Menschen - auch mittellose - unter bischöflicher
Aufsicht Gelegenheit fänden, sich auf das Priestertum wissenschaftlich

vorzubereiten. Welche Beweggründe haben zu diesem Beschluss



— 77 —

Anlass gegeben Hat man etwa die Macht der Universitäten brechen
und die Erziehung der angehenden Priester in mehr hierarchischkirchliche

Bahnen leiten wollen Oder wollte man die monopolistische

Position der Kapitelschulen, die nur den besser Situierten
zugänglich waren, brechen Wie dem auch sein mag, jedenfalls hat
das Tridentinum das Studium an einem Seminar nicht als eine
conditio sine qua non vorgeschrieben. Die Ausbildung an einer Universität

wurde nicht ausgeschlossen ; auch auf diesem Wege konnte man
zum Priestertum gelangen. Zweifellos haben die Konzilsväter
geglaubt, in der Errichtung von bischöflichen Seminaren ein geeignetes
Mittel gefunden zu haben, dem immer wachsenden Priestermangel
Einhalt zu gebieten.

In Holland ist aber aus diesen tridentinischen Beschlüssen nichts
geworden. Der erste Erzbischof von Utrecht nach der Reorganisation
von 1559, Frederik Schenk, Baron von Toutenburg, ein Mann des

alten habsburgischen Regimes (j- 1580), sah seine Priesterschar von
200 auf 60 zusammenschrumpfen. Während seines zwanzigjährigen
Episkopats hat er sich überhaupt wenig um seine Kirche gekümmert,
und auch in bezug auf die Seminarfrage blieb er nachlässig. Papst

Gregor XIIL musste ihn sogar in einem Schreiben vom 4. Dezember
1574 zu grösserm Eifer ermahnen. Nun liess Schenk durch zwei
Kommissare in Utrecht ein den «Hieronymus-Brüdern» gehörendes Haus

ankaufen, das zu einem Seminar eingerichtet werden sollte, dessen

Leitung er den Jesuiten zu übertragen gedachte. Der Domscholaster
widersetzte sich, weil er keine Konkurrenz mit seiner Domschule

wünschte, aber auch ohne diese Opposition würde aus dem Seminar

nichts geworden sein, denn schon im Jahre 1580 erfolgte die Schliessung

der Domkirche und der katholischen Schulen sowie das Verbot
der katholischen Religionsausübung. Einige Jahre später wurde das

Institut von den calvinistischen Behörden beschlagnahmt. Weitere
Versuche wurden im Erzbistum seitdem nicht mehr unternommen.

Auch in den anderen Bistümern kam man nicht weiter als zu

vagen, vorläufigen Vorsätzen. Im Jahre 1568 standen die

nordniederländischen Provinzen gegen die spanische Herrschaft auf,

schwörten dem Landesherrn, Philippus II. von Spanien ab, und es

trat der Kriegszustand ein. Nun suchte der Calvinismus den Katholizismus

durch Verfolgung, Gefängnis, Verbannung und Güterkonfiszierung

auszurotten. In Groningen wurde das Gesuch des Bischofs

Knijf, in dem ihm zugewiesenen Kloster zu Wittewierum ein Seminar

eröffnen zu dürfen, von den staatlichen Behörden abgelehnt. In



— 78 —

Haarlem musste der Bischof Nicolaas van Nieuwland sich durch
Flucht in Sicherheit bringen. Eine gleiche Entwicklung weisen die
andern Bistümer auf. Nur im Bistum Deventer, das sich unter dem
Schutz der spanischen Waffen noch einige Jahre halten konnte,
gelang es dem BischofAegidius de Monte im Platise der « Armen Brüder »

ein bescheidenes Seminar unterzubringen. Als das Kriegsglück sich
wendete, ging aber auch dieses zugrunde.

Wie katastrophal die Priesternot in Holland am Ende des

16.Jahrhunderts geworden war, lehrt uns die «Insinuatio» des

Vicarius Apostolicus und späteren Erzbischofs, Sasbold Vosmeer (1590
bis 1614) aus dem Jahre 1602. Aus diesem nach Rom gesandten
Bericht über die kirchliche Lage in Holland ist zu ersehen, dass für
1300 Parochien nur 70 Priester zur Verfügung standen. Die Hälfte
derselben arbeiteten im Bistum Haarlem ; die meisten anderen hielten

sich in den Städten Delft und Utrecht und deren Umgebung auf.

In den östlichen Provinzen Gelderland, Drente und Overijsel waren
nur vereinzelte Priester tätig ; im Norden war man von jeder priesterlichen

Hilfe entblösst.
In dieser dunkelsten Periode sind es vor allem drei Männer

gewesen, die trotz manchen Schwierigkeiten und oft unter grossen
Gefahren zur Wiederbelebung des sterbenden Katholizismus und zum
Wiederaufbau der zerschlagenen Kirche Grosses geleistet haben. Es
sind der Haarlemer Pfarrer Nicolaas Vigerius Cousebant, der Amsterdamer

Geistliche Albertus Eggius, und der schon genannte
Apostolische Vikar Sasbold Vosmeer. Der Erstgenannte nahm schon sehr

bald, vermutlich schon vor 1579, Jünglinge in sein Haus auf,
verschaffte ihnen aus eigenen Mitteln Obdach und Verpflegung und

sorgte für die nötige Vorbildung, um sie dann zum weiteren Studium
nach der Löwenschen Universität zu senden. Dasselbe tat auch
Pfarrer Eggius in seiner Pfarrwohnung in Amsterdam. Beide Männer
haben für dieses Werk grosszügig ansehnliche Opfer gebracht. Es

gelang so Eggius eine - wenn auch sehr bescheidene - Schule zu

gründen, von der namentlich das Bistum Haarlem vieles erwartete.
Im Jahre 1599 wurde Eggius vom Kapitel zum Generalvikar von
rlaarlem gewählt, aber bald darauf erfolgte seine Gefangennahme
und zweijährige Haft. Damit hatte die kleine Schule ihren Leiter und
Gönner verloren. Daraufhin beschloss Vosmeer, die Schüler nach dem
Ausland zu bringen, und zwar nach Löwen. Dass er zunächst an
Löwen dachte, lag auf der Hand, denn Vosmeer hatte manche
Beziehungen zu der dortigen Universität, und auch der Internuntius in



— 79 —

Brüssel war dem Plan günstig gesinnt. Schon hatte man in der Nähe
von Löwen ein geeignetes Haus gefunden, da entschied sich Vosmeer
auf einmal für Köln.

Wie ist dieser unerwartete Widerruf zu erklären Das gute
Verhältnis zwischen Sasbold Vosmeer und dem Erzherzog Adelbertus von
Österreich, der im Namen des spanischen Königs über die südlichen
Niederlande regierte, war getrübt. Im Jahre 1602 hatte Papst
Clemens VIIL Vosmeer zum Erzbischof ernannt, aber ihm den Titel
eines «Erzbischofs von Philippi» gegeben, unter Hinzufügung, dass

«Vosmeer den Titel von ,Erzbischof von Utrecht' annehmen könne,
sobald der Erzherzog dies für gut fand». Bekanntlich spielten bei
dieser Titelfrage die politischen Verhältnisse eine überwiegende Rolle.
Man wollte die holländischen Calvinisten nicht vor den Kopf stossen,
die übrigens einen «Erzbischof von Utrecht» nicht geduldet hätten.
Darum suchte man den Ausweg über einen fremden Titel, der die
wirkliche Würde Vosmeers verschleiern musste. Um nun aber gegen
die in Holland wühlenden Jesuiten mit grösserer Autorität vorgehen
zu können, erbat Vosmeer sich beim Erzherzog die Erlaubnis, den

Titel «Erzbischofvon Utrecht» führen zu dürfen. Der Erzherzog aber
lehnte dieses Gesuch ab, weil er den Gebrauch des Titels unter den

gegebenen Umständen für politisch unklug hielt. Es kamen noch
andere Gründe hinzu. Die zu enge Verbindung mit Löwen und der
Nuntiatur in Brüssel konnte für die Katholiken in Holland gefährlich
werden und den Calvinisten Anlass zu Vergeltungsmassnahmen
bieten. Ausserdem übte Köln in dieser Zeit eine grosse Anziehungskraft

aufdie Holländer aus. Es war, wie man gesagt hat, «das Patmos
der nordniederländischen Katholiken». Viele waren nach dorthin
übersiedelt, um sich der Verfolgung zu entziehen; dort war eine

Universität, und es herrschte dort ein blühendes katholisches Leben.
So fiel schliesslich die Wahl auf Köln.

Zunächst wurde die Schule des Eggius in einer Mietwohnung
beherbergt. Das Haus wurde unter das Patronat der Nationalheiligen
Willibrordus und Bonifacius gestellt und die Leitung in die Hände
des Propstes von Oldenzaal und späteren Erzbischofs, Philippus
Rovenius, gegeben. Dieses Institut kann noch nicht als ein Seminar
im strikten tridentinischen Sinne betrachtet werden. Es war eigentlich

ein einfaches Konvikt, in dem die Studenten zusammenlebten
und zu einer priesterlichen Lebensführung angehalten wurden, aber



— 80 —

für die wissenschaftliche Ausbildung waren sie auf den Besuch der
Universität angewiesen. Die Leitung des jungen Rovenius - er war
erst 28 Jahre alt - scheint nicht ungeteilt günstig gewesen zu sein.
Wiederholt kam es zu Ruhestörungen, nicht nur im Hause sondern
auch auf öffentlicher Strasse. Auch das Studium wurde vernachlässigt.

Als darum Eggius nach zweijähriger Gefangenschaft (1602
bis 1604) entlassen wurde und nach dem Ausland fliehen musste,
wurde dieser mit der Leitung betraut. Dem erfahrenen Mann gelang
es in kurzer Zeit, wieder Ordnung zu schaffen. Wie wichtig dieses

Institut für die Kirche gewesen ist, geht aus der Tatsache hervor, dass

im Jahre 1605 schon 26 Priester zur Verfügung gestellt werden
konnten. Vorübergehend kam das Haus noch einmal unter das
Präsidium von Rovenius, aber als die Ordnung dann bald wieder zu
wünschen übrig liess, trat Eggius wiederum als Regens auf und blieb
es bis zu seinem Tode (1610). Der Verfasser des berühmten Quellenwerkes

über die holländische Kirche, H.F. van Heussen, spendet
diesem wackeren Mann ein hohes Lob, weil er für dieses Haus «ex

amplissimo patrimonio coemendo adornandocele plurhimcontulerat»
(Batavia Sacra II. p 326). Bei seinem Tode gedachte er des Hauses

und hinterliess ihm die nach der damaligen Kaufkraft sehr ansehnliche

Summe von 16 000 Gulden. Auch Vosmeer ist für dieses

Institut unermüdlich tätig gewesen und hat aus seinen eigenen
Mitteln grosszügig zu dessen Instandhaltung und Ausbreitung
beigetragen. Wie sehr auch ihm dieses Seminar Herzenssache gewesen
ist, ersehen wir aus dem, was der genannte van Heussen zu berichten
weiss. Als Vosmeer 1602 in Rom von Clemens VIIL in Audienz

empfangen wurde und der Papst ihm alles versprach, was er nur
wünschte, hatte er nur einen Wunsch: «dass man seines Seminars
gedenken möchte». «Aliud tamen non petiit a demente large Sas-

boldo offerente quidquid demum vellet, nisi ut Seminarli nostri memi-
nisset» (Bat. Sacra II. p 50).

Das Vermächtnis des Eggius sowie anderseitige finanzielle Hilfe
ermöglichten es, die Mietwohnung zu verlassen und eine stattlichere
Unterkunft zu suchen. Dazu wurde 1610 ein in der Grossen Buden-
strasse gelegenes Haus angekauft, das nach dem Besitzer den Namen
«Hof zur Stessen» trug. Am 1. Juli 1613 konnte es von Vosmeer
eingeweiht und in Gebrauch genommen werden. Nach seiner Lage auf
einem «hohen Hügel» wurde das Institut «Alticollense» genannt.
Dieses Seminar war ausschliesslich für das Erzbistum Utrecht
bestimmt, und es wurden darum auch vier Utrechter Provisoren er-



— 81 —

nannt : Vigilius, Generalvikar von Utrecht, Dusseldorpius, ein
Rechtsgelehrter, van Oorschot, Vicarius von Sankt Jan, und Boolius,
Kanoniker von Sankt Maria. Die Oberaufsicht ruhte, wie das Konzil
es wünschte, auf dem Apostolischen Vikar, Erzbischof Vosmeer. Das
Bistum Haarlem, das nicht über genügend Geldmittel verfügte, um
ein eigenes Seminar zu errichten, war darum auf dieses erzbischöfliche

Seminar angewiesen. Die Studenten des Haarlemer Bistums
wurden gewissermassen als «Gäste» im Alticollense zugelassen.

Das Zusammengehen beider Bistümer war nur von kurzer
Dauer, denn bald entstanden Meinungsverschiedenheiten über die
Verwaltung. Schon früher hatte Zaffius, Propst von Haarlem, sein
Missfallen darüber geäussert, dass die (Utrechter) Provisoren,
entgegen den tridentinischen Bestimmungen, keine Rechenschaft über
ihre Verwaltung ablegten und auch sonst zu eigenmächtig auftraten.
Auch konnte Haarlem es nicht verschmerzen, dass die Amsterdam-
sche Schule des Eggius durch das Eingreifen Vosmeers nach Köln verlegt

worden war. Man sah Alticollense als eine Fortsetzung des von
Eggius begonnenen Werkes an und verlangte aus diesem Grunde in
der Verwaltung mitzusprechen. Die Utrechter kamen diesem Wunsch
insoweit entgegen, dass nun auch ein Provisor für das Bistum Haarlem

ernannt wurde : Sybrandus Sixtius. Damit waren die Reibungen
noch nicht behoben, denn nun beklagte Haarlem sich darüber, dass

es im Verhältnis zu seinen finanziellen Beiträgen zu wenig Priester
bekomme. Daraufhin wurde beschlossen, dass von da an jedes
Bistum nach der Zahl seiner Studenten an die Kosten beitragen sollte.
Aber auch diese Regelung konnte Haarlem nicht befriedigen. Der
Haarlemsche Provisor, Sixtius, der in Löwen studiert hatte und für
diese Universität eine besondere Vorliebe hegte, erstrebte die Gründung

eines eigens für Haarlem bestimmten Instituts, und zwar in
Löwen. Vergebens wies Utrecht darauf hin, dass Löwen wegen des

Kriegszustandes viel gefährlicher als Köln gelegen war und dass es

einen üblen Eindruck machen musste, wenn die beiden Bistümer in
dieser Sache auseinandergingen. Haarlem lies sich nicht überzeugen
und beschloss, nach Löwen überzusiedeln. Mit Zustimmung des

Erzbischofs Vosmeer wurde am 17. August 1615 die Trennung vollzogen.
Von diesem Augenblick an gibt es also zwei Seminare : eines in Köln
für das Erzbistum Utrecht und eines in Löwen für das Bistum
Haarlem.

Bevor wir die Geschichte dieser beiden Anstalten fortsetzen, sei

nebenbei bemerkt, dass diese zwei Häuser bei weitem nicht genügten,



— 82 —

die holländische Kirche mit den nötigen Priestern zu versoigen.
Auch aus anderen Konvikten oder Collégien von Löwen wurden
regelmässig Kandidaten in den Priesterdienst aufgenommen.
Erzbischof Rovenius (1614-1651) suchte überdies noch andere Wege. Er
hatte ein besonderes Interesse für die Ausbildung, wie diese bei den
Oratorianern (de Bérulle) vorgenommen wurde, und beabsichtigte,
eine Filiale des Oratoriums in Holland zu errichten. Wenn daraus
auch nichts geworden ist, so sind dennoch in späterer Zeit viele Geistliche

der holländischen Kirche - wohl 60 an der Zahl - Mitglieder des

Oratoriums in Belgien und Frankreich gewesen.
Ebenso wurden auch wiederholt Priester aus dem im Jahre 1627

von Urbanus VIIL in Rom gegründeten Collegium Romanum rekrutiert.

Im Anfang standen die Bischöfe Rovenius und de la Torre
(1651-1661) diesem Kollegium noch mit einem gewissen Misstrauen
gegenüber, und zwar wegen seiner engen Beziehung zu der Congregatio

de Propaganda Fide, aber die Bischöfe van Neercassel (1661-
1686) und Petrus Codde (1689-1710) haben ohne Voreingenommenheit

manche aus diesem Kollegium kommende Priester in den

Kirchendienst aufgenommen. Darunter sind viele gewesen, die der
Sache der «Utrechter Clerisei» von ganzem Herzen zugetan waren,
wie z.B. der Sekretär van Neercassels, Pesser van Velzen. Sogar der
erste Erzbischof von Utrecht nach dem Bruch mit Rom, Cornelius
Steenoven, ist ein Schüler des Collegium Romanum gewesen. In den

Tagen des Streites wegen Codde hat man der Utrechter Kirche
immer wieder den Vorwurf gemacht, sie zöge die von Löwen kommenden

Priester den andern vor. Dieser Vorwurf hat sich als grundlos
erwiesen und wird denn auch heute in der Polemik gegen «Utrecht»
nicht mehr erhoben.

# :|.

Kehren wir zum Alticollense in Köln zurück. In der Zeit, da das

Seminar sich in Köln befand (1613-1673) hat es drei Präsidenten
gehabt: Leonardus Marius van Goes, doctor (1613-1626), Modestus
Stefanus Senck van Harderwijk, doctor (1626-1654), und Henricus
Velthoen (1654-1672). Nach der Aussage des nach der Suspension
Coddes von Rom eingesetzten Vicarius Apostolicus, de Cock, hat es

soviele Priester für Holland abgegeben, «ut pene matrem dixeris
cunctorum in Missione credentium».

Dann aber traten Umstände ein, die zur Schliessung dieses

Hauses nötigten. Schon um 1670 wurde der Wegzug aus Köln
erwogen ; denn Köln lag doch zu weit entfernt ; das Leben war teurer



— 83 —

als in Löwen; die Finanzen flössen nicht reichlich, und das alte Köln
aus dem Anfang des Jahrhunderts hatte inzwischen viel von seinem
früheren Glanz eingebüsst. Dagegen waren viele Nordniederländer
als Professoren mit der Löwener Universität verbunden, und einer
dieser Professoren, Franciscus van Vianen, hatte schon 1670 die
Utrechter für Löwen gewonnen. Als aber diese Pläne in Rom bekannt
wurden, trat am 27. April 1671 die Congregatio de Propaganda Fide
dazwischen und verbot die Übersiedelung. So blieb alles beim alten
bis zum Jahre 1672. Dieses Jahr ist in der Geschichte der Niederlande
bekannt als das «Notjahr», in dem die Regierung «ratlos», das Volk
«vernunftlos» und das Land «rettungslos» war. Frankreich und England

und dazu noch die Bischöfe von Münster und Köln hatten der
Republik den Krieg erklärt, und so war Köln auf einmal feindliches
Gebiet geworden Soweit die Studenten nicht schon aus Köln
ausgewiesen waren, nahm nun van Neercassel sie von dort zurück.

Offenbar konnte aber der Bischof sich nicht unmittelbar zu der

Verlegung nach Löwen entschliessen. Wie schon sein Vorgänger
Rovenius, hatte auch er eine besondere Vorliebe für eine mehr devo-
tionell gerichtete Ausbildung, wie er diese selber bei den Oratorianern
von Saumur und Paris durchlaufen hatte. Er brachte darum seine

Studenten in ein kleines, in einer zum Herzogtum Cleve gehörenden
Enklave gelegenes Dörfchen mit Namen Huissen, östlich von Arnhem
zusammen. In dem Elisabethenkloster, wo Neercassel wohnte und wo
die Studenten Unterkunft fanden, wurden auch die Vorlesungen
gehalten. Das war alles aber nur Notbehelf. Die Schwestern scheinen
diese Störung der klösterlichen Stille nur schwer ertragen zu haben,
und so entschloss sich Neercassel nach zehn Jahren, Anno 1683, für
eine Übersiedelung nach Löwen, wo - wie wir schon gesehen haben -
das Bistum Haarlem seit 1616 sein eigenes Seminar besass. Über
diese Haarlemsche Anstalt berichten wir weiter unten.

* * *
Obwohl der alte Namen «Alticollense» der neuen Lage in Löwen

- wo es überhaupt keine «hohen Hügel» gibt - nicht mehr entsprach,
wurde er dennoch für die Löwener Anstalt beibehalten. Es wurden

«Regulae domus SS Willibrordi et Bonifacü, omnibus missionaribus

S.Theologiae studiosis perquam utiles et necessariae» aufgestellt, in
denen der Studienplan umschrieben und Richtlinien gegeben wurden

für das Betragen der Studenten im Haus und im öffentlichen Leben.

Bezeichnend für die dogmatische Kontroverse der damaligen Zeit ist
die Bestimmung: «Ne quoad materiam de gratia contra Augustinum



— 84 —

quid sentiant legent opusculum ipsius Augustini de corruptione et
gratia». Merkwürdiger aber für die Kompetenzverhältnisse ist der
Zusatz am Schlüsse der «Regulae»: «ita constitutum ex Consilio

vicariatus ultrajectensis. 4 Octobris 1683». Dieser Zusatz bedeutet
eine wichtige Änderung im Vergleich zu Köln. In Köln beruhte die
Oberaufsicht ausschliesslich bei dem Apostolischen Vikar bzw. beim
Erzbischof. Hier aber taucht auf einmal ein Mitbestimmungsrecht
des Vikariats, d.h. des Utrechter Kapitels, auf. Offenbar geht diese

Neuregelung schon auf einen Vorgänger van Neercassels zurück, denn
dieser erklärte schon am 3. August 1663 - also zwanzig Jahre früher -
«ita usu reeeptum inveni». Vorläufig zog dieses Mitbestimmungsrecht
des Kapitels noch keine weiteren Konsequenzen nach sich, aber in
späteren Zeiten sind daraus schwere Konflikte in bezug auf das

Amersfoorter Seminar entstanden. Die Frage : Wem gehört die
Oberaufsicht über das Seminar ist seit dem Anfang des 18. Jahrhunderts
eine bis heute noch nicht in allen Teilen gelöste « Quaestio» geblieben.

Wir haben bis jetzt, dem gewöhnlichen Sprachgebrauch folgend,
diese Priesteranstalten als «Seminare» bezeichnet, aber es ist deutlich,

dass sie nur im beschränkten Sinne so benannt werden können.
Ein Seminar im tridentinischen Sinne ist weder Köln noch Löwen

gewesen. Zwar stand das Institut in Köln unter direkter Oberaufsicht
des Erzbischofs, aber der theologische Unterricht wurde an der
Universität empfangen. I n Löwen haben auch die Mitglieder des Kapitels
Mitspracherecht, und auch dort war man für die theologische
Ausbildung auf die Universität angewiesen. Im Grunde sind die beiden

Löwener Häuser wenig mehr als Studentenheime oder Konvikte
gewesen, wo die Studenten zwar unter Leitung eines Präsidenten
zusammenlebten, aber an der Universität immatrikuliert waren.
Darum sprach man nie von «Seminaren», sondern von «Collégien»
nach dem Vorbild der englischen «Colleges» oder auch nach dem
«Collegium Romanum». Aber selbst der Name «Collegium» trifft nur
teilweise auf diese holländischen Häuser zu, denn massgebend für ein

«Collegium» im strikten Sinne war, dass es als solches in der Universität

inkorporiert war, der Rector magnificus Aufsicht darüber
ausübte und der Präsident alljährlich vor dem Rector der Universität
Rechenschaft über seine Verwaltung abzulegen hatte. Mit den beiden
holländischen Kollegien ist dies niemals der Fall gewesen. Sie waren
nicht der Universität einverleibt, sondern freie unabhängige
Stiftungen, die durch holländische Beiträge unterhalten wurden und
unter alleiniger Aufsicht ihrer Gönner standen.



— 85 —

Alticollense hat seit 1683 bis zu dem Augenblick, da es an die
römische Partei abgetreten werden musste (1723), nur zwei
Präsidenten gehabt. Der erste war der Neffe des Erzbischofs Codde,
Martinus de Swaen (1685-1692). Ihm folgte Franciscus Verschuren
(1692-1723), unter dessen Präsidium die Studentenzahl allmählich
zurückging, infolge der in der holländischen Kirche entstandenen
Spaltung. Bekanntlieh wurde Erzbischof Codde 1702 durch
Clemens XI. seines Amtes enthoben auf Grund seiner « jansenistischen » -
das heisst « augustinischen » - Sympathien. Das Kapitel und eine grosse
Zahl Geistlicher widersetzten sich dieser päpstlichen Entscheidung
und verweigerten den von Rom ernannten Apostolischen Vikaren
den Gehorsam. Die dem Erzbischof treugebliebenen Katholiken wurden

von da an als «refractarii» verschrieen und nicht länger als
Mitglieder der katholischen Kirche anerkannt. Unter diesen Umständen
musste es dem Utrechter Kapitel bald klar werden, dass in dem
romtreuen Belgien für Alticollense nicht mehr viel zu erwarten war, und
es wurde darum schon 1717 beschlossen, die Gebäulichkeiten zu
verkaufen. Der von Rom ernannte Apostolische Vikar, Jan van Bijlevelt,
wusste bei der belgischen Regierung Aufschub zu erreichen. Beim
Tode des Präsidenten Verschuren (O.September 1723) griff die
römische Partei sofort energisch zu. Sie erklärte, dass «die Refractarii
kein Anrecht auf Alticollense hätten, weil es der römischen Kirche
gehöre und nicht den Rebellen, die von dem römischen Glauben
abgefallen seien». Der Rector magnificus der Universität, Dr. Hony,
wurde beauftragt, im Alticollense ein Inventar aufzustellen und

jedem den Zugang zu verweigern. Das Präsidentenzimmer wurde mit
dem Universitätssiegel verschlossen ; ein widerrechtliches Vorgehen,
weil Alticollense unabhängig von der Universität war und dem Rector
nicht die geringsten Befugnisse zukamen.

Die Utrechter setzten sich zur Wehr. Der Kanoniker Broedersen

reiste nach Löwen, erbrach das Universitätssiegel und ernannte und
installierte Barchman Wuytiers zum Nachfolger Verschurens.
Daraufhin beschloss der Staatsrat in einer ausserordentlichen Sitzung,
Barchman Wuytiers polizeilich aus dem Haus zu entfernen. Für die

römische Partei war alles daran gelegen, Beweisstücke zu haben, um
das ausschliessliche Recht des Apostolischen Vikars zur Ernennung
des Präsidenten darzulegen. Wenn nämlich nachgewiesen werden

konnte, dass die Präsidentenernennung zur Kompetenz des

Apostolischen Vikars gehöre, dann konnte van Bijleveld aus eigener
Vollmacht einen Präsidenten einsetzen. Solche Beweise konnte aber van

Internat. Kirchl. Zeitschrift. Heft 2, 1957. "



— 86 —

Bijlevelt nicht auftreiben, so dass man sich schliesslich mit der Aussage

zweier Geistlichen begnügte, die erklärten, sich zu erinnern, dass

Verschuren vom derzeitigen Apostolischen Vikar ernannt worden sei.

Zur gleichen Zeit wurden bei den Collatoren der Stipendien schriftliche

Erklärungen gesammelt, dass die Stipendien nur von einem
durch den Apostolischen Vikar ernannten Präsidenten verwaltet
werden durften. Damit war für den römischen Apostolischen Vikar
die Bahn frei, nun selber zur Ernennung eines Präsidenten zu schreiten,

und damit war das Haus eigentlich schon für Utrecht verloren.
Broedersen wurde im Oktober 1723 vor den Rector magnificus und
den Bürgermeister zitiert, wo ihm mitgeteilt wurde, dass Alticollense
konfisziert sei und Broedersen innerhalb 24 Stunden das belgische
Gebiet zu verlassen hätte. Barchman Wuytiers wurde aus Alticollense
entfernt. Der Verlust (27. Oktober 1723) war für die Utrechter Kirche
nicht sehr gross und beschränkte sich auf die Immobilien ; die meisten
Besitztümer befanden sich in Holland. Mit Mitwirkung der
niederländischen Regierung wusste das Kapitel die Eigentumsfrage vor
einem bürgerlichen Gericht in Belgien anhängig zu machen, aber
schon 1727 stand der Ausgang fest. Alticollense wurde dem römischen
Teil zugewiesen. Damit noch nicht zufrieden, brachte das Kapitel die
Sache noch einmal - anno 1756 - vor ein höheres Gericht, das dann
Alticollense definitiv der romtreuen Partei zusprach. Von diesem

Augenblick an hatte Alticollense für die Utrechter Kirche keine
Bedeutung mehr.

Welches waren die Schicksale des Haarlemer Seminars Wir
sahen, dass das Haarlemsche Kapitel schon 1615 sich von Köln
loslöste und die Errichtung eines eigenen Instituts in Löwen beschloss.

Dieses Haus konnte 1616 in Gebrauch genommen werden. Bei

Ermangelung eines eigenen Bischofs kam es unter die Oberaufsicht des

Haarlemschen Kapitels, das die Hausregel aufstellte und Sybrandus
Sixtius, der besonders für Löwen geeifert hatte, und Judocus Catz,
Kanoniker von Haarlem, zu Provisoren ernannte. In den Satzungen
wird den Provisoren das Recht erteilt, die Oberaufsicht zu führen, den

Präsidenten zu ernennen und über die Zulassung von Kandidaten zu
entscheiden. Weiter hatten sie die Gebäude in gutem Stand zu
erhalten und «Kandidaten, die zum Priestertum geeignet waren,
aufzunehmen, wenn der Apostolische Vikar und die Superiores (d. h. die

Kanoniker) solches als dienlich erachten».



— 87 —

Das Haus erhielt den Namen «Holländisches Collegium» oder
«Collegium Pulcheria». Dieser Name hat seinen Ursprung in einem
kleinen «schönen» Bildchen der hl. Jungfrau, das über dem
Eingangstor in einer Nische stand. «Imago supra ingressum posita, quia
pulchra et deauratis stellis pietà cernitur, huic Collegiae Sanctae
Pulcheriae nomen dedit. »^

Der erste Präsident war der bekannte Cornelius Jansénius (1617
bis 1624), mit dessen Namen der «Jansenismus» verbunden ist. Ihm
folgte Henricus Paridanus (1624-1635). Bei seinem Tode kam die
Leitung in die Hände des Boudewijn Catz (1636-1639), bis dieser zum
Generalvikar von Haarlem gewählt wurde. Nun wurde seine Stelle

eingenommen durch Theodorus Silvolt (1639-1657), und nach diesem
durch Theodorus Blokhoven (1657-1680). Als sechster und letzter
Präsident folgte ihm Petrus Melis, der nahezu ein halbes Jahrhundert
fungiert hat, bis auch dieses Haus verloren ging (1680-1729).

Nicht nur wegen des «schönen Marienbildchens», sondern
überhaupt gehörte Pulcheria zu den schönsten Collégien von Löwen. Es
bleibt unerklärlich, woher die Haarlemer, die bis 1615 nicht
imstande waren, ein eigenes Seminar zu gründen und darum die
Gastfreundschaft der Utrechter in Anspruch nehmen mussten, die
ansehnlichen Gelder erhalten haben, um diesen stattlichen Gebäudekomplex

anzukaufen und in Stand zu halten. Einmal wurde, zirka
1685, über die missliche finanzielle Lage des Instituts geklagt, für die

man die Verwaltung des Präsidenten Blockhoven verantwortlich
machte, aber offenbar war die finanzielle Not schnell behoben, denn
1714 gehörte Pulcheria zu den reichst dotierten Collégien. Es hatte
ein Jahreseinkommen von über 10 000 Gulden und dazu viele
Liegenschaften, Wälder, Bauernhöfe und zinstragende Wertpapiere. Es war
«le plus beau collège de toute l'université, si bien fondé qu'il peut
nourrir quarante boursiers pour la mission et loger jusqu'à 60».

Unter dem Präsidenten Melis spielten sich mutatis mutandis in
Pulcheria dieselben Ereignisse ab, wie wir sie bei Alticollense gesehen
haben. Das Haarlemer Kapitel, das die Oberaufsicht über Pulcheria
ausübte, nahm bei der Suspension Coddes eine andere Haltung an
als das Utrechter. Man wollte es nicht zu einem offenen Bruch mit
Rom kommen lassen und beschloss, sich weiter - unter stillem Protest

- jeder Amtshandlung zu enthalten. Auch in der Ernennung von
Provisoren für Pulcheria blieb man säumig. Der einzige überlebende

Provisor, J. van der Steen, sah sich schon lange nicht mehr nach

Pulcheria um. Da ernannte der Generalvikar des Utrechter Erzbis-



— 88 —

turns zwei Geistliche zu Provisoren: Petrus Lobs in Haarlem und
Lukas Ahuys in Amsterdam. Ein Jahr später ernannte er den
Kanoniker Broedersen zum Vizepräsidenten neben dem alt und
gebrechlich gewordenen Petrus Melis.

Der römische Apostolische Vikar, van Bijlevelt, wusste nun den
Provisor van der Steen aus seiner Lethargie zu wecken und ihn zur
Verteidigung seiner Rechte anzuhalten. So standen die zwei von
Steenoven ernannten Provisoren dem einen vom Haarlemer Kapitel
ernannten gegenüber. Über beider Kompetenzen entbrannte ein
jahrelanger Zivilprozess. Zahllose Memoranden, Responsiones, Re-

phken, Dupliken, Ampliationes wurden von beiden Seiten dem
Souveränen Rat von Brabant unterbreitet. Im Jahre 1724 konnte der
Rechtsspruch erwartet werden. Durch Vermittlung der holländischen

Regierung wurde der Prozess vorläufig unterbrochen, und der Rechtsstreit

über Pulcheria hätte sich noch jahrelang fortschleppen können,
wenn nicht der Kardinal-Erzbischof von Mecheln, d'Alsace,
eingegriffen hätte. Im Jahre 1729 beschloss er, energisch mit den

«Löwener Jansenisten» abzurechnen. Dreizehn Professoren und
Doctores der Universität wurden vor ihn zitiert, um sich der Bulle Uni-
gentius 1713 gegen das «Nouveau Testament du père Quesnel»)
vorbehaltlos zu unterwerfen. Da sie sich weigerten, wurden sie aus Amt
und Stelle entlassen. Die meisten zogen sich nach Holland zurück.
Auf diese Weise hat man, wie man sagte, das «jansenistische Gesindel»

ausgerottet. Professor Melis wurde nicht zitiert. Wahrscheinlich war
er zu alt; zudem hatte er sich schon 1729 nach dem holländischen
Delft begeben. Das Vorgehen des Kardinal-Erzbischofs bedeutete
auch den Untergang von Pulcheria. Es ging dem Bistum Haarlem
im Jahre 1730 endgültig verloren.

In den vierzig Jahren, während welchen Alticollense in Löwen
existierte, hatten sich die kirchlichen Verhältnisse bedeutend
zugunsten der Katholiken geändert. Das Verbot der katholischen
Religionsausübung war zwar offiziell noch in Kraft, und die Katholiken

waren noch immer gezwungen, sich in «Versteckkirchen» zu

verbergen; aber dennoch zeigte das 18. Jahrhundert eine wachsende

Toleranz. Gegen Bezahlung einer jährlichen Retribution an die

Stadtpolizei konnte man sich vor Überfällen und Ruhestörungen
während der Gottesdienste sicherstellen und wurde man unbehelügt
gelassen. Vielleicht wäre die Duldsamkeit noch effektiver gewesen,



— 89 —

wenn nicht die militanten Calvinisten die Obrigkeit von Zeit zu Zeit
nötigten, gegen die Katholiken gewaltsam vorzugehen, aber wenn
dies geschah, dann war es viel mehr, um die Calvinisten wieder eine

Zeitlang zufriedenzustellen, als um den Katholiken unangenehm zu
sein.

Die Stadt Amersfoort hatte noch einen andern Grund, um sich
den Katholiken gegenüber duldsam zu zeigen. Seit dem Mittelalter
(1476) besass die Stadt eine Lateinische Schule, aus der sich später
das Progymnasium und schliesslich das Gymnasium entwickelt hat.
Wegen der äusserst geringen Schülerzahl befand die Schule sich
andauernd in einer Notlage und war immer wieder in Gefahr, geschlossen

werden zu müssen. Pfarrer Reynders von der katholischen Parochie

in den Muurhuizen sah darin eine Möglichkeit für die katholische
Jugend, diese Schule zu besuchen. Darum erbat und erhielt er von der
städtischen Magistratur 1722 die Erlaubnis, in seiner Pfarrwohnung
ein Pensionat, eine Kostschule zu eröffnen, unter der Bedingung, dass

diese Jugendlichen die Lateinische Schule besuchen sollten. Dieses
Abkommen bedeutete für die Stadteinen willkommenen Zuwachs der
Schülerzahl und für die Katholiken die Möglichkeit, wiederum nach
zwei Jahrhunderten eine eigene katholische Erziehungsanstalt zu
gründen. Die Schule Reynders war eine rein persönliche Unternehmung

und entbehrte jeden kirchlichen Charakters. Sie war ursprünglich

kein «kleines Seminar», sondern ein ganz allgemein gehaltenes
Pensionat, wo man die nötige Vorbildung empfangen konnte zum
akademischen Unterricht im allgemeinen. Abgesehen von einer zur
gleichen Zeit in der Freistadt Vianen eröffneten katholischen Schule,
die aber nur für Franzosen bestimmt war und von Franzosen geleitet
wurde, war das Pensionat des Pfarrers Reynders die einzige
anerkannte katholische Anstalt.

Dieses Pensionat zog in kurzer Zeit so viele Schüler aus dem
Lande an, dass Reynders die Entwicklung nicht mehr allein meistern
konnte. So wandte er sich 1723 an das Utrechter Kapitel mit dem

Ersuchen, sein Pensionat «in protectionem et tutelam» zu nehmen.
Das Kapitel entsehloss sich dazu am 28. April 1723. Dieses Datum
gilt darum als der Gründungstag der sogenannten «Humanistenschule».

Durch die Übernahme durch das Kapitel bekam die Schule

zwar einen mehr offiziell-kirchlichen Charakter, aber die ursprüngliche

Bestimmung, ein allgemeines Internat zur Vermittlung der

nötigen Vorbildung für den späteren Universitätsbesuch zu sein,
blieb unverändert, und so ist es bis tief in das 19. Jahrhundert hinein



— 90 —

geblieben. Als dann aber die Zahl der Pensionäre allmählich zurückging

und sich fast ausschliesslich aus angehenden Theologiestudenten
zusammensetzte, bekam das Pensionat mehr und mehr den Charakter
eines «kleinen Seminars», das nur für solche Gymnasiasten offen
stand, die sich vornahmen, später Priester zu werden. In der jüngsten
Zeit aber ist der ursprüngliche Zustand wieder hergestellt worden,
und es werden altkatholische Jugendliche jeder Studienrichtung
aufgenommen.

Aus der Anfangsgeschichte dieser Kostschule ist zu schliessen,
dass sie nicht als eine Fortsetzung des Löwenschen Alticollense
angesehen werden kann. Alticollense war damals noch im Besitz des

Kapitels, und es fehlt darum die Kontinuität. Zudem war das
Löwensche Institut ausschliesslich für Studenten bestimmt ; Amersfoort

war nur eine vorbereitende Schule zum späteren Universitäts-
studium.

Als katholische Bildungsanstalt hat die Amersfoortsche Schule
für die Kirche grosse Bedeutung gewonnen. Darum wurde auch für
ihre Instandhaltung an die ganze Kirche appelliert. In einem Hirtenbrief

vom 7.März 1725 schrieb Erzbischof Steenoven an die
Geistlichen beider Bistümer: «Es ist der Güte der weltlichen Obrigkeit zu
verdanken, dass in der Stadt Amersfoort katholische Schulen

gegründet worden sind, wo die lateinische Sprache gelernt werden kann
und die Jugend in den Tugenden erzogen wird. Damit aber diese

Jugend um so bequemer nach dieser so nahe gelegenen Stadt mit
weniger Kostenaufwand und grösserm Eifer gesandt werden können,
ist es nötig, Gebäude zu errichten und andere notwendige Sachen zu
besorgen. Darum wollen wir darauf vertrauen, dass die Ihren Sorgen
anvertrauten Gläubigen nicht nachlässig sein werden, dieses gottes-
fürchtige, für die Kirche nützliche und nötige Werk durch eine grosse
Wohltätigkeit zu ermöglichen.» Für diese Schule hat sich denn auch
die ganze Kirche finanziell interessiert. Darum wurde auch das
Provisorium aus Vertretern der beiden Bistümer, Utrecht und Haarlem,
zusammengesetzt. Für Utrecht traten als solche auf: W.Kemp und
Akkoi, beide Pfarrer in Utrecht, und J.Krijs in Amsterdam für das

Bistum Haarlem. Nach dem Tode von J. Krijs folgte ihm der Amsterdamer

Pfarrer Th. Doncker nach. Es wurden « Satzungen nach denen
die katholische Jugend in Amersfoort geleitet wird » aufgestellt, 1723,
die gewöhnlich das «Reglement für die kleinen Studenten» genannt
werden. Es wurden zwei Lehrer angestellt, einer für die französische

Sprache und einer für die lateinische. Zweimal in der Woche soll ein



— 91 —

Spaziergang gemacht werden. «Es sollen Zeitungen gelesen werden
und die darin vorkommenden Ortschaften sollen der Jugend in den
Atlanten nachgewiesen werden, damit sie spielenderweise die
Geografie lernt.» Anfänglich wurden überhaupt keine Ferien gegeben,
aber schon 1727 wurde dies als zu rigoros empfunden und wurde
der Juli als Ferienmonat bestimmt. So ist es sehr lange geblieben.
Erst am Ende des vorigen Jahrhunderts konnte man sich dazu ent-
schliessen, auch Weihnachtsferien zu geben, und erst in diesem
Jahrhundertwurden dazu noch Osterferien eingeführt. Zu Lehrern wurden
ernannt Petrus van der Delft, Klassiker und Theologe, und de Sau-

ville, auch genannt Onesimus de Brimont. Bis ans Ende des vorigen
Jahrhunderts wurde unter den Humanisten nur französisch
gesprochen, und noch immer leben in der Hausgemeinschaft Rudimente
dieser früheren französischen Erziehung weiter in Worten wie :

«descendre», «monter», «boire», «parloir», «trans» (für: une tranche de

pain), «thèque» (für: est-il permis d'aller à la bibliothèque) usw.
Für die materielle Versorgung der Insassen wurde Pfarrer

Reynders angewiesen, der den Titel «oikonomos» erhielt. Von der

Ernennung von Professoren oder eines Präsidenten ist hier noch nicht
die Rede. Überhaupt ist bis dahin noch nichts zu finden, was auf ein
«Seminar» hindeutet. Das versteht sich, denn Haarlem hatte in
Löwen sein Pulcheria noch und das Erzbistum sein Alticollense.

Wir haben diese Anfangszeit etwas ausführlicher dargestellt,
weil im Verlauf der Zeit diese Kostschule, respektiv dieses Humani-
stengebäude, wiederholt mit dem später gegründeten theologischen
Seminar verwechselt wurde, was mehrmals zu Missverständnissen
und schweren Kontroversen geführt hat.

Fünf Monate nachdem das Kapitel die Kostschule unter seine

Hut genommen hatte, ging Alticollense in Löwen verloren, und es

musste sich das Erzbistum nach einem neuen Siedlungsort für seine

theologischen Studenten umsehen. Weil die Stadt Amersfoort sich

besonders tolerant gezeigt hatte bei der Zulassung eines katholischen
Pensionats, lag es auf der Hand, dass man zuerst an diese Stadt
dachte, um nun auch dort die Ausbildung der Geistlichen fortzusetzen.

Auf ein regelrechtes Gesuch, ein Collegium oder Priesterseminar

zu eröffnen, hätte die Magistratur mit Rücksicht auf die

Calvinisten unmöglich eintreten können, denn die katholische Religion

wurde zwar geduldet, aber keineswegs gefördert. Darum erbat



— 92 —

sich das Kapitel von Utrecht 1724 nur die Genehmigung, die «Kostschule

erweitern» zu dürfen. Man kann sich fragen: Hat die
Stadtbehörde die Tendenz dieses Gesuches nicht durchschaut Oder
vielleicht nicht durchschauen wollen Wie dem auch sei, das Kapitel
erhielt die Genehmigung. Es konnte Präsidenten, Prefekten und
Provisoren ernennen und Satzungen aufstellen, alles aber unter der
immer wiederkehrenden Bedingung, dass die Pensionäre oder Humanisten

die lateinische Schule « frequentieren » mussten. Nur dafür hatte

die Stadt Interesse.
Mit den Geldmitteln, die der Kanoniker Broedersen aus Löwen

in Sicherheit hatte bringen können, wurden nun in einer Seitenstrasse
der Muurhuizen einige Häuser angekauft, durch die man den Garten
des Pfarrers Reynders erreichen konnte. Hier wurde 1724 mit den

durch das Utrechter Kapitel zur Verfügung gestellten Geldern mit
dem Bau des Studentenhauses, das heisst des eigentlichen Seminars,

begonnen. Als das Gebäude 1725 fertiggestellt war, beschloss das

Kapitel in seiner Versammlung vom 10. April 1725, dass nun in
diesem Gebäude ein philosophisches und theologisches Seminar
eröffnet werden sollte. Für diese neue Anstalt wurden zwei Kanoniker
zu Provisoren ernannt: W.Kemp und N.Broedersen. Dieses

theologische Seminar ist eine rein Utrechtsche Sache gewesen. Das

Bistum Haarlem kommt darin nicht vor. Auch wurden in derselben
Versammlung die zwei ersten Professoren ernannt: Servatius Hoffreu-
mont und Nicolas le Gros. Erstgenannter war Pfarrer in Grace bei

Lüttich gewesen und wurde wegen seinen «jansenistischen» Sympathien

genötigt, Belgien zu verlassen. Le Gros war Kanoniker von
Reims und Präsident des dortigen erzbischöflichen Seminars
gewesen. Nach seiner Entlassung (1710) reiste er jahrelang herum -
Rom und England - und kam dann nach Holland. Hoffreumont
erhielt einen Lehrauftrag für Theologie, le Gros für Philosophie und
Bibelwissenschaft. Ein Präsident wurde noch nicht ernannt. Dies

geschah erst 1728 in der Person des Johannes Willemaers, vordem

Mitglied der Universität Löwen und Präsident des Collegiums der
hl.Trinität. Zusammenfassend kommen wir zum Schlüsse: Seit 1723

besteht in Amersfoort ein Pensionat für katholische Jugendliche, die
die Lateinische Schule besuchen. Es bekommt im Laufe der
Geschichte verschiedene Namen, wie Kostschule, Collegium, Humani-
stengebäude. Es untersteht einem aus beiden Bistümern zusammengesetzten

Provisorium. Daneben existiert seit 1725 ein philosophisches

und theologisches Seminar. Es ist durch das Utrechter Kapitel



— 93 —

aus eigenen Mitteln und aus den aus Alticollense herübergeretteten
Geldern gebaut worden. Es untersteht ausschliesslich dem Kapitel
von Utrecht. Haarlem war für dieses eigentliche Seminar noch nicht
interessiert, denn es blieb bis 1730im Besitze des Collegium Pulcheria.
Man hat in späteren Zeiten diese zwei selbständigen Anstalten oft
miteinander verwechselt, so dass daraus heillose Konflikte über die

Eigentums- und Kompetenzfragen erwachsen sind. Das war fast
unvermeidlich, denn beide Anstalten befanden sich auf demselben
Grundstück in unmittelbarer Nähe voneinander ; Pfarrer Reynders
war «oikonomos» über beide Institute, wie auch Kemp Provisor über
das Seminar und über die Humanistenschule war.

Die umfangreichen Bauten im Pfarrgarten an den Muurhuizen
und der starke Zuwachs der Schülerzahl der Lateinischen Schule
konnten nicht verborgen bleiben. Die Calvinistischen Pastoren sahen
dieses Wiederaufleben des «Pfaffentums» mit scheelen Augen an und
suchten das Fortschreiten der «verwegenen römisch-Gesinnten»
energisch zu bändigen. Am 11.März 1726 reichten sie bei der Stadt-
magistratur eine Eingabe ein, in der sie sagen: «Wir sehen mit
Bekümmernis das zunehmende Anwachsen des Papsttums in dieser

Stadt. Wir müssen zusehen, wie die sogenannten Jansenisten ihre in
den Muurhuizen stehende Kirche beträchtlich erweitert und ver-
grössert haben und wie sie diesen Riesenbau mit einer grossen Anzahl
Jugendlicher gefüllt haben, die aus verschiedenen Ortschaften hierher

zusammengeflossen sind, so dass dieser Bau einem vollständigen
Kloster nicht nachsteht. Es scheint die Absicht dieser Anstalt zu
sein, diese Jünglinge zum grössten Teil als Missionare und junge
Pfaffen über alle Städte und Gemeinden unseres Landes zu
verbreiten. Sie suchen das Pfaffentum unter unseren Volksgenossen zu
verbreiten und schädigen damit die wahre reformierte Lehre. Das
darf in einem Lande, dessen Religion und Freiheit durch das

Märtyrerblut der Vorfahren so teuer erkauft worden ist, nicht toleriert
werden. Darum ersuchen wir die Stadtbehörde, dieselbige Bildimgsanstalt

entweder ganz zu vernichten oder alles rückgängig zu
machen, was diese Papisten gegen die Landesgesetze unternommen
haben. Dadurch wird der Hochmut und die Verwegenheit der

römisch-Gesinnten gezügelt und wir von unseren berechtigten Sorgen

erlöst werden.»
Die Stadtbehörde, nicht gewillt, der intoleranten Haltung dieser

Pastoren sofort entgegenzukommen, liess die Eingabe zunächst

unbeantwortet. Darauf appellierte der Kirchenrat an die Synode - am



— 94 —

7. September 1726 - mit der Frage, welche Schritte weiter zu
unternehmen wären. Die Synode beauftragte darauf den Kirchenrat,
«illico» eine zweite Eingabe bei der Magistratur einzureichen, und
falls wiederum eine Antwort ausbliebe, sich an die Provinzial-Staten
von Utrecht zu wenden, denn «die kirchlichen Interessen sollen gegen
das-abscheuliche Pfaffentum» verteidigt werden.

Nun erfolgte am 7. Oktober 1726 die zweite Eingabe an die

Stadtverwaltung. Die Pastoren teilten mit, dass sie durch «eine

expresse Missive» der Synode beauftragt sind, ihre Beschwerden zu
wiederholen in bezug «auf das bekannte Seminar oder Bildungsanstalt,

das die Jansenisten aus dieser und anderen Provinzen so

verwegen und öffentlich errichtet haben zur Züchtung des Pfaffentums
in dieser Stadt. Die Obrigkeit wird ersucht, seriös Acht zu geben auf
das Anwachsen, die Ausbreitung und Fortsetzung des genannten
pfäffischen und jetzt so vielbesprochenen Seminars und Massnahmen

zu treffen, durch die die Anstalt ganz vernichtet und das Papsttum

in seiner verwegenen Unternehmung gezügelt und die Bekümmernis

von den reformierten Kirchen unseres Vaterlandes
weggenommen werden mögen.»

Die Stadtverwaltung aber blieb in ihrem Schweigen beharrlich,
so class der Kirchenrat sich am 4. Juli 1727 endlich an die Provinzial-
Staten von Utrecht wandte. In der Eingabe beschweren sie sich
«über das gefährliche und überall ruchbare, ja überaus verwegene
und beispiellos ärgerniserregende Seminar innerhalb Amersfoort,
mit der Bitte, dass doch diese päpstliche Bildungsanstalt verboten
und ausgerottet werden möge». Die Staten von Utrecht als «die

grössten Beschützer der reformierten Religion» werden ersucht,
Massnahmen gegen das Anwachsen uml die Verwegenheiten des

Papsttums in bezug auf päpstliche Schulen und Nebenschulen im
allgemeinen und besonders in bezug auf das Seminar von Amersfoort
zu treffen » Der Kirchenrat legte ein Exemplar der Seminarsatzungen
bei, damit die Staten daraus ersehen könnten, dass dort «nicht nur
päpstliche Superstition exerciert wird, sondern auch doziert wird das

Lesen, Schreiben, die Humaniora, Geschichte und Mathesis sowie
auch Theologie, und das Seminar deshalb mit der Zeit ein
Gymnasium, eine Akademie oder Universität werden wird». Weiter haben
die Jansenisten die Verwegenheit, in einem neulich erschienenen Buch
zu schreiben, «dass ihr Vorschlag, ein Seminar zu errichten, bei den
hohen Staatspersonen nicht als unrecht befunden worden sei, ja,
dass die Magistratur von Amersfoort, dies wohl zugelassen habe.»



— 95 —

Das Utrechter Kapitel, das in den Provinzial-Staten mehrere
Verteidiger hatte, stellte nun zu ihrem Behufe ein kurzes
Memorandum auf, in dem es betont : «Die Utrechter Kirche wird zugrunde
gehen, wenn ihr das Seminar genommen wird, weil die Collégien im
Ausland schon verloren gegangen sind. Die Folge wird sein, dass in
Holland nur Ordensbrüder und Mönchischgesinnte kommen werden,
zum Nachteil der Republik. Der Staat duldet die katholische Religion ;

diese kann nicht verwirklicht werden ohne Priester. Man kann keine
Priester haben, ohne dass sie die Humaniora, Philosophie und Theologie

studiert haben. Dies muss entweder im Ausland oder im Inland
geschehen. Falls im Ausland, dann geht das Geld über die Grenzen
und die Studenten kommen in die Gefahr, ,Sentimente, die dem
Staat nachteilig sind, einzusaugen'. Geschieht es im Inland, dann
bleibt das Geld hier und versichert man sich von guten Sentimenten
bei den Priestern. Um Studenten studieren zu lassen ist ein Collegium
oder Seminar nötig. Dies ist zwar gegen die Landesgesetze, aber
studieren im Ausland ist auch verboten. Man beschwert sich darüber,
dass die Ausbildung öffentlich geschieht, aber es ist auf andere Weise
nicht möglich. Es gibt 400 Gemeinden in den Sieben Provinzen und

um die Gemeinden mit Priestern der ,wohlmeinenden Clerisei' zu
besetzen, sind wenigstens 20 bis 30 Theologiestudierende nötig, um
alljährlich über 4 oder 5 Priester verfügen zu können. Es ist unmöglich,

dass dies im verborgenen geschehen kann. Wir wollen die Sache

,menagieren' und uns still verhalten, um unnötigen Eklat zu
vermeiden. Aus diesen Gründen hoffen wir, dass das Collegium oder die

Kostschule, die wir in Amersfoort haben, keinen Anstoss erregen
wird.» Am Schlüsse dieses Memorandums schrieb eine politisch
geschulte Persönlichkeit zusammenfassend : «Praestet habere doctos et

pios sacerdotes quam ignorantes et malos irreligiosos. Boni bene

instruunt, male mali. Boni bonam educationem procurant, mali
malam. Boni bonos cives faciunt, mali malos. Interest Reipublicae
habere cives fidèles et bonos, ergo bonum est habere bonos et doctos

sacerdotes. Eo servit Collegium.»
Die Utrechter Provinzial-Staten sandten die Eingabe des

Kirchenrats an die Stadtverwaltung mit dem Auftrag, dazu Stellung
zu nehmen. In ihrer Antwort führte die Stadtbehörde aus: «Vor

einiger Zeit ist auf einem Grundstück, das zu einem für den
katholischen Gottesdienst eingerichteten Gebäude gehört, ein viereckiger
Bau errichtet worden, in dem viele kleine Zimmerchen eingerichtet
sind auf die Art und Weise, wie sie in vielen anderen öffentlichen und



— 96 —

privaten Kostschulen in dieser Provinz und sonstwo angetroffen
werden und die geeignet sind, Schulkindern Unterkunft zu bieten.
Das erwähnte Gebäude, die sogenannte Kirche, ist in der selben Form
und Grösse geblieben, wie sie bis jetzt für den römischen Gottesdienst
gebraucht worden ist und bis heute gebraucht wird. In dem neuen
Gebäude befinden sich viele Kinder, die unter der Aufsicht
derjenigen stehen, die mit dem Namen .Jansenisten' bezeichnet werden.
Wegen der Verfolgung durch andere römische Geistliche auf Grund
der Annahme der päpstlichen Konstitution Unigenitus besitzen
diese Jansenisten nun ein geeignetes Mittel, um Kinder der
katholischen Einwohner dieser Provinzen, die sich der genannten Konstitution

weder konformieren wollen noch können, nicht länger
abhängig zu machen von der Erziehung und den Instruktionen jener
Constitutionaristen und deren schädliche Sentimente und Lehren.
Sie haben sich innerhalb der Stadt niedergelassen, um diese Kinder in
den Prinzipien und Fundamenten der guten Studien und
Wissenschaften in anständiger Weise zu üben und zu unterrichten.

Diese Kostschulkinder werden morgens und nachmittags in die
Lateinische Schule gebracht und dort auf dieselbe Weise wie die
anderen Schüler durch den Rektor und die anderen Lehrer
unterrichtet. Diese Kinder werden wieder aus der Schule abgeholt und in
ihre Wohnung gebracht, in aller Modestie, wo man sowohl vor als
nach der Schulzeit beim Lernen und Wiederholen des Lehrstoffes
ihnen behilflich ist, und im übrigen werden sie erzogen gemäss einem

Reglement, das wir beilegen.
Die Classis Amersfoort und die Synode haben sich dagegen

beschwert und ersuchten Massnahmen zur Aufhebung der Schule zu
treffen. Dagegen ist die Stadtbehörde folgender Ansicht: In bezug
auf die Gründung dieser Kostschule und des dort erteilten Unterrichts

wurde verhandelt wie oben beschrieben ist. In dem Hause
werden keine weiteren oder anderen Unterweisungen gegeben und
keine andern Studien betrieben als die, welche in den anderen öffentlichen

Lateinischen Schulen unterrichtet werden. Darum ist die

Stadtregierung nach getaner Untersuchung ,persuadiert', dass in
diesen Schulen nichts anderes unterrichtet wird als die Elementarien,
die auch in anderen öffentlichen trivialen Schulen (wo Katechismus,
Logik. Rhetorik und historische Bücher) gelehrt und ,traktiert' werden.

Die sogenannten Jansenisten sollten weniger inkommodiert'
werden, wenn man ,konsideriert', wie und zu welchem Zweck sie hierher

gekommen sind. Sie sind gekommen, um ihre Disziplinen zu



— 97 —

üben und damit die üblen Sentimente und die sehr perniciösen
Grundsätze der Jesuiten und anderen Ordensgeistlichen zu
vermeiden, die Jugend nach ihren eigenen Prinzipien gottesfürchtig und
tugendhaft und zum Gehorsam gegen die Obrigkeit zu unterrichten.
Die Kostschule ist nicht gegründet worden in der Absicht, die Schüler
zu Pfaffen, Priestern und ordinierten Personen zu formieren, sondern
im Gegenteil, um sie geeignet zu machen, an den öffentlichen
Akademien sich in allen Studien, sei es in dem Rechtsstudium oder der
Medizin oder auch an anderen Fakultäten zu perfektionieren. Es gibt
mehrere Exempel und Personen, die heute an den Akademien von
Utrecht und Leyden studieren.»

Die Beantwortung der Stadtbehörde ist in mancher Beziehung
höchst merkwürdig. Es liegt hier bewusst oder unbewusst ein klarer
Irrtum vor, so dass Kirchenrat und Stadtobrigkeit aneinander
vorbeireden. Die reformierten Pastoren griffen das eigentliche Seminar

an, wo tatsächlich Theologie doziert wurde. Der Stadtrat verteidigt
die Kostschule, wo nichts anderes unterrichtet werde als in den
öffentlichen Schulen. Jedenfalls wurden von jetzt an die beiden
Anstalten in Ruhe gelassen.

Ruhe aber war dem Seminar vorläufig nicht beschieden, denn
bald entbrannte ein viel tiefer greifender Streit in den eigenen Reihen.
Anlass dazu boten die extremen « Wucher »-theorien des französischen
Professors Nicolas le Gros. Man kennt die Kontroverse. Für die
französischen Flüchtlinge, die sich in Holland angesiedelt hatten, war
Zinsnehmen gleichbedeutend mit Wucher. Sie glaubten aus
alttestamentlichen Gründen, jedes Zinsnehmen bekämpfen zu müssen,
und gingen so weit, dass sie verlangten, dass alle, die auf diese Weise

«wucherten», von den Sakramenten ausgeschlossen werden mussten.
Le Gros war der energische Wortführer dieser extremen Richtung und
fand in Erzbischof Barchman Wuytiers und Bischof Varlet seine

treuesten Anhänger. Die Holländer und die von Löwen gekommenen
Südniederländer, unter ihnen der Kirchenrechtslehrer van Espen,
nahmen in dieser Materie einen viel milderen Standpunkt ein und
machten einen Unterschied zwischen Wucher im gewöhnlichen Sinn

und Zinsnehmen in angemessener Höhe. Der Kampf wurde mit der

grössten Bitterkeit geführt, so dass schon 1728 das Utrechter Kapitel
erwog, Professor le Gros seines Amtes zu entheben. Damit erhielt die

Frage nach der Oberaufsicht über das Seminar eine peinlich aktuelle

Bedeutung. Es handelte sich um die Frage, ob dem Kapitel das Recht

zukomme, einen Seminarprofessor zu entlassen. Broedersen, der zu



— 98 —

den schärfsten Gegnern Le Gros' gehörte, beantwortete diese Frage
durchaus bejahend, aber Erzbischof Barchman Wuytiers war
entgegengesetzter Meinung. Trotzdem stellte das Kapitel am 6. Juli 1728

fest: «Directionem collegü pene capitulum iuxta veterem
consuetudinem.» Es konnte sich dafür auf die Tradition berufen, nach
welcher es seit der Mitte des 17. Jahrhunderts immer
Mitbestimmungsrecht in den Collégien von Köln und Löwen ausgeübt hatte.
Dazu kam, dass das Kapitel viele Gelder für das neue Seminar zur
Verfügung gestellt hatte und die aus Löwen herübergeretteten Fonds
ebenfalls dem Amersfoorter Seminar zugute gekommen waren.
Barchman Wuytiers stellte gegen den Kapitelbeschluss ein langes
Memoriale auf, in dem er betonte, dass die Verhältnisse in Amersfoort

ganz anders lagen, als dies in Köln oder Löwen der Fall gewesen war.
Darum : «non tam examinandum quid ohm observatum fuerit, quam
quid modo deceat observari». Weil nach seiner Ansicht «Collegium
plenani seminarii formam habet», sind darauf die tridentinischen
Bestimmungen anzuwenden, und deshalb gehöre das Amersfoorter
Seminar unter die Oberaufsicht des Erzbischofs.

Gegen die Auffassung des Erzbischofs war unseres Erachtens

wenig einzuwenden. Es bestand zwar Kontinuität - in finanzieller
H insicht - zwischen Löwen und Amersfoort, aber diese genügte nicht,
um nun daraus auch Verwaltungsbefugnisse abzuleiten. Das Seminar
in Amersfoort war eine ganz anders geartete Anstalt als Alticollense,
und zwar schon deswegen, weil es in Amersfoort keine Universität
gab und die Studenten dort internen, rein kirchlichen Unterricht
empfingen. In Köln war die Verwaltungsform eine andere als in
Löwen, und in Amersfoort war es wieder anders, als es in Löwen
gewesen war. Höchstens konnte man behaupten, dass die Gebäude

Eigentum des Kapitels waren, aber das konnte noch nicht heissen,
dass es nun auch in der Verwaltung mitzusprechen hatte.

Das Kapitel war aber ganz anderer Meinung und ging in seiner

Versammlung vom 9. Mai 1730 so weit, dass es den unerhörten
Beschluss fasste, die beiden Professoren Le Gros und Hoffreumont aus
ihrem Professorat zu entlassen. Dieser Beschluss hat zwar keine
weiteren Folgen gehabt, weil der Seminarpräsident Willemaers sich

weigerte, ihn auszuführen, weil, wie er sagte, «nicht bewiesen ist, dass

das Kapitel die Befugnis zur Entlassung besitze». Der Streit hielt an
bis zum Tode des Erzbischofs Barchman Wuytiers. Er wohnte den

Kapitelversammlungen nicht weiter bei; umgekehrt sistierte das

Kapitel ihm sein Jahresgehalt. Bald aber musste dann doch das



— 99 —

Kapitel einlenken. Als Barchman Wuytiers 1733 gestorben und am
22. Juni Theodorus van der Croon zum Nachfolger gewählt worden

war, ersuchte dieser Bischof Varlet, die Konsekration vornehmen zu
wollen. Varlet sandte nun dem Electus ein Memorandum zu, in dem

er sieben Bedingungen aufstellte, denen das Kapitel sich zu
unterwerfen hatte, bevor er bereit war, die Weihe zu erteilen. In bezug auf
das Seminar verlangte Varlet vom Kapitel das Eingeständnis, dass

es sich ungerechterweise die Oberaufsicht über das Seminar angemasst
hätte zum Nachteil des Erzbischofs und dass der Entlassungsbe-
schluss der beiden Professoren rechtswidrig gewesen sei. Diese
Beschlüsse mussten annuliert und zurückgenommen werden in einer
offiziellen Akte «sans equivoque et sans retour». Das Kapitel,
einsehend, dass die bischöfliche Sukzession, in der man von Varlet
abhängig war, gefährdet wurde, ging dann am 3. August 1734 unter
das caudinische Joch hindurch und gab die verlangte Erklärung ab.
Daraufhin wurde van der Croon am 28. Oktober 1734 von Varlet
konsekriert.

Die Humanistenschule erlebte im 18. Jahrhundert die Zeit ihrer
höchsten Blüte. Nur einmal drohte das gute Verhältnis zwischen dem

Collegium und der Lateinischen Schule getrübt zu werden, so dass

von kirchlicher Seite erwogen wurde, die Collegianten zurückzuziehen

und nun selber den ganzen gymnasialen Unterricht in eigene
Hand zu nehmen. Der Grund schien in der Befürchtung der Eltern
gelegen zu sein, dass die kleinen Studenten auf dem städtischen
Gymnasium Schaden erleiden könnten in ihrem sittlichen Betragen und
im Fortschritt ihrer Studien. Es wurde darüber geklagt, dass

bestimmte Vorkommnisse zu «beträchtlichem Ärger» Anlass gegeben
hatten. Zu einer Trennung ist es jedoch nicht gekommen. Collegium
und Gymnasium blieben fest miteinander verbunden. Von welcher

Bedeutung das Collegium für die städtische Schule gewesen ist, geht
daraus hervor, dass im Jahre 1857 die ganze Schülerzahl des

Gymnasiums sich auf 29 belief, von denen 16 aus dem Collegium kamen.
1862 war die Gesamtschülerzahl 23, wovon 17 Collegianten. Im
Jahre 1866 war das Verhältnis 22 Schüler, davon 19 Humanisten.

Immerhin konnte man die Schule nur mit grösster Mühe am
Leben erhalten, so dass die Landesregierung sie 1879 schliessen

liess. Die Stadtregierung, die ihre klassische Bildungsanstalt nicht
verlieren wollte, errichtete nun ein Progymnasium, für das die

Seminarverwaltung eine jährliche Subvention von 2000 Gulden

gewährte. 1892 konnte dieser Zuschuss auf 500 Gulden herabgesetzt



— 100 —

werden, bis sie 1896 aufgehoben wurde. Durch die Popularisierung
des höheren Unterrichtes und den Zuwachs von Schülern aus weiteren
Bevölkerungskreisen verschob sich das Zahlenverhältnis immer mehr
zugunsten des Gymnasiums. Im Jahre 1891 belief sich die
Gymnasiastenzahl auf 68, von denen 10 Humanisten waren. Das heutige
Gymnasium zählt bei einer Schülerzahl von mehr als 150
durchschnittlich 8 bis 10 Collegianten.

Unter diesen gründlich veränderten Umständen schien es nicht
länger ratsam, das humanistische Collegium aufrecht zu erhalten. Es
ist zu erwarten, dass die Zahl der Collegianten immer mehr zurückgehen

wird. Beim Neubau des Seminars wurde denn auch die Frage
aufgeworfen, ob man sich nicht auf die Neugründung eines

theologischen Seminars beschränken sollte. Es ist in der heutigen Zeit fast
in jeder Stadt möglich, ein Gymnasium zu besuchen, und auch die
ehedem hohen Schulgebühren bieten ciafür kein Hindernis, weil sie

nach den finanziellen Verhältnissen der Eltern festgesetzt werden und
es unter bestimmten Voraussetzungen sogar möglich ist, kostenlos

Gymnasialunterricht zu empfangen. Während ehedem die Zulassung
zum theologischen Seminar nur durch «die Schleuse» des Collegiums
möglich war, melden sich heutzutage wiederholt Kandidaten für das

theologische Studium, die in der Stadt ihres Wohnorts die Maturität
erworben haben. Gerade weil für den kirchlichen Dienst nicht auf
eine genügende Zahl Collegianten gerechnet werden kann, hat man
der Anstalt wieder ihren alten Charakter einer Kostschule
zurückgegeben, und so steht sie jetzt wieder Schülern jeder Studienrichtung
offen.

Seit mehr als einem Jahrhundert sind die Seminarpräsidenten
ipso facto Mitglieder des Prokuratoriums des Gymnasiums. Es ist
vor allem diese historische Verbundenheit mit der Stadt Amersfoort,
die ausschlaggebend gewesen ist für den Beschluss, das neue Seminar
und Collegium wiederum in Amersfoort zu errichten. Schon öfters
waren Stimmen laut geworden, das Collegium eingehen zu lassen und
das theologische Seminar in einer andern Stadt, z.B. Utrecht, zu
bauen, nicht nur, weil Utrecht der Sitz des Erzbischofs ist, sondern
auch, weil man davon Gebrauch machen könnte, an der dortigen
Universität bestimmte Vorlesungen zu hören. Diese Vorschläge aber
haben der Liebe zur Tradition weichen müssen.



— 101 —

Die obenerwähnten Streitigkeiten über die Oberaufsicht über die
Amersfoorter Häuser unter dem Erzbischof Barchman Wuytiers
loderten 150 Jahre später noch einmal in noch grösserer Bitterkeit
auf. Es war der Streit zwischen dem Kanoniker und späteren
Erzbischof Henricus Loos und dem Seminarpräsidenten Christian Karsten.

Das Seminar war noch einmal «der unglückliche Heizraum von
Zerwürfnissen, Zwietracht und abscheulichen Verleumdungen»
geworden. Loos war 1852 zum Kanoniker gewählt worden und bekam
den Auftrag, ein neues Statut für das Seminar auszuarbeiten. Unter
Mitwirkung des Bischofs von Deventer, Hermanus Heykamp, dem
Konsekrator des Bischofs Joseph Hubert Reinkens, stellte er in 81

Paragraphen neue Satzungen auf, die durch das Kapitel genehmigt
wurden, unter der Bedingung, dass sie auch vom Seminarpräsidenten
Karsten beurteilt werden sollten. Karsten antwortete darauf mit
einer ausführlichen Kritik, womit er die Lunte ans Pulverfass legte.
Der Streit ist in einer Sammlung von zwanzig teils umfangreichen
Schriften enthalten, die in 4 Bänden zusammengebunden den Titel
trägt «Das schwarze Buch». Hauptgegner sind Loos und Karsten,
um die sich noch sieben Geistliche und sogar vier der ältesten
Studenten scharten. Der Streit spielte sich ab zwischen 1858 und 1873

und hat, weil sie in die Zeit des Vatikanums fiel, auf manche römisch-

Katholiken abschreckend gewirkt. Der Episkopat des 1858 gewählten

Erzbischofs Loos ist dadurch um so unerfreulicher geworden, dass

er sich sogar gezwungen sah, in seinem Bischofshaus in Utrecht ein

eigenes Seminar zu eröffnen, wo sich auch der bekannte Pfarrer Anton
Gatzenmeier von München eine Zeitlang aufhielt. Für die in der

eigenen Kirche erlebten Enttäuschungen fand Loos Genugtuung in
seiner «apostolischen Reise» durch Bayern und die Pfalz, wo er auf
Ansuchen des Pfarrers Rentfle in Mering in verschiedenen Gemeinden

die hl.Firmung spendete.
Loos und Karsten waren ursprünglich befreundet, aber später

trat eine Erkaltung ein, die in eine bittere Feindschaft ausartete.
Das schwarze Buch hat seine Bedeutung verloren, aber es ist dennoch

lange Zeit ein «Liber Quaestionum» geblieben, und es bleibt eine

stete Ermahnung, die Vergangenheit nicht zu idealisieren und kein

laudator temporis acti zu werden.
Es waren zwar noch andere Kontroversen, die hier unerwähnt

bleiben müssen, aber in bezug auf das Seminar handelte es sich wieder

um die Frage : Bei wem ruht die Oberaufsicht Ì Welches ist das

Verhältnis vom Kapitel zum Seminar Welches ist die Aufgabe des

7
Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2. 1957.



— 102 —

Präsidenten Hat das Kapitel die Befugnis, etwas gegen den
Präsidenten zu unternehmen, z.B. ihn zu entlassen Wenn ja : aus welchen
Gründen In welchem Verhältnis stehen die Provisoren zum
Kapitel 1 Ist der Provisor nur «Beamter» des Kapitels, oder hat er eine

pienissima potestas Wer ernennt die Provisoren 1 Welche Personen
sind dafür wählbar Nur Geistliche aus dem Erzbistum Oder nur
Kanoniker Und in welchem Verhältnis steht das Bistum Haarlem
zum Seminar Hat der Bischof von Haarlem hier bestimmte Rechte
Wenn ja: welche

Seminarpräsident Karsten stand durchaus aufdem Standpunkt,
den schon 1728 Erzbischof Barchman Wuytiers eingenommen hatte.
Er ponierte : Amersfoort hat ein Seminar, und daraufsind die Trienter
Bestimmungen anwendbar. Der Bischof hat ein göttliches Recht in
bezug auf die Ausbildung der Priesteramtskandidaten. Dieses Recht
muss unter allen Umständen respektiert werden. Die Provisoren
haben eine pienissima potestas ; sie üben im Namen des Bischofs die
Oberaufsicht aus. Sie sind nur dem Erzbischof, nicht aber dem

Kapitel Rechenschaft schuldig. Das Seminar ist gegründet worden
durch das Kapitel, aber unter der Initiative einiger Amsterdamer und
Haarlemer Pfarrer, durch die Mildtätigkeit der Gläubigen. Dies ist
nur für die Kostschule richtig, nicht aber für das theologische Seminar.)

Der Kapitelbeschluss vom 6. Juli 1728 ist ungültig (Absetzung
von Le Gros und Hoffreumont), denn er ist subreptitie und prae-
mature entstanden, renitente archiepiscopo. Der Beschluss ist überdies

1733 wieder zurückgenommen worden, nachdem Bischof Varlet
sich den Anmassungen des Kapitels widersetzt hatte. In Köln war
die Oberaufsicht ausschliesslich beim Erzbischof. In Löwen war es

wieder anders geregelt. Warum kann es in Amersfoort nicht wieder
anders sein Denn Löwen und Amersfoort unterscheiden sich
«ratione loci, erectionis et directionis». So das Urteil Karstens.

Demgegenüber betonte Kanoniker Loos: Das Collegium in
Amersfoort ist kein Seminar und kann nicht einmal ein Seminar sein.

Da und dort bezeichnet man es wohl mit dem Namen Seminar, aber

wer sich an die offiziellen Dokumente hält, spricht von einem
«Collegium». Amersfoort hat ein Collegium. In dieser Beziehung entscheidet
die Stiftung, die Gewohnheit usw. Das Kapitel hat das Collegium
gegründet. (Dies ist nur für das theologische Seminar richtig.) Kanoniker

Broedersen bekam vom Kapitel den Auftrag, in Amersfoort das

Collegium zu gründen. Darum wurde er Provisor, und dafür hat die

Kapitelkasse Gelder ausgegeben. Das Kapitel hatte schon Befug-



— 103 —

nisse über die Kölner Anstalt, und in Löwen war dies noch mehr der
Fall. Es ist eine historische Kontinuität da, denn Löwen ist eine
Fortsetzung von Köln und Amersfoort eine solche von Löwen. Das Kapitel
hat immer seine Rechte ausgeübt, sogar unter Barchman Wuytiers.
Das Recht des Kapitels ist zu ersehen aus den Ernennungsakten der
Provisoren, «nomine nostro», das heisst: Provisoren üben die
Oberaufsicht im Namen des Kapitels aus. Der Kapitelbeschluss von 1733

ist zwar widerrufen worden unter dem Zwang des Bischofs Varlet,
aber trotzdem hat das Kapitel seine Rechte auch fürderhin ausgeübt.
Das Collegium ist nicht ausschliesslich für angehende Geistliche
bestimmt, sondern es hat, soweit es die Vorbildung betrifft, den
Charakter einer Kostschule, in der auch Rechtsanwälte und Ärzte
ausgebildet werden. - Wie man sieht, werden auch hier Kostschule
und Seminar wiederholt miteinander verwechselt.

Bezüglich der Frage des Mitbestimmungsrechtes des Bistums
Haarlem standen beide Männer einander ebenso unversöhnlich
gegenüber. Präsident Karsten nahm auch hier den streng bischöflichen

Standpunkt ein und forderte auch für den Haarlemer Bischof
das göttliche Recht in bezug auf seine Geistlichen. Er betonte, dass

das Collegium durch die Geistlichen von Amsterdam geplant worden
sei und die Provisoren Krijs und Doncker die praecipiü auctores

gewesen seien. (Dies gilt aber nur für die Kostschule.) Als das Collegium

ein Jahr existiert hatte, wird es unter den Schutz des Kapitels
gestellt, was undenkbar sei, wenn es durch das Kapitel errichtet
worden wäre. (Auch hier ist nur das Pensionat gemeint.) Es ist ein

kombiniertes Seminar, und die Besitztümer gehören den beiden
Bistümern.

Dem stellte Loos seinen Standpunkt entgegen : Das Kapitel hat
das Collegium gegründet; denn Provisor Kemp sagt ausdrücklich:
« dont nous sommes les fondateurs ». (Dies trifft nur, so weit es die erste
These betrifft, auf das theologische Seminar zu. Was den zweiten
Satz anbelangt, war Kemp Provisor über beide Institute.) Haarlem
hat nie ein Bestimmungsrecht über das Collegium gehabt. Bischof

Stiphout (1745-1777) hat ausdrücklich erklärt: «Ich habe in dem

Collegium nichts zu sagen.» Und Bischof van Buul (1843-1862) : «Ich
habe kein Anrecht auf die Gebäude, Fonds oder auf Mitverwaltung. »

Wie gesagt hat dieser Streit, der bis zum Tode des Erzbischofs
Loos (1873) die Gemüter entzweite und erbitterte, nur noch
historische Bedeutung. Darum wurde er kurz erwähnt. Die Zeiten haben

sich inzwischen geändert. Ein derartiger, die Kirche bis ins Innere



— 104 —

aufwühlender Kampf wäre heute - glücklicherweise - nicht mehr
möglich. Um für die Zukunft eventuelle Kontroversen zu vermeiden,
sind die Rechtsverhältnisse des Seminars im «Kirchlichen Statut»
vom Jahre 1950 neu geregelt worden. Darin heisst es:

«Die altkatholischo Kirche hat eine Ausbildungsanstalt für ihre
Geistlichkeit. Sie trägt den Namen Seminar (im erweiterten Sinn).
Es hat seinen Sitz in Amersfoort oder in einem, im Einvernehmen mit
den Provisoren durch den Episkopat zu wählenden anderen Ort.

Die Ausbildung wird unterschieden in zwei Teile:
a) die vorbereitende und gymnasiale Ausbildung der Humanisten

im Collegium ;

b) die philosophische, theologische und allgemein-priesterliche
Ausbildung der Studenten im Seminar (im engern Sinne).
Die allgemeine Leitung und Verwaltung des Seminars ruht beim

Episkopat, der diese Leitung und Verwaltung ausübt durch die
Provisoren. Der Seminarpräsident hat die tägliche Leitung und
Verwaltung. Das Provisorium besteht aus drei Mitgliedern. Sie werden
auf Vorschlag des Metropolitankapitels von Utrecht ernannt durch
den Episkopat. Zwei dieser Provisoren werden aus den Kanonikern
des genannten Kapitels gewählt. Der dritte Provisor wird aus den

aktiven Priestern des Bistums Haarlem ernannt. Dieser Vorschlag
benötigt die Bestätigung durch den Bischof von Haarlem.

Der Episkopat bezeichnet einen der zum Erzbistum gehörenden
Provisoren zum verwaltenden Provisor (provisor-arcarius).

Der verwaltende Provisor verwaltet die Fonds und Güter des

Seminars. Die Verpflichtungen des verwaltenden Provisors zur
Rechnungsablage werden in einem besondern Statut unischrieben.

Der Bischof des betreffenden Bistums entscheidet selbständig
über die Erteilung der W'eihen und die Zulassung in den Kirchendienst.»

Gegenüber der Periode Karsten-Loos bedeutet dieses Statut
einen grossen Fortschritt. Von nun an gehört das Seminar beiden

Bistümern und die Oberaufsicht der Bischöfe ist jetzt prinzipiell und

genau festgelegt.
Das alte Seminar hat seit seiner Gründung bis heute folgende

Präsidenten gekannt :

Johannes Willemaers 1728-1758

Wijnand Brons 1758-1765

Adrianus Broekman 1765-1778

Jean Toussaint le Drin 1778-1805



— 105 —

Willibrordus van Os 1805-1825
Wilhelmus de Wit 1825-1828
Johannes Rotteveel 1828-1830
Aloysius Modder 1830-1835
Petrus Buys 1835-1853
Johannes Verhey 1853-1854
Christianus Karsten 1854-1884
Theodorus van Vlooten 1884-1885
Jacobus Johannes van Thiel 1885-1906
Timotheus van Santen 1906-1910
Franciscus Kenninck 1910-1920
Cornelis Wijker 1920-1938
Bastiaan Abraham van Kleef 1938-1945
Pieter Joseph Jans 1945-

Wir wollen diesen geschichtlichen Überblick, in dem nur die

wichtigsten Ereignisse angedeutet werden konnten und die ganze
innere Geschichte des Seminarlebens und -Unterrichts unbesprochen
bleiben musste, schliessen mit dem Wunsch, der bei der Eröffnung der
1833 vergrösserten Kostschule ausgesprochen wurde und auch für die

neue Anstalt in Erfüllung gehen möge : «Dass der Samen der Tugend
und der Wissenschaft reiche Früchte tragen möge und Priester
ausgebildet werden, die durch Wort und Tat Leuchten und Zierden der
Utrechter Kirche sein mögen».

Hilversum B.A. van Kleef

Literatur
H.F. van Heussen, Batavia Sacra. 1714.
H.F. van Heussen, Historia opiscopatuum foedorati Bclgii. 1719.
W. Kemp, Kort historisch verhael van 't gene de Kerke van Utrecht wedcrvaren

is. 1725.
J.H. de Vries, Het Seminarie-College te Amersfoort. In «Volksalmanak ter

verspreiding van waarheid en deugd voor de Katholieken van Nederland».

1864.
J.F. Vregt, De vroogero Collégien of Seminarien tot opleiding van Geestelijken

voor de Hollandsche Missie. Bijdragen voor de Geschiedenis van het
Bisdom Haarlem (VIII). 1879.

J. C. van der Loos, Do opleiding dor geestelijken in Holland. Bijdragen voor de
Geschiedenis van het Bisdom Haarlem (LX). 1941.

L.J.Rogier, Geschiedonis van het katholicisme in Noord-Nederland in de
16de en 17de eeuw. 1945.

H.Loos-Karsten u.A. «Het Zwarto Boek». 1858-1873.


	Die Priesterseminare der Utrechter Kirche seit dem Konzil von Trient

