Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 47 (1957)

Heft: 2

Artikel: Die Priesterseminare der Utrechter Kirche seit dem Konzil von Trient
Autor: Kleef, B.A. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404344

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Priesterseminare der Utrechter Kirche
seit dem Konzil von Trient

Die altkatholische Kirche der Niederlande hat am 28. Mai dieses
Jahres ihr altes, baufillig gewordenes, im éltesten Teil der engen
Innenstadt zu Amersfoort gelegenes Priesterseminar verlassen und
eine neue, den Bediirfnissen der Zeit entsprechende Behausung in
einem schonen Stadtviertel in Gebrauch genommen. Damit wurde
Abschied genommen von einem Gebédudekomplex, der mehr als 230
Jahre lang dieser Kirche zur Ausbildung ihrer Geistlichkeit gedient
hat und der nicht nur der Mittelpunkt ihrer theologischen Forschung,
sondern auch die Herdstitte und der Brennpunkt ihres vielbewegten
Lebens als romfreie Kirche gewesen ist. Dieses Ereignis schliesst ein
wichtiges Kapitel ihrer Geschichte ab und gibt Anlass, einen Riick-
blick zu werfen auf die friiheren Priesterinstitute — in Koln, Lowen
und Amersfoort —, aus denen sie seit der Reformation ihre Priester
bezogen hat.

Zum Ausgangspunkt dieses geschichtlichen Uberblicks wihlen
wir das Konzil von Trient (1545-1563), weil vor dieser Zeit, jedenfalls
in Holland, von einer theologischen Ausbildung im heutigen Sinne
des Wortes nicht gesprochen werden kann. Es existierte zwar seit
1426 in Lowen eine Universitit, mit der seit 1431 eine vom Papst
Martinus V. privilegierte theologische Fakultit verbunden war, aber
dieser akademische Weg zum Priestertum war nur verhiltnisméssig
wenigen Bevorzugten und Begiiterten vorbehalten. Fiir die Aus-
filllung der in dem Priesterbestand jeweils eintretenden Liicken
spielte Lowen darum nur eine unbedeutende Rolle.

Eine etwas grossere Bedeutung kommt den alten Dom- oder
Kapitelschulen zu, wie diese seit dem frithen Mittelalter in Utrecht,
Deventer und Zwolle florierten, aber der Unterricht an diesen
Schulen war sehr bescheiden und umfasste meistens nicht mehr als
eine allgemeine Vorbildung als Grundlage fiir das weitere Studium
an einer Universitit. Es war moglich, an diesen Schulen den Grad
eines Magister artium zu erwerben, weil dieser fiir die Erlangung
einer kirchlichen Priibende notwendig war, aber von dieser Moglich-
keit wurde nur verhiiltnismissig selten Gebrauch gemacht. Durch-
schnittlich haben diese Schulen nicht mehr als einen Viertel der be-
notigten Priester abgeliefert.



— 76 —

Viel kliglicher noch waren die Verhiltnisse unter der lindlichen
Geistlichkeit. Thre wirtschattliche Lage war in einem Wort trostlos.
Gewohnlich traten sie in den Dienst des hoheren Klerus, in dessen
Hinden die Pfriinden waren, und erhielten eine derart schlechte Be-
soldung, dass sie bald zu dem Stand eines kirchlichen Proletariats
herabsinken mussten. Nicht selten war ihr Jahreseinkommen kaum
mehr als fiinfzig Gulden, von denen dann gewohnlich noch Frau und
Kinder versorgt werden mussten. In dieser Notlage waren diese
Habenichtse wohl gezwungen, nach Nebeneinnahmen zu suchen, in
deren Wahl sie nicht immer gerade «wiihlerisch» gewesen sind.

Thre Ausbildung war dementsprechend. Meistens fungierten
diese angehenden Priester zuniichst als Messner bei einem Geistlichen,
¢promovierten» dann nach einiger Zeit zum Schulmeister und er-
warben sich schliesslich geniigend praktische Erfahrung, um sich zum
Priesterexamen zu melden. Das Examen wurde vor dem Domscho-
laster abgelegt, aber es hatte recht wenig aut sich. Wohl wurde die
Kenntnis des Lateinischen verlangt, aber man driickte dabei nicht
nur ein, sondern beide Augen zu. Die ganze Priifung beschriinkte sich
gemeinhin auf das Vaterunser, das apostolische GGlaubensbekenntnis
und die zehn Gebote. Dazu kamen dann noch einige I'ragen aus dem
Katechismus und aus der Liturgie. Die lindliche Geistlichkeit vor
Trient trug in ihrem theologischen Schulsack gewohnlich nicht mehr
als das, was heute von einem Ministranten verlangt wird. Die Refor-
mation, die in Holland bald einen stark sozialen Einschlag erhielt,
fand darum in der wirtschaftlichen Notlage dieser Geistlichkeit einen
willigen und fruchtbaren Boden zu ihrer raschen Verbreitung.

Gerade das unauthaltsame Vordringen der Reformation zwang
zu einer strafferen Organisation der schwer gepriiften katholischen
Kirche. In der Bulle « Super universas» vom 12. Mai 1559 setzte darum
Papst Paul IV. fiinf neue Bistiimer in Holland ein: Groningen, Leeu-
warden, Deventer, Haarlem und Middelburg, und es wurde Utrecht,
das bis auf die Reformation das einzige Bistum fiir ganz Holland
gewesen war, zum Erzbistum erhoben. Den neu ernannten Bischofen
lag die Aufgabe ob, die Trienter Beschliisse durchzufiihren.

In bezug auf die Heranbildung von Priesteramtskandidaten
hatte das Konzil in seiner Sessio X111, Caput X VIII, bestimmt, dass
bei jeder Kathedralkirche ein Priesterseminar errichtet werden
sollte, wo junge Menschen — auch mittellose — unter bischiflicher
Aufsicht Gelegenheit finden, sich auf das Priestertum wissenschaft-
lich vorzubereiten. Welche Beweggriinde haben zu diesem Beschluss



—_ 77 —

Anlass gegeben ! Hat man etwa die Macht der Universitaten brechen
und die Erziehung der angehenden Priester in mehr hierarchisch-
kirchliche Bahnen leiten wollen ? Oder wollte man die monopoli-
stische Position der Kapitelschulen, die nur den besser Situierten
zuginglich waren, brechen ? Wie dem auch sein mag, jedenfalls hat
das Tridentinum das Studium an einem Seminar nicht als eine con-
ditio sine qua non vorgeschrieben. Die Ausbildung an einer Univer-
sitit wurde nicht ausgeschlossen ; auch auf diesem Wege konnte man
zum Priestertum gelangen. Zweifellos haben die Konzilsviiter ge-
glaubt, in der Errichtung von bischiflichen Seminaren ein geeignetes
Mittel gefunden zu haben, dem immer wachsenden Priestermangel
Einhalt zu gebieten.

In Holland ist aber aus diesen tridentinischen Beschliissen nichts
geworden. Der erste Erzbischof von Utrecht nach der Reorganisation
von 1559, Frederik Schenk, Baron von Toutenburg, ein Mann des
alten habsburgischen Regimes (1 1580), sah seine Priesterschar von
200 auf 60 zusammenschrumpfen. Wihrend seines zwanzigjihrigen
Episkopats hat er sich iiberhaupt wenig um seine Kirche gekiimmert,
und auch in bezug auf die Seminarfrage blieb er nachlissig. Papst
Gregor XIII. musste ihn sogar in einem Schreiben vom 4. Dezember
1574 zu grosserm Eifer ermahnen. Nun liess Schenk durch zwei Kom-
missare in Utrecht ein den « Hieronymus-Briidern» gehérendes Haus
ankaufen, das zu einem Seminar eingerichtet werden sollte, dessen
Leitung er den Jesuiten zu iibertragen gedachte. Der Domscholaster
widersetzte sich, weil er keine Konkurrenz mit seiner Domschule
wiinschte, aber auch ohne diese Opposition wiirde aus dem Seminar
nichts geworden sein, denn schon im Jahre 1580 erfolgte die Schlies-
sung der Domkirche und der katholischen Schulen sowie das Verbot
der katholischen Religionsausiibung. Einige Jahre spiter wurde das
Institut von den calvinistischen Behorden beschlagnahmt. Weitere
Versuche wurden im Erzbistum seitdem nicht mehr unternommen.

Auch in den anderen Bistiimern kam man nicht weiter als zu
vagen, vorliufigen Vorsitzen. Im Jahre 1568 standen die nord-
niederlindischen Provinzen gegen die spanische Herrschaft auf,
schworten dem Landesherrn, Philippus IT. von Spanien ab, und es
trat der Kriegszustand ein. Nun suchte der Calvinismus den Katholi-
zismus durch Verfolgung, Gefiingnis, Verbannung und Giiterkonfis-
zierung auszurotten. In Gironingen wurde das Gesuch des Bischofs
Knijf, in dem ihm zugewiesenen Kloster zu Wittewierum ein Seminar
eroffnen zu diirfen, von den staatlichen Behorden abgelehnt. In



— 78 —

Haarlem musste der Bischof Nicolaas van Nieuwland sich durch
Flucht in Sicherheit bringen. Eine gleiche Entwicklung weisen die
andern Bistiimer auf. Nur im Bistum Deventer, das sich unter dem
Schutz der spanischen Waffen noch einige Jahre halten konnte, ge-
lang es dem Bischof Aegidius de Monteim Hause der « Armen Briider»
ein bescheidenes Seminar unterzubringen. Als das Kriegsgliick sich
wendete, ging aber auch dieses zugrunde.

Wie katastrophal die Priesternot in Holland am Ende des
16.Jahrhunderts geworden war, lehrt uns die «Insinuatio» des Vi-
carius Apostolicus und spiteren Erzbischofs, Sasbold Vosmeer (1590
bis 1614) aus dem Jahre 1602. Aus diesem nach Rom gesandten
Bericht iiber die kirchliche Lage in Holland ist zu ersehen, dass fiir
1300 Parochien nur 70 Priester zur Vertiigung standen. Die Hilfte
derselben arbeiteten im Bistum Haarlem ; die meisten anderen hiel-
ten sich in den Stidten Delft und Utrecht und deren Umgebung auf.
In den ostlichen Provinzen Gelderland, Drente und Overijsel waren
nur vereinzelte Priester titig; im Norden war man von jeder priester-
lichen Hilfe entblosst.

In dieser dunkelsten Periode sind es vor allem drei Ménner ge-
wesen, die trotz manchen Schwierigkeiten und oft unter grossen Ge-
fahren zur Wiederbelebung des sterbenden Katholizismus und zum
Wiederaufbau der zerschlagenen Kirche Grosses geleistet haben. Iis
sind der Haarlemer Pfarrer Nicolaas Vigerius Cousebant, der Amster-
damer Geistliche Albertus Eggius, und der schon genannte Apo-
stolische Vikar Sasbold Vosmeer. Der Erstgenannte nahm schon sehr
bald, vermutlich schon vor 1579, Jiinglinge in sein Haus auf, ver-
schaffte ihnen aus eigenen Mitteln Obdach und Verpflegung und
sorgte fiir die nétige Vorbildung, um sie dann zum weiteren Studium
nach der Lowenschen Universitit zu senden. Dasselbe tat auch
Pfarrer Eggius in seiner Pfarrwohnung in Amsterdam. Beide Minner
haben fiir dieses Werk grossziigig ansehnliche Opfer gebracht. Es
gelang so Eggius eine — wenn auch sehr bescheidene — Schule zu
griinden, von der namentlich das Bistum Haarlem vieles erwartete.
Tm Jahre 1599 wurde Eggius vom Kapitel zum Generalvikar von
Haarlem gewiihlt, aber bald darauf erfolgte seine Gefangennahme
und zweijihrige Haft. Damit hatte die kleine Schule ihren Leiter und
Gonner verloren. Daraufhin beschloss Vosmeer, die Schiiler nach dem
Ausland zu bringen, und zwar nach Loéwen. Dass er zuniichst an
Lowen dachte, lag auf der Hand, denn Vogsmeer hatte manche Bezie-
hungen zu der dortigen Universitit, und auch der Internuntius in



— 79 —

Briissel war dem Plan giinstig gesinnt. Schon hatte man in der Nihe
von Lowen ein geeignetes Haus gefunden, da entschied sich Vosmeer
auf einmal fiir Koln.,

Wie ist dieser unerwartete Widerruf zu erkliaren ? Das gute Ver-
héltnis zwischen Sasbold Vosmeer und dem Erzherzog Adelbertus von
Osterreich, der im Namen des spanischen Konigs iiber die siidlichen
Niederlande regierte, war getriibt. Im Jahre 1602 hatte Papst
Clemens VIII. Vosmeer zum Erzbischof ernannt, aber ihm den Titel
eines « Erzbischofs von Philippi» gegeben, unter Hinzufiigung, dass
«Vosmeer den Titel von ,Erzbischof von Utrecht‘ annehmen konne,
sobald der Erzherzog dies fiir gut fand». Bekanntlich spielten bei
dieser Titelfrage die politischen Verhiltnisse eine iiberwiegende Rolle.
Man wollte die hollindischen Calvinisten nicht vor den Kopf stossen,
die tibrigens einen «Erzbischof von Utrecht» nicht geduldet hétten.
Darum suchte man den Ausweg iiber einen fremden Titel, der die
wirkliche Wiirde Vosmeers verschleiern musste. Um nun aber gegen
die in Holland wiihlenden Jesuiten mit grosserer Autoritéit vorgehen
zu konnen, erbat Vosmeer sich beim Erzherzog die Erlaubnis, den
Titel « Erzbischof von Utrecht» fithren zu diirfen. Der Erzherzog aber
lehnte dieses Gesuch ab, weil er den Gebrauch des Titels unter den
gegebenen Umstinden fiir politisch unklug hielt. Es kamen noch
andere Griinde hinzu. Die zu enge Verbindung mit Léwen und der
Nuntiatur in Briissel konnte fiir die Katholiken in Holland geféahrlich
werden und den Calvinisten Anlass zu Vergeltungsmassnahmen
bieten. Ausserdem iibte Koln in dieser Zeit eine grosse Anziehungs-
kraft auf die Hollinder aus. Es war, wie man gesagt hat, «das Patmos
der nordniederlindischen Katholiken». Viele waren nach dorthin
iibersiedelt, um sich der Verfolgung zu entziehen; dort war eine
Universitit, und es herrschte dort ein blithendes katholisches Leben.
So fiel schliesslich die Wahl auf Koln.

# *
%

Zuniichst wurde die Schule des Eggius in einer Mietwohnung
béherbergt. Das Haus wurde unter das Patronat der Nationalheiligen
Willibrordus und Bonifacius gestellt und die Leitung in die Hinde
des Propstes von Oldenzaal und spiiteren Erzbischofs, Philippus
Rovenius, gegeben. Dieses Institut kann noch nicht als ein Seminar
im strikten tridentinischen Sinne betrachtet werden. Es war eigent-
lich ein einfaches Konvikt, in dem die Studenten zusammenlebten
und zu einer priesterlichen Lebensfiithrung angehalten wurden, aber



— 80 —

fiir die wissenschaftliche Ausbildung waren sie auf den Besuch der
Universitit angewiesen. Die Leitung des jungen Rovenius — er war
erst 28 Jahre alt — scheint nicht ungeteilt giinstig gewesen zu sein.
Wiederholt kam es zu Ruhestorungen, nicht nur im Hause sondern
auch auf offentlicher Strasse. Auch das Studium wurde vernach-
lissigh. Als darum Eggius nach zweijihriger Gefangenschaft (1602
bis 1604) entlassen wurde und nach dem Ausland fliechen musste,
wurde dieser mit der Leitung betraut. Dem erfahrenen Mann gelang
es in kurzer Zeit, wieder Ordnung zu schaffen. Wie wichtig dieses
Institut fiir die Kirche gewesen ist, geht aus der Tatsache hervor, dass
im Jahre 1605 schon 26 Priester zur Verfiigung gestellt werden
konnten. Voriibergehend kam das Haus noch einmal unter das Prii-
sidium von Rovenius, aber als die Ordnung dann bald wieder zu
wiinschen tibrig liess, trat Kggius wiederum als Regens auf und blieb
es bis zu seinem Tode (1610). Der Verfasser des berithmten Quellen-
werkes iiber die hollindische Kirche, H.F. van Heussen, spendet
diesem wackeren Mann ein hohes Lob, weil er fiir dieses Haus «ex
amplissimo patrimonio coemendo adornandoque plurium contuleraty»
(Batavia Sacra I1. p 326). Bei seinem Tode gedachte er des Hauses
und hinterliess ihm die nach der damaligen Kaufkraft sehr ansehn-
liche Summe von 16 000 Gulden. Auch Vosmeer ist fiir dieses
Institut unermiidlich titig gewesen und hat aus seinen eigenen
Mitteln grossziigig zu dessen Instandhaltung und Ausbreitung bei-
getragen. Wie sehr auch ihm dieses Seminar Herzenssache gewesen
ist, ersehen wir aus dem, was der genannte van Heussen zu berichten
weiss. Als Vosmeer 1602 in Rom von Clemens VIIT. in Audienz
empfangen wurde und der Papst ihm alles versprach, was er nur
wiinschte, hatte er nur einen Wunsch: «dass man seines Seminars
gedenken maochter». «Aliud tamen non petiit a Clemente large Sas-
holdo offerente quidquid demum vellet, nisi ut Seminarii nostri memi-
nisset» (Bat. Sacra I1. p 50).

Das Vermiichtnis des Kggius sowie anderseitige finanzielle Hilfe
ermoglichten es, die Mietwohnung zu verlassen und eine stattlichere
Unterkunft zu suchen. Dazu wurde 1610 ein in der (irossen Buden-
strasse gelegenes Haus angekauft, das nach dem Besitzer den Namen
« Hof zur Stessen» trug. Am 1. Juli 1613 konnte es von Vosmeer ein-
geweiht und in Gebrauch genommen werden. Nach seiner Lage auf
einem «hohen Hiigel» wurde das Institut «Alticollense» genannt.
Dieses Seminar war ausschliesslich fiir das Erzbistum Utrecht be-
stimmt, und es wurden darum auch vier Utrechter Provisoren er-



nannt : Vigilius, Generalvikar von Utrecht, Dusseldorpius, ein Rechts-
gelehrter, van Oorschot, Vicarius von Sankt Jan, und Boolius,
Kanoniker von Sankt Maria. Die Oberaufsicht ruhte, wie das Konzil
es wiinschte, auf dem Apostolischen Vikar, Erzbischof Vosmeer. Das
Bistum Haarlem, das nicht iiber geniigend Geldmittel verfiigte, um
ein eigenes Seminar zu errichten, war darum auf dieses erzbischof-
liche Seminar angewiesen. Die Studenten des Haarlemer Bistums
wurden gewissermassen als « Géste» im Alticollense zugelassen.

Das Zusammengehen beider Bistiimer war nur von kurzer
Dauer, denn bald entstanden Meinungsverschiedenheiten iiber die
Verwaltung. Schon frither hatte Zaffius, Propst von Haarlem, sein
Missfallen dariiber gedussert, dass die (Utrechter) Provisoren, ent-
gegen den tridentinischen Bestimmungen, keine Rechenschaft iiber
ihre Verwaltung ablegten und auch sonst zu eigenmichtig auftraten.
Auch konnte Haarlem es nicht verschmerzen, dass die Amsterdam-
sche Schule des Eggius durch das Eingreifen Vosmeers nach Koln ver-
legt worden war. Man sah Alticollense als eine Fortsetzung des von
Eggius begonnenen Werkes an und verlangte aus diesem Grunde in
der Verwaltung mitzusprechen. Die Utrechter kamen diesem Wunsch
insoweit entgegen, dass nun auch ein Provisor fiir das Bistum Haar-
lem ernannt wurde: Sybrandus Sixtius. Damit waren die Reibungen
noch nicht behoben, denn nun beklagte Haarlem sich dariiber, dass
es im Verhéltnis zu seinen finanziellen Beitrigen zu wenig Priester
bekomme. Daraufhin wurde beschlossen, dass von da an jedes Bis-
tum nach der Zahl seiner Studenten an die Kosten beitragen sollte.
Aber auch diese Regelung konnte Haarlem nicht befriedigen. Der
Haarlemsche Provisor, Sixtius, der in Lowen studiert hatte und fir
diese Universitit eine besondere Vorliebe hegte, erstrebte die Griin-
dung eines eigens fiir Haarlem bestimmten Instituts, und zwar in
Lowen. Vergebens wies Utrecht darauf hin, dass Lowen wegen des
Kriegszustandes viel gefihrlicher als Koln gelegen war und dass es
einen iiblen Eindruck machen miisste, wenn die beiden Bistiimer in
dieser Sache auseinandergingen. Haarlem lies sich nicht iiberzeugen
und beschloss, nach Liéwen iiberzusiedeln. Mit Zustimmung des Erz-
bischofs Vosmeer wurde am 17. August 1615 die Trennung vollzogen.
Von diesem Augenblick an gibt es also zwei Seminare: eines in Koln
fiir das Erzbistum Utrecht und eines in Lowen fiir das Bistum
Haarlem.

Bevor wir die Geschichte dieser beiden Anstalten fortsetzen, sei
nebenbei bemerkt, dass diese zwei Hiuser bei weitem nicht geniigten,



die hollindische Kirche mit den notigen Priestern zu versorgen.
Auch aus anderen Konvikten oder Collegien von Léwen wurden
regelmiissig Kandidaten in den Priesterdienst aufgenommen. Erz-
bischot Rovenius (1614-1651) suchte tiberdies noch andere Wege. Er
hatte ein besonderes Interesse fiir die Ausbildung, wie diese bei den
Oratorianern (de Bérulle) vorgenommen wurde, und beabsichtigte,
eine Filiale des Oratoriums in Holland zu errichten. Wenn daraus
auch nichts geworden ist, so sind dennoch in spéterer Zeit viele Geist-
liche der holliindischen Kirche — wohl 60 an der Zahl — Mitglieder des
Oratoriums in Belgien und Frankreich gewesen.

Ebenso wurden auch wiederholt Priester aus dem im Jahre 1627
von Urbanus VIIL. in Rom gegriindeten Collegium Romanum rekru-
tiert. Im Anfang standen die Bischéfe Rovenius und de la Torre
(1651-1661) diesem Kollegium noch mit einem gewissen Misstrauen
gegeniiber, und zwar wegen seiner engen Beziehung zu der Congre-
gatio de Propaganda Fide, aber die Bischofe van Neercassel (1661
1686) und Petrus Codde (1689-1710) haben ohne Voreingenommen-
heit manche aus diesem Kollegium kommende Priester in den
Kirchendienst aufgenommen. Darunter sind viele gewesen, die der
Sache der «Utrechter Clerisei» von ganzem Herzen zugetan waren,
wie z. B. der Sekretir van Neercassels, Pesser van Velzen. Sogar der
erste Erzbischof von Utrecht nach dem Bruch mit Rom, Cornelius
Steenoven, ist ein Schiiler des Collegium Romanum gewesen. In den
Tagen des Streites wegen Codde hat man der Utrechter Kirche
immer wieder den Vorwurf gemacht, sie zoge die von Léwen kommen-
den Priester den andern vor. Dieser Vorwurf hat sich als grundlos
erwiesen und wird denn auch heute in der Polemik gegen « Utrecht»

nicht mehr erhoben. " o
3k

Kehren wir zum Alticollense in Koln zuriick. In der Zeit, da das
Seminar sich in Kéln befand (1613-1673) hat es drei Prisidenten
gehabt: Leonardus Marius van Goes, doctor (1613-1626), Modestus
Stefanus Senck van Harderwijk, doctor (1626-1654), und Henricus
Velthoen (1654-1672). Nach der Aussage des nach der Suspension
(Coddes von Rom eingesetzten Vicarius Apostolicus, de Cock, hat es
soviele Priester fiir Holland abgegeben, «ut pene matrem dixeris
cunctorum in Missione credentium».

Dann aber traten Umsténde ein, die zur Schliessung dieses
Hauses notigten. Schon um 1670 wurde der Wegzug aus Kéln er-
wogen ; denn Koln lag doch zu weit entfernt; das Leben war teurer



W -

als in Lowen ; die Finanzen flossen nicht reichlich, und das alte Kéln
aus dem Anfang des Jahrhunderts hatte inzwischen viel von seinem
fritheren Glanz eingebiisst. Dagegen waren viele Nordniederlinder
als Professoren mit der Lowener Universitit verbunden, und einer
dieser Professoren, Franciscus van Vianen, hatte schon 1670 die
Utrechter fiir Léwen gewonnen. Als aber diese Pline in Rom bekannt
wurden, trat am 27. April 1671 die Congregatio de Propaganda Fide
dazwischen und verbot die Ubersiedelung. So blieb alles beim alten
bis zum Jahre 1672. Dieses Jahr ist in der Geschichte der Niederlande
bekannt als das «Notjahr», in dem die Regierung «ratlos», das Volk
«vernunftlos» und das Land «rettungslos» war. Frankreich und Eng-
land und dazu noch die Bischife von Miinster und Koéln hatten der
Republik den Krieg erklirt, und so war Koln auf einmal feindliches
Gebiet geworden! Soweit die Studenten nicht schon aus Kéln aus-
gewiesen waren, nahm nun van Neercassel sie von dort zuriick.

Offenbar konnte aber der Bischof sich nicht unmittelbar zu der
Verlegung nach Lowen entschliessen. Wie schon sein Vorginger
Rovenius, hatte auch er eine besondere Vorliebe fiir eine mehr devo-
tionell gerichtete Ausbildung, wie er diese selber bei den Oratorianern
von Saumur und Paris durchlaufen hatte. Er brachte darum seine
Studenten in ein kleines, in einer zum Herzogtum Cleve gehérenden
Enklave gelegenes Dorfchen mit Namen Huissen, ostlich von Arnhem
zusammen. In dem Elisabethenkloster, wo Neercassel wohnte und wo
die Studenten Unterkunft fanden, wurden auch die Vorlesungen
gehalten. Das war alles aber nur Notbehelf. Die Schwestern scheinen
diese Storung der klosterlichen Stille nur schwer ertragen zu haben,
und so entschloss sich Neercassel nach zehn Jahren, Anno 1683, fiir
eine Ubersiedelung nach Lowen, wo — wie wir schon gesehen haben —
das Bistum Haarlem seit 1616 sein eigenes Seminar besass. Uber
diese Haarlemsche Anstalt berichten wir weiter unten.

¥ 5 ¥

Obwohl der alte Namen «Alticollense» der neuen Lage in Léwen
~wo es iiberhaupt keine «<hohen Hiigel» gibt — nicht mehr entsprach,
wurde er dennoch fiir die Lowener Anstalt beibehalten. Es wurden
«Regulae domus SS Willibrordi et Bonifacii, omnibus missionaribus
S.Theologiae studiosis perquam utiles et necessariae» aufgestellt, in
denen der Studienplan umschrieben und Richtlinien gegeben wurden
fiir das Betragen der Studenten im Haus und im 6ffentlichen Leben.
Bezeichnend fiir die dogmatische Kontroverse der damaligen Zeit ist
die Bestimmung: «Ne quoad materiam de gratia contra Augustinum



quid sentiant legent opusculum ipsius Augustini de corruptione et
gratiar. Merkwiirdiger aber fir die Kompetenzverhiiltnisse ist der
Zusatz am Schlusse der «Regulaey: «ita constitutum ex consilio
vicariatus ultrajectensis. 4 Octobris 1683». Dieser Zusatz bedeutet
eine wichtige Anderung im Vergleich zu Koln. In Koln beruhte die
Oberaufsicht ausschliesslich bei dem Apostolischen Vikar bzw. beim
Krzbischof. Hier aber taucht auf einmal ein Mitbestimmungsrecht
des Vikariats, d.h. des Utrechter Kapitels, auf. Offenbar geht diese
Neuregelung schon auf einen Vorginger van Neercassels zuriick, denn
dieser erklirte schon am 3. August 1663 — also zwanzig Jahre frither -
«ita usureceptum inveni». Vorliufig zog dieses Mitbestimmungsrecht
des Kapitels noch keine weiteren Konsequenzen nach sich, aber in
spiteren Zeiten sind daraus schwere Konflikte in bezug auf das
Amersfoorter Seminar entstanden. Die Frage: Wem gehort die Ober-
aufsicht iiber das Seminar ? ist seit dem Anfang des 18. Jahrhunderts
eine bis heute noch nicht in allen Teilen geloste « Quaestio» geblieben.

Wir haben bis jetzt, dem gewchnlichen Sprachgebrauch folgend,
diese Priesteranstalten als « Seminare» bezeichnet, aber es ist deut-
lich, dass sie nur im beschrinkten Sinne so benannt werden kénnen.
Ein Seminar im tridentinischen Sinne ist weder Koln noch Lowen
gewesen. Zwar stand das Institut in Koln unter direkter Oberaufsicht
des KErzbischofs, aber der theologische Unterricht wurde an der Uni-
versitit empfangen. In Lowen haben auch die Mitglieder des Kapitels
Mitspracherecht, und auch dort war man fiir die theologische Aus-
bildung auf die Universitit angewiesen. Im Grunde sind die beiden
Lowener Hiuser wenig mehr als Studentenheime oder Konvikte
gewesen, wo die Studenten zwar unter Leitung eines Prisidenten
zusammenlebten, aber an der Universitit immatrikuliert waren.
Darum sprach man nie von «Seminaren», sondern von «Collegieny
nach dem Vorbild der englischen «Colleges» oder auch nach dem
«Collegium Romanum». Aber selbst der Name «Collegium» trifft nur
teilweise auf diese hollindischen Héiuser zu, denn massgebend fiir ein
«Collegium» im strikten Sinne war, dass es als solches in der Univer-
sitit inkorporiert war, der Rector magnificus Aufsicht dariiber aus-
iibte und der Prisident alljahrlich vor dem Rector der Universitit
Rechenschaft iber seine Verwaltung abzulegen hatte. Mit den beiden
hollindischen Kollegien ist dies niemals der Iall gewesen. Sie waren
nicht der Universitit einverleibt, sondern freie unabhiingige Stif-
tungen, die durch hollindische Beitrige unterhalten wurden und
unter alleiniger Aufsicht ihrer Goénner standen.



Alticollense hat seit 1683 bis zu dem Augenblick, da es an die
romische Partei abgetreten werden musste (1723), nur zwei Priisi-
denten gehabt. Der erste war der Neffe des Erzbischofs Codde,
Martinus de Swaen (1685-1692). Thm folgte Franciscus Verschuren
(1692-1723), unter dessen Prisidium die Studentenzahl allmihlich
zuriickging, infolge der in der hollindischen Kirche entstandenen
Spaltung. Bekanntlich wurde Erzbischof Codde 1702 durch Cle-
mens X1. seines Amtes enthoben auf Grund seiner «jansenistischen»—
das heisst «augustinischen»— Sympathien. Das Kapitel und eine grosse
Zahl Geistlicher widersetzten sich dieser pipstlichen Entscheidung
und verweigerten den von Rom ernannten Apostolischen Vikaren
den Gehorsam. Die dem Erzbischof treugebliebenen Katholiken wur-
den von da an als «refractarii» verschrieen und nicht linger als Mit-
glieder der katholischen Kirche anerkannt. Unter diesen Umstinden
musste es dem Utrechter Kapitel bald klar werden, dass in dem rom-
treuen Belgien fiir Alticollense nicht mehr viel zu erwarten war, und
es wurde darum schon 1717 beschlossen, die Gebéaulichkeiten zu ver-
kaufen. Der von Rom ernannte Apostolische Vikar, Jan van Bijlevelt,
wusste bei der belgischen Regierung Aufschub zu erreichen. Beim
Tode des Priisidenten Verschuren (9.September 1723) griff die ro-
mische Partei sofort energisch zu. Sie erklirte, dass «die Refractarii
kein Anrecht auf Alticollense héitten, weil es der romischen Kirche
gehore und nicht den Rebellen, die von dem rémischen Glauben ab-
gefallen seien». Der Rector magnificus der Universitiat, Dr. Hony,
wurde beauftragt, im Alticollense ein Inventar aufzustellen und
jedem den Zugang zu verweigern. Das Prisidentenzimmer wurde mit
dem Universitiitssiegel verschlossen; ein widerrechtliches Vorgehen,
weil Alticollense unabhéingig von der Universitit war und dem Rector
nicht die geringsten Befugnisse zukamen.

Die Utrechter setzten sich zur Wehr. Der Kanoniker Broedersen
reiste nach Lowen, erbrach das Universititssiegel und ernannte und
installierte Barchman Wuytiers zum Nachfolger Verschurens. Dar-
aufhin beschloss der Staatsrat in einer ausserordentlichen Sitzung,
Barchman Wuytiers polizeilich aus dem Haus zu entfernen. Fiir die
rémische Partei war alles daran gelegen, Beweisstiicke zu haben, um
das ausschliessliche Recht des Apostolischen Vikars zur Ernennung
des Priasidenten darzulegen. Wenn nimlich nachgewiesen werden
konnte, dass die Prisidentenernennung zur Kompetenz des Apo-
stolischen Vikars gehore, dann konnte van Bijleveld aus eigener Voll-
macht einen Priisidenten einsetzen. Solche Beweise konnte aber van

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1957. 6



— 86 —

Bijlevelt nicht auftreiben, so dass man sich schliesslich mit der Aus-
sage zweier Geistlichen begniigte, die erkliirten, sich zu erinnern, dass
Verschuren vom derzeitigen Apostolischen Vikar ernannt worden sei.
Zur gleichen Zeit wurden bei den Collatoren der Stipendien schrift-
liche Erklirungen gesammelt, dass die Stipendien nur von einem
durch den Apostolischen Vikar ernannten Prisidenten verwaltet
werden durften. Damit war fiir den romischen Apostolischen Vikar
die Bahn frei, nun selber zur Ernennung eines Prisidenten zu schrei-
ten, und damit war das Haus eigentlich schon fiir Utrecht verloren.
Broedersen wurde im Oktober 1723 vor den Rector magnificus und
den Biirgermeister zitiert, wo ihm mitgeteilt wurde, dass Alticollense
konfisziert sei und Broedersen innerhalb 24 Stunden das belgische
Gebiet zu verlassen hiitte. Barchman Wuytiers wurde aus Alticollense
entfernt. Der Verlust (27. Oktober 1723) war fiir die Utrechter Kirche
nicht sehr gross und beschrinkte sich auf die Immobilien ; die meisten
Besitztiimer befanden sich in Holland. Mit Mitwirkung der nieder-
lindischen Regierung wusste das Kapitel die Kigentumsfrage vor
einem biirgerlichen Gericht in Belgien anhiingig zu machen, aber
schon 1727 stand der Ausgang fest. Alticollense wurde dem réomischen
Teil zugewiesen. Damit noch nicht zufrieden, brachte das Kapitel die
Sache noch einmal - anno 1756 — vor ein hoheres Gericht, das dann
Alticollense definitiv der romtreuen Partei zusprach. Von diesem
Augenblick an hatte Alticollense fiir die Utrechter Kirche keine Be-
deutung mehr.

Welches waren die Schicksale des Haarlemer Seminars ? Wir
sahen, dass das Haarlemsche Kapitel schon 1615 sich von Kéln los-
loste und die KErrichtung eines eigenen Instituts in Lowen beschloss.
Dieses Haus konnte 1616 in Gebrauch genommen werden. Bei lir-
mangelung eines eigenen Bischofs kam es unter die Oberaufsicht des
Haarlemschen Kapitels, das die Hausregel aufstellte und Sybrandus
Sixtius, der besonders fiir Lowen geeifert hatte, und Judocus Catz,
Kanoniker von Haarlem, zu Provisoren ernannte. In den Satzungen
wird den Provisoren das Recht erteilt, die Oberaufsicht zu fithren, den
Prisidenten zu ernennen und iiber die Zulassung von Kandidaten zu
entscheiden. Weiter hatten sie die Gebiude in gutem Stand zu er-
halten und «Kandidaten, die zum Priestertum geeignet waren, auf-
zunehmen, wenn der Apostolische Vikar und die Superiores (d. h. die
Kanoniker) solches als dienlich erachten».



wex B ==

Das Haus erhielt den Namen «Holléindisches Collegium» oder
«Collegium Pulcheria». Dieser Name hat seinen Ursprung in einem
kleinen «schonen» Bildchen der hl. Jungfrau, das iiber dem Kin-
gangstor in einer Nische stand. «Imago supra ingressum posita, quia
pulchra et deauratis stellis picta cernitur, huic Collegiae Sanctae
Pulcheriae nomen dedit.»

Der erste Prasident war der bekannte Cornelius Jansenius (1617
bis 1624), mit dessen Namen der « Jansenismus» verbunden ist. Thm
folgte Henricus Paridanus (1624-1635). Bei seinem Tode kam die
Leitung in die Hande des Boudewijn Catz (1636-1639), bis dieser zum
Generalvikar von Haarlem gewihlt wurde. Nun wurde seine Stelle
eingenommen durch Theodorus Silvolt (1639-1657), und nach diesem
durch Theodorus Blokhoven (1657-1680). Als sechster und letzter
Prisident folgte ihm Petrus Melis, der nahezu ein halbes Jahrhundert
fungiert hat, bis auch dieses Haus verloren ging (1680-1729).

Nicht nur wegen des «schénen Marienbildchens», sondern tiber-
haupt gehorte Pulcheria zu den schonsten Collegien von Lowen. Es
bleibt unerklirlich, woher die Haarlemer, die bis 1615 nicht im-
stande waren, ein eigenes Seminar zu griinden und darum die Gast-
freundschaft der Utrechter in Anspruch nehmen mussten, die an-
sehnlichen Gelder erhalten haben, um diesen stattlichen Gebiude-
komplex anzukaufen und in Stand zu halten. Einmal wurde, zirka
1685, iiber die missliche finanzielle Lage des Instituts geklagt, fiir die
man die Verwaltung des Prisidenten Blockhoven verantwortlich
machte, aber offenbar war die finanzielle Not schnell behoben, denn
1714 gehorte Pulcheria zu den reichst dotierten Collegien. Es hatte
ein Jahreseinkommen von iiber 10 000 Gulden und dazu viele Liegen-
schaften, Wiilder, Bauernhofe und zinstragende Wertpapiere. Es war
«le plus beau college de toute I'université, si bien fondé qu’il peut
nourrir quarante boursiers pour la mission et loger jusqu’a 60».

Unter dem Priisidenten Melis spielten sich mutatis mutandis in
Pulcheria dieselben Ereignisse ab, wie wir sie bei Alticollense gesehen
haben. Das Haarlemer Kapitel, das die Oberaufsicht iiber Pulcheria
ausiibte, nahm bei der Suspension Coddes eine andere Haltung an
als das Utrechter. Man wollte es nicht zu einem offenen Bruch mit
Rom kommen lassen und beschloss, sich weiter — unter stillem Pro-
test — jeder Amtshandlung zu enthalten. Auch in der Ernennung von
Provisoren fiir Pulcheria blieb man siumig. Der einzige {iberlebende
Provisor, J. van der Steen, sah sich schon lange nicht mehr nach
Pulcheria um. Da ernannte der (ieneralvikar des Utrechter Erzbis-



s BE  we

tums zwei Geistliche zu Provisoren: Petrus Lobs in Haarlem und
Lukas Ahuys in Amsterdam. Ein Jahr spiter ernannte er den Ka-
noniker Broedersen zum Vizepriisidenten neben dem alt und ge-
brechlich gewordenen Petrus Melis.

Der romische Apostolische Vikar, van Bijlevelt, wusste nun den
Provisor van der Steen aus seiner Lethargie zu wecken und ihn zur
Verteidigung seiner Rechte anzuhalten. So standen die zwei von
Steenoven ernannten Provisoren dem einen vom Haarlemer Kapitel
ernannten gegeniiber. Uber beider Kompetenzen entbrannte ein
jahrelanger Zivilprozess. Zahllose Memoranden, Responsiones, Re-
pliken, Dupliken, Ampliationes wurden von beiden Seiten dem
Souverinen Rat von Brabant unterbreitet. Im Jahre 1724 konnte der
Rechtsspruch erwartet werden. Durch Vermittlung der hollindischen
Regierung wurde der Prozess vorliufig unterbrochen, und der Rechts-
streit iiber Pulcheria hétte sich noch jahrelang fortschleppen konnen,
wenn nicht der Kardinal-Erzbischof von Mecheln, d’Alsace, einge-
griffen hiitte. Im Jahre 1729 beschloss er, energisch mit den «Lo-
wener Jansenisten» abzurechnen. Dreizehn Professoren und Doc-
tores der Universitit wurden vor ihn zitiert, um sich der Bulle Uni-
gentius (1713 gegen das «Nouveau Testament du pére Quesnel») vor-
behaltlos zu unterwerfen. Da sie sich weigerten, wurden sie aus Amt
und Stelle entlassen. Die meisten zogen sich nach Holland zuriick.
Auf diese Weise hat man, wie man sagte, das «jansenistische Gesindel»
ausgerottet. Professor Melis wurde nicht zitiert. Wahrscheinlich war
er zu alt; zudem hatte er sich schon 1729 nach dem hollindischen
Delft begeben. Das Vorgehen des Kardinal-Erzbischofs bedeutete
auch den Untergang von Pulcheria. Es ging dem Bistum Haarlem
im Jahre 1730 endgiiltig verloren.

*k sk
*

In den vierzig Jahren, wihrend welchen Alticollense in Lowen
existierte, hatten sich die kirchlichen Verhiltnisse bedeutend zu-
gunsten der Katholiken geiindert. Das Verbot der katholischen
Religionsausiibung war zwar offiziell noch in Kraft, und die Katho-
liken waren noch immer gezwungen, sich in «Versteckkirchen» zu
verbergen; aber dennoch zeigte das 18. Jahrhundert eine wach-
sende Toleranz. Gegen Bezahlung einer jihrlichen Retribution an die
Stadtpolizei konnte man sich vor Uberfillen und Ruhestorungen
withrend der Gottesdienste sicherstellen und wurde man unbehelligt
gelassen. Vielleicht wiire die Duldsamkeit noch effektiver gewesen,



— 89 —

wenn nicht die militanten Calvinisten die Obrigkeit von Zeit zu Zeit
notigten, gegen die Katholiken gewaltsam vorzugehen, aber wenn
dies geschah, dann war es viel mehr, um die Calvinisten wieder eine
Zeitlang zufriedenzustellen, als um den Katholiken unangenehm zu
sein. ‘

Die Stadt Amersfoort hatte noch einen andern Grund, um sich
den Katholiken gegeniiber duldsam zu zeigen. Seit dem Mittelalter
(1476) besass die Stadt eine Lateinische Schule, aus der sich spiter
das Progymnasium und schliesslich das Gymnasium entwickelt hat.
Wegen der dusserst geringen Schiilerzahl befand die Schule sich an-
dauernd in einer Notlage und war immer wieder in Gefahr, geschlos-
sen werden zu miissen. Pfarrer Reynders von der katholischen Paro-
chie in den Muurhuizen sah darin eine Moglichkeit fiir die katholische
Jugend, diese Schule zu besuchen. Darum erbat und erhielt er von der
stidtischen Magistratur 1722 die Erlaubnis, in seiner Pfarrwohnung
ein Pensionat, eine Kostschule zu eréffnen, unter der Bedingung, dass
diese Jugendlichen die Lateinische Schule besuchen sollten. Dieses
Abkommen bedeutete fiir die Stadt-einen willkommenen Zuwachs der
Schiilerzahl und fiir die Katholiken die Méglichkeit, wiederum nach
zwei Jahrhunderten eine eigene katholische KErziehungsanstalt zu
griinden. Die Schule Reynders war eine rein personliche Unterneh-
mung und entbehrte jeden kirchlichen Charakters. Sie war urspriing-
lich kein «kleines Seminary, sondern ein ganz allgemein gehaltenes
Pensionat, wo man die nitige Vorbildung empfangen konnte zum
akademischen Unterricht im allgemeinen. Abgesehen von einer zur
gleichen Zeit in der Freistadt Vianen eriéffneten katholischen Schule,
die aber nur fiir Franzosen bestimmt war und von Franzosen geleitet
wurde, war das Pensionat des Pfarrers Reynders die einzige aner-
kannte katholische Anstalt.

Dieses Pensionat zog in kurzer Zeit so viele Schiiler aus dem
Lande an, dass Reynders die Entwicklung nicht mehr allein meistern
konnte. So wandte er sich 1723 an das Utrechter Kapitel mit dem
Ersuchen, sein Pensionat «in protectionem et tutelam» zu nehmen.
Das Kapitel entschloss sich dazu am 28.April 1723. Dieses Datum
gilt darum als der Griindungstag der sogenannten «Humanisten-
schule». Durch die Ubernahme durch das Kapitel bekam die Schule
zwar einen mehr offiziell-kirchlichen Charakter, aber die urspriing-
liche Bestimmung, ein allgemeines Internat zur Vermittlung der
nétigen Vorbildung fiir den spiiteren Universititsbesuch zu sein,
blieb unverindert, und so ist es bis tief in das 19. Jahrhundert hinein



geblieben. Als dann aber die Zahl der Pensionére allméhlich zuriick-
ging und sich fast ausschliesslich aus angehenden Theologiestudenten
zusammensetzte, bekam das Pensionat mehr und mehr den Charakter
eines «kleinen Seminars», das nur fir solche Gymnasiasten offen
stand, die sich vornahmen, spéter Priester zu werden. In der jiingsten
Zeit aber ist der urspriingliche Zustand wieder hergestellt worden,
und es werden altkatholische Jugendliche jeder Studienrichtung auf-
genommen.

Aus der Anfangsgeschichte dieser Kostschule ist zu schliessen,
dass sie nicht als eine Iortsetzung des Lowenschen Alticollense ange-
sehen werden kann. Alticollense war damals noch im Besitz des
Kapitels, und es fehlt darum die Kontinuitit. Zudem war das
LLowensche Institut ausschliesslich fiir Studenten bestimmt; Amers-
foort war nur eine vorbereitende Schule zum spiteren Universitits-
studium.

Als katholische Bildungsanstalt hat die Amersfoortsche Schule
fiir die Kirche grosse Bedeutung gewonnen. Darum wurde auch fiir
ihre Instandhaltung an die ganze Kirche appelliert. In einem Hirten-
brief vom 7.Mérz 1725 schrieb Erzbischof Steenoven an die Geist-
lichen beider Bistiimer: « s ist der (riite der weltlichen Obrigkeit zu
verdanken, dass in der Stadt Amersfoort katholische Schulen ge-
griindet worden sind, wo die lateinische Sprache gelernt werden kann
und die Jugend in den Tugenden erzogen wird. Damit aber diese
Jugend um so bequemer nach dieser so nahe gelegenen Stadt mit
weniger Kostenaufwand und grosserm Eifer gesandt werden konnen,
ist es notig, Gebdude zu errichten und andere notwendige Sachen zu
besorgen. Darum wollen wir darauf vertrauen, dass die Thren Sorgen
anvertrauten Glaubigen nicht nachlissig sein werden, dieses gottes-
fiirchtige, fiir die Kirche niitzliche und notige Werk durch eine grosse
Wohltitigkeit zu ermoglichen.» Fiir diese Schule hat sich denn auch
die ganze Kirche finanziell interessiert. Darum wurde auch das Pro-
visorium aus Vertretern der beiden Bistiimer, Utrecht und Haarlem,
zusammengesetzt. Iiir Utrecht traten als solche auf: W. Kemp und
Akkoi, beide Pfarrer in Utrecht, und J. Krijs in Amsterdam fiir das
Bistum Haarlem. Nach dem Tode von J. Krijs folgte ihm der Amster-
damer Pfarrer Th. Doncker nach. Es wurden « Sa,tzungen nach denen
die katholische Jugend in Amersfoort geleitet wird» aufgestellt, 1723,
die gewohnlich das «Reglement fiir die kleinen Studenten» genannt
werden. Es wurden zwel Lehrer angestellt, einer fiir die franzosische
Sprache und einer fiir die lateinische. Zweimal in der Woche soll ein



—_ 9] —

Spaziergang gemacht werden. «ls sollen Zeitungen gelesen werden
und die darin vorkommenden Ortschaften sollen der Jugend in den
Atlanten nachgewiesen werden, damit sie spielenderweise die Geo-
grafie lernt.» Anfinglich wurden iiberhaupt keine Ferien gegeben,
aber schon 1727 wurde dies als zu rigoros empfunden und wurde
der Juli als Ferienmonat bestimmt. So ist es sehr lange geblieben.
Erst am Ende des vorigen Jahrhunderts konnte man sich dazu ent-
schliessen, auch Weihnachtsferien zu geben, und erst in diesem Jahr-
hundert wurden dazunoch Osterferien eingefiihrt. Zu Lehrern wurden
ernannt Petrus van der Delft, Klassiker und Theologe, und de Sau-
ville, auch genannt Onesimus de Brimont. Bis ans Ende des vorigen
Jahrhunderts wurde unter den Humanisten nur franzosisch ge-
sprochen, und noch immer leben in der Hausgemeinschaft Rudimente
dieser friitheren franzosischen Erziehung weiter in Worten wie: «des-
cendre», «monter», «boire», «parloiry, «trans» (fiir: une tranche de
pain), «théquen» (fiir: est-il permis d’aller & la bibliotheque) usw.

Fiir die materielle Versorgung der Insassen wurde Pfarrer
Reynders angewiesen, der den Titel «oikonomos» erhielt. Von der
Ernennung von Professoren oder eines Prisidenten ist hier noch nicht
die Rede. Uberhaupt ist bis dahin noch nichts zu finden, was auf ein
«Seminar» hindeutet. Das versteht sich, denn Haarlem hatte in
Lowen sein Pulcheria noch und das Erzbistum sein Alticollense.

Wir haben diese Anfangszeit etwas ausfiihrlicher dargestellt,
weil im Verlauf der Zeit diese Kostschule, respektiv dieses Humani-
stengebiude, wiederholt mit dem spiiter gegriindeten theologischen
Seminar verwechselt wurde, was mehrmals zu Missverstindnissen
und schweren Kontroversen gefiihrt hat.

3 *
%

Fiinf Monate nachdem das Kapitel die Kostschule unter seine
Hut genommen hatte, ging Alticollense in Lowen verloren, und es
musste sich das Erzbistum nach einem neuen Siedlungsort fiir seine
theologischen Studenten umsehen. Weil die Stadt Amersfoort sich
besonders tolerant gezeigt hatte bei der Zulassung eines katholischen
Pensionats, lag es auf der Hand, dass man zuerst an diese Stadt
dachte, um nun auch dort die Ausbildung der Geistlichen fortzu-
setzen. Auf ein regelrechtes Gesuch, ein Collegium oder Priester-
seminar zu eroffnen, hiitte die Magistratur mit Riicksicht auf die
Calvinisten unmoglich eintreten konnen, denn die katholische Reli-
gion wurde zwar geduldet, aber keineswegs gefordert. Darum erbat



— 92 —

sich das Kapitel von Utrecht 1724 nur die Genehmigung, die « Kost-
schule erweitern» zu diirfen. Man kann sich fragen: Hat die Stadt-
behérde die Tendenz dieses Gesuches nicht durchschaut ? Oder viel-
leicht nicht durchschauen wollen ? Wie dem auch sei, das Kapitel
erhielt die Genehmigung. Es konnte Prisidenten, Prefekten und
Provisoren ernennen und Satzungen aufstellen, alles aber unter der
immer wiederkehrenden Bedingung, dass die Pensioniire oder Huma-
nisten die lateinische Schule «frequentieren» miissten. Nur dafiirhatte

die Stadt Interesse.

Mit den Geldmitteln, die der Kanoniker Broedersen aus Lowen
in Sicherheit hatte bringen kénnen, wurden nun in einer Seitenstrasse
der Muurhuizen einige Hauser angekauft, durch die man den GGarten
des Pfarrers Reynders erreichen konnte. Hier wurde 1724 mit den
durch das Utrechter Kapitel zur Verfiigung gestellten Geldern mit
dem Bau des Studentenhauses, das heisst des eigentlichen Seminars,
begonnen. Als das Gebidude 1725 fertiggestellt war, beschloss das
Kapitel in seiner Versammlung vom 10.April 1725, dass nun in
diesem Gebiude ein philosophisches und theologisches Seminar
eroffnet werden sollte. Fiir diese neue Anstalt wurden zwei Kanoniker
zu Provisoren ernannt: W.Kemp und N. Broedersen. Dieses theo-
logische Seminar ist eine rein Utrechtsche Sache gewesen. Das Bis-
tum Haarlem kommt darin nicht vor. Auch wurden in derselben Ver-
sammlung die zwei ersten Professoren ernannt: Servatius Hoffreu-
mont und Nicolas le Gros. Erstgenannter war Pfarrer in Grace bei
Liittich gewesen und wurde wegen seinen «jansenistischen» Sympa-
thien gendotigt, Belgien zu verlassen. Le Gros war Kanoniker von
Reims und Prisident des dortigen erzbischoflichen Seminars ge-
wesen. Nach seiner Entlassung (1710) reiste er jahrelang herum -
Rom und England — und kam dann nach Holland. Hoffreumont
erhielt einen Lehrauftrag fiir Theologie, le Gros fiir Philosophie und
Bibelwissenschaft. Ein Prisident wurde noch nicht ernannt. Dies
geschah erst 1728 in der Person des Johannes Willemaers, vordem
Mitglied der Universitit Lowen und Prisident des Collegiums der
hl. Trinitit. Zusammenfassend kommen wir zum Schlusse: Seit 1723
besteht in Amersfoort ein Pensionat fiir katholische Jugendliche, die
die Lateinische Schule besuchen. Es bekommt im Laufe der Ge-
schichte verschiedene Namen, wie Kostschule, Collegium, Humani-
stengebiiude. Es untersteht einem aus beiden Bistiimern zusammen-
gesetzten Provisorium. Daneben existiert seit 1725 ein philosophi-
sches und theologisches Seminar. Es ist durch das Utrechter Kapitel



e 08—

aus eigenen Mitteln und aus den aus Alticollense heriibergeretteten
Geldern gebaut worden. Es untersteht ausschliesslich dem Kapitel
von Utrecht. Haarlem war fiir dieses eigentliche Seminar noch nicht
interessiert, denn es blieb bis 1730 im Besitze des Collegium Pulcheria.
Man hat in spiteren Zeiten diese zwei selbstindigen Anstalten oft
miteinander verwechselt, so dass daraus heillose Konflikte iiber die
Eigentums- und Kompetenzfragen erwachsen sind. Das war fast
unvermeidlich, denn beide Anstalten befanden sich auf demselben
Grundstiick in unmittelbarer Nihe voneinander; Pfarrer Reynders
war «oikonomos» iiber beide Institute, wie auch Kemp Provisor iiber
das Seminar und tiber die Humanistenschule war.

Die umfangreichen Bauten im Pfarrgarten an den Muurhuizen
und der starke Zuwachs der Schiilerzahl der Lateinischen Schule
konnten nicht verborgen bleiben. Die Calvinistischen Pastoren sahen
dieses Wiederaufleben des « Pfaffentums» mit scheelen Augen an und
suchten das Fortschreiten der «verwegenen romisch-Gesinnteny
energisch zu bindigen. Am 11, Mérz 1726 reichten sie bei der Stadt-
magistratur eine Eingabe ein, in der sie sagen: « Wir sehen mit Be-
kiimmernis das zunehmende Anwachsen des Papsttums in dieser
Stadt. Wir miissen zusehen, wie die sogenannten Jansenisten ihre in
den Muurhuizen stehende Kirche betrichtlich erweitert und ver-
grossert haben und wie sie diesen Riesenbau mit einer grossen Anzahl
Jugendlicher gefiillt haben, die aus verschiedenen Ortschaften hier-
her zusammengeflossen sind, so dass dieser Bau einem vollstindigen
Kloster nicht nachsteht. Es scheint die Absicht dieser Anstalt zu
sein, diese Jiinglinge zum grossten Teil als Missionare und junge
Pfaffen iiber alle Stidte und Gemeinden unseres Landes zu ver-
breiten. Sie suchen das Pfaffentum unter unseren Volksgenossen zu
verbreiten und schidigen damit die wahre reformierte Lehre. Das
darf in einem Lande, dessen Religion und Freiheit durch das Mir-
tyrerblut der Vorfahren so teuer erkauft worden ist, nicht toleriert
werden. Darum ersuchen wir die Stadtbehirde, dieselbige Bildungs-
anstalt entweder ganz zu vernichten oder alles riickgiingig zu ma-
chen, was diese Papisten gegen die Landesgesetze unternommen
haben. Dadurch wird der Hochmut und die Verwegenheit der
réomisch-Gesinnten geziigelt und wir von unseren berechtigten Sorgen
erlost werden.»

Die Stadtbehorde, nicht gewillt, der intoleranten Haltung dieser
Pastoren sofort entgegenzukommen, liess die Eingabe zunichst un-
beantwortet. Darauf appellierte der Kirchenrat an die Synode — am



7.September 1726 — mit der Frage, welche Schritte weiter zu unter-
nehmen wiiren. Die Synode beauftragte darauf den Kirchenrat,
«illicor eine zweite lingabe bei der Magistratur einzureichen, und
falls wiederum eine Antwort ausbliebe, sich an die Provinzial-Staten
von Utrecht zu wenden, denn «die kirchlichen Interessen sollen gegen
das abscheuliche Plaffentum» verteidigt werden.

Nun erfolgte am 7.0ktober 1726 die zweite Kingabe an die
Stadtverwaltung. Die Pastoren teilten mit, dass sie durch «eine
expresse Missive» der Synode beauftragt sind, ihre Beschwerden zu
wiederholen in bezug «auf das bekannte Seminar oder Bildungs-
anstalt, das die Jansenisten aus dieser und anderen Provinzen so ver-
wegen und o6ffentlich errichtet haben zur Ziichtung des Pfaffentums
in dieser Stadt. Die Obrigkeit wird ersucht, seriés Acht zu geben auf
das Anwachsen, die Ausbreitung und Fortsetzung des genannten
pfiffischen und jetzt so vielbesprochenen Seminars und Massnah-
men zu treffen, durch die die Anstalt ganz vernichtet und das Papst-
tum in seiner verwegenen Unternehmung geziigelt und die Bekiim-
mernis von den reformierten Kirchen unseres Vaterlandes wegge-
nommen werden mogen.»

Die Stadtverwaltung aber blieb in ihrem Schweigen beharrlich,
so dass der Kirchenrat sich am 4. Juli 1727 endlich an die Provinzial-
Staten von Utrecht wandte. In der Kingabe beschweren sie sich
«iitber das gefihrliche und {iberall ruchbare, ja iiberaus verwegene
und beispiellos drgerniserregende Seminar innerhalb Amersfoort,
mit der Bitte, dass doch diese pipstliche Bildungsanstalt verboten
und ausgerottet werden moge». Die Staten von Utrecht als «die
grossten Beschiitzer der reformierten Religion» werden ersucht,
Massnahmen gegen das Anwachsen und die Verwegenheiten des
Papsttums in bezug auf pipstliche Schulen und Nebenschulen im
allgemeinen und besonders in bezug auf das Seminar von Amersfoort
zu treffen!» Der Kirchenrat legte ein Exemplar der Seminarsatzungen
bei, damit die Staten daraus ersehen konnten, dass dort «nicht nur
papstliche Superstition exerciert wird, sondern auch doziert wird das
[Lesen, Schreiben, die Humaniora, Gieschichte und Mathesis sowie
auch Theologie, und das Seminar deshalb mit der Zeit ein Gym-
nasium, eine Akademie oder Universitit werden wirdy». Weiter haben
die Jansenisten die Verwegenheit, in einem neulich erschienenen Buch
zu schreiben, «dass ihr Vorschlag, ein Seminar zu ervichten, bei den
hohen Staatspersonen nicht als unrecht befunden worden sei, ja,
dass die Magistratur von Amersfoort, dies wohl zugelassen habe.»



Das Utrechter Kapitel, das in den Provinzial-Staten mehrere
Verteidiger hatte, stellte nun zu ihrem Behufe ein kurzes Memo-
randum auf, in dem es betont: « Die Utrechter Kirche wird zugrunde
gehen, wenn ihr das Seminar genommen wird, weil die Collegien im
Ausland schon verloren gegangen sind. Die Folge wird sein, dass in
Holland nur Ordensbriider und Monchischgesinnte kommen werden,
zum Nachteil der Republik. Der Staat duldet die katholische Religion;
diese kann nicht verwirklicht werden ohne Priester. Man kann keine
Priester haben. ohne dass sie die Humaniora, Philosophie und Theolo-
gie studiert haben. Dies muss entweder im Ausland oder im Inland
geschehen. Falls im Ausland, dann geht das Geld iiber die Grenzen
und die Studenten kommen in die Gefahr, ,Sentimente, die dem
Staat nachteilig sind, einzusaugen‘. Geschieht es im Inland, dann
bleibt das Geld hier und versichert man sich von guten Sentimenten
bei den Priestern. Um Studenten studieren zu lassen ist ein Collegium
oder Seminar notig. Dies ist zwar gegen die Landesgesetze, aber
studieren im Ausland ist auch verboten. Man beschwert sich dartiber,
dass die Ausbildung 6ffentlich geschieht, aber es ist auf andere Weise
nicht moglich. Es gibt 400 Gemeinden in den Sieben Provinzen und
um die Gemeinden mit Priestern der ,wohlmeinenden Clerisei’ zu
besetzen, sind wenigstens 20 bis 30 Theologiestudierende nitig, um
alljihrlich tiber 4 oder 5 Priester verfiigen zu kénnen. Es ist unmog-
lich, dass dies im verborgenen geschehen kann. Wir wollen die Sache
;menagieren‘ und uns still verhalten, um unndétigen Eklat zu ver-
meiden. Aus diesen Griinden hoffen wir, dass das Collegium oder die
Kostschule, die wir in Amersfoort haben, keinen Anstoss erregen
wird.» Am Schlusse dieses Memorandums schrieb eine politisch ge-
schulte Personlichkeit zusammenfassend : «Praestet habere doctos et
pios sacerdotes quam ignorantes et malos irreligiosos. Boni bene
instruunt, male mali. Boni bonam educationem procurant, mali
malam. Boni bonos cives faciunt, mali malos. Interest Reipublicae
habere cives fideles et bonos, ergo bonum est habere bonos et doctos
sacerdotes. Eo servit Collegium.»

Die Utrechter Provinzial-Staten sandten die Eingabe des
Kirchenrats an die Stadtverwaltung mit dem Auftrag, dazu Stellung
zu nehmen. In ihrer Antwort fithrte die Stadtbehorde aus: «Vor
einiger Zeit ist auf einem Grundstiick, das zu einem fiir den katho-
lischen (lottesdienst eingerichteten Gebiiude gehort, ein viereckiger
Bau errichtet worden, in dem viele kleine Zimmerchen eingerichtet
sind auf die Art und Weise, wie sie in vielen anderen 6ffentlichen und



privaten Kostschulen in dieser Provinz und sonstwo angetroffen
werden und die geeignet sind, Schulkindern Unterkunft zu bieten.
Das erwithnte Gebiude, die sogenannte Kirche, ist in der selben Form
und Grosse geblieben, wie sie bis jetzt fiir den romischen Gottesdienst
gebraucht worden ist und bis heute gebraucht wird. In dem neuen
Gebiude befinden sich viele Kinder, die unter der Aufsicht der-
jenigen stehen, die mit dem Namen ,Jansenisten‘ bezeichnet werden.
Wegen der Verfolgung durch andere romische Geistliche auf Grund
der Annahme der péapstlichen Konstitution Unigenitus besitzen
diese Jansenisten nun ein geeignetes Mittel, um Kinder der katho-
lischen Einwohner dieser Provinzen, die sich der genannten Konsti-
tution weder konformieren wollen noch kénnen, nicht linger ab-
hingig zu machen von der Erziehung und den Instruktionen jener
Constitutionaristen und deren schidliche Sentimente und Lehren.
Sie haben sich innerhalb der Stadt niedergelassen, um diese Kinder in
den Prinzipien und Fundamenten der guten Studien und Wissen-
schaften in anstandiger Weise zu iiben und zu unterrichten.

Diese Kostschulkinder werden morgens und nachmittags in die
Lateinische Schule gebracht und dort auf dieselbe Weise wie die
anderen Schiiler durch den Rektor und die anderen Lehrer unter-
richtet. Diese Kinder werden wieder aus der Schule abgeholt und in
ihre Wohnung gebracht, in aller Modestie, wo man sowohl vor als
nach der Schulzeit beim Lernen und Wiederholen des Lehrstoffes
ihnen behilflich ist, und im iibrigen werden sie erzogen gemiiss einem
Reglement, das wir beilegen.

Die Classis Amersfoort und die Synode haben sich dagegen be-
schwert und ersuchten Massnahmen zur Aufhebung der Schule zu
treffen. Dagegen ist die Stadtbehoérde folgender Ansicht: In bezug
auf die Griindung dieser Kostschule und des dort erteilten Unter-
richts wurde verhandelt wie oben beschrieben ist. In dem Hause
werden keine weiteren oder anderen Unterweisungen gegeben und
keine andern Studien betrieben als die, welche in den anderen 6ffent-
lichen Lateinischen Schulen unterrichtet werden. Darum ist die
Stadtregierung nach getaner Untersuchung persuadierts, dass in
diesen Schulen nichts anderes unterrichtet wird als die Elementarien,
die auch in anderen 6ffentlichen trivialen Schulen (wo Katechismus,
Logik, Rhetorik und historische Biicher) gelehrt und ,traktiert: wer-
den. Die sogenannten Jansenisten sollten weniger ,inkommodiert:
werden, wenn man ,konsideriert’, wie und zu welchem Zweck sie hier-
her gekommen sind. Sie sind gekommen, um ihre Disziplinen zu



ey DT ==

tiben und damit die iiblen Sentimente und die sehr pernicitsen
Grundsitze der Jesuiten und anderen Ordensgeistlichen zu ver-
meiden, die Jugend nach ihren eigenen Prinzipien gottesfiirchtig und
tugendhaft und zum Gehorsam gegen die Obrigkeit zu unterrichten.
Die Kostschule ist nicht gegriindet worden in der Absicht, die Schiiler
zu Pfaffen, Priestern und ordinierten Personen zu formieren, sondern
im Gegenteil, um sie geeignet zu machen, an den 6ffentlichen Aka-
demien sich in allen Studien, sei es in dem Rechtsstudium oder der
Medizin oder auch an anderen Fakultéten zu perfektionieren. Es gibt
mehrere Exempel und Personen, die heute an den Akademien von
Utrecht und Leyden studieren.»

Die Beantwortung der Stadtbehérde ist in mancher Beziehung
héchst merkwiirdig. Es liegt hier bewusst oder unbewusst ein klarer
Irrtum vor, so dass Kirchenrat und Stadtobrigkeit aneinander vor-
beireden. Die reformierten Pastoren griffen das eigentliche Seminar
an, wo tatséichlich Theologie doziert wurde. Der Stadtrat verteidigt
die Kostschule, wo nichts anderes unterrichtet werde als in den
offentlichen Schulen. Jedenfalls wurden von jetzt an die beiden An-
stalten in Ruhe gelassen.

Ruhe aber war dem Seminar vorliufig nicht beschieden, denn
bald entbrannte ein viel tiefer greifender Streit in den eigenen Reihen.
Anlass dazu boten die extremen « Wuchery-theorien des franzosischen
Professors Nicolas le Gros. Man kennt die Kontroverse. Fiir die
franzosischen Fliichtlinge, die sich in Holland angesiedelt hatten, war
Zinsnehmen gleichbedeutend mit Wucher. Sie glaubten aus alt-
testamentlichen Griinden, jedes Zinsnehmen bekimpfen zu miissen,
und gingen so weit, dass sie verlangten, dass alle, die auf diese Weise
«wucherten», von den Sakramenten ausgeschlossen werden miissten.
Le Gros war der energische Wortfiihrer dieser extremen Richtung und
fand in Erzbischof Barchman Wuytiers und Bischof Varlet seine
treuesten Anhiinger. Die Hollinder und die von Léwen gekommenen
Siidniederléinder, unter ihnen der Kirchenrechtslehrer van Espen,
nahmen in dieser Materie einen viel milderen Standpunkt ein und
machten einen Unterschied zwischen Wucher im gewéhnlichen Sinn
und Zinsnehmen in angemessener Hohe. Der Kampf wurde mit der
grossten Bitterkeit gefiihrt, so dass schon 1728 das Utrechter Kapitel
erwog, Professor le Giros seines Amtes zu entheben. Damit erhielt die
Frage nach der Oberaufsicht iiber das Seminar eine peinlich aktuelle
Bedeutung. Es handelte sich um die Frage, ob dem Kapitel das Recht
zukomme, einen Seminarprofessor zu entlassen. Broedersen, der zu



den schirfsten Gegnern Le Gros’ gehorte, beantwortete diese Frage
durchaus bejahend, aber Iirzbischof Barchman Wuytiers war ent-
gegengesetzter Meinung. I'rotzdem stellte das Kapitel am 6. Juli 1728
fest: «Directionem collegii pene capitulum iuxta veterem consue-
tudinem.» KEsg konnte sich dafiir auf die Tradition berufen, nach
welcher es seit der Mitte des 17.Jahrhunderts immer Mitbestim-
mungsrecht in den Collegien von Kéln und Liéwen ausgeiibt hatte.
Dazu kam, dass das Kapitel viele Gelder fiir das neue Seminar zur
Verfiigung gestellt hatte und die aus Lowen heriibergeretteten Fonds
ebenfalls dem Amersfoorter Seminar zugute gekommen waren.
Barchman Wuytiers stellte gegen den Kapitelbeschluss ein langes
Memoriale auf, in dem er betonte, dass die Verhiltnisse in Amersfoort
ganz anders lagen, als dies in Koln oder Lowen der Fall gewesen war.
Darum: «non tam examinandum quid olim observatum fuerit, quam
quid modo deceat observari». Weil nach seiner Ansicht «Collegium
plenam seminarii formam habet», sind darauf die tridentinischen
Bestimmungen anzuwenden, und deshalb gehore das Amersfoorter
Seminar unter die Oberaufsicht des Irzbischofs.

Gegen die Auffassung des Erzbischofs war unseres Krachtens
wenig einzuwenden. Es bestand zwar Kontinuitit — in finanzieller
Hinsicht —zwischen Lowen und Amersfoort, aber diese geniigte nicht,
um nun daraus auch Verwaltungsbefugnisse abzuleiten. Das Seminar
in Amersfoort war eine ganz anders geartete Anstalt als Alticollense,
und zwar schon deswegen, weil es in Amersfoort keine Universitit
gab und die Studenten dort internen, rein kirchlichen Unterricht
empfingen. In Koln war die Verwaltungsform eine andere als in
Lowen, und in Amersfoort war es wieder anders, als es in Léwen ge-
wesen war. Hochstens konnte man behaupten, dass die Gebiude
Eigentum des Kapitels waren, aber das konnte noch nicht heissen,
dass es nun auch in der Verwaltung mitzusprechen hatte.

Das Kapitel war aber ganz anderer Meinung und ging in seiner
Versammlung vom 9.Mai 1730 so weit, dass es den unerhorten Be-
schluss fasste, die beiden Professoren Le Gros und Hoffreumont aus
ihrem Professorat zu entlassen. Dieser Beschluss hat zwar keine
weiteren FFolgen gehabt, weil der Seminarprisident Willemaers sich
weigerte, ihn auszufithren, weil, wie er sagte, «nicht bewiesen ist, dass
das Kapitel die Befugnis zur Entlassung besitze». Der Streit hielt an
bis zum Tode des Erzbischofs Barchman Wuytiers. Iir wohnte den
Kapitelversammlungen nicht weiter bei; umgekehrt sistierte das
Kapitel ihm secin Jahresgehalt. Bald aber musste dann doch das



—_— 99 .

Kapitel einlenken. Als Barchman Wuytiers 1733 gestorben und am
22.Juni Theodorus van der Croon zum Nachfolger gewihlt worden
war, ersuchte dieser Bischof Varlet, die Konsekration vornehmen zu
wollen. Varlet sandte nun dem Electus ein Memorandum zu, in dem
er sieben Bedingungen aufstellte, denen das Kapitel sich zu unter-
werfen hatte, bevor er bereit war, die Weihe zu erteilen. In bezug auf
das Seminar verlangte Varlet vom Kapitel das Eingestindnis, dass
essich ungerechterweise die Oberaufsicht iiber das Seminarangemasst
hitte zum Nachteil des Erzbischofs und dass der Entlassungsbe-
schluss der beiden Professoren rechtswidrig gewesen sei. Diese Be-
schliisse miissten annuliert und zuriickgenommen werden in einer
offiziellen Akte «sans equivoque et sans retour». Das Kapitel, ein-
sehend, dass die bischofliche Sukzession, in der man von Varlet
abhingig war, gefilhrdet wurde, ging dann am 3. August 1734 unter
das caudinische Joch hindurch und gab die verlangte Erklarung ab.
Daraufhin wurde van der Croon am 28.0Oktober 1734 von Varlet
konsekriert.

Die Humanistenschule erlebte im 18. Jahrhundert die Zeit ihrer
hochsten Blitte. Nur einmal drohte das gute Verhiltnis zwischen dem
Collegium und der Lateinischen Schule getriibt zu werden, so dass
von kirchlicher Seite erwogen wurde, die Collegianten zuriickzu-
ziehen und nun selber den ganzen gymnasialen Unterricht in eigene
Hand zu nehmen. Der Grund schien in der Befiirchtung der Eltern
gelegen zu sein, dass die kleinen Studenten auf dem stidtischen Gym-
nasium Schaden erleiden kinnten in ihrem sittlichen Betragen und
im Fortschritt ihrer Studien. Es wurde dariiber geklagt, dass be-
stimmte Vorkommnisse zu «betrichtlichem Arger» Anlass gegeben
hatten. Zu einer Trennung ist es jedoch nicht gekommen. Collegium
und Gymnasium blieben fest miteinander verbunden. Von welcher
Bedeutung das Collegium fiir die stidtische Schule gewesen ist, geht
daraus hervor, dass im Jahre 1857 die ganze Schiilerzahl des Gym-
nasiums sich auf 29 belief, von denen 16 aus dem Collegium kamen.
1862 war die Gesamtschiilerzahl 23, wovon 17 Collegianten. Im
Jahre 1866 war das Verhiltnis 22 Schiiler, davon 19 Humanisten.

Immerhin konnte man die Schule nur mit grosster Miithe am
Leben erhalten, so dass die Landesregierung sie 1879 schliessen
liess. Die Stadtregierung, die ihre klassische Bildungsanstalt nicht
verlieren wollte, errichtete nun ein Progymnasium, fiir das die
Seminarverwaltung eine jihrliche Subvention von 2000 Gulden ge-
withrte. 1892 konnte dieser Zuschuss auf 500 Gulden herabgesetzt



— 100 —

werden, bis sie 1896 aufgehoben wurde. Durch die Popularisierung
des hoheren Unterrichtes und den Zuwachs von Schiilern aus weiteren
Bevolkerungskreisen verschob sich das Zahlenverhiltnis immer mehr
zugunsten des Gymmnasiums. Im Jahre 1891 belief sich die Gym-
nasiastenzahl auf 68, von denen 10 Humanisten waren. Das heutige
Gymnasium zihlt bei einer Schiilerzahl von mehr als 150 durch-
schnittlich 8 bis 10 Collegianten.

Unter diesen griindlich veréinderten Umstéinden schien es nicht
langer ratsam, das humanistische Collegium aufrecht zu erhalten. Iis
ist zu erwarten, dass die Zahl der Collegianten immer mehr zuriick-
gehen wird. Beim Neubau des Seminars wurde denn auch die I'rage
aufgeworfen, ob man sich nicht aut die Neugriindung eines theo-
logischen Seminars beschriinken sollte. I£s ist in der heutigen Zeit fast
in jeder Stadt moglich, ein Gymnasium zu besuchen, und auch die
ehedem hohen Schulgebiihren bieten dafiir kein Hindernis, weil sie
nach den finanziellen Verhiltnissen der Eltern festgesetzt werden und
es unter bestimmten Voraussetzungen sogar moglich ist, kostenlos
Gymnasialunterricht zu empfangen. Wihrend ehedem die Zulassung
zum theologischen Seminar nur durch «die Schleuse» des Collegiums
moglich war, melden sich heutzutage wiederholt Kandidaten fiir das
theologische Studium, die in der Stadt ihres Wohnorts die Maturitit
erworben haben. Gerade weil fiir den kirchlichen Dienst nicht auf
eine geniigende Zahl Collegianten gerechnet werden kann, hat man
der Anstalt wieder ihren alten Charakter einer Kostschule zuriick-
gegeben, und so steht sie jetzt wieder Schiilern jeder Studienrichtung
offen.

Seit mehr als einem Jahrhundert sind die Seminarprisidenten
ipso facto Mitglieder des Prokuratoriums des Gymmnasiums. Es ist
vor allem diese historische Verbundenheit mit der Stadt Amersfoort,
die ausschlaggebend gewesen ist fiir den Beschluss, das neue Seminar
und Collegium wiederum in Amersfoort zu errichten. Schon 6fters
waren Stimmen laut geworden, das Collegium eingehen zu lassen und
das theologische Seminar in einer andern Stadt, z.B. Utrecht, zu
bauen, nicht nur, weil Utrecht der Sitz des Erzbischofs ist, sondern
auch, weil man davon Gebrauch machen kénnte, an der dortigen
Universitit bestimmte Vorlesungen zu horen. Diese Vorschlige aber
haben der Liebe zur Tradition weichen miissen.



— 101 —

Die obenerwihnten Streitigkeiten iiber die Oberaufsicht iiber die
Amersfoorter Hiuser unter dem Erzbischof Barchman Wuytiers
loderten 150 Jahre spiter noch einmal in noch grisserer Bitterkeit
auf. Es war der Streit zwischen dem Kanoniker und spiteren Erz-
bischof Henricus Loos und dem Seminarpriisidenten Christian Kar-
sten. Das Seminar war noch einmal «der ungliickliche Heizraum von
Zerwiirfnissen, Zwietracht und abscheulichen Verlenmdungen» ge-
worden. Loos war 1852 zum Kanoniker gewiihlt worden und bekam
den Auftrag, ein neues Statut fiir das Seminar auszuarbeiten. Unter
Mitwirkung des Bischofs von Deventer, Hermanus Heykamp, dem
Konsekrator des Bischofs Joseph Hubert Reinkens, stellte er in 81
Paragraphen neue Satzungen auf, die durch das Kapitel genehmigt
wurden, unter der Bedingung, dass sie auch vom Seminarprisidenten
Karsten beurteilt werden sollten. Karsten antwortete darauf mit
einer ausfithrlichen Kritik, womit er die Lunte ans Pulverfass legte.
Der Streit ist in einer Sammlung von zwanzig teils umfangreichen
Schriften enthalten, die in 4 Binden zusammengebunden den Titel
trigt «Das schwarze Buch». Hauptgegner sind Loos und Karsten,
um die sich noch sieben Geistliche und sogar vier der éltesten Stu-
denten scharten. Der Streit spielte sich ab zwischen 1858 und 1873
und hat, weil sie in die Zeit des Vatikanums fiel, auf manche romisch-
Katholiken abschreckend gewirkt. Der Episkopat des 1858 gewiihl-
ten Erzbischofs Loos ist dadurch um so unerfreulicher geworden, dass
er sich sogar gezwungen sah, in seinem Bischofshaus in Utrecht ein
eigenes Seminar zu eréffnen, wosich auch der bekannte Pfarrer Anton
Gatzenmeier von Miinchen eine zeitlang aufhielt. Fiir die in der
eigenen Kirche erlebten Enttiauschungen fand Loos Genugtuung in
seiner «apostolischen Reise» durch Bayern und die Pfalz, wo er auf
Ansuchen des Pfarrers Rentfle in Mering in verschiedenen Gemeinden
die hl. Firmung spendete.

Loos und Karsten waren urspriinglich befreundet, aber spiter
trat eine Erkaltung ein, die in eine bittere Feindschaft ausartete.
Das schwarze Buch hat seine Bedeutung verloren, aber es ist dennoch
lange Zeit ein «Liber Quaestionum» geblieben, und es bleibt eine
stete Ermahnung, die Vergangenheit nicht zu idealisieren und kein
laudator temporis acti zu werden.

Fs waren zwar noch andere Kontroversen, die hier unerwihnt
bleiben miissen, aber in bezug auf das Seminar handelte es sich wieder
um die Frage: Bei wem tuht die Oberaufsicht ? Welches ist das Ver-
hiilltnis vom Kapitel zum Seminar? Welches ist die Aufgabe des

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2. 1957. 7



— 102 —

Prisidenten ? Hat das Kapitel die Befugnis, etwas gegen den Priisi-
denten zu unternehmen, z. B. ihn zu entlassen ? Wenn ja: aus welchen
Griinden ? In welchem Verhéltnis stehen die Provisoren zum Ka-
pitel ? Ist der Provisor nur « Beamter» des Kapitels, oder hat er eine
plenissima potestas ? Wer ernennt die Provisoren ? Welche Personen
sind dafiir wihlbar ? Nur Geistliche aus dem Erzbistum ? Oder nur
Kanoniker ? Und in welchem Verhiltnis steht das Bistum Haarlem
zum Seminar ¢! Hat der Bischof von Haarlem hier bestimmte Rechte ?
Wenn ja: welche ?

Seminarprisident Karsten stand durchaus auf dem Standpunkt,
den schon 1728 Erzbischof Barchman Wuytiers eingenommen hatte.
Er ponierte: Amersfoort hat ein Seminar, und daraufsind die Trienter
Bestimmungen anwendbar. Der Bischof hat ein gottliches Recht in
bezug auf die Ausbildung der Priesteramtskandidaten. Dieses Recht
muss unter allen Umstinden respektiert werden. Die Provisoren
haben eine plenissima potestas; sie iiben im Namen des Bischofs die
Oberaufsicht aus. Sie sind nur dem Erzbischof, nicht aber dem
Kapitel Rechenschaft schuldig. Das Seminar ist gegriindet worden
durch das Kapitel, aber unter der Initiative einiger Amsterdamer und
Haarlemer Pfarrer, durch die Mildtiatigkeit der Glaubigen. (Dies ist
nur fir die Kostschule richtig, nicht aber fiir das theologische Semi-
nar.) Der Kapitelbeschluss vom 6. Juli 1728 ist ungiiltig (Absetzung
von Le Gros und Hoffreumont), denn er ist subreptitie und prae-
mature entstanden, renitente archiepiscopo. Der Beschluss ist {iber-
dies 1733 wieder zurlickgenommen worden, nachdem Bischof Varlet
sich den Anmassungen des Kapitels widersetzt hatte. In Koln war
die Oberaufsicht ausschliesslich beim Erzbischof. In Lowen war es
wieder anders geregelt. Warum kann es in Amersfoort nicht wieder
anders sein ? Denn Lowen und Amersfoort unterscheiden sich «ra-
tione loci, erectionis et directionis». So das Urteil Karstens.

Demgegeniiber betonte Kanoniker Loos: Das Collegium in
Amersfoort ist kein Seminar und kann nicht einmal ein Seminar sein.
Da und dort bezeichnet man es wohl mit dem Namen Seminar, aber
wer sich an die offiziellen Dokumente hilt, spricht von einem «Colle-
gium». Amersfoort hat ein Collegium. In dieser Beziehung entscheidet
die Stiftung, die Gewohnheit usw. Das Kapitel hat das Collegium
gegriindet. (Dies ist nur fiir das theologische Seminar richtig.) Kano-
niker Broedersen bekam vom Kapitel den Auftrag, in Amersfoort das
Collegium zu griinden. Darum wurde er Provisor, und dafiir hat die
Kapitelkasse Gelder ausgegeben. Das Kapitel hatte schon Befug-



— 103 —

nisse iiber die Kolner Anstalt, und in Lowen war dies noch mehr der
Fall. Es ist eine historische Kontinuitit da, denn Lowen ist eine Fort-
setzung von Koln und Amersfoort eine solche von Lowen. Das Kapitel
hat immer seine Rechte ausgelibt, sogar unter Barchman Wuytiers.
Das Recht des Kapitels ist zu ersehen aus den Ernennungsakten der
Provisoren, ¢nomine nostro», das heisst: Provisoren iiben die Ober-
aufsicht im Namen des Kapitels aus. Der Kapitelbeschluss von 1733
ist zwar widerrufen worden unter dem Zwang des Bischofs Varlet,
aber trotzdem hat das Kapitel seine Rechte auch fiirderhin ausgeiibt.
Das Collegium ist nicht ausschliesslich fiir angehende Geistliche
bestimmt, sondern es hat, soweit es die Vorbildung betrifft, den
Charakter einer Kostschule, in der auch Rechtsanwilte und Arzte
ausgebildet werden. — Wie man sieht, werden auch hier Kostschule
und Seminar wiederholt miteinander verwechselt.

Beziiglich der Frage des Mitbestimmungsrechtes des Bistums
Haarlem standen beide Minner einander ebenso unversohnlich
gegeniiber. Prisident Karsten nahm auch hier den streng bischof-
lichen Standpunkt ein und forderte auch fiir den Haarlemer Bischof
das gottliche Recht in bezug auf seine Geistlichen. Er betonte, dass
das Collegium durch die Geistlichen von Amsterdam geplant worden
sei und die Provisoren Krijs und Doncker die praecipui auctores
gewesen seien. (Dies gilt aber nur fiir die Kostschule.) Als das Colle-
gium ein Jahr existiert hatte, wird es unter den Schutz des Kapitels
gestellt, was undenkbar sei, wenn es durch das Kapitel errichtet
worden wiire. (Auch hier ist nur das Pensionat gemeint.) Es ist ein
kombiniertes Seminar, und die Besitztiimer gehéren den beiden Bis-
tiimern.

Dem stellte Loos seinen Standpunkt entgegen: Das Kapitel hat
das Collegium gegriindet; denn Provisor Kemp sagt ausdriicklich:
«dont nous sommes les fondateurs». (Dies trifft nur, so weit es die erste
These betrifft, auf das theologische Seminar zu. Was den zweiten
Satz anbelangt, war Kemp Provisor iiber beide Institute.) Haarlem
hat nie ein Bestimmungsrecht iiber das Collegium gehabt. Bischof
Stiphout (1745-1777) hat ausdriicklich erklért: «Ich habe in dem
Collegium nichts zu sagen.» Und Bischof van Buul (1843-1862): «Ich
habe kein Anrecht auf die Gebiude, Fonds oder auf Mitverwaltung.»

Wie gesagt hat dieser Streit, der bis zum Tode des Erzbischofs
Loos (1873) die Gemiiter entzweite und erbitterte, nur noch histo-
rische Bedeutung. Darum wurde er kurz erwithnt. Die Zeiten haben
sich inzwischen geiindert. Ein derartiger, die Kirche bis ins Innere



— 104 —

aufwiihlender Kampf wire heute — gliicklicherweise — nicht mehr
moglich. Um fiir die Zukunft eventuelle Kontroversen zu vermeiden,
sind die Rechtsverhiltnisse des Seminars im « Kirchlichen Statut»
vom Jahre 1950 neu geregelt worden. Darin heisst es:

«Die altkatholische Kirche hat eine Ausbildungsanstalt fiir ihre
Geistlichkeit. Sie tragt den Namen Seminar (im erweiterten Sinn).
Es hat seinen Sitz in Amersfoort oder in einem, im Einvernehmen mit
den Provisoren durch den Iipiskopat zu withlenden anderen Ort,

Die Ausbildung wird unterschieden in zwei Teile:

a) die vorbereitende und gymnasiale Ausbildung der Humanisten

im Collegium;

b) die philosophische, theologische und allgemein-priesterliche

Ausbildung der Studenten im Seminar (im engern Sinne).

Die allgemeine Leitung und Verwaltung des Seminars ruht beim
Episkopat, der diese Leitung und Verwaltung ausiibt durch die Pro-
visoren. Der Seminarpriisident hat die tigliche Leitung und Ver-
waltung. Das Provisorium besteht aus drei Mitgliedern. Sie werden
auf Vorschlag des Metropolitankapitels von Utrecht ernannt durch
den Episkopat. Zwei dieser Provisoren werden aus den Kanonikern
des genannten Kapitels gewiihlt. Der dritte Provisor wird aus den
aktiven Priestern des Bistums Haarlem ernannt. Dieser Vorschlag
benotigt die Bestiitigung durch den Bischof von Haarlem.

Der Episkopat bezeichnet einen der zum Erzbistum gehdrenden
Provisoren zum verwaltenden Provisor (provisor-arcarius).

Der verwaltende Provisor verwaltet die Fonds und Giiter des
Seminars. Die Verpflichtungen des verwaltenden Provisors zur Rech-
nungsablage werden in einem besondern Statut umschrieben.

Der Bischof des betreffenden Bistums entscheidet selbstindig
itber die Erteilung der Weihen und die Zulassung in den Kirchen-
dienst.» |

Giegeniiber der Periode Karsten-Loos bedeutet dieses Statut
einen grossen Fortschritt. Von nun an gehért das Seminar beiden
Bistiimern und die Oberaufsicht der Bischofe ist jetzt prinzipiell und
genau festgelegt.

Das alte Seminar hat seit seiner Griindung bis heute folgende
Priisidenten gekannt:

Johannes Willemaers . . . . . . . . . . . .. 1728—-1758
Wijnand Brons. . . . . . . . . . .. L. 1758-1765
Adrianus Broekman. . . . . . . . . . . . ., 1765-1778

Jean Toussaint le Drin . . . . . . . . . . . . 1778-1805



— 1056 —

Willibrordus van Os. . . . . . . . . . . . . . 1805-1825
Wilhelmus de Wit. . . . . . . . . . . . . .. 18251828
Johannes Rotteveel . . . . . . . . . . . . .. 1828-1830
Aloysius Modder . . . . . . . .. 0000 L . 18301835
PotriiB BDUYS « &« 5 s 5 % ¢ © ¢ & w:3 & & & & 1835-1853
JohannesVerhey . . . . . . . .. .. .. .. 1853-1854
Christianus Karsten. . . . . . . . . . . . . . 18541884
Theodorus van Vleoten . . . . . . . . . . . . 18841885
Jacobus Johannes van Thiel . . . . . . . . . . 1885-1906
Timotheus van Santen. . . . . . . . . . . . . 1906-1910
Franciscus Kenninek . . . . . . . . . . . .. 1910-1920
Cornelis Wijker. . . . . . . . . . . . . . .. 1920-1938
Bastiaan Abraham van Kleef. . . . . . . . . . 1938-1945
Pieter Joseph Jans . . . . . . . . . . . . .. 1945

Wir wollen diesen geschichtlichen Uberblick, in dem nur die
wichtigsten Ereignisse angedeutet werden konnten und die ganze
innere (zeschichte des Seminarlebens und -unterrichts unbesprochen
bleiben musste, schliessen mit dem Wunsch, der bei der Eroffnung der
1833 vergrosserten Kostschule ausgesprochen wurde und auch fiir die
neue Anstalt in Erfiilllung gehen moge : « Dass der Samen der Tugend
und der Wissenschaft reiche Friichte tragen moge und Priester aus-
gebildet werden, die durch Wort und Tat Leuchten und Zierden der
Utrechter Kirche sein mogeny.

Hilversum B.A. van Kleef

Literatur

H.F. van Heussen, Batavia Sacra. 1714.

H.F. van Heussen, Historia episcopatuum foederati Belgii. 1719.

W. Kemp, Kort historisch verhael van 't gene de Kerke van Utrecht wedervaren
8. 1725.

J.H.de Vries, Het Seminarie-College te Amersfoort. In «Volksalmanak ter
verspreiding van waarheid en deugd voor de Katholieken van Neder-
land». 1864.

J.F. Vregt, De vroegere Collegién of Seminarién tot opleiding van Geestelijken
voor de Hollandsche Missie. Bijdragen voor de Geschiedenis van het
Bisdom Haarlem (VIII). 1879.

J.C. van der Loos, De opleiding der geestelijken in Holland. Bijdragen voor de
Gieschiedenis van het Bisdom Haarlem (LX). 1941.

L.J. Rogier, Geschiedenis van het katholicisme in Noord-Nederland in de
16de en 17de eeuw. 1945,

H. Loos-Karsten u. A. « Het Zwarte Boek». 1858-1873.



	Die Priesterseminare der Utrechter Kirche seit dem Konzil von Trient

