
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 47 (1957)

Heft: 1

Artikel: Christus und die Kirche in der theologischen Lehre

Autor: Küppers, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404343

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404343
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


35

Christus und die Kirche
in der theologischen Lehre

Referat gehalten am 26. September 1956 auf der Internationalen Altkatholischen
Theologenkonferenz in Bonn

I. Einleitung

Die allgemeine theologische Lage und die altkatholischen
Voraussetzungen

Emil Brunner beginnt seine zwar wenig umfangreiche aber überaus

inhaltsreiche Schrift «Das Missverständnis der Kirche» mit der-
Feststellung : «Was ist die Kirche Diese Frage ist das ungelöste
Problem des Protestantismus. Von den Tagen der Reformation bis auf
unsere Zeit hat nie Klarheit darüber bestanden, wie sich die Kirche
im Glaubenssinn, die Gemeinde Jesu Christi, zu der oder den
Institutionen verhalte, die Kirchen heissen.» Auch wer Brunners im
weiteren gebotene Lösung des Problems nicht annehmen kann, wird dieser

Formulierung zustimmen müssen. Der damit bezeichnete
Notstand hat in der ökumenischen Bewegung besonders durch die
Konferenz von Lund 1952 sich zugespitzt zur Frage nach dem Verhältnis
von Christus als dem einen Haupt und der Kirche als dem Leib Christi.
Entsprechend lautete das Thema der I.Sektion in Evanston 1954:
«Unser Einssein in Christus und unsereUneinigkeit als Kirchen.» Doch
nicht nur die speziellen Kreise der ökumenischen Bewegung sehen
sich vor diese Frage gestellt. Auch die theologische Forschung ist aus
ihrer eigenen, selbständigen Entwicklung heraus in steigendem Masse
auf diese Frage ausgerichtet. A.Nygren formuliert dies so: «Eigenartig

in der gegenwärtigen Lage ist dies, dass man in der ökumenischen
Arbeit gerade zu diesem Punkte gekommen ist, zu dem auch die
biblisch-theologische Arbeit gelangt ist, dass Christus und seine Kirche
untrennbar zusammengehören... Es geht nur darum, diesen in
Wahrheit ökumenischen Augenblick richtig auszunutzen, indem man
die Aufmerksamkeit auf .Christus und seine Kirche' konzentriert und
daraus die unumgänglichen praktischen Folgerungen für die Einheit
der Kirche zieht1).»

l) A. a. O. S. 76 f.



— 36 —

Andererseits ist aber auch auf katholischer Seite, wie Carl Feckes
in seinem Kommentar zur Encyclica Pius XII Mystici Corporis vom
29. Juni 1943 formuliert, im Zusammenhang mit den Veränderungen
der gesamten geistigen Weltlage «das neuzeitliche (sc. tridenti-
nisch-nachtridentinische) Kirchenbild im Umbruch begriffen l). Die
Kirche als streng rechtlich geordnete Institution, die klassische societas

perfecta der Gegenreformation und des kanonischen Rechtes
(cf. Constitutio Apostolica «Providentissima Mater Ecclesia» Benedicti

XV vom 17. Mai 1917) tritt damit in das Licht der «altchristlichen
Idee vom mystischen Herrenleib'>, wobei schon Mystici Corporis auf
die grosse und seither noch weiter wachsende Zahl katholischer
Schriften zu dieser Frage hinweist. Dazu kommt, dass selbst in der
römisch-katholischen Kirche eine explicite verbindliche Lehre über
die Kirche nicht gegeben ist, wie es deutlich durch den Abbruch des

Vatikanischen Konzils mitten in der Beratung der Constitutio
dogmatica de ecclesia markiert wird.

Dass die Ostkirche in dieser Frage nicht auf theologische
Formulierungen festgelegt ist, die über das Nicäno-Konstantinopolitanische
Symbol von 381 hinausgehen, ist gerade von orthodoxen Theologen
immer wieder ausgesprochen worden.

So ist es nicht verwunderlich, dass auch die altkatholischo Theologie

sich hier vor eine Reihe offener Fragen gestellt sieht und bereit
sein muss, sich den von allen Seiten auch sie umdrängenden Fragen
zu stellen. Bisher ist dies jedoch nur in gelegentlicher und wenig
zusammenhängender Weise geschehen, wenn auch in der IKZ seit 30

Jahren eine ganze Reihe Abhandlungen zur Frage der Kirche
erschienen sind 2). Mit besonderer Eindringlichkeit hat Prof. Urs Küry
im Zusammenhang mit seinem Bericht über die Konferenz von Lund
1952 sich um eine grundsätzliche altkathohsche Stellung in dem

Fragenkomplex Christus-Kirche-Einheit der Kirche bemüht. In
seiner Darstellung weist er unter anderem mit Recht darauf hin, wie
unfruchtbar, ja trügerisch und gefährlich ein plerophorer Wortkonsensus

aufbiblischer Grundlage ohne echte theologische Klärung sein
kann. Ein besonderes Anliegen unserer heutigen Ausführungen soll
es deshalb sein, unter uns zu einer solchen Klärung beizutragen.
Wenn wir uns dabei das Thema sozusagen in doppelter konfessioneller
Zuspitzung von den Theologen des Weltprotestantismus um Lund
und den Theologen der weltweiten römisch-katholischen Kirche um

A. a. O. S. 24.
2) S. Literaturverzeichnis.



— 37 —

Pius XII. stellen lassen, so sehen wir uns für unsere eigene Arbeit doch
verwiesen an das immer neu zu befragende Zeugnis der ganzen Hl.
Schrift und der Lehrtradition der gesamten Kirche. Unsere heutige
Aufgabe muss sich allerdings fast im Sinne einer einleitenden
Bemerkung darauf beschränken, die aktuelle Frage unter vier Gesichtspunkten

zunächst zu analysieren um dann zu versuchen, einen
allgemeinen Ansatz zu ihrer Lösung aufzuweisen.

Die vier Gesichtspunkte sind die folgenden :

1. Die Begründung der Kirche durch Christus.
2. Die Leitung der Kirche durch Christus.
3. Die Gegenwart Christi in der Kirche.
4. Die Zugehörigkeit zu Christus und zur Kirche.

Der untersuchte Ansatzpunkt ist die Heiligkeit der Kirche, die
das Wesen ihrer Verbindung mit Christus ausmacht.

Zum Abschluss wird versucht, eine Reihe von Folgerungen
anzudeuten.

II. 1. Hauptteil

4 Gesichtspunkte — 4 Fragen

a) Der Gesichtspunkt der Gründung der Kirche durch Christus

Der erste Gesichtspunkt, der sich einer analytischen Betrachtung
des Fragenkomplexes Christus und die Kirche darbietet, ist der
Gesichtspunkt der Gründung bzw. der Begründung der Kirche durch
Christus.

Für die älteste Kirche ist offenbar die Frage ihres Hervortretens
m der Zeit keineswegs eine Angelegenheit von Tatsachen, die schlechthin

der Vergangenheit angehören, wie etwa in der Geschichte
verlorene oder gewonnene Kriege einen bestimmten, gegenwärtigen
Zustand eines Volkes bedingen. Die historische Frage hängt für die
ältesten Gemeinden unlöslich zusammen mit ihrer eigenen apostolischen

Gründung bzw. ihrer Gründung im Zusammenhang der
Tätigkeit der Apostel. Das heisst, die entscheidende Antwort hegt
nicht in einem historischen Wissen über Jesu Leben und Taten,
sondern in der Verbindung mit den Aposteln und ihrem Zeugnis. Darauf
beruht das Dasein der Stammgemeinden, der «ekklesiai», in Jerusalem,

Alexandrien, Antiochia, Ephesus, Korinth, Rom und so fort.
Indem diese ersten Begründer wahrhaft Apostel, d.h. Beauftragte



— 38 —

des Kyrios Christos sind, verbürgen sie die Übereinstimmung der
Grundlage der geschichtlich sich entfaltenden Gemeinden mit dem
Willen des Christus selbst. Zugleich ist damit die Einheit in aller
schon am Pfingsttag offenbaren Mannigfaltigkeit gewährleistet: Die
Apostel sind je eine Einheit durch ihre Erwählung und Sendung durch
Christus und kraft ihres Erfülltseins mit dem Hl. Geist. Der Wahrer
aber dieser Verbindung durch die Apostel mit Christus ist der
Bischof, und zwar ist er es nicht im Sinne eines persönlichen Charismas,

sondern auf Grund des vom Hl. Geiste getragenen Amtes. Und
so kann schon Ignatius von Antiochien (ad Ephesios 6, 2) erklären:
«So muss man den Bischof betrachten wie den Herrn selbst.»

Die einzelnen Tochtergemeinden wiederum hängen unverbrüchlich

mit der apostolischen Stammgemeinde zusammen, und so ist die
Gesamtheit der Gemeinden durch die Apostel ihrem Ursprung nach
mit Christus verbunden.

Weiter und tiefer greift jedoch für das Verhältnis der Kirche zu
Christus die Vorstellung vom kosmischen Heilsdrama, in dem Christus

der Wiederhersteller der durch den Engelfäll gestörten oberen
und der Retter der unteren, irdischen Welt ist. Das zeitliche Werden
der Kirche ist nur ein kleiner, allerdings zentraler Teil in diesem
Geschehen. Alttestamentlicher Schöpfungsglaube und jüdische
Messiashoffnung, orientalische Kosmologie und Mysterienfrömmigkeit
zusammen mit griechischer, insbesondere platonisch-neuplatonischer

Philosophie und dem grossen Reichsgedanken der Pax Romana
sind nährende Wurzel wie anregend-abstossondes Gegenbild; jedenfalls

aber weiss sich der Christ der Alten Kirche in dieses grosse
Geschehen durch Christus einbezogen. Deshalb konnte auch das theo-
logisch-konziliare Ringen um das christologische und trinitarische
Dogma den einfachen Christen so erstaunlich stark und unmittelbar
berühren : Er spürte darin stets den Zusammenhang mit dem Werden
und dem Sinn der Kirche. Deshalb ist die entscheidende Klärung der
christologischen Frage im Chalcedonense auch die entscheidende
altkirchliche Entscheidung über die Kirche. Hier wurzelt mit
Recht das von Urs Küry in seiner Stellungnahme zum Kirchenproblem

auf der Konferenz von Lund für die altkatholischo, theologische

Auffassung mit grosser Entschiedenheit ausgesprochene Ja zur
«Kirche als Offenbarungstatsache» r). Nur der vere Dens und vere
homo vermag die volle und wirkliche Erlösung zu bringen, und jede
Ekklesiologie, die sich in der Christologie begründen will, muss von

"*) LKZA953, S. (iff.



— 39 —

dieser, im Dogma der alten Kirche gegebenen Grundlage ausgehen.
Von diesem Verhältnis zu Christus her erhält der Kirchenbegriff der
Väter und der grossen Theologen der späteren Zeit seine Mehrschichtigkeit,

seine Fülle und seine Weite. Er umgreift die Engel- und die
Menschenweit in allen Zeiten, er bezieht besonders Israel, das Gottesvolk

des Alten Bundes, mitsamt den Urvätern und Erzvätern ein, und
er umfasst schliesslich mit der irdischen, streitenden und wandernden
die himmlische, die schauende und anbetende Kirche in einer grossen
von Christus getragenen Einheit. Ohne Ihn fiele darum auch die
geschichtlich auf Erden lebende Kirche ins Nichts. Neben dieser
Begründung des Kirchenverständnisses im christologischen steht als
wesentliche Ergänzung ihre Begründung im trinitarischen Dogma,
d.h. besonders in der konziliaren Entscheidung von 381 über die
Homoousie des Geistes, dessen Sendung am Pfingsttag zum äusseren
Hervortreten der Kirche führte und dessen unablässiges Wirken ihre
Verbindung mit Christus bedingt. Dies ist die Grundform der
kirchlichen Lehre über Christus und das Werden der Kirche, die bis heute
in der katholischen Theologie unverändert angenommen wird. In
Frage gestellt wird sie, abgesehen von Marcion und den Montanisten,
zunächst nur vom Boden der bitteren Erfahrungen her, die im Leben
der Kirche mit menschlicher Sünde und Schwachheit gemacht werden.

D.h., es wird wesentlich nur die herrschende, «verweltlichte»
Crosskirche, nicht aber das Grundverhältnis Christus-Kirche selbst

angegriffen. Grösste Bedeutung gewinnt dabei Augustins Ansatz zur
Lösung dieser Schwierigkeit. Bei Weitergeltung des übergeordneten

Begriffes der Civitas Dei unterscheidet Augustin für den
irdischen Bereich dieser Civitas zwischen dem corpus permixtum und
dem corpus verum oder hortus clusus sive numerus ille justorum qui
secundum propositum (sc. zum Ersatz für den certus numerus
angelorum lapsorum) coacti sunt. Unzählige Nachfolger hat Augustin
gefunden, meist allerdings im Sinne der Vereinfachung und Verhärtung
seiner Unterscheidung zum Begriffspaar ecclesia visibilis und ecclesia
invisibilis. Auch dabei musste nicht etwa sofort für die ecclesia visibile
die Begründung durch Christus abgelehnt werden. Dies letztere
geschieht dann allerdings infolge der steigenden Erbitterung der
mittelalterlichen Sekten im Blick auf die herrschende Kirche. Zum mindesten

ist für sie die reine, von Christus gestiftete Kirche bis zur
Unkenntlichkeit entstellt und muss nun erst neu hergestellt werden.
Eine starke Neigung zu dieser Auffassung ist zwar auch der
reformatorischen Theologie unverkennbar eigen. Trotzdem herrscht diese



— 40 —

Auffassung des Verhältnisses Christus-Kirche dort nicht prinzipiell,
und dadurch allein schon kommt etwas von jener Unklarheit in den

Begriff der Kirche bei den Reformatoren, auf die Emil Brunner den

Finger gelegt hatx): Einerseits bleibt man im Rahmen des augustinischen

corpus permixtum mit seiner vom Menschen her nicht
aufzulösenden Spannung zum corpus verum, andererseits aber lehnt man
geschichtliche Kirche ab und spricht eine Verbindung mit Christus

nur dem corpus verum zu, das man in der eigenen Bewegung erst
sichtbar zu machen meint. Daraus kann naturgemäss nur immer neue
Verwirrung und Unklarheit entstehen. Einen Schritt weiter gehen
die Täufer und alle die mit ihnen und nach ihnen, die den historischen
Grosskirchen, einschliesslich der reformatorischen, das Recht der
Berufimg auf Christus grundsätzlich absprechen und sich ausschliesslich

an das corpus verum, den hortus clusus Augustins halten. Dabei
verstricken auch sie sich wieder in die unauflösliche Schwierigkeit,
dass sie einerseits in ihrer eigenen Gemeinde das corpus verum sichtbar

darstellen wollen, während sie andererseits die Kirche, die sich
auf Christus berufen darf, verstehen als reine societas fidei et spiritus
sancti in cordibus. Eine wesentlich neue Auffassung brachte in dieser

ganzen Frage erst die neuere kirchengeschichtliche und besonders die

biblisch-exegetische Forschung durch die Entdeckung des

eschatologischen Charakters der Reichspredigt Jesu. Jetzt wird nämlich im
Grunde zum ersten Mal in Frage gestellt, ob Jesus überhaupt mit der
Kirche in irgendeiner Form etwas zu tun hat. Ihre äusserste

Zuspitzung erhält diese kritische Frage bei Loisy in der Formel «Christus
verkündete das Reich Gottes und gekommen ist die Kirche» und bei

Albert Schweitzer in seiner Darstellung der sogenannten konsequenten

Eschatologie, deren Urteil lautet: Jesus konnte unmöglich die

geschichtlich vor uns stehende Kirche gewollt oder gar gegründet
haben, weil er den völlig übernatürlichen Einbruch der Cottesherr-
schaft im Neuen Aon als unmittelbar bevorstehend ansah. Die nach
seinem Tode entstandene Kirche mit allem, was auch in dieser Sicht
noch als unsichtbare Kirche oder corpus verum bezeichnet werden

kann, ist ein menschlicher Notbehelf der im Grunde getäuschten
bzw. enttäuschten Jünger.

Hier also fehlt jede Brücke zur überlieferten Auffassung, so dass

sich jedes weitere Gespräch darüber erübrigen würde. So gross nun
aber auch der Eindruck war, den besonders Albert Schweitzers
Geschichte der Leben-Jesu-Forschung von 1913 im protestantischen

A.ä. ü. 8.1.



— 41 —

Bereich gemacht hat, so ist doch festzustellen, dass diese ganze
Anschauung durch dieselbe, weitergehende protestantische
kirchengeschichtliche und exegetische Forschung weitgehend überwunden
wurde (vgl. besonders F. M. Braun, a. a. 0.). Ausser einer ganzen Reihe
von geschichtlichen und allgemein philosophischen Einsichten waren
zwei Gründe für diesen Wandel massgebend: theologisch-systematisch

das tiefere Verständnis des Eschatologischen im Zusammenhang
mit dem Offenbarungsgeschehen und exegetisch die positive Bewertung

der Begriffe ekklesia und soma Christou im Neuen Testament.
Schrittweise ergab sich dabei der von Braun sogenannte «neue
Consensus» der protestantischen Forscher: die ekklesia als die in die
Sichtbarkeit von Raum und Zeit hineinragende, wesenhaft übernatürliche

Gemeinschaft mit Christus auch nach dem irdischen
Lebensabschnitt Jesu von Nazareth ist vom ursprünglichen apostolischen
Christuszeugnis in allen uns erreichbaren Schichten und Formgebungen

so wenig abzutrennen, wie das Zeugnis von Jesus als von dem
Messias, von seiner Auferstehung und von seiner himmlischen Erhöhung.

Dies gilt den meisten nicht weniger für das Felsenwort zu
Simon Petrus als für das paulinische ex Christo einai und soma
Christou. Das Bedeutsamste an dieser Wendung der Dinge ist jedoch,
dass dadurch über den innerprotestantischen Concensus hinaus auch
ein neuer katholisch-protestantischer Consensus in den Bereich des

Möglichen rückt, zumal ja gerade in der neueren, katholischen
Forschung und Frömmigkeit ebenfalls das paulinische Verständnis der
Kirche als Leib Christi sozusagen neu entdeckt wurde. Und doch
sollen wir uns nicht täuschen : Gerade hier, wo man weithin fast wie
mit einem Munde sprechen kann, klaffen tiefe Gegensätze : Während
Karl Adam unter Berufung auf die gemeinsamen Aussagen und
Erkenntnisse und zugleich im engsten Anschluss an «Mystici Corporis»
öffentlich die gesamte protestantische Christenheit zur Wiedereingliederung

in den gemeinsam bekannten Einen Leib Christi aufruft
und Richard Baumann mit den Fanfarenstössen «Petri Amt und
Schlüssel» und «Fels der Welt» ihm darin als evangelischer Christ
laut zustimmt, während Hans Asmussen in gewissem Abstand
Ähnliches zu sagen und zu fordern scheint, erklärt Emil Brunner, gestützt
auf die gleichen, durch die Forschung eruierten biblischen Grundbegriffe

: « Es ist nicht zu bestreiten, dass die Zertrenntheit der Gemeinde
Jesu in eine Vielheit von Kirchen mit dem Wesen der Ekklesia als
'-•'Mb Christi in Widerspruch steht... es ist aber ein Kurzschluss, zu
meinen, das Ziel müsse deshalb... die Wiedervereinigung... der



— 42 —

historisch gewordenen Kirche sein.» (E.Brunner, a.a.O., S. 111 f.)
Dabei würde notwendig die Bewegung bei der am vollendetsten zur
Institution deformierten, d.h. der römisch-katholischen Kirche und
damit gerade im Abfall von der lebendigen Gemeinde Jesu enden.
Auch Anders Nygren, wie so viele ökumenisch-protestantische
Formulierungen beschreiben eher das Dilemma, als dass sie den Weg
seiner Überwindung frei machen würden: «In grossem Ausmasse ist
das ökumenische Problem das Problem, in welchem gerade die
verschiedenen Denominationen imstande sind, einander als Glieder der
einen Kirche zu sehen. Jede spiritualistische Umdeutung der..
Kirche muss. auf das bestimmteste abgewiesen werden. Die Einheit

der Kirche ist zwar eine Einheit en pneumati, das bedeutet aber

gleichzeitig, dass sie eine Einheit en to somari tou Christou ist, und als

solche muss sie auch einen grei fbaren Ausdruck im Äusseren finden. »

(A.Nygren, a.a.O., S.80.) Damit verharrt Nygren mit allen, die ihm
folgen, bei dem in sich widerspruchsvollen und unbefriedigenden
Standpunkt der Reformatoren. Karl Adam als Sprecher der einen
und Emil Brunner als Sprecher der anderen Seite haben jedenfalls
die grössere Klarheit und Konsequenz für sich. Wir meinen, dass man
offensichtlich auf allen drei Wegen nicht wirklich weiter kommt. Uns
scheint vielmehr, dabei sei die wesentliche Frage nicht genügend
gesehen, geschweige denn beantwortet, die Frage nämlich nach dem
besonderen Wesen und der eigentümlichen Struktur jenes immer und
immer wieder angerufenen Leibes Christi.

Um es ganz deutlich zu formulieren, könnte man sagen : Man ist
sich allerseits einig, dass Christus die Kirche gewollt und begründet
hat, man vermag dafür auch die gleichen Worte zu gebrauchen. Man
ist sich aber völlig uneinig darüber, was Christus gewollt und begründet

hat und was man mit den gleichen Worten bezeichnet. Jeder
Fortschritt in der brennenden Frage muss deshalb an dieser Stelle
ansetzen.

b) Der Gesichtspunkt der Leitung der Kirche durch Christus

Der zweite Gesichtspunkt, unter den folgerichtig die Frage
Christus-Kirche tritt, ist der Gesichtspunkt der Leitung der Kirche
durch Christus. Im Unterschied zur Frage der Gründung durch Christus

stand die Tatsache der Leitung der Kirche durch Christus
theologisch von keiner Seite je in Frage. Es ging und geht stets darum,
wie die als feststehend anerkannte Leitung durch Christus zu
verstehen ist und welche Folgerungen daraus zu ziehen sind. Die theo-



— 43 —

logische Lehre hat dabei stets angeknüpft an das biblische Bild vom
Haupt, ohne dass dem Gedanken zunächst in besonders ausgeprägter
Form nachgegangen worden wäre. Der ungebrochen festgehaltene
Glaube verharrte in diesem Punkte lange in einem sozusagen
vortheologischen Stadium. Im Vordergrund stand vor allem der Bericht der
Evangelien über das Erdenleben des Erlösers, wodurch gewissermassen

die Sicht auf den erhöhten Herrn durch das Bild des Lehrers
der Wahrheit und des guten Hirten aufgefangen wurde. Indem nun
aber gerade das Erdenleben des Christus im Bewirken der bleibenden
Erlösung gipfelt, wirkt der gleiche gute Hirte gerade auch als das

himmlische Haupt der Kirche ständig für alle die Rettung vom Bösen
und die Heiligung bis hin zum höchsten Ziel: der «theosis», der
Teilnahme an der unvergänglichen Herrlichkeit. Dies alles aber erscheint
im sakramentalen Kult schon real gegenwärtig und wird bestätigt
durch die Ordnungen der Ämter, zumal des Bischofsamtes, und die
Fülle der Charismen und der Wunder, besonders im Leben und Leiden

der Märtyrer.
Eine folgenreiche Ausprägung mehr mystisch-spekulativer Art

erhielt dieser allgemeine Glaube der alten Kirche in bezug auf Christus

als das Haupt durch die im Neuplatonismus wurzelnde
Hierarchievorstellung des Dionysius Areopagita: Alles Heil kommt wie
das Licht aus der oberen Welt und geht dort von der höchsten Spitze,
Christus, als dem hierarcha praecipuus aus, um vermittelt durch die
himmlische und irdische Hierarchie über die dreimal drei Stufen zu
den letzten Gliedern des grossen mystischen Leibes hinabzusteigen.
Unter Abschwächung der Bedeutung dieser Mittelstufen sieht auch
Augustin die Leitung der Kirche durch Christus grundsätzlich in
diesem Schema, das überhaupt in dieser abgeschwächten Form als
das klassische in der katholischen Lehrtradition angesehen werden
darf: Christus ist nicht so sehr der persönlich wirkende Herr als der
Quell und Ausspender aller durch die Ämter, Ordnungen und Sakramente

der Kirche vermittelten Gnaden. In mehr systematischer
Form behandeln in Verbindung mit der Formel Christus caput
ecclesiae das überkommene Glaubensgut die grossen Meister der
Hochscholastik: Thomas von Aquino und Bonaventura. In jedem
Falle wollen sie nur wiedergeben, was die Überlieferung einheitlich
festgehalten hatte. Immerhin erscheint dabei bemerkenswert, dass

gerade die scholastische Behandlung des Bildes den Akzent auf der
einen Seite des Bildes, dem Begriff des caput, festhalten deutlichem
Unterschied zum heutigen auf katholischer und evangelischer Seite



— 44 —

bevorzugten soma-Begriff! Die grossen Scholastiker beschäftigen
sich fast ausschliesslich mit dem Hauptsein Christi und nur sehr viel
weniger mit dem Leibsein der Kirche. Was schon im Pantokrator-
bild der byzantinischen Altarabsiden die Züge des Christusbildes
prägte, kommt nun hier auch in der Sprache der theologischen Schule

zum Ausdruck: Der Herr der Kirche wird von der Majestas Dei her

verstanden, wenn dies auch durchaus nicht etwa in abstrakter
Folgerichtigkeit geschieht. Drei Formeln treten zur Erläuterung des

Glaubensgedankens Christus-caput besonders hervor :

1. Christus ist das Haupt des Leibes, weil er durch seine
Menschwerdung die Conformitas naturae mit den Gliedern besitzt. Deshalb
kann auch der Hl. Geist, der sonst alle anderen Eigenschaften Christi
besitzt, nie das Haupt genannt werden. Christus ist vielmehr seiner
Gottheit und seiner Menschheit nach das Haupt. Indem dies
eindeutig festgehalten wird, bleibt der Kirche der entscheidende Charakter

einer Offenbarungswirklichkeit erhalten und zugleich erscheint
Christus in dieser mystischen Verbindung mit seiner Kirche unter
dem Bilde des zweiten Adam als das Haupt eines neuen
Menschengeschlechtes.

2. Die zweite Formel lautet «Christus principium membrorum
suorum», d.h. Christus ist die Entstehungs- und Effektivursache der
Glieder, indem er hinsichtlich seiner Gottheit effektive und hinsichtlich

seiner Menschheit meritorie der Schöpfer des übernatürlichen
Gnadenlebens in den Gliedern ist.

3. Die dritte Formel drückt die wichtigste Eigenschaft des

Hauptes aus: den «influxus sensus etmotus». Damit ist jene vom
Areopagiten so besonders hervorgehobene Bedeutung Christi festgehalten

: In ihm ist alle Fülle des Lebens, und diese Fülle leitet das Haupt
in die Glieder über. Das scholastische Denken präzisiert das Bild
noch dahin, dass der influxus sensus die Erleuchtung des Verstandes
durch den Logos und der influxus motus die Heiligung des Willens
durch den hl. Geist bedeutet. Fides per caritatem operans und fides

caritate formata sind die klassischen Formeln für das vom. Haupt
Christus den Gliedern vermittelte Gnadenleben. Dabei liegt zweifellos

die Gefahr nahe, für die Stellung des Hauptes zum Leibe im
wesentlichen von der Gottheit Christi und damit den Kategorien der

majestas Dei aus zu denken. Sagt doch schon Augustin : mens nostra
immediate ab ipsa veritate informatur, und Analoges kann von der
Wirksamkeit des hl. Geistes in den Gläubigen gesagt werden. Immerhin

aber hält die scholastische Distinktion in der Hauptsache an dem



— 45 —

von Augustin betonten Mysterium des totus Christus, d. h. an der
Bedeutung seiner Gottheit und seiner Menschheit für das übernatürliche
Gnadenleben fest, wenn es heisst : Die Einwirkung des Hauptes auf
die Glieder geschieht durch Christus seiner Gottheit nach effective,
seiner Menschheit nach meritorie. Und zwar ist diese letzte Einwirkung

durch sein Verdienst nicht einfach «historisch» im Sinne eines
neuzeitlichen Zeitverständnisses zu verstehen, vielmehr wird das
Verständnis dafür bewahrt und erschlossen durch die Liturgie. In ihr
wird aktuell gegenwärtig, was im blossen Tatsachenbericht
abgeschlossene Vergangenheit zu sein scheint : Dass Christus als Mensch
durch seine Leiden Genugtuung geleistet und dem Menschen dadurch
den Empfang der Gnade ermöglicht hat. Eine wichtige Hemmung
gegenüber dem Denken von der Majestas Dei und der Einwirkung des
hl. Geistes aus bildet in der Folgezeit dann auch die theologisch
immer stärker ausgeprägte Lehre vom dreifachen Amt Christi, weil
diese Lehre ja gerade vom biblisch-alttestamentlichen Messiasbild
her genährt wird. Einmal bleibt dadurch das Bild Christi unter
Kategorien lebendig, die vom Menschlich- Geschichtlichen her ihre Farbe
erhalten, und andererseits wird dadurch die einseitige Akzentuierung
des Hauptseins abgeschwächt: das Amt wird ja für jemand
ausgeübt. Hier kann deshalb die ganze Fülle der Worte Jesu vom
Dienen des Menschensohnes und die Tiefe der Bilder vom leidenden
Gottesknecht zu ihrem Recht kommen. Wir sagen nicht, dass dies

immer genügend geschehen wäre, doch die Möglichkeit war durch
diese Verbindung der Lehre vom Haupt der Kirche mit dem
dreifachen Amt Christi für die katholische Lehrentfaltung wenigstens
offen gehalten. Wie ein goldener Faden zieht sich zudem durch die

ganze Geschichte der theologischen Aussagen über die Leitung der
Kirche durch Christus die Lehre, dass Christus der wahre Spender
aller Sakramente sei. Damit ist noch einmal der Damm gestärkt, der
das grosse Geheimnis der Lebensverbindung von Christus und Kirche
vor dem Überflutetwerden durch das Denken von der göttlichen
Allmacht und von der Geisteseinwirkung aus schützt. Und doch kommt
selbst in der Zeit der Hochscholastik trotz so weitgehender
Übereinstimmung keine volle Einheitlichkeit der Aussagen über die Leitung
der Kirche durch Christus zustande: Deutlich tritt dies zutage im
verschiedenen Gebrauch des Begriffes cor bei der Erklärung des

gemeinsamen, traditionellen Bildes der Kirche als dem Leibe Christi.
Bei Bonaventura tritt in den Spätschriften, d.h. also als Ertrag
seines Lebens, neben das traditionelle Bild von Christus als dem im



— 46 —

Leibe verborgenen, lebenspendenden Herzen. Hier kommt die ganze
Innigkeit des franziskanischen Erlebens der Menschheit des Erlösers,
des Kindes in der Krippe, des armen Pilgers, des leidenden,
gekreuzigten Meisters zum Ausdruck. Gerade dieser Christus aber lebt
verborgen in seiner Kirche und gibt ihr als lignum vitae das Leben;
wo dieses Herz schlägt, da wird die arme Erde wieder zum Paradies

(I.R.Silic, a.a.O. S.54ff.)
Ähnlich hatte schon Bernhard von Clairvaux gesprochen, nur

ist alles durch den Poverello von Assisi natürlicher und wärmer
geworden.

Wie anders dagegen klingt alles bei Thomas von Aquino! Auch
er spricht vom cor ecclesiae, doch ist ihm dies ausdrücklich nicht
unmittelbar Christus, sondern der hl. Geist. Gewiss sind damit manche
Gefahren bernhardinischer und franziskanischer Mystik abgewehrt.
Doch um solch hohen Preis! Und umgekehrt kann man die Gefahr
nicht verkennen, die nun wiederum im Anschluss an die neue Formel
spiritus sanctus cor ecclesiae sich erhebt, dass nämlich durch ein von
Schrift, Geschichte und Kirche sich lösendes, letzten Endes rationales
Geistesverständnis der lebendige Christus aus seiner Kirche praktisch
verdrängt und ausgeschaltet wird

Überblicken wir die weitere Geschichte der Lehre im allgemeinsten

Umriss, so dürfen wir wohl sagen, dass unter den Reformatoren
in dieser Frage Luther mehr Bonaventura und Calvin mehr Thomas
gefolgt ist. Mit der ganzen Tiefe und Kraft seiner Seele umfasst
Luther im Gedanken an das Kreuz Christi jenes lignum vitae als den
im Leben der Kirche verborgenen Lebensquell und anerkennt keine
andere Leitung der Kirche als eben die von da ausströmende Gnade
der Rechtfertigung des verlorenen Sünders. Calvin dagegen erklärt
mit grosser Deutlichkeit, dass Christus als das Haupt die Leitung des

Leibes durch den hl. Geist ausübe, der in Verbindung mit dem
gepredigten Wort der Schrift wirksam sei. Dabei tritt bei den Reformatoren

gemeinsam weit stärker noch als bei Augustin infolge ihres
nominahstischen Gnadenverständnisses der an Pseudodionys
anknüpfende Begriff «Christus hierarcha praecipuus» so gut wie
vollständig zurück: Christus leitet die Kirche ohne alle geschöpf liehen
Mittelinstanzen unmittelbar in seinem Wort und durch seinen Geist.
Besonders tritt dieser Zug hervor in dem mit steigender Erbitterung
geführten Kampf gegen die päpstliche Hierarchie. Mit immer schärferer

Betonung erklingt der Satz : Christus ist das alleinige H aupt und
der alleinige Herr der Kirche, wie die Berner Disputation (1528) es



— 47 —

sagt: «Die Kirche Gottes hört auf keinen Frömdten!» Diesem Satz
stimmen an sich auch die Täufer und ihre sämtlichen Gesinnungsgenossen

bis heute von Herzen zu. Das Besondere bei ihnen ist j edoch,
dass sie den Gedanken hinzufügen «spiritus sanctus cor ecclesiae»
und ihn in radikaler Weise gegen die geschichtlich gewordene Kirche
ins Feld führen. So gewann er eine überaus wirksame, revolutionäre
Stosskraft. Und gerade diese wurde und wird bis heute dort, wo man
sich ihr aus verschiedenen Gründen hingibt, leicht als die durch
Christus ausgeübte Leitung der Kirche angesehen : Christus leitet die
Seinen allein und unmittelbar durch den Geist, alles andere ist Abfall
oder totes menschliches, ja gar dämonisches Werk. Gehen wir fehl,
wenn wir das Empfinden haben, dass etwas vom hohen Pathos dieser
«freikirchlichen» Haltung bis in die ökumenische Formel der «in
Christus allen Kirchen schon gegebenen Einheit» hineinwirkt, die es

nun nur noch so rasch wie möglich zu verwirklichen gelte
Je mehr jedoch auf diesem einseitigen Wege an äusseren

Ordnungen und Kriterien als Menschen- oder Teufelswerk in der Kirche
preisgegeben wird, desto unsicherer wird schliesslich das Christus-
Verständnis selbst und damit auch die Möglichkeit der Leitung der
Kirche durch ihn. Das zeigen in erschreckender Weise die
Niederungen eines rationalistischen oder auch idealistischen Christusverständnisses,

bei dem ernstlich von einem Leiten der Kirche durch ihr
wahres Haupt überhaupt nicht mehr gesprochen werden kann. Nun
hat sich zwar weithin die Theologie auf protestantischer Seite aus
diesen Niederungen erhoben und sucht sich von der gefährlichen Willkür

einer unkontrollierbaren «Geistesleitung» fernzuhalten, so dass
auch hier die Möglichkeiten des «neuen Consensus» sich eröffnen.
Und doch ist auch hier wieder trotz des Gebrauchs so vieler
gleichklingender, oft der Bibel selbst entnommener Worte keine echte
Übereinstimmung zu verzeichnen : Die Bedeutung und Stellung des

Papsttums, der Bischöfe, des Konzils, der Schrift und der sie
auslegenden Theologie, der kirchlichen Überlieferung und de3 freien, in
den Herzen der Gläubigen wirkenden Geistes, dies alles ist in seiner
konkreten Bedeutung und seiner rechten Beziehung zueinander bei
der Frage Leitung der Kirche durch Christus durchaus ungeklärt!
Und diesen Fragen haben wir uns zu stellen.

c) Der Gesichtspunkt der Gegenwart Christi

Der dritte wesentliche Gesichtspunkt für das in Frage stehende
Verhältnis Christus-Kirche ist die im Anschluss an Matth. 28, 20



— 48 —

stets festgehaltene Gegenwart des erhöhten Herrn in seiner Kirche
auf Erden zwischen Himmelfahrt und Wiederkunft. Doch auch dieser
wesentliche Glaubensgedanke ist nicht ohne eine für unser heutiges
Verständnis bedeutsame, geschichtliche Entfaltung und wechselnde

theologische Darstellung geblieben. Dabei konnte eine Einwirkung
der verschiedenen philosophischen Vorstellungsmöglichkeiten nicht
ausbleiben, die die Gestalt der Lehre mitbestimmt haben. Andererseits

berührt gerade diese Frage besonders nahe den Lebensnerv des

individuellen Glaubenslebens. Unsere Darstellung kann auch hier
wieder nur in sehr allgemeinen Zügen einen Überblick ü ber die wesentlichen

Punkte zu geben versuchen :

Für die älteste Zeit der Kirche sind genauere Untersuchungen
sehr erschwert. Am wichtigsten ist jedenfalls das Zeugnis der Litur-
gieen. An ihnen wird deutlich, dass über die mit dem Tage der Himmelfahrt

entrückte, körperliche Gegenwart bei den Jüngern einerseits
und über die Gegenwart des erhöhten Herrn kraft der göttlichen All-
gegcnwart andererseits hinausgehend für die gottesdienstlich feiernde
Gemeinde der Kyrios Christos real in besonderer Weise gegenwärtig
geglaubt wird. Soweit wir erkennen können, handelt es sich dabei um
eine Gegenwart, die der erhöhte Herr dauernd zur gesamten Kirche
hat und die im Vollzug des Kultus nur sozusagen in eminenter Weise
deutlich und wirksam wird. Die Ämter, Charismen, Wunder und
vieles andere hängen ebenfalls unmittelbar mit dieser besonderen

Gegenwart zusammen. Man könnte deshalb von einem totalen,
pneumatischen Realismus der Gegenwart Christi in der ältesten Kirche
sprechen : Die Welt des Logos und der Auferstehung ist durch Christus

zum Lebenselement der Kirche mitten in ihrer noch vom alten
Weltzustand umschlossenen Wirklichkeit geworden. Licht und Leben in
der Wesenheit des neuen, zukünftigen und ewigen Aons sind mit
Christus in der Kirche gegenwärtig. Und dieses Geheimnis des für die
Welt noch verborgenen Lebens mit Christus wird aufgedeckt in der
Feier der Mysterien, in der deshalb das wichtigste Tun der Gemeinde

Danksagung und Anbetung ist. Diese Auffassung lebt bis heute in
der Liturgie der Ostkirche weiter, während sich im übrigen schon bei

den griechischen Kirchenvätern Ansätze zu jenen Unterscheidungen
finden, die für die theologische Lehre über die Gegenwart Christi seit
Augustin im Abendland kennzeichnend sind. Wie in vielen anderen
Punkten bietet auch zu dieser Frage Augustin die klassisch gewordene
Grundformel *). Zunächst unterscheidet er zwischen einer eigent-

*) Vgl. R. Silic, a. a. O. S. 206 ff.



— 49 —

liehen und einer uneigentlichen Gegenwart Christi in der Kirche.
Unter der uneigentlichen versteht er nicht etwa etwas weniger
Bedeutsames. Uneigentlich nennt er diejenige Gegenwart, die durch ein
Band, speziell das vinculum caritatis, gegeben ist. Hierzu rechnet er
die Verbindung Christi mit seinem mystischen Leib, in dem Christus
allen Gliedern durch Glaube, Liebe und Hoffnung nahe ist. Von der

eigenthchen Gegenwart erklärt er an der wichtigsten Stelle1): «Du
sollst festhalten, dass Christus unser Herr... einmal überall
gegenwärtig ist als Gott (tamquam Deus), dann in dem genannten Tempel
Gottes (sc. seinen Heiligen) als der einwohnende Gott (tamquam
Deus inhabitans) und schliesslich in irgendeinem Ort des Himmels
wegen der Seinsweise seines Leibes (in loco aliquo coeli propter veri
corporis modum).» Das bedeutet, dass die Liturgie zurücktritt und
die wesentliche Seite der Gegenwart Christi in der Kirche in jener
Gnadengegenwart gesehen wird, die Christus im Sinne eines opus
trinitatis ad extra dem Glaubenden durch die Einwohnung des hl.
Geistes schenkt. Die auch von Augustin festgehaltene praesentia
realis Christi in den eucharistischen Elementen wird mit der ganzen
Frage auffallenderweise überhaupt nicht in theologischen
Zusammenhang gebracht. Vielleicht ist es eine Folge der bernhardi-
nischen Mystik, dass dies vom 11. Jahrhundert an in steigendem
Masse geschieht. Ganz ausdrücklich erfolgt dies aber durch Inno-
cens III in der Schrift De sacro altaris mysterio. Hier wird im
Anschluss anMatth. 28, 20 erklärt : «Christum autem habemus nobiscum
sub divini specie sacramenti et non semper habemus nobiscum in
propria forma personae. » Und weiter ordnet er die Möglichkeiten so :

«voluit remanere cum Ulis non solum per inhabitantem divinam
essentiam verum etiam per corporalem praesentiam. Et ideo
sacramentum illud instituit ipse in quo praesens est nobiscum sub altera
quidam forma sed in propria vere substantia2).» Auf diesem Wege
folgen Innocens die grossen Meister der Hochscholastik Bonaventura
und Thomas. Mit besonderer Klarheit formuliert dabei Bonaventura
öfter in seinen Spätwerken : « Christus in carne fuit nobiscum corporaliter,

nobiscum est sacramentali ter in altare, nobiscum est spiritualiter
in mente, nobiscum erit sempiternali ter in codesti curia. » Zwischen
der Vergangenheit und der Zukunft steht somit eine doppelte Weise
der jetzt gegebenen Gegenwart Christi in der Kirche. Dabei lässt

*) Ep. 187, 13.41; CSEL 57, 118 f.
2) De sacro altaris mysterio, lib. 4, c. 36.



— 50 —

Bonaventura die Gnadengegenwart durch die Einwohnung des hl.
Geistes auf die sakramentale Gegenwart folgen, ohne das Verhältnis

genauer zu bestimmen. Diese beiden Momente werden im Laufe der
Geschichte immer wieder in Spannung zueinander treten.

In folgenschwerster Weise geschieht dies im theologischen Denken

der Reformatoren des 16. Jahrhunderts. Die folgenden
Jahrhunderte bringen auf protestantischer Seite immer neue, weitere
Phasen des Auseinandertretens der beiden «est» Bonaventuras, während

auf katholischer Seite keine wesentliche Veränderung in der
Gestalt der Lehre mehr eintritt, wenn auch der Akzent sehr stark auf
tlas «est nobiscum sacramentaliter in altare» fällt. Während von da

aus für die Volksfrömmigkeit Christus gewissermassen im Tabernakel

«wohnt», erscheint die ganze Kirche im übrigen mehr als ein

Organ der göttlichen Majestät, die durch die Ämter und Ordnungen
wirksam ist. Welch ein Abstand von jenem totalen pneumatischen
Realismus der ältesten Kirche, von dem die Liturgieen Zeugnis
geben! Erst wenn man dies deutlich sieht, kann man die grosse
Bedeutung der Erneuerung des Kirchenbegriffes und der Liturgie in der
katholischen Kirche seit Joh. Adam Möhler ermessen.

Ist es nicht, als trete, um im Bilde zu sprechen, an die Stelle des

zum waffenstarrenden Kriegsschiff gewordenen Schiffes der Kirche,
das im Inneren schützend die allerheiligste Gegenwart verbirgt, nun
wieder jenes Fischerboot, das der Herr am See Genezareth betrat,
um von ihm aus das Volk zu lehren, den wunderbaren Fischzug zu
bewirken und im schrecklichen Sturm die grosso Stille zu wirken
Neu wird von verschiedenen Seiten her der Blick wieder frei für das
eine grosse Geheimnis der Gegenwart des Christus totus als das Haupt
des Leibes. Die Encyclica Mystici Corporis sucht die in unruhigen
Fluss geratene Entwicklung in sicheren Grenzen zu halten. Auch will
sie selbst nicht das letzte Wort in dieser Frage sein, die heute alle
Kirchen bewegt. Auf der Seite der Reformatoren wurde die Gegenwart

Christi in der Kirche dadurch zum brennenden Problem, dass
sie die Lehre Innocens III mehr oder weniger vollständig verwarfen
und doch nichts an der Wahrheit von Matth. 28, 20 abbrechen
wollten. Für Calvin löst sich die Frage durch den Hinweis auf den hl.
Geist als die Wirkweise der Gegenwart Christi in der Kirche. Im
Unterschied aber zu Thomas von Aquino, der zugleich eindringlich
die eucharistische Gegenwart lehrt, ist für Calvin die Wirksamkeit
des Geistes die einzige Gegenwart Christi zur Erfüllung der
Verheissung von Matth. 28, 20. Ihm folgt die gesamte reformierte Theo-



— 51 —

logie, für die sich deshalb auch die Realpräsens Christi im Abendmahl
auf den geistgewirkten Glauben reduziert.

Anders steht es bei Luther. Ihm war der Herr Christus personhaft

gegenwärtige Wirklichkeit, wie es analog auch von Christi
Gegenspieler, dem Teufel, zu sagen ist. Für die Realpräsens Christi im
hl. Abendmahl hält Luther deshalb an der sakramentalen Gegenwart
der Menschheit Christi fest, wenn er sie auch verkürzt auf die actio
der Mahlfeier. Gedanklich nimmt sein Glaube dabei Zuflucht zur
Lehre von der Ubiquität des totus Christus, wie sie die Nominalisten
als Möglichkeit und der humanistisch gerichtete Exeget Faber Sta-
pulensis als Tatsache gelehrt hatten. Hinter diesem uns fernliegenden
Gedanken steht der ganze Ernst von Luthers Glauben an den
gottmenschlichen Erlöser im Sinne des Römer- und Hebräerbriefes, der
als das Opferlamm vor Gott uns vertritt und zugleich als der
Versöhner in der Kirche, die das Evangelium predigt, gegenwärtig ist.
Der Tag des Kirchenjahres, an dem diese Gegenwart des Versöhners

am deutlichsten zu Tage tritt, der Karfreitag, wird dadurch geradezu
zum höchsten Feiertag. Bei dem Verständnis von Matth. 28, 20, wie
es sich im neuzeitlichen, liberalen, teils rationalistischen, teils
idealistischen Protestantismus ergibt, kann von einer echten Gegenwart
im Grunde nicht mehr die Rede sein. In dem Masse wie dies im
Protestantismus der Gegenwart bewusst wird, bricht dort eine grosse
Unruhe im Fragen nach der wahren Gegenwart Christi in seiner
Kirche auf. Kirche, Lehrautorität, Sakrament, Amtwerden in elementarer

Weise neu zur Frage, und dies Fragen begegnet sich in immer
breiterer Front mit der katholischen Theologie und den in ihr selbst

ungelösten analogen Fragen. Worin und wie ist und bleibt Matth.
28, 20 heute und allezeit wahr Hat die altkatholische Theologie
dazu ein weiterführendes, klärendes Wort zu sagen

d) Der Gesichtspunkt der Zugehörigkeit zu Christus und zur Kirche

Als letzter Gesichtspunkt lenkt die Frage nach der Zugehörigkeit

zu Christus und zur Kirche den Blick auf die praktischen
Folgerungen, die aus dem Verhältnis von Christus zur Kirche zu ziehen

sind. Gerade hier aber zeigt sich mit bedrückender Deutlichkeit, wie

ungeklärt die ganze Frage noch ist. Zwar scheint zunächst im
Grundlegenden sogar ein überraschend grosser Consensus vorzuliegen, der
über alle Trennungen hinausgreift. Da Christus Einer ist, kann auch
sein Leib nur Einer sein und nur in der lebendigen Verbindung mit
ihm als dem Haupt Wirklichkeit haben. Und wenn Christus wirklich



als der Herr der Kirche anerkannt wird und alles wahrhaft Wesentliche

und Heilige in ihr auf seinem Willen, seinem Wirken und seiner

Gegenwart beruht, warum dann sich streiten über menschliche
Verschiedenheiten und Unvollkommenheiten in ihr

Und doch prallen gerade hier die Gegensätze seit je mit voller
Schärfe aufeinander! Solange im Sinne der neutestamentlichen
Schriftworte Kirche und Leib Christi als Einheit gesehen werden,
kann zwar in allgemeiner Übereinstimmung der traditionelle Satz

angenommen werden: «extra ecclesiam nulla salus.» Doch wie und
durch welche Autorität sind die Grenzen der Kirche zu bestimmen
Gerade von der Anerkennung der Kirche als Leib des einen Herrn
Christus kommt es von allem Anfang an in der Kirche zu dem tiefen
Ernst der Begriffe Schisma, Häresie und Apostasie! Ihre Geschichte
und Bedeutung in der Kirche ist zu bekannt, als dass sie hier
nachgezeichnet werden musste. Wie können uns mit der Feststellung
begnügen, dass sie von ihrem wesentlichen Gewicht für die altkatholische

Kirche nichts verloren haben und, wie auch Urs Küry in seinem

Lundbericht fordertl), ohne schweren Schallen für die Kirche nicht
entleert werden dürfen. Damit ist selbstverständlich über die schwere

Frage der sie handhabenden Autorität und der praktischen
kirchlichen Instanz noch nichts ausgesagt. Ebenso wollen wir hier auch
nicht die geschichtlich immer wieder wichtig, ja brennend gewordene,

für uns aber hier nicht aktuelle Frage behandeln, wie sich die

Zugehörigkeit zum Corpus permixtum und zum corpus verum für den
einzelnen erkennen lasse und welche Folgerungen etwa daraus zu
ziehen seien. Auch die damit zusammenhängende Frage des hortus
clusus, d.i. der Zahl der zum Heile als Glieder am wahren Leibe
Christi Vorbestimmten, kann hier nicht hereingezogen werden,
obgleich sie alle auch unter den Gesichtspunkt der Zugehörigkeit zu
Christus und zur Kirche fällen. Wir wollen hier im Anschluss an drei
repräsentative Stimmen aus neuester Zeit nur das hervorheben, was
uns besonders naheliegt : der katholisch-protestantische Gegensatz
im Kirchenbegriff:

In Absatz 21 der Encyelica Mystici Corporis sagt Pius XII. dem
Sinne nach : Den Gliedern dei- Kirche sind in Wahrheit nur jene
zuzuzählen, die nicht im Glauben oder der Leitung von dem einen Leib
getrennt sind. Und Carl Feckes bemerkt dazu (a.a.O. S.57): Die
(römisch- )katholische Kirche setzt sich mit der wahren Kirche und
dem Herrenleib absolut gleich. Und deshalb folgert Carl Adam von

J) S. IKZ 1052, S. 243.



— 53 —

dieser Voraussetzung aus mit vollem Recht : Weil die katholische
Kirche sich als die allein seligmachende weiss, als die sich selbst
erfassende, sich selbst bezeugende Verkündigung Christi, die allein
unter allen Kirchen die Totalität der christlichen Offenbarung
übernommen und unversehrt weiter gibt, deshalb kann sie keines ihrer
Dogmen preisgeben, und bei aller Liebe zu den Getrennten und aller
Anerkennung der freien Wirkung der Gnade ausserhalb der Kirche
kann es doch letzten Endes nur die Einfügung in diese Eine, sichtbare
kirchliche Gemeinschaft sein, die den Schaden der Trennung heilt
und allen in der Kirche Vereinten die Zugehörigkeit zu Christus
sichert. Emil Brunner dagegen erklärt (a. a. 0. passius) : Die
geschichtliche Kirche bzw. die vielen Kirchen sind im besten Falle nur
Gefässe der einen, wahren Ekklesia des Neuen Testamentes, die allein
Leib Christi genannt werden darf und bei der deshalb auch allein
Zugehörigkeit zur Ekklesia mit Zugehörigkeit zu Christus zusammenfallen.

Es ist deshalb klar und grundsätzlich zwischen Zugehörigkeit
zu Christus und Zugehörigkeit zur Kirche zu unterscheiden. Weiter
ist es deshalb nach Brunner unmöglich, die alten Begriffe Schisma,
Häresie und Apostasie in ihrem ernsthaften Sinn auf das Verhältnis
zur Kirche oder der Kirchen untereinander anzuwenden. Und
schliesslich ist es deshalb auch höchst fraglich, ob die wesenhafte, in
Christus unauflöslich gegebene Einheit der Ekklesia die geschichtliche

Einheitsform einer Kirche überhaupt fordert. Vielmehr ist zu
befürchten, dass dabei letzten Endes nur diejenige Kirchenform
triumphieren würde, die als vollendete Institution menschlicher
Prägung am weitesten von der Ekklesia des Neuen Testamentes
abgewichen ist.

Und wiederum erklärt Anders Nygren, der hier zweifellos als der
Sprecher einer sehr starken Gruppe im Kreise der Ökumenischen

Bewegung zu werten ist : Der wichtigste Schritt hin zur Einheit der
Kircho besteht darin, dass alle Kirchgemeinschaften definitive Klarheit

darüber erlangen, dass es nicht die Aufgabe der einen
Kirchengemeinschaft ist, über die andere zu richten, einige anzuerkennen
und anderen ihre Anerkennung zu verweigern. Es muss endlich klar
werden, dass dies eine unchristliche, im Grunde pharisäische
Einstellung ist und doch heisst es wenige Zeilen weiter : Wenn man
von der Einheit ausgeht, die Christus in seiner Kirche geschaffen hat,
fallen die Forderung der Wahrheit und die Forderung der Liebe
einfach miteinander zusammen. Wenn ein Teil der Kirche von der
Wahrheit des Evangeliums abirrt, dann ist es nicht nur die Wahrheit,

Internat. Kirchl. Zeitschrift, lieft 1, 1957. 4



— 54 —

sondern auch die Liebe, die fordert, dass diese Verirrung verbessert
wird. Hier sind wir einander rücksichtsloseAufrichtigkeit schuldig 1).

Und Nygren schliesst mit dem inhaltsschweren und im Blick auf alle

von uns aufgewiesenen, ungelösten Fragen im Verhältnis Christus-
Kirche überaus problematischen Satz: So wird der Kampf innerhalb
der Kirche zum Mittel, den «Leib Christi» aufzubauen und seine

Einheit zu bekräftigen 2).

Was aber können wir sagen, wenn diese Stimmen auf uns
eindringen Auch hier wieder sehen wir uns sozusagen auf Ehre und
Gewissen gefragt : Habt ihr etwas zu sagen, das klären und weiterhelfen

kann

III. 2. Hauptteil

Der Versuch einer Antwort

In dem schon mehrfach von uns erwähnten Lundbericht äussert
Urs Küry das Bedenken, ob die Rückverschiebung des Problems der

Kirchenspaltung aus dem Gebiet der Ekklesiologie in das der Christologie

wirklich in jeder Hinsicht ratsam sei3). Wir teilen aus verschiedenen

Gründen durchaus dieses Bedenken und setzen deshalb bei
dem Versuch einer Antwort auf die aufgeworfenen Fragen dort ein,
wohin uns die Erörterung unter dem ersten Gesichtspunkt unserer
Analyse geführt hat, bei der Frago : Was ist ins Dasein getreten, indem
Christus sein Wort wahrmachte, dass er seine Kirche bauen werde

Ohne Zweifel ist das Tiefste und zugleich Umfassendste, was in
der Schrift und im Symbolum Nicänum von der Kirche gesagt wird,
dass sie die heilige Kirche ist. Gerade wenn wir bedenken, dass die
offenbarungsgeschichtliche WTurzel der neutestamentlichen ekklesia
der qahal des Alten Testamentes, jenes heilige Volk von Königen
und Priestern 4) ist und dass von den bekannten, vier notae ekklesiae
die Heiligkeit am frühesten bezeugt ist, wird es uns berechtigt
erscheinen, hier einzusetzen. Zwar rät Joh. Brinktrine ausdrücklich,
dieses «unsichere und schwierige Merkmal» der wahren Kirche erst als
letztes in der Reihe der vier zu behandeln, doch scheint uns dies vom
Standpunkt der Schrift und der alten Kirche her ein Ausweichen vor
dem Ernst der Frage. In der ganzen hl. Schrift gehören in bezug auf
Gott Heiligkeit und Herrlichkeit zusammen. Dabei ist der Begriff der

1) A. a. O. S. 80 f.
2) A. a. O. B. 81.
3) IKZ 1953, S. 6.
4) S. 2. Mos. 19,6/1. Petr. 2, 9.



— 55 —

Heiligkeit vielmehr von dem der Herrlichkeit genährt als umgekehrt,
d. h. also, es ist ein wesentlich religiöser und kein moralischer Begriff.
Das bleibt nun auch zu beachten, wenn in bezug auf irgendetwas in
der geschaffenen Welt das Wort heilig gebraucht wird. Gegenstände,
Einrichtungen, Handlungen und Personen, die in der Schrift heilig
heissen, werden damit als in Beziehung zu Gott stehend bezeichnet.
Was Gott dient, was ihm zugehört und seinen Willen verwirklicht, ist
«heilig». Das höchste Ziel aber dieses Willens ist die Teilnahme des

Geschöpfes an der ungeschaffenen Herrlichkeit Gottes selbst.
Schon Israels Weg war letzten Endes auf dieses Ziel gerichtet.

Das wird offenbar im Messiasgeheimnis, wie es durch Jesus Christus
aufgedeckt wird. Die Forderung der Heiligkeit, an der Israel scheiterte,

wird im neuen Israel, das aus der Gnadenfülle Christi lebt,
erfüllt : das heilige Volk. Die Kirche ist der Bau, der auf dem Fels
errichtet wird, der Weinberg, der die guten Früchte bringt. Sie heisst

heilig, weil Gottes Herrlichkeit an ihr offenbar wird. In den johanneischen

Schriften wird für das Offenbarwerden der Herrlichkeit Gottes
neben dem «Leben» oft das Bild des Lichtes gebraucht1). Die alten
Liturgieen nehmen das Bild in mannigfaltiger Abwandlung auf. Christus

ist das Licht der Welt und die Seinen sind die von diesem Licht
Erleuchteten. Ja sie werden nach der Sprache der Liturgie selbst
Licht in ihm. So ist die Kirche heilig als der Leib Christi des wahrhaft
Heihgen. Wie man nun aber das Licht selbst, zumal in seiner Fülle,
nicht fassen kann, sondern dafür auf die Brechung der Strahlenfülle
in den verschiedenen Farben angewiesen ist, und wie die Wissenschaft

vom Licht sich des Spektrums zu seiner Erforschung bedient,
so wollen nun auch wir versuchen, das grosse Wunder der Kirche
gewissermassen im Spektrum seiner verschiedenen Strahlen und Farben

uns näher zu bringen.
Tn der modernen Naturwissenschaft spielt die Spektralanalyse

eine wichtige Rolle. Jeder Lichtquelle entspricht ein ganz bestimmtes
Spektrum, das eine bestimmte und konstante Skala von Farben
umfasst. Wo diese bestimmte und konstante Farbenskala im Spektrum
auftritt, kann von ihr wiederum auf die Lichtquelle zurückgeschlossen

werden. Analog, so meinen wir, verhält es sich mit jenem wahren

Licht, das im Logos Christus Fleisch geworden ist und sich den
geheimnisvollen Leib gebildet hat, den wir die Kirche nennen. Auch
hier lässt sich sozusagen eine bestimmte und konstante Skala von
Farben aufweisen, deren Vorhandensein allein für das reine Licht

x) Bes. Joh. 1, 4 u. 8, 16.



— 56 —

aus der einen Quelle bürgt. Wir meinen nun, dass zu diesem Spektrum
für die Kirche vor allem sechs derartige «Farben» gehören, die wir
die sechs zu ihrem Gesamtleben gehörenden Elemente nennen wollen.
Wir gebrauchen zur Bezeichnung dieser sechs Elemente, die in ihrem
Zusammensein das wahre Wesen der Kirche ausmachen, sechs

griechische Worte, wobei wir uns wohl bewusst sind, dass diese Worte
für sich noch nicht alle ohne weiteres eindeutig zum Ausdruck bringen,

was wir damit bezeichnen wollen. Jedoch Scheiben gerade
griechische Grundworte wegen ihrer Nähe zum Neuen Testament und

zur Alten ungeteilten Kirche die beste Eignung für unseren Zweck,

sozusagen für unser «Experiment» zu besitzen.
So sagen wir, die Heiligkeit, Katholizität, Apostolizität und Einheit

der Kirche bestehe darin, dass in ihr theoretisch und nach der
äusseren Erscheinung zwar trennbar, bzw. äusserlich getrennt, in
Wahrheit aber wesenhaft zusammengehörig sich finden: leitourgia,
hierarchia, dogma, kerygma, martyria, diakonia. Und wir verstehen
darunter die wesenhafte Zusammengehörigkeit von Sakrament, Amt,
Lehrautorität, schriftgemässer Verkündigung, Nachfolge Christi im
Leiden bis zur Selbstaufgabe und im Bruderdienst der unbedingten
Nächstenliebe. Vielleicht könnte man noch einige weitere Elemente
im Spektrum entdecken und diese dann der Skala der Farben hinzufügen.

Das wäre für unseren Gedanken nicht wesentlich. Wichtig aber
erscheint uns im Sinne der Gegenprobe die Tatsache, dass jeder
Versuch, eines der Elemente für sich zu nehmen oder auch nur über die
anderen zu setzen, das Bild der Kirche entstellt: Denken wir etwa

nur an das abschreckende Beispiel eines «praktischen Christentums»
als Diakonia ohne Sakrament, Amt, Lehre usw. Oder man denke an
eine Kirche, die nur dem Vollzug der Liturgie lebt, ohne legitimes
Amt und ohne Diakonie. Und so könnte man wie in einem Spiel alle
Möglichkeiten durchdenken und würde immer neu auf den tiefen
Sinn einer notwendigen Einheit dieser Elemente zurückgeführt werden.

Besonders aufschlussreich wäre dabei das «Durchspielen» der
feineren Möglichkeiten besonderer Akzentuierung des einen oder
anderen Elementes zuungunsten der übrigen. Denken wir z. B. an die
Überbetonung des Kerygmatisch-Missionarischen Elementes oder an
die Hypertrophie des Hierarchischen, sei es im Sinne Ps. Dionys
oder des kirchlichen Rechtsinstitutes. Und so scheint uns tatsächlich
mit diesem «Spektrum» mehr gegeben zu sein als ein gelegentlicher,
fast spielerischer Versuch einer Erklärung des Wesens der Kirche aus
der Summe ihrer Lebensäusserungen.



— 57 —

Die Kirche, in der die genannten Elemente als Ausdruck der
Fülle Christi wirksam sind, ist keine blosse Idee, aber auch keine rein
menschliche Institution. Alle diese Elemente haben ja ihr Urbild und
ihren Lebensgrund in Christus selbst. Darum eignet ihnen ein
dreifacher Charakter : Sie sind pneumatisch, weil dies die Weise ist, die
Christus für seine Kirche vorausgesagt und durch Pfingsten bestätigt
hat; sie sind sakramental, weil in der Kirche sich das Geheimnis der
Menschwerdung nach Christi Anordnung fortsetzt, und sie sind
eschatologisch, weil das gesamte Leben der Kirche zwischen Himmelfahrt

und Parusie steht und darum für alles in ihr das Gesetz des

«schon jetzt» und «noch nicht» gilt. Und diese pneumatische,
sakramentale und eschatologische Grösse Kirche steht nun als geschichtliches

Faktum mitten in der Welt und ihrer Geschichte. Keine Rede
also davon, dass sie unsichtbar sei, dass sie keinen bestimmten
Charakter habe, dass sie keine historische Kontinuität der Erscheinung
aufzuweisen oder kein legitimes, auf göttlichem Willen begründetes
Rechtsleben habe und dass man ihre Grenzen in keiner Weise
bestimmen könne. Erst wenn man beides zusammen erkennt, ihre reale

irdische, sich ins Kosmische weitende Geschichtlichkeit und ihren
christusgemässen Charakter, d.h. ihr pneumatisch-sakramental-
eschatologisches Wesen, vermag man die volle Bedeutung ihrer
Heiligkeit zu begreifen. Indem sie aber nun so ist, muss sie dann auch

apostolisch, katholisch und die Eine sein. Apostolisch ist die Kirche,
weil sie authentisch und dem Wesen nach identisch die den Aposteln
übergebene Gabe weitergibt ; katholisch ist sie, weil sie universal und
überall in Zeit und Raum und bei aller Umgestaltung ihrer äusseren

Erscheinung gemäss den Gegebenheiten in Natur, Geschichte und
menschlicher Individualität doch stets mit sich selbst und das heisst
hier mit ihrem in Christus begründeten Wesen identisch bleibt.

Und die Eine ist sie nicht etwa so sehr wegen der nachweisbaren
Einheitlichkeit ihrer Ordnungen und der herrschenden zentralen
Verfügungsgewalt, wie sie zum Wohlbefinden menschlicher
Gemeinschaften gehören, vielmehr bedeutet Einheit in der Kirche die kostbare

Frucht der gewahrten Katholizität, der Apostolizität und vor
allem ihrer Heiligkeit.

Weil sie «quasi alter Christus», weil sie das corpus mysticum
Christi ist, darum ist ihr Wesen Einheit und führt zur Einheit in
einem viel tieferen Sinn, nämlich im Sinne der Versöhnung, als unser
am menschlichen Einheitlichkeitsstreben orientiertes Denken es von
sich aus fassen kann. Deshalb ist die dem natürlichen, menschlichen



— 58 —

Denken so naheliegende und einleuchtende Argumentation
abzulehnen, auch für die Kirche sei wie für alle menschlichen
Gemeinschaften eine rechtlich-institutionelle Einheitlichkeit das erste und
Grundlegende, und erst wenn dies gesichert sei, könne sie katholisch
und apostolisch genannt werden und dann würden schliesslich auch
noch die Anzeichen der Heiligkeit in ihr zur Geltung kommen.

Nachdem wir so versucht haben, auf die erste Frage nach dem
Wesen der Kirche zu antworten, und hoffen, wenigstens einen
tragfähigen Boden aufgezeigt zu haben, von dem aus mit grösserer
Bestimmtheit von dem Werk Christi in der Kirche gesprochen werden
kann, sollen die weiteren Gedanken im Blick auf die drei offenen Fragen

der Leitung der Kirche durch Christus, seiner Gegenwart in der
Kirche und die Frage der Zugehörigkeit zu Christus und zur Kirche
in mehr skizzenhafter Form gegeben werden.

Wenn wir in den sechs aufgewiesenen Elementen des Leibes
Christi das «esse ecclesiae» zutreffend beschrieben haben, so weist
jedes einzelne dieser Elemente von sich selbst aus zurück auf den

lebendigen Christus. Gerade dies besagt ja der pneumatische,
sakramentale und eschatologische Charakter der Kirche : Sakrament und
jede Weise des liturgischen Opus Dei, der Dienst des Priester- und
Hirtenamtes, die Bewahrung der übernatürlichen, geoffenbarten
Wahrheiten in der Lehre und ihre schriftgemäss-geistesmächtige
Verkündigung, sowie das Zeugnis der Leiden und die Tat der selbstlos
dienenden Liebe, sie alle sind ja nicht zuerst etwas in sich, um dann
noch irgendwie der Leitung durch Christus unterstellt zu werden.
Vielmehr sind sie im einzelnen und in ihrer Gesamtheit das Leben
des Hauptes Christus in der Kirche als seinem Leibe. Von hier löst
sich die Frage der Leitung der Kirche in der Weise, dass nun kein
Glied in ihr etwas anderes wollen und tun darf, als der alles tragenden
und durchdringenden Leitung des Gesamtlebens der Kirche dienen,
eben dieses zur vollen Auswirkung kommen zu lassen. Gerade dies

ist der tiefste Gehalt des konziliaren Lebens der alten katholischen
Kirche in seiner auf der ursprünglichen, bischöflichen Verfassung
sich aufbauenden Form. Der legitime, biblische und traditionsge-
mässe Gehalt des Primatus Petri behält dabei seinen angemessenen
Raum, ohne die Möglichkeit zu haben, sich in einer alles
überwuchernden Selbständigkeit zu entfalten. So ist die Idee des Konzils in
seiner mehrfachen Gestalt als Bistumssynode, Teilkonzil und schliesslich

als das ökumenische Konzil tief verwurzelt im Wesen der Kirche
und ihrer Leitung durch Christus. Die ostkirchlichen und besonders



— 59 —

russisch-orthodoxen Gedanken um den Sobornostcharakter der
kirchlichen Lebensordnung sind auf dieser Grundlage erwachsen. Das
Konzil aber fordert den Bischof und umgekehrt. Der Bischof aber
fordert die Herde und den einzelnen in ihr und umgekehrt. Je klarer
dies doppelte Verhältnis gesehen wird und je mehr Raum ihm in der
Kirche gegeben wird, desto stärker und vollständiger können jene
genannten Elemente im esse ecclesiae sich auswirken, deren
vornehmster Hüter der Bischof ist.

Wir wissen sehr wohl um die kritischen Fragen, die dagegen
erhoben werden, doch müssen wir mit aller E ntschiedenheit sagen : Vom
rechten Verständnis des Verhältnisses Christi zu seiner Kirche her
können wir keine andere Ordnung in der Kirche als ausreichend
ansehen. Auch scheint uns, dass sich erst in dieser Ordnung die für die
Geschichte der Kirche so folgenschwere Unausgeglichenheit der

Formulierungen der grossen Meister der Scholastik harmonisch löst,
nämlich das thomistische «spiritus sanctus cor ecclesiae» und
Bonaventuras «Christus cor ecclesiae».

Auch die Frage nach der Gegenwart Christi in der Kirche tritt,
wie wir meinen, durch die Verdeutlichung des Kirchenbegriffes, die

wir gewonnen haben, in ein neues Licht.
Was über die Leitung des Gesamtlebens der Kirche im Sinne der

sechs Elemente ihres Lebens gesagt Avurde, findet seine Vollendung
in dem Geheimnis der Gegenwart Christi in den gleichen Elementen,
durch die der mystische Leib sich aufbaut. Philosophische Begriffe
vermögen dies Geheimnis nicht aufzuhellen, so oft die Theologie sich
auch ihrer dafür zu bedienen suchte. Deshalb ist es schon abwegig, in
dieser Frage betont vom Begriff der «Gegenwart» auszugehen. Hier
muss ja notwendig unser Erkennen wie im Spiegel und unser Reden

stammelnd bleiben. Doch je stärker wir ergriffen werden von jener
Fülle des, der alles in allen erfüllt*), der also jedenfalls auch das

kirchliche Sein in leitourgia, hierarchia, dogma, kerygma, martyria
und diakonia erfüllt, desto grösser und gewisser wird uns seine wahre

Gegenwart werden Desto wichtiger wird es uns aber auch werden,
diese nach der ihr gemässen Weise aufzufassen, indem wir sie

verstehen lernen als pneumatische, sakramentale und eschatologische.

Bezüglich des Letztgenannten, des Eschatologischen, hat gerade die

exegetische und biblisch-theologische Forschung der letzten
Jahrzehnte wesentliche Hilfe geleistet, und die kathohsche Theologie
beginnt gerade jetzt, diesen Ertrag in sich aufzunehmen.

») Eph. 1, 28.



— 60 —

Und so können wir zusammenfassend sagen: Wir nehmen die
Formel Augustins mit ihrem Kerngedanken der Gnadengegenwart
durch die Einwohnung des Hl. Geistes an, aber sie genügt uns nicht.
Wir anerkennen mit Bonaventura und allen, die ihm vorangingen
und folgten, neben dem «spiritualiter in mente» das «nobiscum sacra-
mentaliter in altare» an, aber auch dieses genügt uns insofern nicht,
als es der Glaubenshaltung der Alten Kirche, wie die Liturgie sie

bekundet und die neue liturgische Forschung und die darin verbundene

Liturgische Bewegung sie neu ins Licht stellt, nicht voll gerecht
wird. Nur eine solche Auffassung aber scheint uns dem zu entsprechen,

was Paulus mit der Grösse des Geheimnisses im Blick auf
Christus und die Kirche, Eph. 5, 32, bezeichnet und Christus im Ver-
heissungswort Matth. 28, 20 ausspricht.

W'as aber bedeutet alles Gesagte für die letzte, brennende Frage
der Zugehörigkeit zu Christus und zur Kirche, bei der es um die Not
der Trennung und ihre Überwindung geht

Bei jedem Versuch einer Antwort werden zwei Seiten in ihrer
Zusammengehörigkeit gesehen werden müssen: Die Kirche ist
wesentlich unzerstörbar Eine, und sie ist in historischer Kontinuität
dort sichtbar, wo und in clem Masse wie ihr in Christus begründetes
Gesamtleben in der Wechselbeziehung aller ihr eigenen Elemente
erhalten bleibt und sich entfalten kann. Darum hat sie auch Autorität

in höchstem Masse, und man darf weder sagen, class sie keine
bestimmten und in keiner Weise bestimmbaren Grenzen habe, noch
dass sie kein göttlich begrenztes Recht zu verwalten habe. Dies alles
aber ist und hat sie nicht nach Art und Mass menschlich-natürlicher
Grössen. Sie hat es und ist es vom Haupte her und das heisst immer
in pneumatisch-sakramental-eschatologischer Weise und nach dem-
entsprechendem Masse So sprechen die griechischen Väter von der
Kirche unter dem Begriff der Théopneustie, so wird sie im katholischen

Verständnis als das eine Ur- und Hauptsakrament bezeichnet,
und darum liegt auch Wahrheit in der neueren protestantischen
Redeweise vom eschatologischen Zeichencharakter der Kirche. In
allen drei Formen der Rede liegt Wahrheit, die Licht auf die Kirche
vom Christusverständnis her fallen lässt.

Was aber bedeutet dies nun praktisch für unsere Haltung in der
Not der Trennung Ì

Uns scheint, es sei hier vor allem dies zu sagen : Wenn wir die
Kirche und das Verhältnis, das Christus zu ihr hat, in dem bisher
ausgeführten Sinne verstehen dürfen, so nähern wir uns damit sachlich



— 61 —

durchaus der grundsätzlichen Auffassung, die von seiten der
Ostkirche zum Ausdruck gebracht wird. Wir meinen damit nicht den
äusseren Gleichlaut so mancher orthodoxer, auch solche von
erheblichem Gewicht, mit entsprechenden römisch-katholischen
Erklärungen. Wir meinen die tiefbegründete innere Übereinstimmung mit
dem überheferten Selbstverständnis der katholischen Kirche von der
alten und ungeteilten Kirche her, wie sie auch der orthodoxen
Sondererklärung in Evanston zu Grunde lag : Die Kirche Christi hat sich in
ununterbrochener, historischer Kontinuität von den Tagen der

Apostel her als die Eine und Heilige auf Erden sichtbar fortgesetzt
und darin das den Heiligen übergebene Erbe rein bewahrt. Wir
verstehen diese Erklärung, die wir selbst kaum wörtb'ch gleich formuliert
hätten, allerdings nicht in einem rechtlich exklusiven Sinn, sondern
werten sie als Bekenntnis zur Wahrheit der Kirche gegenüber der
Gefahr der Entleerung und der verhängnisvollen Halbheiten. In
solcher Lage droht stets auch dem Wahrheitszeugen die Gefahr der

Verhärtung und einseitigen, fast konfessionellen Zuspitzung der

Aussage. Neben dieser «harten Rede» steht jedoch auch für die
orthodoxe Aussage das Zeugnisgeben von der Wahrheit in Liebe.

Dabei werden wir gewiss im Sinne von Nygrens Folgerung vom
«wichtigsten Schritt zur Einheit der Kirche» auch sagen, es sei

ungerecht und unfruchtbar mit «den anderen» darüber zu rechten, «ob

und wie weit bei ihnen die Lebenselemente der einen Kirche mehr
oder weniger gegeben seien» (a.a.O., S.80). Weil ja die Kirche im
wesentlichen nicht menschliche Grösse ist, bleibt sie auch unseren
menschlichen Maßstäben letzten Endes entzogen. Darum haben wir
aber, dort wo wir selbst stehen und darum selbst Verantwortung
vor Gott für das überkommene Erbe und anvertraute Pfand haben,

um so entschiedener die volle und ungetrübte Wahrheit nach dem
Masse unserer Erkenntnis und Überzeugung zu wahren und zu
vertreten. Davon darfuns auch der Vorwurfder Inkonsequenz oder auch
der Unbrüderlichkeit, z.B. in der Frage der Apostolischen Sukkzes-
sion oder der Interkommunion durchaus nicht abbringen.

Und so anerkennen wir, dass jede einzelne konkrete Auswirkung
der verschiedenen Lebenselemente der Kirche sozusagen
Einzelerfüllungen des Gesamtauftrages der Kirche, rein und gut, ja in uns

uneinsichtiger Weise von Gott sein und' Menschen zum Segen werden

kann ; wir halten aber daran fest, dass sie in dem gleichen Masse nicht
den Leib Christi mitbaut und darum jedenfalls auch den Segen Gottes

hemmt und insoweit dem Willen Christi entgegensteht, als sie



— 62 —

nicht aus der Einheit mit der Kirche in ihrer irdisch konkreten Gestalt
fliesst oder zu dieser hinführt. Die Grenzen der Kirche werden
dadurch gewiss nicht an sich fliessend und unbestimmt, mögen sie auch
für das menschliche Urteil nicht leicht und in jeder Weise bestimmbar
sein. Das gilt auch in bezug auf das Amt und das Sakrament in den
verschiedenen getrennten «Kirchen»: Wir werden für uns kein Amt
und kein Sakrament dort sehen können, wo es nicht als Sakrament
und Amt der Kirche in der Ganzheit der katholischen Überlieferung
und der Legitimität der Apostolischen Nachfolge vor uns steht und
vollzogen, bzw. ausgeübt wird. Und doch werden wir zum Amt und
Sakrament der anderen nicht richtend wie von überlegener Höhe
herab, sondern brüderlich Zeugnis- und Rechenschaft gebend Stellung
nehmen!

Und nun sei als letztes noch ein Wort zum Ganzen gesagt :

Wie es der heutigen allgemeinen, theologischen Erörterung des

Problems der Kirche entspricht, haben auch wir sehr stark uns an
das grosse paulinische Bildwort vom soma tou Christou angeschlossen.
Darüber darf aber nie übersehen werden, dass damit immer auch die
Gefahr falscher Eintragungen auf Grund naturhafter oder soziologischer

Analogien gegeben ist. Neben dem Bild des Leibes steht aber
in einer Reihe anderer Bilder auch das überaus sprechende und
wichtige Bild vom Bräutigam und der Braut, die dem Tag der Hochzeit

entgegensehen. Damit ist das eschatologische Moment, das in
Jesu Verkündigung zentrale Bedeutung hat, auch für die Kirche
festgelegt. Unbeschadet von Eph. 5, 32 wird gerade auch bei Paulus
nicht vom Bild der nach der Hochzeit geführten Ehe aus über die
Kirche reflektiert. Damit ist doch wohl vor allem zum Ausdruck so-
bracht, dass der tiefste Gehalt des Verhältnisses Christus-Kirche die
reinste Form der Liebe ist. Diesen Gedanken hat Fison, der anglikanische

Theologe und Dean von Truro, für das Gebiet der christlichen
Hoffnung (Fison, J. E., The Christian Hope, London 1954) mit grosser
Eindringlichkeit durchgeführt. Das hat auch für das Verhältnis
Christus-Kirche seine Bedeutung. Auch im Verlöbnis besteht ein
rechtliches Verhältnis gegenseitiger Bindung und fester Umgrenzung,
und doch wird, wo die reine Liebe lebt, das Rechtliche überhaupt
nicht als solches empfunden oder in Anspruch genommen. Heisst das
nicht für unsere Frage eben dies :

Über alle richtigen und wichtigen, ja notwendigen
sachlichrechtlichen Bestimmungen im Kirchenbegriff und besonders in der
Frage der Zugehörigkeit zu Christus und zur Kirche hinaus ist für



— 63 —

uns der wesentliche Maßstab die Liebe Christi zu seiner Braut, in
deren strahlendem Licht die bräutliche Liebe erweckt und von dem
sie getragen wird. Und was wir alle zu tun haben, ist, dass wir alle
die Antwort der Braut geben, wie sie in der Fülle und Reinheit der
Äusserungen ihrer Liebe sich entfaltet in Liturgie, Hierarchie, Dogma,

Kerygma, Martyria und Diakonie.

IV. Folgerungen

1. Die Behandlung des Themas unter den vier Gesichtspunkten
des ersten Hauptteiles hat vier weitgehend ungelöste Fragen
aufgewiesen, die alle wiederum auf die eine Hauptfrage hinauslaufen : Worin

besteht die wesentliche Gestalt der Kirche Ì Was macht
unabdingbar jene Eine, Heilige, Katholische und Apostolische Kirche aus,
die Christus begründet hat, deren Haupt er ist, in der er gegenwärtig
ist und zu der zu gehören heilsnotwendig ist

Diese Frage trifft die altkatholische Theologie mit ganz besonderer

Schärfe. Wenn schon jedes konfessionelle Selbstverständnis
durch diese Frage heilsam beunruhigt werden kann, so ist ihr die
altkatholische Existenz noch in besonderem Masse ausgeliefert. Steht
sie doch unausweichlich im Kreuzfeuer höchster Ansprüche und
schärfster Kritik: Hart neben Anspruch und Bewusstsein, kathoüsche

Kirche zu sein, steht der Vorwurf sektenhafter Absplitterung ;

neben der Berufung auf die Alte Kirche steht die Anklage der Neuerung;

mit hoher Anerkennung einer wichtigen ökumenischen
Mittleraufgabe geht Hand in Hand die faktische Einschätzung als «quantité
négligeable»; die Nachsicht für die durch äussere Umstände bedingte

Schwäche im Geltendmachen einer hohen Mission wird aufgewogen

durch den Verdacht, die altkatholische Bewegung vertrete im
Grunde hoffnungslose Halbheiten und sei deshalb geschichtlich überholt.

Eine so bedrängte Kirche könnte vielleicht berufen sein, aus
ihren besonderen «Martyrium» heraus, ein besonderes Zeugnis
abzulegen.

2. Der zweite synthetische Teil suchte im Blick auf die
gekennzeichnete Lage eine Antwort zu geben, die dazu beitragen könnte,
unser Selbstverständnis als katholische Kirche zu klären und zu
bereichern und so die altkatholische Stimme im Ringen um die Kirchenfrage

unserer Zeit besser zur Geltung kommen zu lassen.

3. Man ist heute bei ökumenischen Begegnungen gewohnt, ein
ostkirchlicb.es, römisch-katholisches, reformiertes, lutherisches oder



— 64 —

sonstiges, z.B. «freikirchliches» Kirchenverständnis zur Kenntnis
zu nehmen. Je absichtsloser das besondere Verständnis, wie es aus
dem inneren Leben der Kirche erwächst, dargelegt werden kann,
desto mehr ist der ökumenischen Begegnung gedient. Einen solchen
Dienst aber hat die altkatholische Kirche noch zu leisten Dazu muss
sie jedoch zu grösserer Klarheit über sich selbst vordringen. Auch die
Übereinstimmung mit orthodoxen und anglikanischen Aussagen
macht solch ein eigenes Zeugnis nicht überflüssig. Vielmehr könnte
gerade hier der wichtigste Dienst liegen, den die altkatholische Theologie

im ökumenischen Bereich zu leisten hätte, weil in ihr gegeben ist,
was Orthodoxie und Anglikanismus verbindet. Wir glauben, gezeigt
zu haben, von welchen Voraussetzungen das besondere, altkatholische

Zeugnis auszugehen hätte und welchen Grundlinien es folgen
musste.

4. Wenn es richtig ist, dass die katholische Kirche unbeschadet
ihres pneumatischen, sakramentalen und eschatologischen Wesens

von den Tagen der Apostel bis heute ununterbrochen in sichtbarer
Wirklichkeit auf Erden lebt, so ergeben sich daraus drei praktische
Imperative des katholischen KirchenVerständnisses : Du sollst in
dieser Einen Kirche sein, du sollst im Falle der Anfechtung in ihr
bleiben und du sollst aus dem Abfall zu ihr zurückkehren.

Bonn/Rh. Werner Küppers

Literatur
(altkatholisch)

Gaugier, E., Vom Sinn dor Kirche (IKZ 1923, S.185-195).

- Die Bedeutung der Kirche in den johanneischen Schriften (IKZ 1926,
S. 97-117 und 181-219).

- Das katholische KirchenVerständnis (IKZ 1937, S. 10-23).

- Das Wort und dio Kirche im Neuen Testament (IKZ 1939, S. 1-27).

- Das wesentliche Anliegen der altkatholischen Bewegung, mit
Bibliographie zum Kirchenbegriff (IKZ 1946, S. 8-16).

Gilg, A., Zum altkatholischen Traditionsgedanken (IKZ 1939, S. 28-79).
Rinkel, A., Das Wort Gottos und dio Tradition in der altkatholischen Kirche

(IKZ 1939, S. 51-61).

- Unsero Kirche in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft (IKZ 1939,
S. 222-231).

- Wort Gottes und Kirche (IKZ 1937, S. 85-91).

- Die Lehre von der Kirche nach der Auffassung der altkatholischen Kircho
(IKZ 1949, S.l-15).

- Interkommunion (IKZ 1953, S. 209-230).

Küry, A., Kircho und Amt (IKZ 1936, S. 129-143).

- Zur Konntnis der orthodoxen Kirche des Ostens (IKZ 1940, S. 21-37).



— 65 —

Küry, U., Konfession und Ökumene (IKZ 1953, S. 129-145).
- Schrift und Tradition nach altkatholischem Verständnis (IKZ 1952,

S.l-33).

(orthodox)
Alivisatos, H., Das Wosen der Kirche nach der Lohre der heiligen

griechischorthodoxen Kirche (IKZ 1950, S. 81-95).
Cassian, Archimandrit, Die Lehre des Neuen Testamentes von der Kirche

(IKZ 1940, 8.1-12).
Zander, L.A., Vision and action, London 1952.

Zankow, St., Aktuelle Probleme und Aufgaben der orthodoxen Theologie
und Kircho (IKZ 1947, S. 65-83).

(anglikanisch)
Bicknell, E.J'./Carpenter, H.J., A theological introduction to the thirty-nine

articles of the Church of England, London 1953.

Gore, Ch., The Church and tho Ministry, London 1919.

Mascall, E.L., Corpus Christi, London 1953.

Tomkins, 0., The Church in the purpose of God, London 1950.

Thornton, L.S., The Common Life in the body of Christ, London 1941.

Wand, J.W.C., What the Curch of England stands for, London 1951.

Catholicity, a report to the archbishop of Canterbury, S.P.C.K. 1948.

Tho Fullnoss of Christ, a report to tho archbishop of Canterbury, S. P. C. K.
1950.

Tho Church, Report of tho sixth Anglo-catholic Congress, London 1948.

Kirk, K.E., Apostolic Ministry, London 1946.

(evangelisch)

Barth, K., Kirchliche Dogmatik, Zollikon-Zürich 1947 ff.
Brunner, E., Das Missvorständnis dor Kirche, Stuttgart 1951.

Baumann, R., Fels der Welt, Tübingen 1956.

Berggrav, E., Es sehnen sich die Kirchen, Göttingon 1953.

Credo Ecclesiam, Von der Kirche heute, Kassel 1955.

Giertz, B., Die Kirche Christi, Göttingen 1955.

Hase, Ch. v., Die Gegenwart Christi in dor Kircho (Beitr. z. Ford. d. Theologie,

Bd. 38/1, 1934, S. 1-103).
Linton, 0., Das Problom der Urkirche in der neueren Forschung, Uppsala

1932.

Nygren, A., Ein Buch von der Kirche, Göttingen 1951.

- Christus und soine Kirche, Göttingen 1956.

Seeberg, E., Luthers Theologie in ihren Grundzügen (Kap. IX, Die Kirche,
S. 164-182), Stuttgart 1950.

Schweitzer, A., Die Mystik dos Apostels Paulus, Tiibingon 1932.

(römisch-katholisch)
Adam, K., Das Wesen des Katholizismus, Düsseldorf 1940.

- Una Sancta in katholischer Sicht, Düssoldorf 1948.

- Der Christus dos Glaubens, Düsseldorf 1954.



— 66 —

Bauhofer, O., Einheit dos Glaubens, Einsiedeln 1935.

Braun, F.M., Neues Licht auf die Kirche, die protestantische Kirchen-
dogmatik in ihrer neuesten Entfaltung (frz. 1942), Köln 1946.

Browe, P., Die Verehrung der Eucharistie im Mittelalter, München 1933.

- Die Pflichtkommunion im Mittelalter, Münster 1940.

Brinktrine, J., Offenbarung und Kircho, 2. Bd., Paderborn 1949.

Casper, ,/., Um die Einheit der Kirche, Wien 1949.

Casel, O., Mysteriengegenwart (Jahrbuch f. Liturgiewissenschaft, Bd. VI
(26), S. 113-204, Bd.VIII (28), S. 145-224.

Dickamp, F., Katholische Dogmatik nach den Grundsätzen des hl. Thomas,
2 Bde., Münster 193S.

«Eglise», in Dictionnaire do théologie catholique, tome IV, 2108 2224,
E.Dublanchy, Paris 1911.

Eschweiler, K., J.A.Möhlers Kirchenbegriff, Braunsberg 1930.

Feckes, C, Die Kirche als Herrenleib (hier auch deutscher Text von Pius XIL,
Mystici Corporis, 29. 6. 1943), Köln 1949.

Guardini, R., Vom Sinn der Kirche, Mainz 1922.

Geiselmann, J., Christus nnd die Kircho nach Thomas von Aquino (Theol.
Quart.-Schrift 107/1926, S. 198-222 und 108/1927, S. 233 253).

Hofmann, l'\, Der Kirchenbegriff des hl. Augustinus, München 1933.

Fosters, L., Die Kircho unseres Glaubens, Freiburg/Br. 1938.

Lubac, H., Katholizismus als Gemeinschaft, Einsiedeln 1943.

Mersch, E., Le Corps Mystique du Christ, 21' vol., 3. Aufl., Paris 1951.

Möhler, J.A., Die Einheit in der Kirche, herausg. v. J. Vierneissel, Mainz
1925.

- Symbolik, 1827.

Pol, W. H. van de, The Christian Dilemma, Catholic Church-Reformation,
London 1952.

Sartory, Th., Die ökumonische Bewegung und die Einheit der Kircho, Moi-
tingen 1955.

Silic, R., Christus und die Kirche, ihr Verhältnis nach der Lehre des hl.
Bonaventura, Breslau 1938.

Scheeben, M./Höfer, Die Mysterien des Christentums, Preiburg/Br. (1805)
1941.

Strackmann, A., Die Gegenwart Christi in der hl. Eucharistie nach den
schriftlichen Quellen der vornieänischen Zeit, Wien 1 905.

Weigl, F., Die Heilslohro des hl. Cyrillus von Alexandrien (Forsch, z. christl.
Lit, u. Dogmengesch., Bd. V/1905, S. 1-360).

- Untersuchungen zur Christologio des hl. Athanasius (Forsch, z. christl.
Lit. u. Dogmengesch., Bd.XQ/1914, S.1-190).

Wikenhauser, A., Die Kircho als der mystische Leib Christi nach der Lehre
des Apostels Paulus, Münchon 1937.

- Die Christusmystik des Apostels Paulus, München 1956.

Wintersig, A.L., Die Heilsbodeutung der Menschheit Jesu in der vornieänischen,

griechischen Theologie, Diss. Tübingen 1932.


	Christus und die Kirche in der theologischen Lehre

