Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 47 (1957)

Heft: 1

Artikel: Christus und die Kirche in der theologischen Lehre
Autor: Kuppers, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404343

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404343
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christus und die Kirche
in der theologischen Lehre

Referat gehalten am 26. September 1956 auf der Internationalen Altkatholischen
Theologenkonferenz in Bonn

I. Einleitung
Die allgemeine theologische Lage und die altkatholischen

Yoraussetzungen

Emil Brunner beginnt seine zwar wenig umfangreiche aber iiber-
aus inhaltsreiche Schrift « Das Missverstéindnis der Kirche» mit der-
Feststellung : « Was ist die Kirche ? Diese Frage ist das ungeloste Pro-
blem des Protestantismus. Von den Tagen der Reformation bis auf
unsere Zeit hat nie Klarheit dariiber bestanden, wie sich die Kirche
im Glaubenssinn, die Gemeinde Jesu Christi, zu der oder den Insti-
tutionen verhalte, die Kirchen heissen.» Auch wer Brunners im wei-
teren gebotene Losung des Problems nicht annehmen kann, wird die-
ser Formulierung zustimmen miissen. Der damit bezeichnete Not-
stand hat in der 6kumenischen Bewegung besonders durch die Kon-
ferenz von Lund 1952 sich zugespitzt zur Frage nach dem Verhiltnis
von Christus als dem einen Haupt und der Kirche als dem Leib Christi.
Entsprechend lautete das Thema der 1.Sektion in Evanston 1954:
«Unser Einssein in Christus und unsere Uneinigkeit als Kirchen.» Doch
nicht nur die speziellen Kreise der 6kumenischen Bewegung sehen
sich vor diese Frage gestellt. Auch die theologische Forschung ist aus
ihrer eigenen, selbstindigen Entwicklung heraus in steigendem Masse
auf diese Frage ausgerichtet. A. Nygren formuliert dies so: «Higen-
artigin der gegenwiirtigen Lageist dies, dass man in der 6kumenischen
Arbeit gerade zu diesem Punkte gekommen ist, zu dem auch die bib-
lisch-theologische Arbeit gelangt ist, dass Christus und seine Kirche
untrennbar zusammengehoren... Es geht nur darum, diesen in
Wahrheit 6kumenischen Augenblick richtig auszunutzen, indem man
die Aufmerksamkeit auf ,Christus und seine Kirche‘ konzentriert und
daraus die unumgiinglichen praktischen Folgerungen fiir die Einheit
der Kirche zieht 1).»

1) A.a.0. S.76f.



— 36 —

Andererseits ist aber auch auf katholischer Seite, wie Carl Feckes
in seinem Kommentar zur Kncyclica Pius X1I Mystici Corporis vom
29, Juni 1943 formuliert, im Zusammenhang mit den Verinderungen
der gesamten geistigen Weltlage «das neuzeitliche (sc. tridenti-
nisch-nachtridentinische) Kirchenbild im Umbruch begriffen 1). Die
Kirche als streng rechtlich geordnete Institution, die klassische socie-
tas perfecta der Gegenreformation und des kanonischen Rechtes
(cf. Constitutio Apostolica «Providentissima Mater Keclesia» Bene-
dicti XVvom 17. Mai 1917) tritt damit in das Licht der «altchristlichen
Idee vom mystischen Herrenleib», wobei schon Mystici Corporis auf
die grosse und seither noch weiter wachsende Zahl katholischer
Schriften zu dieser I'rage hinweist. Dazu kommt, dass selbst in der
romisch-katholischen Kirche eine explicite verbindliche Lehre iiber
die Kirche nicht gegeben ist, wie es deutlich durch den Abbruch des
Vatikanischen Konzils mitten in der Beratung der Constitutio dog-
matica de ecclesia markiert wird.

Dass die Ostkirche in dieser Frage nicht auf theologische Formu-
lierungen festgelegt ist, die tiber das Nicino-Konstantinopolitanische
Symbol von 381 hinausgehen, ist gerade von orthodoxen Theologen
immer wieder ausgesprochen worden.

So ist es nicht verwunderlich, dass auch die altkatholische Theo-
logie sich hier vor eine Reihe offener Fragen gestellt sieht und bereit
sein muss, sich den von allen Seiten auch sie umdringenden Fragen
zu stellen. Bisher ist dies jedoch nur in gelegentlicher und wenig zu-
sammenhiingender Weise geschehen, wenn auch in der IKZ seit 30
Jahren eine ganze Reihe Abhandlungen zur Irage der Kirche er-
schienen sind 2). Mit besonderer Eindringlichkeit hat Prof. Urs Kiiry
im Zusammenhang mit seinem Bericht iiber die Konferenz von Lund
1952 sich um eine grundsitzliche altkatholische Stellung in dem
Fragenkomplex Christus—Kirche-Einheit der Kirche bemiiht. In sei-
ner Darstellung weist er unter anderem mit Recht darauf hin, wie
unfruchtbar, ja trigerisch und gefihrlich ein plerophorer Wortkon-
sensus auf biblischer Grundlage ohne echte theologische Klirung sein
kann. Ein besonderes Anliegen unserer heutigen Ausfithrungen soll
es deshalb sein, unter uns zu einer solchen Klirung beizutragen.
Wenn wir uns dabei das Thema sozusagen in doppelter konfessioneller
Zuspitzung von den Theologen des Weltprotestantismus um Lund
und den Theologen der weltweiten romisch-katholischen Kirche um

H A a. O. 8. 24,
%) S. Literaturverzeichnis.



— 37 —

Pius X11I. stellen lassen, so sehen wir uns fiir unsere eigene Arbeit doch
verwiesen an das immer neu zu befragende Zeugnis der ganzen HL.
Schrift und der Lehrtradition der gesamten Kirche. Unsere heutige
Aufgabe muss sich allerdings fast im Sinne einer einleitenden Be-
merkung darauf beschrinken, die aktuelle Frage unter vier Gesichts-
punkten zunichst zu analysieren um dann zu versuchen, einen allge-
meinen Ansatz zu ihrer Losung aufzuweisen.

Die vier Gesichtspunkte sind die folgenden :

Die Begriindung der Kirche durch Christus.
Die Leitung der Kirche durch Christus.

Die Gegenwart Christi in der Kirche.

Die Zugehorigkeit zu Christus und zur Kirche.

ol

.

Der untersuchte Ansatzpunkt ist die Heiligkeit der Kirche, die
das Wesen ihrer Verbindung mit Christus ausmacht.

Zum Abschluss wird versucht, eine Reihe von Folgerungen an-
zudeuten,

II. 1. Hauptteil
4 Gesichtspunkte — 4 Fragen

@) Der Gesichtspuniet der Grindung der Kirche durch Christus

Dererste Gesichtspunkt, der sich einer analytischen Betrachtung
des Fragenkomplexes Christus und die Kirche darbietet, ist der Ce-
sichtspunkt der Griindung bzw. der Begriindung der Kirche durch
Christus.

Fiir die alteste Kirche ist offenbar die Frage ihres Hervortretens
in der Zeit keineswegs eine Angelegenheit von Tatsachen, die schlecht-
hin der Vergangenheit angehoren, wie etwa in der Geschichte ver-
lorene oder gewonnene Kriege einen bestimmten, gegenwirtigen Zu-
stand eines Volkes bedingen. Die historische Frage hingt fiir die
iltesten Giemeinden unléslich zusammen mit ihrer eigenen aposto-
lischen Griindung bzw. ihrer Grimdung im Zusammenhang der
Titigkeit der Apostel. Das heisst, die entscheidende Antwort liegt
nicht in einem historischen Wissen iiber Jesu Leben und Taten, son-
dern in der Verbindung mit den Aposteln und ihrem Zeugnis. Darauf
beruht das Dasein der Stammgemeinden, der «ekklesiai», in Jerusa-
lem, Alexandrien, Antiochia, Ephesus, Korinth, Rom und so fort.
Indem diese ersten Begriinder wahrhaft Apostel, d.h. Beauftragte



— 38 —

des Kyrios Christos sind, verbiirgen sie die Ubereinstimmung der
Grundlage der geschichtlich sich entfaltenden Gemeinden mit dem
Willen des Christus selbst. Zugleich ist damit die Einheit in aller
schon am Pfingsttag offenbaren Mannigfaltigkeit gewiihrleistet: Die
Apostelsind je eine Kinheit durch ihre Krwihlung und Sendung durch
Christus und kraft ihres Erfilltseins mit dem HI. Geist. Der Wahrer
aber dieser Verbindung durch die Apostel mit Christus ist der Bi-
schof, und zwar ist er es nicht im Sinne eines personlichen Charis-
mas, sondern auf Grund des vom HI. Geiste getragenen Amtes. Und
s0 kann schon Ignatius von Antiochien (ad Ephesios 6, 2) erkliren:
«So muss man den Bischof betrachten wie den Herrn selbst.»

Die einzelnen Tochtergemeinden wiederum hiingen unverbriich-
lich mit der apostolischen Stammgemeinde zusammen, und soist die
(tesamtheit der Gemeinden durch die Apostel ihrem Ursprung nach
mit Christus verbunden.

Weiter und tiefer greift jedoch fiir das Verhiiltnis der Kirche zu
Christus die Vorstellung vom kosmischen Heilsdrama, in dem Chri-
stus der Wiederhersteller der durch den Engelfall gestorten oberen
und der Retter der unteren, irdischen Welt ist. Das zeitliche Werden
der Kirche ist nur ein kleiner, allerdings zentraler Teil in diesem Ge-
schehen. Alttestamentlicher Schopfungsglaube und jiidische Mes-
siashoffnung, orientalische Kosmologie und Mysterienfrommigkeit
zusammen mit griechischer, insbesondere platonisch-neuplatoni-
scher Philosophie und dem grossen Reichsgedanken der Pax Romana,
sind nihrende Wurzel wie anregend-abstossendes GGegenbild; jeden-
falls aber weiss sich der Christ der Alten Kirche in dieses grosse Ge-
schehen durch Christus einbezogen. Deshalb konnte auch das theo-
logisch-konziliare Ringen um das christologische und trinitarische
Dogma den einfachen Christen so erstaunlich stark und unmittelbar
beriihren: Erspiirte darin stets den Zusammenhang mit dem Werden
und dem Sinn der Kirche. Deshalb ist die entscheidende Klirung der
christologischen Frage im Chalcedonense auch die entscheidende
altkirchliche Entscheidung i{iber die Kirche. Hier wurzelt mit
Recht das von Urs Kiiry in seiner Stellungnahme zum Kirchen-
problem auf der Konferenz von Lund fiir die altkatholische, theolo-
gische Auffassung mit grosser Entschiedenheit ausgesprochene Ja zur
«Kirche als Offenbarungstatsache» ). Nur der vere Deus und vere
homo vermag die volle und wirkliche Erlésung zu bringen, und jede
Ekklesiologie, die sich in der Christologie begriinden will, muss von

1) IKZ 1953, S. 6 ff.



— 09 =

dieser, im Dogma der alten Kirche gegebenen Grundlage ausgehen.
Von diesem Verhiltnis zu Christus her erhilt der Kirchenbegriff der
Viter und der grossen Theologen der spiiteren Zeit seine Mehrschich-
tigkeit, seine Fiille und seine Weite. Kr umgreift die Engel- und die
Menschenwelt in allen Zeiten, er bezieht besonders Israel, das Gottes-
volk des Alten Bundes, mitsamt den Urvitern und Erzvitern ein, und
er umfasst schliesslich mit der irdischen, streitenden und wandernden
die himmlische, die schauende und anbetende Kirche in einer grossen
von Christus getragenen Einheit. Ohne Ihn fiele darum auch die ge-
schichtlich auf Erden lebende Kirche ins Nichts. Neben dieser Be-
griindung des Kirchenverstindnisses im christologischen steht als
wesentliche Erginzung ihre Begriindung im trinitarischen Dogma,
d.h. besonders in der konziliaren Entscheidung von 381 iiber die
Homoousie des Geistes, dessen Sendung am Pfingsttag zum dusseren
Hervortreten der Kirche fithrte und dessen unablissiges Wirken ihre
Verbindung mit Christus bedingt. Dies ist die Grundform der kirch-
lichen Lehre iiber Christus und das Werden der Kirche, die bis heute
in der katholischen Theologie unverindert angenommen wird. In
Frage gestellt wird sie, abgesehen von Marcion und den Montanisten,
zuniichst nur vom Boden der bitteren Erfahrungen her, die im Leben
der Kirche mit menschlicher Siinde und Schwachheit gemacht wer-
den. D.h., es wird wesentlich nur die herrschende, «verweltlichte»
Grrosskirche, nicht aber das Grundverhiltnis Christus—Kirche selbst
angegriffen. Grosste Bedeutung gewinnt dabei Augustins Ansatz zur
Losung dieser Schwierigkeit. Bei Weitergeltung des iibergeord-
neten Begriffes der Civitas Dei unterscheidet Augustin fiir den irdi-
schen Bereich dieser Civitas zwischen dem corpus permixtum und
dem corpus verum oder hortus clusus sive numerus ille justorum qui
secundum propositum (sc. zum Ersatz fiir den certus numerus ange-
lorum lapsorum) coacti sunt. Unzihlige Nachfolger hat Augustin ge-
funden, meist allerdings im Sinne der Vereinfachung und Verhirtung
seiner Unterscheidung zum Begriffspaar ecclesia visibilis und ecclesia
invisibilis. Auch dabei musste nicht etwa sofort fiir die ecclesia visibile
die Begriindung durch Christus abgelehnt werden. Dies letztere ge-
schieht dann allerdings infolge der steigenden Erbitterung der mittel-
alterlichen Sekten im Blick auf die herrschende Kirche. Zum minde-
sten ist fiir sie die reine, von Christus gestiftete Kirche bis zur Un-
kenntlichkeit entstellt und muss nun erst neu hergestellt werden.
Eine starke Neigung zu dieser Auffassung ist zwar auch der reforma-
torischen Theologie unverkennbar eigen. Trotzdem herrscht diese



— 40 —

Auffassung des Verhiltnisses Christus-Kirche dort nicht prinzipiell,
und dadurch allein schon kommt etwas von jener Unklarheit in den
Begriff der Kirche bei den Reformatoren, auf die Emil Brunner den
Finger gelegt hat '): Einerseits bleibt man im Rahmen des augusti-
nischen corpus permixtum mit seiner vom Menschen her nicht aufzu-
losenden Spannung zum corpus verum, andererseits aber lehnt man
geschichtliche Kirche ab und spricht eine Verbindung mit Christus
nur dem corpus verum zu, das man in der eigenen Bewegung erst
sichtbar zu machen meint. Daraus kann naturgeméiss nur immer neue
Verwirrung und Unklarheit entstehen. Einen Schritt weiter gehen
die Tiufer und alle die mit ihnen und nach thnen, die den historischen
(irosskirchen, einschliesslich der reformatorischen, das Recht der
Berufung auf Christus grundsitzlich absprechen und sich ausschliess-
lich an das corpus verum, den hortus clusus Augustins halten. Dabei
verstricken auch sie sich wieder in die unauflosliche Schwierigkeit,
dass sie einerseits in ihrer eigenen Gemeinde das corpus verum sicht-
bar darstellen wollen, wihrend sie andererseits die Kirche, die sich
auf Christus berufen darf, verstehen als reine societas fidei et spiritus
sanctiin cordibus. Eine wesentlich neue Autfassung brachte in dieser
ganzen Frage erst die neuere kirchengeschichtliche und besonders die
biblisch-exegetische Forschung durch die Entdeckung des eschato-
logischen Charakters der Reichspredigt Jesu. Jetzt wird nimlich im
Grunde zum ersten Mal in Frage gestellt, ob Jesus tiberhaupt mit der
Kirche in irgendeiner Form etwas zu tun hat. Thre dusserste Zu-
spitzung erhilt diese kritische Frage bei Loisy in der Formel « Christus
verkiindete das Reich Gottes und gekommen ist die Kirche» und bei
Albert Schweitzer in seiner Darstellung der sogenannten konsequen-
ten Iischatologie, deren Urteil lautet: Jesus konnte unmdoglich die
geschichtlich vor uns stehende Kirche gewollt oder gar gegriindet,
haben, weil er den vollig tibernatiirlichen Kinbruch der (fottesherr-
schaft im Neuen Aon als unmittelbar bevorstehend ansah. Die nach
seinem Tode entstandene Kirche mit allem, was auch in dieser Sicht
noch als unsichtbare Kirche oder corpus verum bezeichnet werden
kann, ist ein menschlicher Notbehelf der im Grunde getiuschten
bzw. enttiuschten Jiinger.

Hier also fehlt jede Briicke zur iiberlieferten Auffassung, so dass
sich jedes weitere Gesprich dariiber eriibrigen wiirde. So gross nun
aber auch der Eindruck war, den besonders Albert Schweitzers (ie-
schichte der Leben-Jesu-Forschung von 1913 im protestantischen

1) A.a. 0. S.1.



— 4] —

Bereich gemacht hat, so ist doch festzustellen, dass diese ganze An-
schauung durch dieselbe, weitergehende protestantische kirchenge-
schichtliche und exegetische Forschung weitgehend iiberwunden
wurde (vgl. besonders F'. M. Braun, a.a.0.). Ausser einer ganzen Reihe
von geschichtlichen und allgemein philosophischen Einsichten waren
zwei Griinde fiir diesen Wandel massgebend : theologisch-systema-
tisch das tiefere Verstindnis des Eschatologischen im Zusammenhang
mit dem Offenbarungsgeschehen und exegetisch die positive Bewer-
tung der Begriffe ekklesia und soma Christou im Neuen Testament.
Schrittweise ergab sich dabei der von Braun sogenannte «neue Con-
sensus» der protestantischen Forscher: die ekklesia als die in die
Sichtbarkeit von Raum und Zeit hineinragende, wesenhaft iiberna-
tiirliche Gemeinschaft mit Christus auch nach dem irdischen Lebens-
abschnitt Jesu von Nazareth ist vom urspriinglichen apostolischen
Christuszeugnis in allen uns erreichbaren Schichten und Formge-
bungen so wenig abzutrennen, wie das Zeugnis von Jesus als von dem
Messias, von seiner Auferstehung und von seiner himmlischen Erho-
hung. Dies gilt den meisten nicht weniger fiir das Felsenwort zu
Simon Petrus als fiir das paulinische ex Christo einai und soma
Christou. Das Bedeutsamste an dieser Wendung der Dinge ist jedoch,
dass dadurch iiber den innerprotestantischen Concensus hinaus auch
ein neuer katholisch-protestantischer Consensus in den Bereich des
Moglichen riickt, zumal ja gerade in der neueren, katholischen For-
schung und Frommigkeit ebenfalls das paulinische Verstindnis der
Kirche als Leib Christi sozusagen neu entdeckt wurde. Und doch
sollen wir uns nicht tauschen: Gerade hier, wo man weithin fast wie
mit einem Munde sprechen kann, klaffen tiefe Gegensiitze: Wihrend
Karl Adam unter Berufung auf die gemeinsamen Aussagen und Er-
kenntnisse und zugleich im engsten Anschluss an «Mystici Corporis»
offentlich die gesamte protestantische Christenheit zur Wiederein-
gliederung in den gemeinsam bekannten Einen Leib Christi aufruft
und Richard Baumann mit den Fanfarenstossen «Petri Amt und
Schliissel» und «Fels der Welt» ihm darin als evangelischer Christ
laut zustimmt, wihrend Hans Asmussen in gewissem Abstand Ahn-
liches zu sagen und zu fordern scheint, erklirt Emil Brunner, gestiitzt
auf die gleichen, durch die Forschung eruierten biblischen Grundbe-
griffe: « Esist nicht zu bestreiten, dass die Zertrenntheit der Gemeinde
Jesu in eine Vielheit von Kirchen mit dem Wesen der Ekklesia als
Leib Christi in Widerspruch steht. . . es ist aber ein Kurzschluss, zu
meinen, das Ziel miisse deshalb... die Wiedervereinigung. .. der



historisch gewordenen Kirche sein.» (K. Brunner, a.a.0., S.111 f.)
Dabei wiirde notwendig die Bewegung bei der am vollendetsten zur
Institution deformierten, d.h. der romisch-katholischen Kirche und
damit gerade im Abfall von der lebendigen Gemeinde Jesu enden.
Auch Anders Nygren, wie so viele okumenisch-protestantische For-
mulierungen beschreiben eher das Dilemma, als dass sie den Weg
seiner Uberwindung frei machen wiirden: «In grossem Ausmasse ist
das okumenische Problem das Problem, in welchem gerade die ver-
schiedenen Denominationen imstande sind, einander als Glieder der
einen Kirche zu sehen. Jede spiritualistische Umdeutung der. ..
Kirche muss. .. auf das bestimmteste abgewiesen werden. Die Kin-
heit der Kirche ist zwar eine Einheit en pneumati, das bedeutet aber
gleichzeitig, dass sie eine Einheit en to somati tou Christouist, und als
solche muss sie auch einen greif baren Ausdruck im Ausseren finden.»
(A.Nygren, a.a.0., S.80.) Damit verharrt Nygren mit allen, die ihm
folgen, bei dem in sich widerspruchsvollen und unbefriedigenden
Standpunkt der Reformatoren. Karl Adam als Sprecher der einen
und Emil Brunner als Sprecher der anderen Seite haben jedenfalls
die grossere Klarheit und Konsequenz fiir sich. Wir meinen, dass man
offensichtlich auf allen drei Wegen nicht wirklich weiter kommt. Uns
scheint vielmehr, dabei sei die wesentliche Frage nicht gentigend
gesehen, geschweige denn beantwortet, die F'rage nimlich nach dem
besonderen Wesen und der eigentiimlichen Struktur jenes immer und
immer wieder angerufenen Leibes Christi.

Um es ganz deutlich zu formulieren, kénnte man sagen : Man ist
sich allerseits einig, dass Christus die Kirche gewollt und begriindet
hat, man vermag dafiir auch die gleichen Worte zu gebrauchen. Man
ist sich aber villig uneinig dariiber, was Christus gewollt und begriin-
det hat und was man mit den gleichen Worten bezeichnet. Jeder
Fortschritt in der brennenden Frage muss deshalb an dieser Stelle
ansetzen.

b) Der Gesichtspunkt der Levtung der Kirche durch Christus

Der zweite Gesichtspunkt, unter den folgerichtig die Frage
Christus—Kirche tritt, ist der Gesichtspunkt der Leitung der Kirche
durch Christus. Im Unterschied zur Frage der Griindung durch Chri-
stus stand die Tatsache der Leitung der Kirche durch Christus theo-
logisch von keiner Seite je in Frage. Es ging und geht stets darum,
wie die als feststehend anerkannte Leitung durch Christus zu ver-
stehen ist und welche Folgerungen daraus zu ziehen sind. Die theo-



- 43 —

logische Lehre hat dabei stets angekniipft an das biblische Bild vom
Haupt, ohne dass dem Gedanken zunichst in besonders ausgepriigter
Form nachgegangen worden wire. Der ungebrochen festgehaltene
Glaube verharrte in diesem Punkte lange in einem sozusagen vortheo-
logischen Stadium. Im Vordergrund stand vor allem der Bericht der
Evangelien iiber das Erdenleben des Erlosers, wodurch gewisser-
massen die Sicht auf den erhohten Herrn durch das Bild des Lehrers
der Wahrheit und des guten Hirten aufgefangen wurde. Indem nun
aber gerade das Erdenleben des Christus im Bewirken der bleibenden
Erlosung gipfelt, wirkt der gleiche gute Hirte gerade auch als das
himmlische Haupt der Kirche stéindig fiir alle die Rettung vom Bésen
und die Heiligung bis hin zum hochsten Ziel : der «theosis», der Teil-
nahme an der unverginglichen Herrlichkeit. Dies alles aber erscheint
im sakramentalen Kult schon real gegenwiirtig und wird bestéitigt
durch die Ordnungen der Amter, zumal des Bischofsamtes, und die
Fiille der Charismen und der Wunder, besonders im Leben und Lei-
den der Mirtyrer.

Eine folgenreiche Ausprigung mehr mystisch-spekulativer Art
erhielt dieser allgemeine Glaube der alten Kirche in bezug auf Chri-
stus als das Haupt durch die im Neuplatonismus wurzelnde Hier-
archievorstellung des Dionysius Areopagita: Alles Heil kommt wie
das Licht aus der oberen Welt und geht dort von der héchsten Spitze,
Christus, als dem hierarcha praecipuus aus, um vermittelt durch die
himmlische und irdische Hierarchie iiber die dreimal drei Stufen zu
den letzten Gliedern des grossen mystischen Leibes hinabzusteigen.
Unter Abschwiichung der Bedeutung dieser Mittelstufen sieht auch
Augustin die Leitung der Kirche durch Christus grundsitzlich in
diesem Schema, das iiberhaupt in dieser abgeschwiichten Form als
das klassische in der katholischen Lehrtradition angesehen werden
darf: Christus ist nicht so sehr der personlich wirkende Herr als der
Quell und Ausspender aller durch die Amter, Ordnungen und Sakra-
mente der Kirche vermittelten Gnaden. In mehr systematischer
Form behandeln in Verbindung mit der Formel Christus caput
ecclesiae das iiberkommene Glaubensgut die grossen Meister der
Hochscholastik: Thomas von Aquino und Bonaventura. In jedem
Falle wollen sie nur wiedergeben, was die Uberlieferung einheitlich
festgehalten hatte. Immerhin erscheint dabei bemerkenswert, dass
gerade die scholastische Behandlung des Bildes den Akzent auf der
einen Seite des Bildes, dem Begriff des caput, festhilt; in deutlichem
Unterschied zum heutigen auf katholischer und evangelischer Seite



bevorzugten soma-Begriff! Die grossen Scholastiker beschiftigen
sich fast ausschliesslich mit dem Hauptsein Christi und nur sehr viel
weniger mit dem Leibsein der Kirche. Was schon im Pantokrator-
bild der byzantinischen Altarabsiden die Ziige des Christusbildes
prigte, kommt nun hier auch in der Sprache der theologischen Schule
zum Ausdruck: Der Herr der Kirche wird von der Majestas Dei her
verstanden, wenn dies auch durchaus nicht etwa in abstrakter Folge-
richtigkeit geschieht. Drei Formeln treten zur Erliuterung des
Glaubensgedankens Christus-caput besonders hervor:

1. Christus ist das Haupt des Leibes, weil er durch seine Mensch-
werdung die Conformitas naturae mit den Gliedern besitzt. Deshalb
kann auch der HI. Geist, der sonst alle anderen Eigenschaften Christi
besitzt, nie das Haupt genannt werden. Christus ist vielmehr seiner
Gottheit und seiner Menschheit nach das Haupt. Indem dies ein-
deutig festgehalten wird, bleibt der Kirche der entscheidende Charak-
ter einer Offenbarungswirklichkeit erhalten und zugleich erscheint
Christus in dieser mystischen Verbindung mit seiner Kirche unter
dem Bilde des zweiten Adam als das Haupt eines neuen Menschen-
geschlechtes.

2. Die zweite Formel lautet « Christus principium membrorum
suorum», d. h. Christus ist die Entstehungs- und Effektivursache der
Glieder, indem er hinsichtlich seiner Gottheit effektive und hinsicht-
lich seiner Menschheit meritorie der Schopfer des iibernatiirlichen
Gmadenlebens in den Gliedern ist.

3. Die dritte Formel driickt die wichtigste Kigenschaft des
Hauptes aus : den «influxus sensus etmotus». Damit ist jenevom Areo-
pagiten so besonders hervorgehobene Bedeutung Christi festgehal-
ten: In ihm ist alle Fiille des Lebens, und diese Fiille leitet das Haupt
in die Glieder iiber. Das scholastische Denken prizisiert das Bild
noch dahin, dass der influxus sensus die Erleuchtung des Verstandes
durch den Logos und der influxus motus die Heiligung des Willens
durch den hl. Geist bedeutet. Fides per caritatem operans und fides
caritate formata sind die klassischen Formeln fiir das vom Haupt
Christus den Gliedern vermittelte Gnadenleben. Dabei liegt zweifel-
los die Gefahr nahe, fiir die Stellung des Hauptes zum Leibe im we-
sentlichen von der Gottheit Christi und damit den Kategorien der
majestas Dei aus zu denken. Sagt doch schon Augustin: mens nostra
immediate ab ipsa veritate informatur, und Analoges kann von der
Wirksamkeit des hl. Geistes in den Gliubigen gesagt werden. Immer-
hin aber hiilt die scholastische Distinktion in der Hauptsache an dem



— 45 —

von Augustin betonten Mysterium des totus Christus, d. h. an der Be-
deutung seiner Gottheit und seiner Menschheit fiir das iibernatiirliche
Gnadenleben fest, wenn es heisst: Die Einwirkung des Hauptes auf
die Glieder geschieht durch Christus seiner Gottheit nach effective,
seiner Menschheit nach meritorie. Und zwar ist diese letzte Einwir-
kung durch sein Verdienst nicht einfach «historisch» im Sinne eines
neuzeitlichen Zeitverstindnisses zu verstehen, vielmehr wird das
Verstandnis dafiir bewahrt und erschlossen durch die Liturgie. In ihr
wird aktuell gegenwiirtig, was im blossen Tatsachenbericht ab-
geschlossene Vergangenheit zu sein scheint : Dass Christus als Mensch
durch seine Leiden Genugtuung geleistet und dem Menschen dadurch
den Empfang der Gnade ermoglicht hat. Eine wichtige Hemmung
gegeniiber dem Denken von der Majestas Dei und der Einwirkung des
hl. Geistes aus bildet in der Folgezeit dann auch die theologisch
immer stirker ausgeprigte Lehre vom dreifachen Amt Christi, weil
diese Lehre ja gerade vom biblisch-alttestamentlichen Messiasbild
her genithrt wird. Einmal bleibt dadurch das Bild Christi unter Kate-
gorien lebendig, die vom Menschlich-Geschichtlichen her ihre Farbe
erhalten, und andererseits wird dadurch die einseitige Akzentuierung
des Hauptseins abgeschwicht: das Amt wird ja fiir jemand aus-
geiibt. Hier kann deshalb die ganze Fiille der Worte Jesu vom
Dienen des Menschensohnes und die Tiefe der Bilder vom leidenden
Gottesknecht zu ihrem Recht kommen. Wir sagen nicht, dass dies
immer gentigend geschehen wiire, doch die Moglichkeit war durch
diese Verbindung der Lehre vom Haupt der Kirche mit dem drei-
fachen Amt Christi fiir die katholische Lehrentfaltung wenigstens
offen gehalten. Wie ein goldener Faden zieht sich zudem durch die
ganze (feschichte der theologischen Aussagen iiber die Leitung der
Kirche durch Christus die Lehre, dass Christus der wahre Spender
aller Sakramente sei. Damit ist noch einmal der Damm gestirkt, der
das grosse Gieheimnis der Lebensverbindung von Christus und Kirche
vor dem Uberflutetwerden durch das Denken von der gittlichen All-
macht und von der Geisteseinwirkung aus schiitzt. Und doch komm#t
selbst in der Zeit der Hochscholastik trotz so weitgehender Uberein-
stimmung keine volle Einheitlichkeit der Aussagen iiber die Leitung
der Kirche durch Christus zustande: Deutlich tritt dies zutage im
verschiedenen Gebrauch des Begriffes cor bei der Erklirung des ge-
meinsamen, traditionellen Bildes der Kirche als dem Leibe Christi.
Bei Bonaventura tritt in den Spétschriften, d.h. also als Ertrag
seines Lebens, neben das traditionelle Bild von Christus als dem im



Leibe verborgenen, lebenspendenden Herzen. Hier kommt die ganze
Innigkeit des franziskanischen Krlebens der Menschheit des Erlosers,
des Kindes in der Krippe, des armen Pilgers, des leidenden, ge-
kreuzigten Meisters zum Ausdruck. Gerade dieser Christus aber lebt
verborgen in seiner Kirche und gibt ihr als lignum vitae das Leben;
wo dieses Herz schliagt, da wird die arme Erde wieder zum Paradies!
(I.R. Silic, a.a. 0. S.54 ff.)

Ahnlich hatte schon Bernhard von Clairvaux gesprochen, nur
ist alles durch den Poverello von Assisi natiirlicher und wirmer ge-
worden.

Wie anders dagegen klingt alles bei Thomas von Aquino! Auch
er spricht vom cor ecclesiae, doch ist ihm dies ausdriicklich nicht un-
mittelbar Christus, sondern der hl. Geist. (Gewiss sind damit manche
Gefahren bernhardinischer und franziskanischer Mystik abgewehrt.
Doch um solch hohen Preis! Und umgekehrt kann man die Gefahr
nicht verkennen, die nun wiederum im Anschluss an die neue Formel
spiritus sanctus cor ecclesiae sich erhebt, dass nimlich durch ein von
Schrift, Geschichte und Kirche sich losendes, letzten Endes rationales
Geistesverstiindnis der lebendige Christus aus seiner Kirche praktisch
verdringt und ausgeschaltet wird!

Uberblicken wir die weitere Geschichte der Lehre im allgemein-
sten Umriss, so diirfen wir wohl sagen, dass unter den Reformatoren
in dieser Frage Luther mehr Bonaventura und Calvin mehr Thomas
gefolgt ist. Mit der ganzen Tiefe und Kraft seiner Seele umfasst
Luther im Gedanken an das Kreuz Christi jenes lignum vitae als den
im Leben der Kirche verborgenen Lebensquell und anerkennt keine
andere Leitung der Kirche als eben die von da ausstromende (inade
der Rechtfertigung des verlorenen Siinders. Calvin dagegen erklirt
mit grosser Deutlichkeit, dass Christus als das Haupt die Leitung des
Leibes durch den hl. Geist ausiibe, der in Verbindung mit dem gepre-
digten Wort der Schrift wirksam sei. Dabei tritt bei den Reforma-
toren gemeinsam weit stirker noch als bei Augustin infolge ihres
nominalistischen Gnadenverstindnisses der an Pseudodionys an-
kniipfende Begriff « Christus hierarcha praecipuus» so gut wie voll-
stindig zuriick: Christus leitet die Kirche ohne alle geschopflichen
Mittelinstanzen unmittelbar in seinem Wort und durch seinen Geist.
Besonders tritt dieser Zug hervor in dem mit steigender Erbitterung
gefithrten Kampf gegen die pipstliche Hierarchie. Mit immer schiir-
ferer Betonung erklingt der Satz: Christus ist das alleinige Haupt und
der alleinige Herr der Kirche, wie die Berner Disputation (1528) es



—_ 47 —

sagt: «Die Kirche Gottes hort auf keinen Fromdten!» Diesem Satz
stimmen an sich auch die Téufer und ihre simtlichen Gesinnungs-
genossen bis heute von Herzen zu. Das Besondere bei ihnen ist jedoch,
dass sie den Gedanken hinzufiigen «spiritus sanctus cor ecclesiae»
und ihn in radikaler Weise gegen die geschichtlich gewordene Kirche
ins Feld fithren. So gewann er eine iiberaus wirksame, revolutioniire
Stosskraft. Und gerade diese wurde und wird bis heute dort, wo man
sich ihr aus verschiedenen Griinden hingibt, leicht als die durch
Christus ausgeiibte Leitung der Kirche angesehen: Christus leitet die
Seinen allein und unmittelbar durch den Geist, alles andere ist Abfall
oder totes menschliches, ja gar dimonisches Werk. Gehen wir fehl,
wenn wir das Empfinden haben, dass etwas vom hohen Pathos dieser
«freikirchlichen» Haltung bis in die 6kumenische Formel der «in
Christus allen Kirchen schon gegebenen Einheit» hineinwirkt, die es
nun nur noch so rasch wie moglich zu verwirklichen gelte ?

Je mehr jedoch auf diesem einseitigen Wege an dusseren Ord-
nungen und Kriterien als Menschen- oder Teufelswerk in der Kirche
preisgegeben wird, desto unsicherer wird schliesslich das Christus-
verstindnis selbst und damit auch die Moglichkeit der Leitung der
Kirche durch ihn. Das zeigen in erschreckender Weise die Niede-
rungen eines rationalistischen oder auch idealistischen Christusver-
standnisses, bei dem ernstlich von einem Leiten der Kirche durch ihr
wahres Haupt iberhaupt nicht mehr gesprochen werden kann. Nun
hat sich zwar weithin die Theologie auf protestantischer Seite aus
diesen Niederungen erhoben und sucht sich von der gefihrlichen Will-
kiir einer unkontrollierbaren « Geistesleitung» fernzuhalten, so dass
auch hier die Moglichkeiten des «neuen Consensus» sich eroffnen.
Und doch ist auch hier wieder trotz des Gebrauchs so vieler gleich-
klingender, oft der Bibel selbst entnommener Worte keine echte
Ubereinstimmung zu verzeichnen: Die Bedeutung und Stellung des
Papsttums, der Bischofe, des Konzils, der Schrift und der sie aus-
legenden Theologie, der kirchlichen Uberlieferung und des freien, in
den Herzen der Gliubigen wirkenden Geistes, dies alles ist in seiner
konkreten Bedeutung und seiner rechten Beziehung zueinander bei
der Frage Leitung der Kirche durch Christus durchaus ungeklirt!
Und diesen Fragen haben wir uns zu stellen.

¢)  Der (esichtspunkt der Gegenwart Christi

Der dritte wesentliche (lesichtspunkt fiir das in Frage stehende
Verhiiltnis Christus-Kirche ist die im Anschluss an Matth. 28, 20



stets festgehaltene (Gegenwart des erhohten Herrn in seiner Kirche
auf Krden zwischen Himmelfahrt und Wiederkuntt. Doch auch dieser
wesentliche Glaubensgedanke ist nicht ohne eine fiir unser heutiges
Verstindnis bedeutsame, geschichtliche Entfaltung und wechselnde
theologische Darstellung geblieben. Dabei konnte eine Einwirkung
der verschiedenen philosophischen Vorstellungsmoglichkeiten nicht
ausbleiben, die die Gestalt der Lehre mitbestimmt haben. Anderer-
seits beriihrt gerade diese Frage besonders nahe den Lebensnerv des
individuellen Glaubenslebens. Unsere Darstellung kann auch hier
wieder nurin sehrallgemeinen Ziigen einen Uberblick iiber die wesent-
lichen Punkte zu geben versuchen :

IMir die dlteste Zeit der Kirche sind genauere Untersuchungen
sehr erschwert. Am wichtigsten ist jedenfalls das Zeugnis der Litur-
gieen. An ihnen wird deutlich, dass tiber die mit dem Tage der Himmel-
fahrt entriickte, korperliche Gegenwart bei den Jiingern einerseits
und iiber die Gegenwart des erhohten Herrn kraft der gottlichen All-
gegenwart andererseits hinausgehend fiir die gottesdienstlich feiernde
(temeinde der Kyrios Christos real in besonderer Weise gegenwiirtig
geglaubt wird. Soweit wir erkennen kinnen, handelt es sich dabei um
eine Gegenwart, die der erhohte Herr dauernd zur gesamten Kirche
hat und die im Vollzug des Kultus nur sozusagen in eminenter Weise
deutlich und wirksam wird. Die Amter, Charismen, Wunder und
vieles andere hiingen ebenfalls unmittelbar mit dieser besonderen
(tegenwart zusammen. Man kénnte deshalb von einem totalen, pneu-
matischen Realismus der Gegenwart Christi in der dltesten Kirche
sprechen: Die Welt des Logos und der Auferstehung ist durch Christus
zum Lebenselement der Kirche mitten in ihrer noch vom alten Welt-
zustand umschlossenen Wirklichkeit geworden. Licht und Leben in
der Wesenheit des neuen, zukiinftigen und ewigen Aons sind mit
Christus in der Kirche gegenwiirtig. Und dieses Geheimnis des fiir die
Welt noch verborgenen Lebens mit Christus wird aufgedeckt in der
Feier der Mysterien, in der deshalb das wichtigste Tun der Gemeinde
Danksagung und Anbetung ist. Diese Auffassung lebt bis heute in
der Liturgie der Ostkirche weiter, wihrend sich im tibrigen schon bei
den griechischen Kirchenviitern Ansétze zu jenen Unterscheidungen
finden, die fiir die theologische Lehre iiber die Gegenwart Christi seit
Augustin im Abendland kennzeichnend sind. Wie in vielen anderen
Punkten bietet auch zu dieser Frage Augustin die klassisch gewordene
Grundformel '). Zunéchst unterscheidet er zwischen einer eigent-
1) Vgl R.Silic, a. a. 0. S. 206 ff.



i A ==

lichen und einer uneigentlichen Gegenwart Christi in der Kirche.
Unter der uneigentlichen versteht er nicht etwa etwas weniger Be-
deutsames. Uneigentlich nennt er diejenige Gegenwart, die durch ein
Band, speziell das vinculum caritatis, gegeben ist. Hierzu rechnet er
die Verbindung Christi mit seinem mystischen Leib, in dem Christus
allen Gliedern durch Glaube, Liebe und Hoffnung nahe ist. Von der
eigentlichen Gegenwart erklirt er an der wichtigsten Stelle!): « Du
sollst festhalten, dass Christus unser Herr. .. einmal tiberall gegen-
wirtig ist als Gott (tamquam Deus), dann in dem genannten Tempel
Gottes (sc.seinen Heiligen) als der einwohnende Gott (tamquam
Deus inhabitans) und schliesslich in irgendeinem Ort des Himmels
wegen der Seinsweise seines Leibes (in loco aliquo coeli propter veri
corporis modum).» Das bedeutet, dass die Liturgie zuriicktritt und
die wesentliche Seite der (Gegenwart Christi in der Kirche in jener
Gnadengegenwart gesehen wird, die Christus im Sinne eines opus
trinitatis ad extra dem Glaubenden durch die Einwohnung des hl.
Geistes schenkt. Die auch von Augustin festgehaltene praesentia
realis Christi in den eucharistischen Elementen wird mit der ganzen
Frage auffallenderweise iiberhaupt nicht in theologischen Zu-
sammenhang gebracht. Vielleicht ist es eine Folge der bernhardi-
nischen Mystik, dass dies vom 11.Jahrhundert an in steigendem
Masse geschieht. Ganz ausdriicklich erfolgt dies aber durch Inno-
cens 11 in der Schrift De sacro altaris mysterio. Hier wird im An-
schluss an Matth. 28, 20 erklirt : « Christum autem habemus nobiscum
sub divini specie sacramenti et non semper habemus nobiscum in
propria forma personae.» Und weiter ordnet er die Moglichkeiten so:
«voluit remanere cum illis non solum per inhabitantem divinam
essentiam verum etiam per corporalem praesentiam. Et ideo sacra-
mentum illud instituit ipse in quo praesens est nobiscum sub altera
quidam forma sed in propria vere substantia ?).» Auf diesem Wege
folgen Innocens die grossen Meister der Hochscholastik Bonaventura
und Thomas. Mit besonderer Klarheit formuliert dabei Bonaventura
ofter in seinen Spitwerken : « Christus in carne fuit nobiscum corpora-
liter, nobiscum est sacramentaliter in altare, nobiscum est spiritualiter
in mente, nobiscum erit sempiternaliter in coelesti curia.» Zwischen
der Vergangenheit und der Zukunft steht somit eine doppelte Weise
der jetzt gegebenen Gegenwart Christi in der Kirche. Dabei lisst

1) Ep. 187, 13.41; CSEL 57, 118 f.
%) De sacro altaris mysterio, lib. 4, c. 36.



— 50 —
Bonaventura die Gnadengegenwart durch die Kinwohnung des hl.
(reistes auf die sakramentale Gegenwart folgen, ohne das Verhiltnis
genatier zu bestimmen. Diese beiden Momente werden im Laufe der
(eschichte immer wieder in Spannung zueinander treten.

In folgenschwerster Weise geschieht dies im theologischen Den-
ken der Reformatoren des 16..Jahrhunderts. Die folgenden Jahr-
hunderte bringen auf protestantischer Seite immer neue, weitere
Phasen des Auseinandertretens der beiden «est» Bonaventuras, wivh-
rend auf katholischer Seite keine wesentliche Verinderung in der
(iestalt der Lehre mehr eintritt, wenn auch der Akzent sehr stark auf
das «est nobiscum sacramentaliter in altare» fillt. Withrend von da
aus fiir die Volksfrommigkeit Christus gewissermassen im Taber-
nakel «wohnt», erscheint die ganze Kirche im {ibrigen mehr als ein
Organ der gottlichen Majestit, die durch die Amter und Ordnungen
wirksam ist. Weleh ein Abstand von jenem totalen pneumatischen
Realismus der dltesten Kirche, von dem die Liturgieen Zeugnis
geben! Erst wenn man dies deutlich sieht, kann man die grosse Be-
deutung der Erneuerung des Kirchenbegriftes und der Liturgie in der
katholischen Kirche seit Joh. Adam Mohler ermessen.

[st es nicht, als trete, um im Bilde zu sprechen, an die Stelle des
zum watfenstarrenden Kriegsschiff gewordenen Schiffes der Kirche,
das im Inneren schiitzend die allerheiligste Ciegenwart verbirgt, nun
wieder jenes Fischerboot, das der Herr am See (ienezareth betrat,
um von ihm aus das Volk zu lehren, den wunderbaren Fischzug zu
bewirken und im schrecklichen Sturm die grosse Stille zu wirken ?
Neu wird von verschiedenen Seiten her der Blick wieder frei fiir das
eine grosse Geheimnis der Gegenwart des Christus totus als das Haupt
des Leibes. Die Kneyclica Mystici Corporis sucht die in unruhigen
['luss geratene Entwicklung in sicheren Grenzen zu halten. Auch will
sie selbst nicht das letzte Wort in dieser Frage sein, die heute alle
Kirchen bewegt. Auf der Seite der Reformatoren wurde die (iegen-
wart Christi in der Kirche dadurch zum brennenden Problem. dass
sie die Lehre Innocens 1TT mehr oder weniger vollstindig verwarfen
und doch nichts an der Wahrheit von Matth. 28, 20 abbrechen
wollten. Fiir Calvin 16st sich die Frage durch den Hinweis auf den hl.
Geist als die Wirkweise der Gegenwart Christi in der Kirche. Im
Unterschied aber zu Thomas von Aquino, der zugleich eindringlich
die eucharistische Gegenwart lehrt, ist fiir Calvin die Wirksamkeit
des Geistes die einzige Gegenwart Christi zur Frfillung der Ver-
heissung von Matth. 28, 20. Thm folgt die gesamte reformierte Theo-



logie, fiir die sich deshalb auch die Realpriisens Christi im Abendmahl
auf den geistgewirkten Glauben reduziert.

Anders steht es bei Luther. Ihm war der Herr Christus person-
haft gegenwiirtige Wirklichkeit, wie es analog auch von Christi
Gegenspieler, dem Teufel, zu sagen ist. Iiir die Realpriisens Christiim
hl. Abendmahl hilt Luther deshalb an der sakramentalen Gegenwart
der Menschheit Christi fest, wenn er sie auch verkiirzt auf die actio
der Mahlfeier. Gedanklich nimmt sein Glaube dabei Zuflucht zur
Lehre von der Ubiquitit des totus Christus, wie sie die Nominalisten
als Moglichkeit und der humanistisch gerichtete Exeget Faber Sta-
pulensis als Tatsache gelehrt hatten. Hinter diesem uns fernliegenden
Gedanken steht der ganze Ernst von Luthers Glauben an den gott-
menschlichen Erloser im Sinne des Romer- und Hebrierbriefes, der
als das Opferlamm vor Gott uns vertritt und zugleich als der Ver-
sohner in der Kirche, die das Evangelium predigt, gegenwiirtig ist.
Der Tag des Kirchenjahres, an dem diese Gegenwart des Versohners
am deutlichsten zu Tage tritt, der Karfreitag, wird dadurch geradezu
zum hochsten Feiertag. Bei dem Verstindnis von Matth. 28, 20, wie
es sich im neuzeitlichen, liberalen, teils rationalistischen, teils idea-
listischen Protestantismus ergibt, kann von einer echten Gegenwart
im Grunde nicht mehr die Rede sein. In dem Masse wie dies im Pro-
testantismus der Gegenwart bewusst wird, bricht dort eine grosse
Unruhe im Fragen nach der wahren Gegenwart Christi in seiner
Kirche auf. Kirche, Lehrautoritit, Sakrament, Amt werden in elemen-
tarer Weise neu zur Frage, und dies Fragen begegnet sich in immer
breiterer Front mit der katholischen Theologie und den in ihr selbst
ungelosten analogen Fragen. Worin und wie ist und bleibt Matth.
28, 20 heute und allezeit wahr? Hat die altkatholische Theologie
dazu ein weiterfiihrendes, klirendes Wort zu sagen ?

d) Der Gesichtspunkt der Zugehirigkeit zu Christus und zur Kirche

Als letzter Gesichtspunkt lenkt die Frage nach der Zugehorig-
keit zu Christus und zur Kirche den Blick auf die praktischen Folge-
rungen, die aus dem Verhiltnis von Christus zur Kirche zu ziehen
sind. (ierade hier aber zeigt sich mit bedriickender Deutlichkeit, wie
ungeklirt die ganze Frage noch ist. Zwar scheint zunichst im Grund-
legenden sogar ein iiberraschend grosser Consensus vorzuliegen, der
tiber alle Trennungen hinausgreift. Da Christus Einer ist, kann auch
sein Leib nur Einer sein und nur in der lebendigen Verbindung mit
ihm als dem Haupt Wirklichkeit haben. Und wenn Christus wirklich



als der Herr der Kirche anerkannt wird und alles wahrhaft Wesent-
liche und Heilige in ihr auf seinem Willen, seinem Wirken und seiner
Gegenwart beruht, warum dann sich streiten tiber menschliche Ver-
schiedenheiten und Unvollkommenheiten in ihr ?

Und doch prallen gerade hier die Gegensiitze seit je mit voller
Schiirfe aufeinander! Solange im Sinne der neutestamentlichen
Schriftworte Kirche und Leib Christi als Einheit gesehen werden,
kann zwar in allgemeiner Ubereinstimmung der traditionelle Satz
angenommen werden: «extra ecclesiam nulla salus.» Doch wie und
durch welche Autoritiat sind die Grenzen der Kirche zu bestimmen ?
Gerade von der Anerkennung der Kirche als Leib des einen Herrn
Christus kommt es von allem Anfang an in der Kirche zu dem tiefen
Ernst der Begriffe Schisma, Héaresie und Apostasie! Ihre Geschichte
und Bedeutung in der Kirche ist zu bekannt, als dass sie hier nach-
gezeichnet werden miisste. Wie kénnen uns mit der Feststellung be-
gniigen, dass sie von ihrem wesentlichen Gewicht fiir die altkatho-
lische Kirche nichts verloren haben und, wie auch Urs Kiiry in seinem
Lundbericht fordert 1), ohne schweren Schaden fir die Kirche nicht
entleert werden diirfen. Damit ist selbstverstindlich iiber die schwere
I'rage der sie handhabenden Autoritiit und der praktischen kirch-
lichen Instanz noch nichts ausgesagt. Kbenso wollen wir hier auch
nicht die geschichtlich immer wieder wichtig, ja brennend gewor-
dene, fiir uns aber hier nicht aktuelle Frage behandeln, wie sich die
Zugehorigkeit zum Corpus permixtum und zum corpus verum fiir den
einzelnen erkennen lasse und welche Folgerungen etwa daraus zu
ziehen seien. Auch die damit zusammenhiingende Frage des hortus
clusus, d.i. der Zahl der zum Heile als Glieder am wahren Leibe
Christi Vorbestimmten, kann hier nicht hereingezogen werden, ob-
gleich sie alle auch unter den Gesichtspunkt der Zugehorigkeit zu
Christus und zur Kirche fallen. Wir wollen hier im Anschluss an drei
reprisentative Stimmen aus neuester Zeit nur das hervorheben, was
uns besonders naheliegt: der katholisch-protestantische Gegensatz
im Kirchenbegriff:

In Absatz 21 der Encyclica Mystici Corporis sagt Pius X11. dem
Sinne nach: Den Gliedern der Kirche sind in Wahrheit nur jene zu-
zuzithlen, die nicht im Glauben oder der Leitung von dem einen Leib
getrennt sind. Und Carl Feckes bemerkt dazu (a.a.0.8.57): Die
(rémisch-)katholische Kirche setzt sich mit der wahren Kirche und
dem Herrenleib absolut gleich. Und deshalb folgert Carl Adam von
1) S IKZ 1952, S. 243,



— 53 —

dieser Voraussetzung aus mit vollem Recht: Weil die katholische
Kirche sich als die allein seligmachende weiss, als die sich selbst er-
fassende, sich selbst bezeugende Verkiindigung Christi, die allein
unter allen Kirchen die Totalitit der christlichen Offenbarung tiber-
nommen und unversehrt weiter gibt, deshalb kann sie keines ihrer
Dogmen preisgeben, und bei aller Liebe zu den Getrennten und aller
Anerkennung der freien Wirkung der Gnade ausserhalb der Kirche
kann es doch letzten Endes nur die Einfiigung in diese Eine, sichtbare
kirchliche Gemeinschaft sein, die den Schaden der Trennung heilt
und allen in der Kirche Vereinten die Zugehorigkeit zu Christus
sichert. Emil Brunner dagegen erklirt (a.a.O. passius): Die ge-
schichtliche Kirche bzw. die vielen Kirchen sind im besten Falle nur
Gefisse der einen, wahren Ekklesia des Neuen Testamentes, die allein
Leib Christi genannt werden darf und bei der deshalb auch allein Zu-
gehorigkeit zur Ekklesia mit Zugehorigkeit zu Christus zusammen-
fallen. Ks ist deshalb klar und grundsitzlich zwischen Zugehorigkeit
zu Christus und Zugehorigkeit zur Kirche zu unterscheiden. Weiter
ist es deshalb nach Brunner unmdéglich, die alten Begriffe Schisma,
Héresie und Apostasie in ihrem ernsthaften Sinn auf das Verhiltnis
zur Kirche oder der Kirchen untereinander anzuwenden. Und
schliesslich ist es deshalb auch hochst fraglich, ob die wesenhafte, in
Christus unaufloslich gegebene Einheit der Ekklesia die geschicht-
liche Einheitsform einer Kirche iiberhaupt fordert. Vielmehr ist zu
befiirchten, dass dabei letzten Endes nur diejenige Kirchenform tri-
umphieren wiirde, die als vollendete Institution menschlicher Prii-
gung am weitesten von der Ekklesia des Neuen Testamentes ab-
gewichen ist.

Und wiederum erklirt Anders Nygren, der hier zweifellos als der
Sprecher einer sehr starken Gruppe im Kreise der Okumenischen
Bewegung zu werten ist: Der wichtigste Schritt hin zur Einheit der
Kirche besteht darin, dass alle Kirchgemeinschaften definitive Klar-
heit dariiber erlangen, dass es nicht die Aufgabe der einen Kirchen-
gemeinschaft ist, iiber die andere zu richten, einige anzuerkennen
und anderen ihre Anerkennung zu verweigern. Es muss endlich klar
werden, dass dies eine unchristliche, im Grunde pharisiische Ein-
stellung ist ... und doch heisst es wenige Zeilen weiter: Wenn man
von der Einheit ausgeht, die Christus in seiner Kirche geschaffen hat,
fallen die Forderung der Wahrheit und die Forderung der Liebe ein-
fach ( ?) miteinander zusammen. Wenn ein Teil der Kirche von der
Wahrheit des Evangeliums abirrt, dann ist es nicht nur die Wahrheit,

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 1, 1957. 4



sondern auch die Liebe, die fordert, dass diese Verirrung verbessert
wird. Hier sind wir einander riicksichtslose Aufrichtigkeit schuldig 1).
Und Nygren schliesst mit dem inhaltsschweren und im Blick auf alle
von uns aufgewiesenen, ungelosten Fragen im Verhiltnis Christus-
Kirche iiberaus problematischen Satz: So wird der Kampt innerhalh
der Kirche zum Mittel, den «Leib Christi» aufzubauen und seine
Einheit zu bekriftigen #).

Was aber kinnen wir sagen, wenn diese Stimmen auf uns ein-
dringen ? Auch hier wieder sehen wir uns sozusagen auf IKhre und
Gewissen gefragt: Habt ihr etwas zu sagen, das kliren und weiter-
helfen kann ?

III. 2. Hauptteil

Der Versuch einer Antwort

In dem schon mehrfach von uns erwithnten Lundbericht fiussert
Urs Kiiry das Bedenken, ob die Riickverschiebung des Problems der
Kirchenspaltung aus dem Gebiet der Ekklesiologie in das der Christo-
logie wirklich in jeder Hinsicht ratsam sei ?). Wir teilen aus verschie-
denen Griinden durchaus dieses Bedenken und setzen deshalb bei
dem Versuch einer Antwort auf die aufgeworfenen Fragen dort ein,
wohin uns die Erorterung unter dem ersten (resichtspunkt unserer
Analyse gefiihrt hat, bei der Frage: Wasist ins Dasein getreten, indem
Christus sein Wort wahrmachte, dass er seine Kirche bauen werde ?

Ohne Zweifel ist das Tiefste und zugleich Umfassendste, was in
der Schrift und im Symbolum Nicinum von der Kirche gesagt wird,
dass sie die heilige Kirche ist. Gerade wenn wir bedenken, dass die
offenbarungsgeschichtliche Wurzel der neutestamentlichen ekklesia,
der gahal des Alten Testamentes, jenes heilige Volk von Konigen
und Priestern 1) ist und dass von den bekannten, vier notae ekklesiae
die Heiligkeit am frithesten bezeugt ist, wird es uns berechtigt er-
scheinen, hier einzusetzen. Zwar rit Joh. Brinktrine ausdriicklich,
dieses «unsichere und schwierige Merkmal» der wahren Kirche erst als
letztes in der Reihe der vier zu behandeln, doch scheint uns dies vom
Standpunkt der Schrift und der alten Kirche her ein Ausweichen vor
dem Ernst der Frage. In der ganzen hl. Schrift gehoren in bezug auf
Gott Heiligkeit und Herrlichkeit zusammen. Dabei ist der Begriff der

H A a. 0.8.80f.

2y A.a. O. S. 81.

3 IKZ 1953, S. 6.

4) S. 2. Mos. 19,6/1. Petr. 2, 9.



— b5 —

Heiligkeit vielmehr von dem der Herrlichkeit gendhrt als umgekehrt,
d.h. also, es ist ein wesentlich religioser und kein moralischer Begriff.
Das bleibt nun auch zu beachten, wenn in bezug auf irgendetwas in
der geschaffenen Welt das Wort heilig gebraucht wird. Gegenstiinde,
Einrichtungen, Handlungen und Personen, die in der Schrift heilig
heissen, werden damit als in Beziehung zu Gott stehend bezeichnet.
Was Gott dient, was ihm zugehort und seinen Willen verwirklicht, ist
«heilig». Das hochste Ziel aber dieses Willens ist die Teilnahme des
Geschopfes an der ungeschaffenen Herrlichkeit Gottes selbst.

Schon Israels Weg war letzten Endes auf dieses Ziel gerichtet.
Das wird offenbar im Messiasgeheimnis, wie es durch Jesus Christus
aufgedeckt wird. Die Forderung der Heiligkeit, an der Israel schei-
terte, wird im neuen Israel, das aus der Gnadenfiille Christi lebt, er-
fullt: das heilige Volk. Die Kirche ist der Bau, der auf dem Fels er-
richtet wird, der Weinberg, der die guten Friichte bringt. Sie heisst
heilig, weil Gottes Herrlichkeit an ihr offenbar wird. In den johannei-
schen Schriften wird fiir das Offenbarwerden der Herrlichkeit Gottes
neben dem «Leben» oft das Bild des Lichtes gebraucht ). Die alten
Liturgieen nehmen das Bild in mannigfaltiger Abwandlung auf. Chri-
stus ist das Licht der Welt und die Seinen sind die von diesem Licht
Erleuchteten. Ja sie werden nach der Sprache der Liturgie selbst
Licht inihm. Soist die Kirche heilig als der Leib Christi des wahrhaft
Heiligen. Wie man nun aber das Licht selbst, zumal in seiner Fiille,
nicht fassen kann, sondern dafiir auf die Brechung der Strahlenfiille
in den verschiedenen Farben angewiesen ist, und wie die Wissen-
schaft vom Licht sich des Spektrums zu seiner Erforschung bedient,
8o wollen nun auch wir versuchen, das grosse Wunder der Kirche ge-
wissermassen im Spektrum seiner verschiedenen Strahlen und Far-
ben uns niher zu bringen.

In der modernen Naturwissenschaft spielt die Spektralanalyse
eine wichtige Rolle. Jeder Lichtquelle entspricht ein ganz bestimmtes
Spektrum, das eine bestimmte und konstante Skala von Farben um-
fasst. Wo diese bestimmte und konstante Farbenskala im Spektrum
auftritt, kann von ihr wiederum auf die Lichtquelle zuriickgeschlos-
sen werden. Analog, so meinen wir, verhiilt es sich mit jenem wahren
Licht, das im Logos Christus Fleisch geworden ist und sich den ge-
heimnisvollen Leib gebildet hat, den wir die Kirche nennen. Auch
hier lisst sich sozusagen eine bestimmte und konstante Skala von
Farben aufweisen, deren Vorhandensein allein fiir das reine Licht

‘*1)-- Bes. Joh. 1, 4 u. 8, 16.



aus der einen Quelle biirgt. Wir meinen nun, dass zu diesem Spektrum
fiir die Kirche vor allem sechs derartige «farben» gehoren, die wir
die sechs zu ithrem Gesamtleben gehorenden Elemente nennen wollen.
Wir gebrauchen zur Bezeichnung dieser sechs Illemente, die in ihrem
Zusammensein das wahre Wesen der Kirche ausmachen, sechs grie-
chische Worte, wobel wir uns wohl bewusst sind, dass diese Worte
fiir sich noch nicht alle ohne weiteres eindeutig zum Ausdruck brin-
gen, was wir damit bezeichnen wollen. Jedoch scheihen gerade grie-
chische Grundworte wegen ihrer Nihe zum Neuen Testament und
zur Alten ungeteilten Kirche die beste Kignung fiir unseren Zweck,
sozusagen fir unser « Kxperiment» zu besitzen.

So sagen wir, die Heiligkeit, Katholizitit, Apostolizitit und Ein-
heit der Kirche bestehe darin, dass in ihr theoretisch und nach der
dusseren Krscheinung zwar trennbar, bzw. dusserlich getrennt, in
Wahrheit aber wesenhaft zusammengehdrig sich finden: leitourgia,
hierarchia, dogma, kerygma, martyria, diakonia. Und wir verstehen
darunter die wesenhafte Zusammengehorigkeit von Sakrament, Amt,
Lehrautoritit, schriftgemisser Verkiindigung, Nachfolge Christi im
Leiden bis zur Selbstaufgabe und im Bruderdienst der unbedingten
Nichstenliebe. Vielleicht kinnte man noch einige weitere Klemente
im Spektrum entdecken und diese dann der Skala der Farben hinzu-
fiigen. Das wiire fiir unseren Gedanken nicht wesentlich. Wichtig aber
erscheint uns im Sinne der Gegenprobe die Tatsache, dass jeder Ver-
such, eines der KElemente fir sich zu nehmen oder auch nur iiber die
anderen zu setzen, das Bild der Kirche entstellt: Denken wir etwa
nur an das abschreckende Beispiel eines «praktischen Christentums»
als Diakonia ohne Sakrament, Amt, Lehre usw. Oder man denke an
eine Kirche, die nur dem Vollzug der Liturgie lebt, ohne legitimes
Amt und ohne Diakonie. Und so konnte man wie in einem Spiel alle
Moglichkeiten durchdenken und wiirde immer neu auf den tiefen
Sinn einer notwendigen Kinheit dieser Elemente zuriickgefiihrt wer-
den. Besonders aufschlussreich wiire dabei das «Durchspielen» der
feineren Moglichkeiten besonderer Akzentuierung des einen oder
anderen Elementes zuungunsten der tibrigen. Denken wir z. B. an die
Uberbetonung des Kerygmatisch-Missionarischen Elementes oder an
die Hypertrophie des Hierarchischen, sei es im Sinne Ps. Dionys
oder des kirchlichen Rechtsinstitutes. Und so scheint uns tatsichlich
mit diesem «Spektrum» mehr gegeben zu sein als ein gelegentlicher,
fast spielerischer Versuch einer Erklirung des Wesens der Kirche aus
der Summe ihrer Lebensiusserungen. '



—_ 57T —

Die Kirche, in der die genannten Elemente als Ausdruck der
Fiille Christi wirksam sind, ist keine blosse Idee, aber auch keine rein
menschliche Institution. Alle diese Elemente haben ja ihr Urbild und
ihren Lebensgrund in Christus selbst. Darum eignet ihnen ein drei-
facher Charakter: Sie sind pneumatisch, weil dies die Weise ist, die
Christus fiir seine Kirche vorausgesagt und durch Pfingsten bestiitigt
hat; sie sind sakramental, weil in der Kirche sich das Geheimnis der
Menschwerdung nach Christi Anordnung fortsetzt, und sie sind
eschatologisch, weil das gesamte Leben der Kirche zwischen Himmel-
fahrt und Parusie steht und darum fiir alles in ihr das Gesetz des
«schon jetzt» und «noch nicht» gilt. Und diese pneumatische, sakra-
mentale und eschatologische Grosse Kirche steht nun als geschicht-
liches Faktum mitten in der Welt und ihrer Geschichte. Keine Rede
also davon, dass sie unsichtbar sei, dass sie keinen bestimmten Cha-
rakter habe, dass sie keine historische Kontinuitit der Erscheinung
aufzuweisen oder kein legitimes, auf gottlichem Willen begriindetes
Rechtsleben habe und dass man ihre Grenzen in keiner Weise be-
stimmen konne. Erst wenn man beides zusammen erkennt, ihre reale
irdische, sich ins Kosmische weitende Geschichtlichkeit und ihren
christusgemissen Charakter, d.h. ihr pneumatisch-sakramental-
eschatologisches Wesen, vermag man die volle Bedeutung ihrer
Heiligkeit zu begreifen. Indem sie aber nun so ist, muss sie dann auch
- apostolisch, katholisch und die Eine sein. Apostolisch ist die Kirche,
weil sie authentisch und dem Wesen nach identisch die den Aposteln
iibergebene (Gabe weitergibt ; katholisch ist sie, weil sie universal und
iiberall in Zeit und Raum und bei aller Umgestaltung ihrer dusseren
Erscheinung gemiiss den Giegebenheiten in Natur, Geschichte und
menschlicher Individualitit doch stets mit sich selbst und das heisst
hier mit ihrem in Christus begriindeten Wesen identisch bleibt.

Und die Eine ist sie nicht etwa so sehr wegen der nachweisbaren
Einheitlichkeit ihrer Ordnungen und der herrschenden zentralen Ver-
fiigungsgewalt, wie sie zum Wohlbefinden menschlicher Gemein-
schaften gehoren, vielmehr bedeutet Einheit in der Kirche die kost-
bare Frucht der gewahrten Katholizitit, der Apostolizitit und vor
allem ihrer Heiligkeit.

Weil sie «quasi alter Christus», weil sie das corpus mysticum
Christi ist, darum ist ihr Wesen Einheit und fiihrt zur Einheit in
einem viel tieferen Sinn, nimlich im Sinne der Versohnung, als unser
am menschlichen Einheitlichkeitsstreben orientiertes Denken es von
sich aus fassen kann. Deshalb ist die dem natiirlichen, menschlichen



Denken so naheliegende und einleuchtende Argumentation abzu-
lehnen, auch fir die Kirche sei wie fiir alle menschlichen Gemein-
schaften eine rechtlich-institutionelle Kinheitlichkeit das erste und
Grundlegende, und erst wenn dies gesichert sei, konne sie katholisch
und apostolisch genannt werden und dann wiirden schliesslich auch
noch die Anzeichen der Heiligkeit in ihr zur Geltung kommen.
Nachdem wir so versucht haben, auf die erste I'rage nach dem
Wesen der Kirche zu antworten, und hoffen, wenigstens einen trag-
tahigen Boden aufgezeigt zu haben, von dem aus mit grosserer Be-
stimmtheit von dem Werk Christi in der Kirche gesprochen werden
kann, sollen die weiteren (Gedanken im Blick auf die drei offenen I'ra-
gen der Leitung der Kirche durch Christus, seiner Gegenwart in der
Kirche und die Frage der Zugehorigkeit zu Christus und zur Kirche

in mehr skizzenhafter Form gegeben werden.

Wenn wir in den sechs aufgewiesenen llementen des Leibes
Christi das «esse ecclesiaey zutreffend beschrieben haben, so weist
jedes einzelne dieser Elemente von sich selbst aus zuriick auf den
lebendigen Christus. Gerade dies besagt ja der pneumatische, sakra-
mentale und eschatologische Charakter der Kirche: Sakrament und
jede Weise des liturgischen Opus Dei, der Dienst des Priester- und
Hirtenamtes, die Bewahrung der iibernatiirlichen, geoffenbarten
Wahrheiten in der Lehre und ihre schriftgemiss-geistesmichtige Ver-
kiindigung, sowie das Zeugnis der Leiden und die Tat der selbstlos
dienenden Liebe, sie alle sind ja nicht zuerst etwas in sich, um dann
noch irgendwie der Leitung durch Christus unterstellt zu werden.
Vielmehr sind sie im einzelnen und in ihrer Gesamtheit das Leben
des Hauptes Christus in der Kirche als seinem Leibe. Von hier l6st
sich die Frage der Leitung der Kirche in der Weise, dass nun kein
Glied in ihr etwas anderes wollen und tun darf, als der alles tragenden
und durchdringenden Leitung des Gesamtlebens der Kirche dienen,
eben dieses zur vollen Auswirkung kommen zu lassen. Gerade dies
ist der tiefste Gehalt des konziliaren Lebens der alten katholischen
Kirche in seiner auf der urspriinglichen, bischoflichen Verfassung
sich aufbauenden Form. Der legitime, biblische und traditionsge-
miisse Gehalt des Primatus Petri behiilt dabei seinen angemessenen
Raum, ohne die Mdoglichkeit zu haben, sich in einer alles iiberwu-
chernden Selbstindigkeit zu entfalten. So ist die [dee des Konzils in
seiner mehrfachen Gestalt als Bistumssynode, Teilkonzil und schliess-
lich als das okumenische Konzil tief verwurzelt im Wesen der Kirche
und ihrer Leitung durch Christus. Die ostkirchlichen und besonders



russisch-orthodoxen Gedanken um den Sobornostcharakter der
kirchlichen Lebensordnung sind auf dieser Grundlage erwachsen. Das
Konzil aber fordert den Bischof und umgekehrt. Der Bischof aber
fordert die Herde und den einzelnen in ihr und umgekehrt. Je klarer
dies doppelte Verhiltnis gesehen wird und je mehr Raum ihm in der
Kirche gegeben wird, desto stirker und vollstindiger kénnen jene
genannten Elemente im esse ecclesiae sich auswirken, deren vor-
nehmster Hiiter der Bischof ist.

Wir wissen sehr wohl um die kritischen Fragen, die dagegen er-
hoben werden, doch miissen wir mit aller Entschiedenheit sagen: Vom
rechten Verstindnis des Verhiltnisses Christi zu seiner Kirche her
konnen wir keine andere Ordnung in der Kirche als ausreichend an-
sehen. Auch scheint uns, dass sich erst in dieser Ordnung die fir die
Geschichte der Kirche so folgenschwere Unausgeglichenheit der
Formulierungen der grossen Meister der Scholastik harmonisch 16st,
namlich das thomistische «spiritus sanctus cor ecclesiae» und Bona-
venturas «Christus cor ecclesiae».

Auch die Frage nach der Gegenwart Christi in der Kirche tritt,
wie wir meinen, durch die Verdeutlichung des Kirchenbegriffes, die
wir gewonnen haben, in ein neues Licht.

Was iiber die Leitung des Gesamtlebens der Kirche im Sinne der
sechs Elemente ihres Lebens gesagt wurde, findet seine Vollendung
in dem Geheimnis der Gegenwart Christiin den gleichen Elementen,
durch die der mystische Leib sich aufbaut. Philosophische Begriffe
vermogen dies GGeheimnis nicht aufzuhellen, so oft die Theologie sich
auch ihrer dafiir zu bedienen suchte. Deshalb ist es schon abwegig, in
dieser Frage betont vom Begriff der « Gegenwart» auszugehen. Hier
muss ja notwendig unser Erkennen wie im Spiegel und unser Reden
stammelnd bleiben. Doch je stirker wir ergriffen werden von jener
Fiille des, der alles in allen erfiillt '), der also jedenfalls auch das
kirchliche Sein in leitourgia, hierarchia, dogma, kerygma, martyria
und diakonia erfiillt, desto grosser und gewisser wird uns seine wahre
Gegenwart werden! Desto wichtiger wird es uns aber auch werden,
diese nach der ihr gemiissen Weise aufzufassen, indem wir sie ver-
stehen lernen als pneumatische, sakramentale und eschatologische.
Beziiglich des Letztgenannten, des Eschatologischen, hat gerade die
exegetische und biblisch-theologische Forschung der letzten Jahr-
zehnte wesentliche Hilfe geleistet, und die katholische Theologie be-
ginnt gerade jetzt, diesen Ertrag in sich aufzunehmen.

1) Eph. 1, 28.



— 60 —

Und so konnen wir zusammenfassend sagen: Wir nehmen die
Formel Augustins mit ihrem Kerngedanken der Gnadengegenwart
durch die Einwohnung des HI. Geistes an, aber sie geniigt uns nicht.
Wir anerkennen mit Bonaventura und allen, die ihm vorangingen
und folgten, neben dem «spiritualiter in mente» das «nobiscum sacra-
mentaliter in altare» an, aber auch dieses geniigt uns insofern nicht,
als es der Glaubenshaltung der Alten Kirche, wie die Liturgie sie
bekundet und die neue liturgische I'orschung und die darin verbun-
dene Liturgische Bewegung sie neu ins Licht stellt, nicht voll gerecht
wird. Nur eine solche Auffassung aber scheint uns dem zu entspre-
chen, was Paulus mit der Grosse des Geheimnisses im Blick auf
Christus und die Kirche, Eph. 5, 32, bezeichnet und Christus im Ver-
heissungswort Matth. 28, 20 ausspricht.

Was aber bedeutet alles Gesagte fiir die letzte, brennende Frage
der Zugehorigkeit zu Christus und zur Kirche, bei der es um die Not
der Trennung und ihre Uberwindung geht ?

Bei jedem Versuch einer Antwort werden zwei Seiten in ihrer
Zusammengehorigkeit gesehen werden miissen: Die Kirche ist
wesentlich unzerstorbar Eine, und sie ist in historischer Kontinuitit
dort sichtbar, wo und in dem Masse wie ihr in Christus begriindetes
Gesamtleben in der Wechselbeziehung aller ihr eigenen Elemente
erhalten bleibt und sich entfalten kann. Darum hat sie auch Autori-
tit in hochstem Masse, und man darf weder sagen, dass sie keine be-
stimmten und in keiner Weise bestimmbaren (irenzen habe, noch
dass sie kein gottlich begrenztes Recht zu verwalten habe. Dies alles
aber ist und hat sie nicht nach Art und Mass menschlich-natiirlicher
Grossen. Sie hat es und ist es vom Haupte her und das heisst immer
in pneumatisch-sakramental-eschatologischer Weise und nach dem-
entsprechendem Masse! So sprechen die griechischen Viter von der
Kirche unter dem Begriff der Theopneustie, so wird sie im katholi-
schen Verstindnis als das eine Ur- und Hauptsakrament bezeichnet,
und darum liegt auch Wahrheit in der neueren protestantischen
Redeweise vom eschatologischen Zeichencharakter der Kirche. In
allen drei Formen der Rede liegt Wahrheit, die Licht auf die Kirche
vom Christusverstindnis her fallen lisst.

Was aber bedeutet dies nun praktisch fiir unsere Haltung in der
Not der Trennung ?

Uns scheint, es sei hier vor allem dies zu sagen: Wenn wir die
Kirche und das Verhiltnis, das Christus zu ihr hat, in dem bisher aus-
gefiithrten Sinne verstehen diirfen, so nihern wir uns damit sachlich



— 61 —

durchaus der grundséitzlichen Auffassung, die von seiten der Ost-
kirche zum Ausdruck gebracht wird. Wir meinen damit nicht den
dusseren Gleichlaut so mancher orthodoxer, auch solche von erheb-
lichem Gewicht, mit entsprechenden rémisch-katholischen Erkli-
rungen. Wir meinen die tief begriindete innere Ubereinstimmung mit
dem iiberlieferten Selbstverstandnis der katholischen Kirche von der
alten und ungeteilten Kirche her, wie sie auch der orthodoxen Sonder-
erklirung in Evanston zu Grunde lag: Die Kirche Christi hat sich in
ununterbrochener, historischer Kontinuitit von den Tagen der
Apostel her als die Eine und Heilige auf Erden sichtbar fortgesetzt
und darin das den Heiligen tibergebene Erbe rein bewahrt. Wir ver-
stehen diese Erkliarung, die wir selbst kaum wortlich gleich formuliert
hitten, allerdings nicht in einem rechtlich exklusiven Sinn, sondern
werten sie als Bekenntnis zur Wahrheit der Kirche gegeniiber der
Gefahr der Entleerung und der verhdngnisvollen Halbheiten. In
solcher Lage droht stets auch dem Wahrheitszeugen die Gefahr der
Verhirtung und einseitigen, fast konfessionellen Zuspitzung der
Aussage. Neben dieser «harten Rede» steht jedoch auch fir die
orthodoxe Aussage das Zeugnisgeben von der Wahrheit in Liebe.

Dabei werden wir gewiss im Sinne von Nygrens Folgerung vom
«wichtigsten Schritt zur Einheit der Kirche» auch sagen, es sei un-
gerecht und unfruchtbar mit «den anderen» dariiber zu rechten, «ob
und wie weit bei ihnen die Lebenselemente der einen Kirche mehr
oder weniger gegeben seien» (a.a.0., S.80). Weil ja die Kirche im
wesentlichen nicht menschliche Grosse ist, bleibt sie auch unseren
menschlichen MaBstében letzten Endes entzogen. Darum haben wir
aber, dort wo wir selbst stehen und darum selbst Verantwortung
vor Gott fiir das iiberkommene Erbe und anvertraute Pfand haben,
um so entschiedener die volle und ungetriibte Wahrheit nach dem
Masse unserer Erkenntnis und Uberzeugung zu wahren und zu ver-
treten. Davon darf uns auch der Vorwurf der Inkonsequenz oder auch
der Unbriiderlichkeit, z. B. in der Frage der Apostolischen Sukkzes-
sion oder der Interkommunion durchaus nicht abbringen.

Und so anerkennen wir, dass jede einzelne konkrete Auswirkung
der verschiedenen Lebenselemente der Kirche sozusagen Einzel-
erfiillungen des Gesamtauftrages der Kirche, rein und gut, jain uns
uneinsichtiger Weise von Gott sein und Menschen zum Segen werden
kann ; wir halten aber daran fest, dass sie in dem gleichen Masse nicht
den Leib Christi mitbaut und darum jedenfalls auch den Segen Got-
tes hemmt und insoweit dem Willen Christi entgegensteht, als sie



nicht aus der Einheit mit der Kirche in ihrerirdisch konkreten Gestalt
fliesst oder zu dieser hinfithrt. Die Grenzen der Kirche werden da-
durch gewiss nicht an sich fliessend und unbestimmt, mogen sie auch
fiir das menschliche Urteil nicht leicht und in jeder Weise bestimmbar
sein. Das gilt auch in bezug aut das Amt und das Sakrament in den
verschiedenen getrennten « Kirchen»: Wir werden fiir uns kein Amt
und kein Sakrament dort sehen konnen, wo es nicht als Sakrament
und Amt der Kirche in der Ganzheit der katholischen Uberlieferung
und der Legitimitit der Apostolischen Nachfolge vor uns steht und
vollzogen, bzw. ausgeiibt wird. Und doch werden wir zum Amt und
Sakrament der anderen nicht richtend wie von iiberlegener Hohe
herab, sondern briiderlich Zeugnis- und Rechenschaft gebend Stellung
nehmen!

Und nun sei als letztes noch ein Wort zum Ganzen gesagt :

Wie es der heutigen allgemeinen, theologischen Erorterung des
Problems der Kirche entspricht, haben auch wir sehr stark uns an
das grosse paulinische Bildwort vom soma touChristouangeschlossen.
Dariiber darf aber nie iibersehen werden, dass damit immer auch die
Gefahr falscher Eintragungen auf Grund naturhafter oder soziolo-
gischer Analogien gegeben ist. Neben dem Bild des Leibes steht aber
in einer Reihe anderer Bilder auch das iiberaus sprechende und
wichtige Bild vom Brautigam und der Braut, die dem Tag der Hoch-
zeit entgegensehen. Damit ist das eschatologische Moment, das in
Jesu Verkiindigung zentrale Bedeutung hat, auch fiir die Kirche
festgelegt. Unbeschadet von Eph. 5, 32 wird gerade auch bei Paulus
nicht vom Bild der nach der Hochzeit gefiihrten lihe aus iiber die
Kirche reflektiert. Damit ist doch wohl vor allem zum Ausdruck ge-
bracht, dass der tiefste Gehalt des Verhiltnisses Christus—Kirche die
reinste Form der Liebe ist. Diesen Gedanken hat Fison, der anglika-
nische Theologe und Dean von Truro, fiir das Gebiet der christlichen
Hoffnung (Fison, J. K., The Christian Hope, London 1954) mit grosser
Eindringlichkeit durchgefiithrt. Das hat auch fiir das Verhiltnis
Christus—Kirche seine Bedeutung. Auch im Verlobnis besteht ein
rechtliches Verhiltnis gegenseitiger Bindung und fester Umgrenzung,
und doch wird, wo die reine Liebe lebt, das Rechtliche iiberhaupt
nicht als solches empfunden oder in Anspruch genommen. Heisst das
nicht fiir unsere Frage eben dies:

Uber alle richtigen und wichtigen, ja notwendigen sachlich-
rechtlichen Bestimmungen im Kirchenbegriff und besonders in der
Frage der Zugehorigkeit zu Christus und zur Kirche hinaus ist fiir



= B ==

uns der wesentliche Mafistab die Liebe Christi zu seiner Braut, in
deren strahlendem Licht die briautliche Liebe erweckt und von dem
sie getragen wird. Und was wir alle zu tun haben, ist, dass wir alle
die Antwort der Braut geben, wie sie in der Fiille und Reinheit der
Ausserungen ihrer Liebe sich entfaltet in Liturgie, Hierarchie, Dog-
ma, Kerygma, Martyria und Diakonie.

IV. Folgerungen

1. Die Behandlung des Themas unter den vier Gesichtspunkten
des ersten Hauptteiles hat vier weitgehend ungeloste Fragen aufge-
wiesen, die alle wiederum auf die eine Hauptfrage hinauslaufen : Wor-
in besteht die wesentliche Gestalt der Kirche ¢ Was macht unab-
dingbar jene Eine, Heilige, Katholische und Apostolische Kirche aus,
die Christus begriindet hat, deren Haupt er ist, in der er gegenwiirtig
ist und zu der zu gehoren heilsnotwendig ist ?

Diese Frage trifft die altkatholische Theologie mit ganz beson-
derer Schirfe. Wenn schon jedes konfessionelle Selbstverstindnis
durch diese Frage heilsam beunruhigt werden kann, so ist ihr die
altkatholische Existenz noch in besonderem Masse ausgeliefert. Steht
sie doch unausweichlich im Kreuzfeuer hochster Anspriiche und
schirfster Kritik: Hart neben Anspruch und Bewusstsein, katholi-
sche Kirche zu sein, steht der Vorwurf sektenhafter Absplitterung;
neben der Berufung auf die Alte Kirche steht die Anklage der Neue-
rung; mit hoher Anerkennung einer wichtigen kumenischen Mittler-
aufgabe geht Hand in Hand die faktische Einschitzung als «quantité
négligeable»; die Nachsicht fiir die durch dussere Umstinde beding-
te Schwiiche im (Geltendmachen einer hohen Mission wird aufgewo-
gen durch den Verdacht, die altkatholische Bewegung vertrete im
Grunde hoffnungslose Halbheiten und sei deshalb geschichtlich iiber-
holt. Eine so bedringte Kirche kénnte vielleicht berufen sein, aus
ihren besonderen «Martyrium» heraus, ein besonderes Zeugnis ab-
zulegen.

2. Der zweite synthetische Teil suchte im Blick auf die gekenn-
zeichnete Lage eine Antwort zu geben, die dazu beitragen konnte,
unser Selbstverstindnis als katholische Kirche zu klaren und zu be-
reichern und so die altkatholische Stimme im Ringen um die Kirchen-
frage unserer Zeit besser zur Geltung kommen zu lassen.

3. Man ist heute bei 6kumenischen Begegnungen gewohnt, ein
ostkirchliches, romisch-katholisches, reformiertes, lutherisches oder



= B ==

sonstiges, z.B. «freikirchliches» Kirchenverstindnis zur Kenntnis
zu nehmen. Je absichtsloser das besondere Verstindnis, wie es aus
dem inneren Leben der Kirche erwiichst, dargelegt werden kann,
desto mehr ist der 6kumenischen Begegnung gedient. Kinen solchen
Dienst aber hat die altkatholische Kirche noch zu leisten! Dazu muss
sie jedoch zu griosserer Klarheit iiber sich selbst vordringen. Auch die
Ubereinstimmung mit orthodoxen und anglikanischen Aussagen
macht solch ein eigenes Zeugnis nicht iiberfliissig. Vielmehr konnte
gerade hier der wichtigste Dienst liegen, den die altkatholische Theo-
logie im 6kumenischen Bereich zu leisten hitte, weilin ihr gegeben ist,
was Orthodoxie und Anglikanismus verbindet. Wir glauben, gezeigt
zu haben, von welchen Voraussetzungen das besondere, altkatholi-
sche Zeugnis auszugehen hitte und welchen Grundlinien es folgen
miisste.

4. Wenn es richtig ist, dass die katholische Kirche unbeschadet
ihres pneumatischen, sakramentalen und eschatologischen Wesens
von den Tagen der Apostel bis heute ununterbrochen in sichtbarer
Wirklichkeit auf Erden lebt, so ergeben sich daraus drei praktische
Imperative des katholischen Kirchenverstindnisses: Du sollst in
dieser Einen Kirche sein, du sollst im Falle der Anfechtung in ihr
bleiben und du sollst aus dem Abfall zu ihr zuriickkehren.

Bonn|Rh. Werner Kiippers

Literatur

(altkatholisch)

Gaugler, E., Vom Sinn der Kirche (IKZ 1923, S.185-195).

— Die Bedeutung der Kirche in den johanneischen Schriften (IKZ 1926,
S. 97117 und 181-219).

— Das katholische Kirchenverstindnis (IKZ 1937, S.10-23).

Das Wort und die Kirche im Neuen Testament (IKZ 1939, S.1-27).

Das wesentliche Anliegen der altkatholischen Bewegung, mit Biblio-

graphie zum Kirchenbegriff (IKZ 1946, S. 8-16).

Gilg, A., Zum altkatholischen Traditionsgedanken (IKZ 1939, S. 28-79).

Rinkel, A., Das Wort Gottes und die Tradition in der altkatholischen Kirche
(IKZ 1939, S. 51-61).

— Unsere Kirche in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft (IKZ 1939,

S, 222 231).

Wort Cottes und Kirche (IKZ 1937, S. 85-91).

Die Lehre von der Kirche nach der Auffassung der altkatholischen Kirche

(IKZ 1949, S.1-15).

— Interkommunion (IKZ 1953, S. 209-230).

Kiiry, A., Kirche und Amt (IKZ 1936, S.129-143).

— Zur Kenntnis der orthodoxen Kirche des Ostens (IKZ 1940, S. 21-37).

!

|



Kiiry, U., Konfession und Okumene (IKZ 1953, S.129-145).
— Schrift und Tradition nach altkatholischem Verstindnis (IKZ 1952,
8.1-33).

(orthodox)

Aliisatos, H., Das Wesen der Kirche nach der Lehre der heiligen griechisch-
orthodoxen Kirche (IKZ 1950, S. 81-95).

Cassian, Archimandrit, Die Lehre des Neuen Testamentes von der Kirche
(IKZ 1940, S.1-12).

Ziander, L. A., Vision and action, London 1952,

Zankow, St., Aktuelle Probleme und Aufgaben der orthodoxen Theologie
und Kirche (IKZ 1947, S. 65-83).

(anglikanisch)

Bicknell, I.J./Carpenter, H.J., A theological introduction to the thirty-nine
articles of the Church of England, London 1953.

Gore, Ch., The Church and the Ministry, London 1919.

Mascall, . L., Corpus Christi, London 1953.

Tomkins, O., The Church in the purpose of God, London 1950.

Thornton, L.S., The Common Life in the body of Christ, London 1941.

Wand, J.W.C., What the Curch of England stands for, London 1951.

Catholicity, a report to the archbishop of Canterbury, S.P.C.K. 1948,

The Fullness of Christ, a report to the archbishop of Canterbury, S.P.C.K.
1950.

The Church, Report of the sixth Anglo-catholic Congress, London 1948,

Kirk, K.E., Apostolic Ministry, London 1946,

(evangelisch)

Barth, K., Kirchliche Dogmatik, Zollikon-Ziirich 1947 ff.

Brunner, F., Das Missverstiandnis der Kirche, Stuttgart 1951.

Bauwmann, R., Fels der Welt, Tibingen 1956.

Berggrav, F., Es sehnen sich die Kirchen, Géttingen 1953.

Credo Heclesiam, Von der Kirche heute, Kassel 1955.

Giertz, B., Die Kirche Christi, Gottingen 1955.

Hase, Ch. v., Die Gegenwart Christi in der Kirche (Beitr. z. Férd. d. Theolo-
gie, Bd. 38/1, 1934, S.1-103).

Lanton, 0., Das Problem der Urkirche in der neueren Forschung, Uppsala
1932.

Nygren, A., Ein Buch von der Kirche, Gottingen 1951.

— Christus und seine Kirche, Gottingen 1956.

Seeberg, E., Luthers Theologie in ihren Grundziigen (Kap. IX, Die Kirche,
S.164-182), Stuttgart 1950.
Schweitzer, A., Die Mystik des Apostels Paulus, Tibingen 1932.

(rémisch-katholisch)
Adam, K., Das Wesen des Katholizismus, Dusseldorf 1940.
— Una Sancta in katholischer Sicht, Diisseldorf 1948.
~ Der Christus des Glaubens, Diisseldorf 1954.



Bauhofer, O., Einheit des Glaubens, Einsiedeln 1935.

Braun, F.M., Neues Licht auf die Kirche, die protestantische Kirchen-
dogmatik in ihrer neuesten Entfaltung (frz. 1942), Koln 1946,

Browe, 7., Die Verchrung der Kucharistie im Mittelalter, Miinchen 1933.

— Die Pflichtkommunion im Mittelalter, Miinster 1940,

Brinkirine, J., Offenbarung und Kirche, 2.Bd., Paderborn 1949.

Casper, JJ., Um die FKinheit der Kirche, Wien 1949.

Cascl, O., Mysteriengegenwart (Jahrbuch . Liturgiewissenschaft, Bd. VI
(26), S.113-204, Bd.VIII (28), S.145-224.

Dickamp, 7., Katholische Dogmatik nach den Grundsitzen des hl. Thomas,
2 Bde., Munster 1938.

«Kglise», in Dictionnaire de théologie catholique, tome 1V, 2108-2224,
I£. Dublanchy, Paris 1911.

Fschweiler, K., J.A.Mdohlers Kirchenbegriff, Braunsberg 1930.

Feckes, C., Die Kirche als Herrenleib (hier auch deutscher Text von Pius X111,
Mysticlr Corporis, 29. 6. 1943), Koln 1949,

Guardine, 2., Vom Sinn der Kirche, Mainz 1922,

Gleisclmann, J., Christus und die Kirche nach Thomas von Aquino (Theol.
Quart.-Schrift 107/1926, S.198-222 und 108/1927, S. 233 253).

Hofmann, 7., Der Kirchenbegrift des hl. Augustinus, Miinchen 1933.

Kosters, 1., Die Kirche unscres Glaubens, Freiburg/Br. 1938.

Lubac, H., Katholizismus als Gemeinschaft, Finsiedeln 1943,
2

Mersch, K., Le Corps Mystique du Christ, 2¢ vol., 3. Aufl,, Paris 1951.
Mohler, J. ., Die Einheit in der Kirche, herausg. v. J. Vierneissel, Mainz
1925.

— Nymbolik, 1827,

Pol, W. H. van de, The Christian Dilemma, Catholic Church-Reformation,
London 1952,

Sartory, Th., Dic 6kumenische Bewegung und die EKinheit der Kirche, Mei-
tingen 1955.

Silie, ., Christus und die Kirche, ithr Verhiéltnis nach der Lohre des hl. Bona-
ventura, Breslau 1938,

Scheeben, M./Hdéfer, Die Mysterien des Christentums, Freiburg/Br., (1865)
1941.

Strackmann, A., Die Gegenwart Christi in der hl. Eucharistie nach den
schriftlichen Quellen der vorniciinischen Zeit, Wien 1905.

Weigl, I5., Die Heilslehre des hl. Cyrillus von Alexandrien (Forsch. z. christl.
Lit. u. Dogmengesch., Bd.V/1905, S.1-360).

— Untersuchungen zur Christologie des hl. Athanasius (Forsch. z. christl.
Lit. u. Dogmengesch., Bd. XII/1914, S.1-190).

Wikenhauser, A., Die Kirche als der mystische Leib Christi nach der Lehre
des Apostels Paulus, Miinchen 1937.

— Die Christusmystik des Apostels Paulus, Miinchen 1956.

Wintersig, A. L., Dic Heilsbedeutung der Menschheit Josu in dor vorniciini-
schien, griechischen Theologie, Diss. Tubingen 1932.



	Christus und die Kirche in der theologischen Lehre

