Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 47 (1957)

Heft: 1

Artikel: Bericht Uber die 6. Studientagung altkatholischer Theologen vom 24.-
30. September 1956 in Bonn/Rh.

Autor: Kuppers, W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404342

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bericht iiber die

6. Studientagung altkatholischer Theologen
vom 24.—30. September 1956 in Bonn/Rh.

Nun schon zum sechstenmal seit der ersten Konferenz 1950 im
alten Amersfoorter Seminar versammelte sich ein Kreis von 30 bis 40
altkatholischen Theologen, darunter Vertreter des Episkopates, zu
einer Tagung, die im Auftrage der Arbeitsgemeinschaft der Inter-
nationalen Altkatholiken-Kongresse in Bonn vom 24. bis 30. Sep-
tember 1956 durchgefiihrt wurde und deren Hauptthema «Christus
und die Kirche» war.

Von den 36 Teilnehmern kamen aus Holland 10: Erzbischof
Dr. A.Rinkel, Prof. B. A. van Kleef, Prisident J.P.Jans, Prof. Dr.
P.Maan, Prof. A.Zwaart, Dekan J.Niewenhuizen, Canonikus G.
Smit, Lektor C.Tol, Pfr. Aarents, Pfr. Keman; aus Deutschland 20:
Bischof J. Demmel, Weihbischof Dr. Steinwachs, Dekan Dr. Buchta,
Dekan J.Schniertshauer, Prof. Dr. W.Kiippers, Dozent H.Hiit-
wohl, Dozent P.Pfister, Dozent Lic. K. Pursch, Pfr. Bodefeld, Pfr.
J. Brinkhues, Pfr, A.Degen, Pfr. W.Hermann, Pfr. W.Korstick,
Pfr, W.Krihling, P.A.Miiller, Pfr. E.Nickel, Pfr. Dr. Roder, Pfr.
W.Rosch, Pfr. B.Schéke, Diakon G.A.Grigat; aus Osterreich 1:
Hofrat Dr. Werner; aus der Schweiz 7: Bischof Dr. U. Kiiry, Prof.
Dr. A.Riithy, Pfr. H.Frei, Pfr. E. Jobin, Pfr. W.Schwarz, Pfr. O.
Strub. Den Rahmen bot wiederum das Bonner Bischéfliche Semi-
nar, in dessen neuem Vorlesungsraum diesmal auch die Vortrige
stattfinden konnten.

: Inder Begriissungsansprache stellte Prof. Kiippers als Tagungs-
16.11381‘ besonders die 4 Ziele heraus, denen diese Tagungswochen
dlfanen wollen: Theologische Klirung im eigenen kirchlichen Be-
reich; Kennenlernen der verschiedenen altkatholischen «Kirchen»
oder besser Bistiimer untereinander; Pflege personlicher Bezie-
hungen und religivse Vertiefung. Darum umfasste das Programm
neben den 5 Hauptreferaten und anschliessenden Aussprachen unter
dfar Leitung von Prof. Dr. Maan die dreimal tiglichen Gottes-
dienste nach den verschiedenen Liturgieen der vertretenen Bistiimer,
dazu die Berichte, Empfinge und Besichtigungen mit moglichst

viel Raum und Zeit fiir die Entspannung und personliche Begeg-
nung.



-

Bei fritheren Konferenzen war man meist von der Behandlung
eines besonderen Sakramentes ausgegangen. Dabei zeigte sich, wie
entscheidend immer wieder als Grundlage dafiir das Verstindnis der
Kirche und insbesondere des Verhiltnisses Christus — Kirche ist. Da
zu gleicher Zeit eine entsprechende Erfahrung auch in der Studien-
arbeit der Okumenischen Bewegung gemacht und dementsprechend
von der Konferenz in Lund 1952 die enge Verbindung von Christo-
logie und Kkklesiologie herausgestellt wurde, schien es angezeigt,
nun einmal im eigenen Kreis altkatholischer Theologie sich dieser
Frage zu stellen. Deshalb war der ganze erste Tag am 25. September
dem Thema «Christus und die Kirche im Neuen Testament» ge-
widmet. Das ausfiihrliche, griindliche Referat hielt Pfr. Otto Strub,
wobei er gemiiss dem ithm von den vorangehenden Konferenzen er-
teilten Auftrag vor allem den Krtrag der zum Teil auch in dieser
Zeitschrift in verschiedenen Beitrigen verdffentlichten Arbeiten des
Neutestamentlers der Berner christkatholischen Fakultit, Prof.
Dr. E. Gaugler, zusammenfasste. Pfr. Strub gelangte dabei zu fol-
genden Kernsitzen:

1. Der Begriff der Kirche ist etymologisch nicht abzuleiten vom
griechischen «ekkalein» (herausrufen), sondern vom hebriischen Be-
griff des «qahal», d.i. der Volksversammlung auf Grund gottlicher
Erwithlung und des Bundesschlusses, zu dem Gott sich aus seiner
volligen Uberlegenheit herabneigt. Dieser Begriff ist von der Sep-
tuaginta mit «ekklesia» wiedergegeben und dann auch im Neuen
Testament weiterverwendet worden. Er hat seine besondere Zu-
spitzung im Laufe der Geschichte Israels dadurch erfahren, dass
die Propheten die Verheissung, die mit dem Bundesschluss gegeben
war, in sich steigernder Radikalitit nicht an die weithin doch auch
naturhafte Grosse des geschichtlichen Volkes Israel sondern an den
«Rest Israels», der gnadenhaft erhalten, ja wunderbar wieder-
erweckt wird, gebunden sahen. Dadurch wird ganz deutlich, dass
das Gottesvolk im Alten Testament als Vorstufe der neutestament-
lichen Kirche nicht dem Bereich der Natur, sondern im wesentlichen
dem Bereich der Gnade angehort.

2. Es ist heute nicht mehr zu bestreiten, dass nach neutesta-
mentlicher Uberlieferung sich Ansiitze fiir die Kirche schon bei
Jesus selbst finden. Dabei ist jedoch streng festzuhalten, dass in der
Verkiindigung Jesu ekklesia (Kirche) und basileia tou theou (Reich
Gottes) eschatologische Grossen sind, d.h. alles, was von beiden aus-
gesagt wird, bezicht sich auf den Messias und seine Schar, es gehort



— 923

in das eine, grosse Drama der Heilsgeschichte und ist abhingig von
der wesenhaft eschatologischen Grisse des Christus. Von hierher
ergibt sich eine doppelte, wesentliche Klarstellung: Weil die Kirche
als eschatologische Grosse zu Christus gehort, deshalb ist die Identi-
fizierung von Christus und Kirche, zu der die romisch-katholische
Theologie neigt, ebenso abzuwehren wie die Sikularisierung der
Kirche in der Gegeniiberstellung von Christus und Kirche, zu der
die protestantische Theologie in verschiedener Weise eine Hinnei-
gung zeigt. Daraus ergeben sich sechs charakteristische Aussagen
iber die Kirche im Neuen Testament: Sie beruht auf der Erneue-
rung des Bundesschlusses, der vorzeiten das alte Israel entstehen
liess; sie entsteht durch die gottliche Erwithlung ihrer einzelnen
Glieder; sie darf es in Anspruch nehmen, der Rest Israels zu sein;
sie ist als die Wirklichkeit des Gottesvolkes zwischen Himmelfahrt
und Wiederkunft ihres Herrn durch und durch eschatologisch be-
stimmt; sie ist kraft der eigenen Anordnung Jesu neue kultische
Gemeinschaft und schliesslich ist sie von der Pflege ihres eigenen
Lebens hinweg auf den Dienst zur Erlosung der ganzen Welt an-
gelegt,

3. Fiir die paulinischen Aussagen von der Kirche in ihrem Ver-
hiltnis zu Christus ist es wesentlich, dass Paulus sich bewusst ist,
dass Gott die entscheidende Tat zur Erlosung der ganzen Welt
durch Christus schon getan hat, wenn auch der «alte Aon» noch
weiter besteht. Das Neben-, Gegen- und Ineinander des Neuen und
des Alten Aon ist das grosse Problem paulinischer Ekklesiologie.
Die «Hagioi», d.h. diejenigen, die durch Glauben, Taufe und Gabe
des Geistes dem auferstandenen, erhohten Herrn verbunden sind,
sind das neue Gottesvolk, sind im neuen Aon; sie «sind in Christoy,
und damit in der Kirche. Diese tief begriindete, unauflosliche Ver-
flochtenheit von Christologie und Ekklesiologie durchzieht die ganze
paulinische Verkiindigung. Eine Reihe meist bildhafter Aussagen
macht dies noch deutlicher: Als die Fiille Christi, als sein Leib, ist
die Kirche Gegenstand der Offenbarung, sie ist vor der Welt er-
withlt, ihr Hervortreten jst Heilsverwirklichung. Wichtig ist dabei,
dass offenbar fiir Paulus die Analogien zur naturhaften Leiblich-
keit im Kirchenverstindnis gerade dort, wo vom Haupt-Leib-Ver-
hiiltnis gesprochen wird, nicht massgebend sind. Viel eher wiire hier
die altorientalische, mythologische Vorstellung vom Urmenschen
als eine Voraussetzung des Bildes in Betracht zu ziehen. Auch die
heuesten Schriftrollenfunde vom Toten Meer erméglichen bisher



keine Ableitung des urchristlichen Zeugnisses aus der Lehrtradi-
tion einer vorchristlichen, israelitischen Sekte. All diesen Moglich-
keiten gegeniiber ist streng an der iiberragenden Stellung des Haup-
tes im Sinne des alttestamentlichen Gott-Welt-Verhiltnisses festzu-
halten. Tut man dies nicht, so werden die paulinischen Gedanken
hoffnungslos verwirrt. Das Haupt bringt die Fiille fiir den Leib. Das
Gegeniiber bleibt unbeschadet der tiefsten Zusammengehorigkeit
in der Beziehung Christus — Kirche gewahrt. Hier liegt die besondere
Bedeutung des Verstiandnisses des Wortes Gottes im Neuen Testa-
ment im Blick auf das Verstindnis der Kirche.

4. Aus all diesem folgt, dass die Kirche in dem, was ihr Wesen
ausmacht, ihrer Verbindung mit Christus und ihrer Unterstellung
unter Christus, kein Phinomen der Naturordnung, etwa wie Staat
und Familie, ist. Auf die daraus sich ergebenden, verschiedenen
Fragen nach der Bestimmung der Verhiltnisse der Kirche in der
Welt zu dieser Welt ging der Referent nicht ausfiihrlicher ein. Wie
beriihren sich Kirche und Welt, worin trennen, ja bekimpfen sie
sich, worin durchdringen sie sich ? Wie steht es um den Herrschafts-
beziehungsweise Fiihrungsanspruch der Kirche in der Welt und den
Bereichen des natiirlichen Lebens ? Worin besteht die Kontinuitit
der Kirche als iibernatiirlicher, eschatologischer Grisse in der
wirklichen, geschichtlichen Welt ? Im Blick auf die Kirche in dem
Zeugnis der Apokalypse wurden all diese Fragen zwar gestreift, be-
sonders aber nur hervorgehoben, dass nach dem letzten der neu-
testamentlichen Biicher das grosse Continuum im Offenbarwerden
der Kirche in der Geschichte das Leidenszeugnis ist.

In der eingehenden Aussprache am Vor-und N achmittag des er-
sten Tages kamen im wesentlichen folgende Fragen zur Behandlung :

1. Die Bedeutung von Matth. 16. 18 fir das neutestamentliche
Zeugnis von der Kirche und ihr Verhiltnis zu Christus, wobei auch
die neuere Schrift von Richard Baumann « Fels der Welt» Erwithnung
fand. Die Echtheit des Felsenwortes wird nicht bestritten. Kine be-
sondere Bezichung auf Petrus als Amtstriger im Kreise der Apostel
bis hin zur Legitimitit des sogenannten Ehrenprimates als eines
Strukturelementes der Kirche wird sogar bejaht. Abgelehnt wird
jedoch die Isolierung des Bildes vom Felsen von anderen Worten
an Petrus und die Apostel und seine einseitige, der éltesten kirch-
lichen Tradition nicht entsprechende Benutzung der Rechtfertigung
einer spiteren Entwicklung in der westlichen Kirche.



N

2. Es wird versucht, das ganze neutestamentliche Material im
Sinne der Alten Kirche fiir das katholische Verstindnis der Kirche
heranzuziehen: Dabei stellt besonders Erzbischof Rinkel 4 Gesichts-
punkte fiir ein umfassendes, die katholische Substanz wahrendes
biblisches Verstindnis der Kirche auf:

Sie hat das Kerygma empfangen; sie ist Bruderschaft eines
neuen Lebens; durch sie wird der Welt das Heil gebracht und mit
ihrer Existenz ist das apostolische Amt unlgslich verbunden.

In dieser vierfachen Weise hat die Kirche tatséchlich nach dem
Neuen Testament Kontinuitit und darum auch Autoritit in der
Welt, beziehungsweise ihr gegeniiber. Der Versuch einer sogenannten
freien, voraussetzungslosen Exegese, die heute neu den Gehalt des
Neuen Testamentes zu erheben hiitte, ist deshalb hoffnungslos. Um
diesem Gehalt gerecht zu werden, ist vielmehr stets mit der Kirche
die Tradition als der gemeinsame Weg von der Schrift zur jeweiligen
Gegenwart und von dieser zuriick zur Schrift zu beriicksichtigen.

3. Besonders ausfiihrlich wird die Frage der Identitit von Chri-
stus und Kirche besprochen:

Im Blick auf die biblische Wurzel des Problems weist zunéichst
Prof. Maan auf das charakteristische, israelitische Verhalten zur
religivsen Gieschichte hin, wie es sich besonders in der Sabbat- und
Passahfeier zu erkennen gibt. Das gleiche tritt jedoch auch in der
Sogenannten Sektengemeinde von Qumran neuerdings uns ent-
gegen: Hier ist ein (fedenken, ein Erinnern lebendig, das tatsich-
lich mehr bedeutet als die noch so lebendige Vorstellung von ab-
geschlossener Vergangenheit; hier wird vielmehr die gleiche Reali-
‘_ﬁﬁ*t gegewirtig gesetzt, die das erinnerte «historische» und als solches
In der Vergangenheit abgeschlossene Ereignis bewirkte. Es ist an-
zZunehmen, dass diese besondere Weise des Erinnerns in eine beson-
dere Nithe zum Denken der Urgemeinde fiihrt und darum fiir das Ver-
stéindnis des Neuen Testamentes bedeutsam ist. Da nun aber fiir die
Verbindung des erhohten Herrn mit der Kirche im Neuen Testa-
ment ebenfalls an zentraler Stelle vom Erinnern die Rede ist, ist
zu folgern, dass fiir dieses ganz besondere religivse Verhiltnis die
Heranziehung eines wesentlich philosophischen Begriffes die Gefahr
emes falschen Vorverstindnisses heraufbeschwort und darum un-
bewusst in folgenschwerer Weise irrefiihrend sein kann.

In diesem Zusammenhang weist Bischof Kiiry hin auf die un-
bestreitbare, positive Bedeutung Adam Mohlers fiir die Erneuerung



des katholischen Kirchenverstindnisses, von dem auch die altkatho-
lische Theologie des 19. Jahrhunderts herkam. Auch wenn sich bei
Méhler naturhaftes Organismusdenken und idealistischer Geist-
begriff moglicherweise tritbend einmischen, so bleibt doch zu sagen,
dass bei Mohler im ganzen die Dialektik des neutestamentlichen
Gegeniiber und der organischen Verbundenheit von Christus und
Kirche gewahrt bleibt. Dies hiitngt auch mit der ausgesprochen hi-
storischen Richtung Mohlers zusammen. Anders wird die Lage je-
doch, sobald mit Mathias Scheeben und anderen in seinem Gefolge
heute aus einer philosophischen Seinsdialektik heraus der Begriff
der Identitit aut das Verhiltnis Christus — Kirche, beziehungsweise
Haupt — Leib, angewandt wird.

Prof. Kiippers macht darauf aufmerksam, dass hier sehr genau
die einerseits zwar verstirkende, andererseits aber auch eingrenzen-
de Bedeutung der Mariologie fiir das heutige romisch-katholische
Kirchenverstindnis beriicksichtigt werden miisse. Dabei ist immer-
hin zu sagen, dass selbst Feckes im Gefolge von Scheeben nur von
einem «quasi alter Christus» im Blick auf die Kirche spricht, d.h.
es ist hier nicht schlechthin die philosophische Terminologie herr-
schend, sondern wir haben es mit dem stets gewagten Versuch zu
tun, das unaussprechliche (ieheimnis mit Hilfe philosophischer Ter-
mini zum Ausdruck zu bringen.

Erginzend bemerkt Pfr. Krithling, dass auch Schmaus den
Begriff der Natur und #hnliche Kategorien zur Kennzeichnung des
Verhiltnisses von Christus und Kirche mehr in der Art eines Sinn-
bildes fiir das sakramentale Geheimnis, etwa in der Art der neutesta-
mentlichen Gleichnisse, gebraucht. Pfr. Korstick fiigt hinzu, dass das
indizierte Buch von Pinsk « Der Christ als Christus» zwar mit starken
Worten die Identitit betont, dies jedoch weniger in theologisch-
systematischer als in seelsorgerlicher Absicht tut.

Frzbischof Rinkel stellt fest, dass das Abhiingigkeitsverhiltnis
zwischen Christus und der Kirche kein gleichwertiges, also durchaus
nicht umkehrbar ist. Deshalb ist offenbar auch nicht von [dentitit
zu sprechen.

In der Zusammenfassung der Aussprache weist der Referent
vor allem darauf hin, dass Prof. Gaugler stets die Kinheit von Chri-
stus und Kirche betont habe, eine Einheit jedoch, durch welche das
letzte, entscheidende Gegeniiber nicht aufgehoben sei, weil es ja
cine KEinheit in personaler Gemeinschaft sei, deren KEigenart sich
stets in einer Begegnung verschiedener Personen vollzieht.



97 —

4. Schliesslich wird noch die Frage des Verhiltnisses der gott-
lichen und der menschlichen Seite der Kirche im Anschluss an die
Frage von Pfr. Brinkhues nach der Bedeutung der Liebe im zwi-
schenkirchlichen Verhiltnis wenigstens teilweise behandelt: Pfr.
Brinkhues stellt seine Frage vor allem im Blick auf den katholisch-
protestantischen Gegensatz: Schliesst das Festhalten am katholi-
schen Verstindnis der Kirche, wie es offenbar fiir die altkatholische
Theologie gegeben ist, nicht folgerichtig die Liebe gegeniiber denen
aus, die als nicht in der Kirche befindlich angesehen werden ? Was
kann das fiir die altkatholische Haltung bedeuten ? Miissen wir
nicht doch noch viel demiitiger auch iiber uns und unsere Kirche
denken und sprechen ?

Die hieriiber gefiithrte Aussprache fiihrt zu dem Ergebnis, dass
Liebe in der ganzen Weite ihrer Entfaltung vom Ringen um die Be-
kehrung des Irrenden bis zur Toleranz gegeniiber der militanten
Sekte das Festhalten an der katholischen Kirche als der Hiiterin
der ganzen und vollen Wahrheit nicht ausschliesst.

Die Frage nach der rechten Gestalt der Kirche ist dadurch
mehr gestellt als beantwortet. Voraussetzung jeder Antwort bleibt
jedoch, dass die Kirche selbst, mag in ihrer Geschichte noch so viel
aus dem rein menschlichen Bereich mitwirken, nach katholischem
Verstéindnis eine von oben her, von Christus durch den Heiligen
Geist bedingte Wirklichkeit ist. Fiir die Erhellung dieses besonderen
Tatbestandes werden drei Giesichtspunkte aufgewiesen: Zuerst wird,
besonders von Prof. Kiippers, auf die Bedeutung des bekannten
Unterschiedes zwischen dem geschichtlich-personalen, gewisser-
massen dynamischen Denken der Bibel und dem ungeschichtlichen,
gewissermassen statischen beziehungsweise ontischen Denken der
Philosophie und in Verbindung damit auch zum Teil der Theologie
fir die gestellte Frage hingewiesen. FFolgt man dem biblischen Den-
ken, so erscheint die Kirche als Objekt und Organ des gleichen
(}eschehens, das von Gott her sich an Christus vollzieht. Dabei ist
die Kirche eins mit Christus in der Gleichheit, ja Identitit des Ge-
schehens, und doch bleibt zugleich die Kirche in diesem Geschehen
untergeordnet und somit auch gegeniibergestellt wie das Geschopf
dem Schéopfer.

Ein zweiter Weg zur Aufhellung des besonderen Verhiiltnisses
der gittlichen und der menschlichen Seite der Kirche bahnte sich
in den verschiedenen Voten an, die auf die Kirche als (neue Schop-
fungy hinwiesen und dabei an einzelnen strukturellen Elementen die



Gestalt dieser wahren Kirche aufzuweisen suchten. GGenannt wur-
den dabei von verschiedenen Rednern Bekenntnis, Sakrament, Amt,
das ganze Kerygma, der Besitz der Schrift und die Bruderschaft.
Henannt werden auch die verschiedenen biblischen Bilder fiir diese
neue, besondere Schipfung, doch macht Pfr. Strub besonders dar-
auf aufmerksam, dass Prof. Gaugler deutlich davor warne, vorschnell
die biblischen Bildworte direkt auf die nachkonstantinische Kir-
chengestalt zu beziehen, weil in ihr in schwer durchschaubarer Weise
die im Leiden verherrlichte Kirche der Apokalypse und die Welt-
macht sich mischen.

Der dritte und letzte Ansatz zur Klirung des Verhiiltnisses der
gottlichen und menschlichen Seite der Kirche wurde gegeben im
Hinweis auf die Bedeutung des Heiligen Geistes fiir Existenz und
Leben der Kirche. Die Aussprache fiithrte jedoch in diesem Punkte
itber den Hinweis selbst nicht hinaus.

Am zweiten Tag hielt am Vormittag Prof. Kiippers sein Referat
«Christus und die Kirche in der theologischen Lehre», s.S. 35,

Die Liange des Referates gab am Vormittag nur Gelegenheit zu
wenigen kurzen Fragen, zu denen entsprechende Erliuterungen ge-
geben wurden. Die Aussprache des Nachmittags bezog sich vor
allem auf zwei Punkte:

1. Das Verhiltnis der klassischen Lehre von den vier notae
ecclesiae nach dem nizinischen Glaubensbekenntnis zur Heraus-
stellung der sechs besonderen Strukturelemente der Kirche, wie sie
im Referat besonders im Anschluss an eine der vier notae, nimlich
die Heiligkeit der Kirche, durchgefithrt wurde: Der Referent erliu-
terte seine Auffassung dahin, dass die Ankniipfung an das spezielle
Merkmal der Heiligkeit wegen der ganz besonderen Bedeutung ge-
rade dieses Merkmales fiir die Erkenntnis des Wesens der Kirche
erfolgt sei, dass die sechs von ihm hervorgehobenen Strukturele-
mente jedoch grundsatzlich im gleichen Verhiltnis zu den iibrigen
drei Merkmalen der Kirche im Glaubenssymbol stiinden. Dozent
Pfister iusserte Bedenken gegen die Voranstellung der Heiligkeit der
Kirche, die man wegen ihrer besonderen Schwierigkeit gewdhnlich
und mit gutem Grund an die letzte Stelle setzte. Der Referent hielt
dem entgegen, dass die heute iibliche Ordnung weder der biblischen
noch der dogmengeschichtlichen (iegebenheit entspricht. In beiden
wird tatsichlich in erster Linie von der Heiligkeit der Kirche ge-



— 929 _—

sprochen. Das FEinsetzen gerade an dieser gern umgangenen Stelle er-
scheint darum legitim und aufschlussreich.

2. Die sechs im Referat hervorgehobenen Wesenselemente der
Kirche: Allgemein wurde besonders von Bischof Kiiry betont, dass
sie nicht an die Stelle der klassischen notae gesetzt werden, sondern
hochstens zu deren Verdeutlichung dienen kionnten. Der Referent
bestitigte, dass dies nicht seine Absicht gewesen sei. Im ganzen
genommen zeigten sich die Konferenzteilnehmer nicht ohne weiteres
geneigt, in der Herausstellung der sechs Elemente einen bleibenden
Beitrag zur katholischen Ekklesiologie zu sehen. Der Referent wies
demgegeniiber auf die Dringlichkeit der Frage hin, das Verhiltnis
der Ausschliesslichkeit des katholischen Kirchenverstindnisses im
Sinne der Formel extra ecclesiam nulla salus zu dem Anspruch auf
die Zugehorigkeit zu Christus und damit auch seiner Kirche in den
nichtkatholischen Kirchen zu kliren. Die aufgewiesenen sechs
Wesensmomente in ihrer sachlichen und historischen Zusammen-
gehorigkeit stellen den Versuch einer Losung dieses brennenden
Okumenischen, theologischen Problems dar.

Abschliessend stellte Bischof Kiiry fest, dass — mdgen so oder
so die sechs Wesensmomente vielleicht eine offene Frage bleiben —
die Schlussfolgerung des Referates anzunehmen sei, nach der fiir
den Katholiken in der Kirchenfrage drei Imperative gelten: In der
Kirche zu sein, in ihr bleiben und notfalls zu ihr zuriickkehren!
Diese drei Imperative stellen gewissermassen das Koordinaten-
System dar, nach dem er seinen und seiner Kirche Standort bezie-
hungsweise den Standort anderer kirchlicher Gemeinschaften und
ihrer einzelnen Mitglieder zu bestimmen sucht.

Der Mittwochabend und Donnerstagvormittag lenkte in drei
litlll‘gischen Referaten die Aufmerksamkeit auf einen zweiten, wich-
tigen Fragenkomplex. Zunichst berichtete Lic. Kurt Pursch iiber
den Stand der Arbeiten im deutschen Bistum, die sich mit der Neu-
fassung der sogenannten zweiten Messordnung im offiziellen Mess-
buch «Das heilige Amt auf die Feste und Zeiten des Jahres», Bonn
1888, befassen. Diese zweite Messordnung stellt bekanntlich im
wesentlichen nichts anderes dar als eine wortgetreue, deutsche
Ubersetzung der Messe nach dem Missale Romanum. Auch die vor-
gesehene Neufassung soll nicht der Versuch einer revolutioniiren
Neuschépfung oder auch nur einer Zusammenstellung aus ganz ver-
schiedenen, grossen liturgischen Traditionen, etwa der lateinischen,



— 30 —

ostkirchlichen und anglikanischen, werden. Es ist vielmehr beab-
sichtigt, die deutsche Fassung der iiberlieferten lateinischen Litur-
gie gemiss den Ergebnissen der gerade durch romisch-katholische
Theologen so stark geforderten liturgischen Forschung zu gestalten.
Noch sind die Entwiirfe im Stadium der Ausschussbesprechungen.
Die Vorschlige fiir die Anderungen beziehen sich vornehmlich auf
folgende Punkte: Kine gewisse Losung, oder doch Losungsmdoglich-
keit des Stufengebetes von der Eucharistiefeier, um den doppelten
Eingang zu vermeiden. Dabei soll die Beziehung des Stufengebetes
zum Bulsakrament verstirkt werden. Ferner soll ganz allgemein
das Proprium de tempore vor allem durch Belebung des Schola-
gesanges stirker liturgisch fruchtbar gemacht werden. Besonders
gilt dies im Zusammenhang mit der Hervorhebung der Kvangelium-
lesung im Sinne eines « Kinzuges» des Herrn mit dem vorangehenden
Allelujagesang. Das allzuhiiufige Einfiigen von Gemeindeliedern im
Hochamt soll womoglich zuriicktreten. Zu Beginn der Opfermesse
soll die alte oratio fidelium wiederhergestellt und dementsprechend
der canon durch Abgabe der Fiirbitten an die oratio fidelium ge-
strafft werden. Die Zahl der Prifationen soll vermehrt und das Ka-
lendarium durch die Aufnahme von Aposteltagen und Tagen be-
sonders auch alter, ostkirchlicher Heiliger altkirchlicher und oku-
menischer gestaltet werden. Vorschlige fiir die Perikopenreihe und
ihre Ergiinzung durch eine etwaige zweite Reihe sowie Wochentags-
lesungen und alttestamentliche Perikopen sind weit fortgeschritten,
ohne schon spruchreif zu sein.

In der lebhaften Aussprache wurden vor allem informatorische
Fragen gestellt. Das Ergebnis des Abends war offensichtlich ein
vermehrtes Vertrauen der anwesenden Vertreter der verschiedenen
Bistiimer zu den Grundsitzen, nach denen der deutsche liturgische
Ausschuss unter Leitung von Lic. Kurt Pursch arbeitet.

Der Donnerstagvormittag war der Frage des Offertoriums
gewidmet. Nachdem Lic. K. Pursch in Heft 1 und 2 des Jahrganges
1956 dieser Zeitschrift «Die Probleme des Offertoriums und Ver-
suche zu ihrer Losung» behandelt hatte, unternahmen die beiden
Referenten des Tages eine kritische Auseinandersetzung mit Purschs
Ausfiihrungen. Dabei sprach Prof. Dr. Riithy iiber das dogmatische
und Lektor Tol iiber das liturgische Problem des Offertoriums.

Prof. Riithy ging aus von den Forschungen Franz Wielands in
seiner Schrift « Mensa und Confessio», iiber die Bischof Eduard Her-
zog und Prof. Thiirlings im Jahrgang 1911 dieser Zeitschrift sich



— 81 —

geiussert haben. Zwar glaubte Wieland selbst lediglich die geschicht-
lichen Entwicklungsstufen aufgedeckt zu haben, ohne gegen die
Lehre vom Messopfer im Sinne des Tridentinums und seiner nach-
tridentinischen Entfaltung Stellung zu nehmen. Dennoch wurde
seine Schrift von dem Innsbrucker Theologen Dorsch S..J. als un-
vereinbar mit der Lehre der Kirche angegriffen und in Rom indi-
ziert. Herzog andererseits erklirte sich bereit, Wielands Darlegun-
gen anzuerkennen und wollte in ihnen eine Bestitigung der beson-
deren Gestalt der schweizerischen, christkatholischen Liturgie sehen,
die sich ja unter den altkatholischen Liturgien am weitesten vom
Text des Missale Romanum Pius V. entfernt.

Deshalb muss zuniichst gefragt werden, ob dieses Urteil Her-
zogs heute giiltig ist und ob Wielands Arbeit fiir die etwaige Neu-
gestaltung altkatholischer Messformulare wegleitend sein soll. Wie-
lands These besteht vor allem darin, dass ein grundsitzlicher Unter-
schied besteht zwischen dem Tisch zur Feier des Herrenmahles in
der iltesten Kirche und dem Opferaltar, wie er sich durch die Ver-
bindung mit dem Mirtyrergrab, der sogenannten Confessio, unter
der Mit- und Nachwirkung alter, ausserchristlicher Opfervorstellun-
gen nach und nach entwickelt habe. Riithy entscheidet sich nicht
véllig fiir, aber auch nicht restlos gegen Wieland und Herzog. Er
weist vielmehr auf zwei Linien hin, die sich tatsichlich bis in die
altesten unsg zuginglichen Dokumente zuriick verfolgen lassen. Die
erste, vornehmlich im Neuen Testament gegebene Linie fiihrt auf
den Dank fiir Christi einmaliges Opfer am Kreuz und auf die Selbst-
hingabe der Glaubigen zu seiner Verherrlichung. Die zweite Linie
- kommt zum mindesten phinomenologisch vom heidnischen Opfer-
gedanken her, bei dem jeweils das eigene und einzelne, durch den
dafiir bestellten Priester dargebrachte Opfer besondere Bedeutung
vor Gott gewinnt. Riithy glaubt in der Geschichte der Messe eine
Entwi cklung feststellen zu miissen, in der beide Linien sich begegnen.
Eine sorgfiltige Befragung der Traditionszeugnisse lisst zwar eine
vorschnelle Verurteilung etwa der tridentinischen Messopferlehre,
in der die genannte Begegnung beider Linien sich auswirkt, nicht zu.
Die durch das Neue Testament besonders bezeugte erste Linie muss
jedoch klirend und reinigend den Vorrang haben.

In der Aussprache formuliert Bischof Kiiry auf dieser Grund-
lage drei Bedenken gegen gewisse Konsequenzen, die in der romisch-
katholischen Kirche aus der tridentinischen Lehre gezogen wurden
und gegen die eine altkatholische Liturgiereform sich sichern sollte:



— 32 —

. Wenn mit besonderer Betonung von «unserem Opfer» gespro-
chen wird, ist dann noch geniigend Raum fiir Christus als den
alleinigen Hohenpriester ¢ Wird dabei nicht die Identitit des
Opfers Christi mit dem Opfer auf dem Altar in Frage gestellt ?
Das Opfer Christi, das die Kirche in der Kucharistie nach sei-
nem Geheiss feiert, darf in der liturgischen Gestaltung des be-
fohlenen «Tuns» nicht abhiingig werden vom heidnischen Reli-
gionswesen mit seinen Urphéinomenen Priester, Opfer und Geber

—

&)

als wirksamer Formel.

3. Sind nicht in dem Begriff einer besonderen Wirksamkeit des
Messopfers in seinem mehr und mehr gesteigerten Vollzug
synergistische Gedanken im Hintergrund wirksam und miissen
diese nicht im Blick auf die Allgenugsamkeit der Ginade im
Kreuzesopfer Christi gerade ausgeschaltet werden ?

Pursch erklirt dazu, dass durch das Verstindnis der Kirche
als des mystischen Leibes Christi «unser Opfer» beziehungsweise das
Opfer des Priesters, gerade zur Identitit mit dem einen, immer-
withrenden Opfer Christi erhoben werde. Er sieht deshalb einen
legitimen Platz fiir das priesterliche Opfer in der Kirche ohne einen
Widerspruch zu dem Berechtigten in Bischof Kiirys drei Bedenken.
Dies wird am deutlichsten, wenn der immer neue Vollzug des Mess-
opfers als das «Tatgebet» des Gehorsams gegeniiber der gottlichen
Anordnung gesehen wurd. Dieser Gedanke des Tatgebetes sollte des-
halb fiir alle liturgische Gestaltung wegleitend sein.

Lektor C.Tol unterzieht Purschs Arbeit einer kritischen Be-
trachtung im Vergleich zu den in der hollindischen altkatholischen
Kirche ausgearbeiteten Vorschligen fiir ein neues Messformular.
Wegen der dabei notwendigerweise zu behandelnden vielen Einzel-
heiten lasst sich das aufschlussreiche Referat in diesem summari-
schen Bericht nicht wiedergeben.

In der anschliessenden Aussprache treten im Sinne eines Con-
sensus der Auffassungen und Forderungen drei Gesichtspunkte
hervor:

1. Das Offertorium soll wesentlich als actio gesehen und als Gaben-
bereitung gestaltet werden. Nicht geklirt erscheint dabei die
Frage, welche Rolle laut gesprochene Gebete des Priesters,
Gesang etwa der Schola und Opfergang der Gemeinde zu spie-
len haben.

Der Gesichtspunkt der Gabenbereitung soll einer in der gegen-

wiirtigen Liturgie spiirbaren, wirksamen, teilweisen Vorweg-

o



I 1 —

nahme des Kanons entgegenwirken, ohne dass dabei eine Ver-
armung oder letzten Endes geradezu eine Entleerung eintreten
diirfte. Auch hier ist das Wie noch offen.

3. Die eigene, innere Zuriistung der Gemeinde muss stiirker ange-
regt werden. Das Geschehen darf sich nicht einseitig oder gar
ausschliesslich auf die Gabenzuriistung durch den Priester kon-
zentrieren.

Am Freitagvormittag behandelte das fiinfte Hauptreferat von
Prof. Zwaart die Frage: «Mission und Evangelisation». Seine Wahl
erfolgte vor allem im Blick auf den im Jahre 1957 bevorstehenden
Internationalen Altkatholikenkongress, dessen Thema im Bereich
dieser Fragen liegt. Prof. Zwaart stellte Mission und Evangelisation
unbeschadet der sehr deutlichen Verschiedenheit ihrer praktischen
Gestalt als unabdingbare Betiitigungen der Kirche unter den ein-
heitlichen Gesichtspunkt der Sendung der Jiinger in die Welt. Mit
grosser Priizision schilderte er die geschichtlichen Formen, in denen
die altkatholischen Bistiimer bisher diesen Auftrag zu erfiillen ver-
suchten. Besonders eingehend schilderte der Referent die Erfah-
rungen und Ergebnisse in der hollindischen Kirche mit ihrer eigens
dafiir geschaffenen Organisation «Apostoleia»r. Schliesslich unter-
suchte Prof. Zwaart in kritischer Sachlichkeit und zugleich im Ver-
trauen auf zukiinftige Moglichkeiten die praktischen Wege, die auch
die altkatholischen Bistiimer zur geistigen und letzten Endes auch
praktischen Teilnahme an den Werken der iusseren Mission im
Bereich der anglikanischen Kirchengemeinschaft fithren konnten
und seiner Uberzeugung nach auch fithren sollten.

Die sehr lebhafte Aussprache verblieb nicht streng im Rahmen
des im Referat behandelten Themas. Unter einer Fiille von Gesichts-

Punkten wurde der Auftrag der Kirche in ihrer Zuwendung zur
Welt behandelt.

Im Rahmen der verschiedenen Berichte iiber kirchliches Ge-
schehen seit, der letztjihrigen Konferenz wurde von Prof. Maan der
25 Jahre altkatholisch-anglikanischer Interkommunion gedacht,
wobei stark der Wille zum Ausdruck kam, diesen wichtigen Anfang
durch die nicht minder naheliegende Sakramentsgemeinschaft mit
der dstlichen Orthodoxie zu ergiinzen.

Priisident Jans berichtete iiber die von ihm besuchte Tagung
des Zentralkomitees des ()kumenischen Rates der Kirchen im Som.-
mer 1956 in Ungarn.

Internat, Kirchi, Zeitschrift, Heft 1, 1957. 3



— 34 —

Im weiteren Tagungsprogramm fanden ausser Besichtigungen
und Empfingen in Bonn selbst zwei Exkursionen mit dem Omni-
bus der Universitit Bonn statt. Die erste am Donnerstagnachmit-
tag fithrte zunichst in das rheinische Braunkohlentagebaugebiet
nordwestlich von Briihl. Dort wurde in Knapsack das gewaltige
Kraftwerk des Rheinisch-Westfilischen Elektrizititswerkes be-
sichtigt. Darnach wurde gewissermassen als Gegengewicht der
wenige Wochen vorher wieder ganz gedffnete Kolner Dom besucht.
Den Abschluss bildete ein Empfang durch die Kolner altkatholische
Gemeinde und eine Vesper in ihrer vor wenigen Jahren neuerstan-
denen Auferstehungskirche.

Der Samstagvormittag war noch verschiedenen Konferenzen
und Besprechungen mehr praktischer Art, besonders iiber den bevor-
stehenden Kongress und die Fortsetzung der Arbeit der Theologen-
tagungen gewidmet.

Es mag auch hier festgehalten werden, dass dabei allgemein die
Notwendigkeit anerkannt wurde, in jedem Land ein Archiv der
Studientagungen anzulegen. Die niichste Tagung wird erst 1958
stattfinden, und zwar voraussichtlich in der Schweiz. Die dreifache
Gliederung von dogmatischem Hauptthema und je einem litur-
gischen und einem praktischen Nebenthema soll beibehalten wer-
den, ebenso die Erginzung durch aktuelle Berichte und Bespre-
chungen und selbstverstindlich die Gottesdienste.

Es wird angeregt, ausser den theologischen Wochen zur beson-
deren Forderung des religivsen Lebens Einkehrtagungen zu halten,
in denen das Moment des meditativen Bibelstudiums und der Stille
voll zu ihrem Recht kommen kénnten.

Thren Ausklang fand die Tagung in der zweiten Exkursion mit
dem Omnibus am Sonntag, den 30.September, nach Koblenz. Hier
wurde der Gottesdienst mit der Gemeinde, die einen ausgesproche-
nen und fiir weite Gebiete des deutschen Bistums typischen Dia-
sporacharakter aufweist, gefeiert. Fiir diese Giemeinde war es seit
sehr langer Zeit die erste Gelegenheit zum unmittelbaren Erleben der
grosseren kirchlichen Gemeinschaft der altkatholischen Bistiimer.
Von Koblenz fithrte der Weg die Mosel hinauf nach Cochem, wo bei
schonstem Wetter die lieblichen Rebberge um die malerische alte
Stadt mit ihrer ragenden Burg besonders auch die auslindischen

Giste erfreuten.
Prof. W. Kappers



	Bericht über die 6. Studientagung altkatholischer Theologen vom 24.-30. September 1956 in Bonn/Rh.

