
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 47 (1957)

Heft: 1

Artikel: Bericht über die 6. Studientagung altkatholischer Theologen vom 24.-
30. September 1956 in Bonn/Rh.

Autor: Küppers, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404342

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


21 —

Bericht über die
6. Studientagung altkatholischer Theologen
vom 24.—30. September 1956 in Bonn/Rh.

Nun schon zum sechstenmal seit der ersten Konferenz 1950 im
alten Amersfoorter Seminar versammelte sich ein Kreis von 30 bis 40

altkatholischen Theologen, darunter Vertreter des Episkopates, zu
einer Tagung, die im Auftrage der Arbeitsgemeinschaft der
Internationalen Altkatholiken-Kongresse in Bonn vom 24. bis 30.
September 1956 durchgeführt wurde und deren Hauptthema «Christus
und die Kirche» war.

Von den 36 Teilnehmern kamen aus Holland 10: Erzbischof
Dr. A. Rinkel, Prof. B.A. van Kleef, Präsident J.P.Jans, Prof. Dr.
P.Maan, Prof. A.Zwaart, Dekan J. Niewenhuizen, Canonikus G.

Smit, Lektor C.Tol, Pfr. Aarents, Pfr. Keman; aus Deutschland 20:
Bischof J. Demmel, WeihbischofDr. Steinwachs, Dekan Dr. Buchta,
Dekan J.Schniertshauer, Prof. Dr. W.Küppers, Dozent H.Hüt¬
wohl, Dozent P. Pfister, Dozent Lie. K. Pursch, Pfr. Bödefeld, Pfr.
JBrinkhues, Pfr. A.Degen, Pfr. W.Hermann, Pfr. W.Korstick,
Pfr. W.Krähling, P.A.Müller, Pfr. E.Nickel, Pfr. Dr. Roder, Pfr.
W.Rosch, Pfr. B.Schöke, Diakon G.A.Grigat; aus Österreich 1:
Hofrat Dr. Werner; aus der Schweiz 7: Bischof Dr. U.Küry, Prof.
Dr. A.Rüthy, Pfr. H.Frei, Pfr. E.Jobin, Pfr. W.Schwarz, Pfr. O.
Strub. Den Rahmen bot wiederum das Bonner Bischöfliche Seminar,

in dessen neuem Vorlesungsraum diesmal auch die Vorträge
stattfinden konnten.

In der Begrüssungsansprache stellte Prof. Küppers als Tagungs-
leiter besonders die 4 Ziele heraus, denen diese Tagungswochen
dienen wollen: Theologische Klärung im eigenen kirchlichen
Bereich; Kennenlernen der verschiedenen altkatholischen «Kirchen»
oder besser Bistümer untereinander; Pflege persönlicher
Beziehungen und religiöse Vertiefung. Darum umfasste das Programm
neben den 5 Hauptreferaten und anschliessenden Aussprachen unter
der Leitung von Prof. Dr. Maan die dreimal täglichen Gottesdienste

nach den verschiedenen Liturgieen der vertretenen Bistümer,
dazu die Berichte, Empfänge und Besichtigungen mit möglichst
viel Raum und Zeit für die Entspannung und persönliche Begegnung.



99

Bei früheren Konferenzen war man meist von der Behandlung
eines besonderen Sakramentes ausgegangen. Dabei zeigte sich, wie
entscheidend immer wieder als Grundlage dafür das Verständnis der
Kirche und insbesondere des Verhältnisses Christus - Kirche ist. Da
zu gleicher Zeit eine entsprechende Erfahrung auch in der Studienarbeit

der Ökumenischen Bewegung gemacht und dementsprechend
von der Konferenz in Lund 1952 die enge Verbindung von Christologie

und Ekklesiologie herausgestellt wurde, schien es angezeigt,
nun einmal im eigenen Kreis altkatholischer Theologie sich dieser

Frage zu stellen. Deshalb war der ganze erste Tag am 25. September
dem Thema «Christus und die Kirche im Neuen Testament»
gewidmet. Das ausführliche, gründliche Referat hielt Pfr. Otto Strub,
wobei er gemäss dem ihm von den vorangehenden Konferenzen
erteilten Auftrag vor allem den Ertrag der zum Teil auch in dieser
Zeitschrift in verschiedenen Beiträgen veröffentlichten Arbeiten des

Neutestamentiers der Berner christkatholischen Fakultät, Prof.
Dr. E. Gaugier, zusammenfasste. Pfr. Strub gelangte dabei zu
folgenden Kernsätzen :

l. Der Begriff der Kirche ist etymologisch nicht abzuleiten vom
griechischen «ekkalein» (herausrufen), sondern vom hebräischen
Begriff des «qahal», d.i. der Volksversammlung auf Grund göttlicher
Erwählung und des Bundesschlusses, zu dem Gott sich aus seiner

völligen Überlegenheit herabneigt. Dieser Begriff ist von der
Septuaginta mit «ekklesia» wiedergegeben und dann auch im Neuen
Testament weiterverwendet worden. Er hat seine besondere

Zuspitzung im Laufe der Geschichte Israels dadurch erfahren, dass

die Propheten die Verheissung, die mit dem Bundesschluss gegeben
war, in sich steigernder Radikalität nicht an die weithin doch auch
naturhafte Grösse des geschichtlichen Volkes Israel sondern an den
«Rest Israels», der gnadenhaft erhalten, ja wunderbar
wiedererweckt wird, gebunden sahen. Dadurch wird ganz deutlich, dass
das Gottesvolk im Alten Testament als Vorstufe der neutestamentlichen

Kirche nicht dem Bereich der Natur, sondern im wesentlichen
dem Bereich der Gnade angehört.

2. Es ist heute nicht mehr zu bestreiten, dass nach neutesta-
mentlicher Überlieferung sich Ansätze für die Kirche schon bei
Jesus selbst finden. Dabei ist jedoch streng festzuhalten, dass in der

Verkündigung Jesu ekklesia (Kirche) und basilcia tou theou (Reich
Gottes) eschatologische Grössen sind, d.h. alles, was von beiden
ausgesagt wird, bezieht sich auf den Messias und seine Schar, es gehört



— 23 —

in das eine, grosse Drama der Heilsgeschichte und ist abhängig von
der wesenhaft eschatologischen Grösse des Christus. Von hierher
ergibt sich eine doppelte, wesentliche Klarstellung : Weil die Kirche
als eschatologische Grösse zu Christus gehört, deshalb ist die
Identifizierung von Christus und Kirche, zu der die römisch-katholische
Theologie neigt, ebenso abzuwehren wie die Säkularisierung der
Kirche in der Gegenüberstellung von Christus und Kirche, zu der
die protestantische Theologie in verschiedener Weise eine Hinneigung

zeigt. Daraus ergeben sich sechs charakteristische Aussagen
über die Kirche im Neuen Testament : Sie beruht auf der Erneuerung

des Bundesschlusses, der vorzeiten das alte Israel entstehen
liess; sie entsteht durch die göttliche Erwählung ihrer einzelnen
Glieder; sie darf es in Anspruch nehmen, der Rest Israels zu sein;
sie ist als die Wirklichkeit des Gottesvolkes zwischen Himmelfahrt
und Wiederkunft ihres Herrn durch und durch eschatologisch
bestimmt; sie ist kraft der eigenen Anordnung Jesu neue kultische
Gemeinschaft und schliesslich ist sie von der Pflege ihres eigenen
Lebens hinweg auf den Dienst zur Erlösung der ganzen Welt
angelegt.

3. Für die paulinischen Aussagen von der Kirche in ihrem
Verhältnis zu Christus ist es wesentlich, dass Paulus sich bewusst ist,
class Gott die entscheidende Tat zur Erlösung der ganzen Welt
durch Christus schon getan hat, wenn auch der «alte Äon» noch
weiter besteht. Das Neben-, Gegen- und Ineinander des Neuen und
des Alten Äon ist das grosse Problem paulinischer Ekklesiologie.
Die «Hagioi», d.h. diejenigen, die durch Glauben, Taufe und Gabe
des Geistes dem auferstandenen, erhöhten Herrn verbunden sind,
sind das neue Gottesvolk, sind im neuen Äon; sie «sind in Christo»,
und damit in der Kirche. Diese tiefbegründete, unauflösliche
Verflochtenheit von Christologie und Ekklesiologie durchzieht die ganze
paulinische Verkündigung. Eine Reihe meist bildhafter Aussagen
macht dies noch deutlicher: Als die Fülle Christi, als sein Leib, ist
die Kirche Gegenstand der Offenbarung, sie ist vor der Welt
erwählt, ihr Hervortreten ist Heilsverwirklichung. Wichtig ist dabei,
dass offenbar für Paulus die Analogien zur naturhaften Leiblichkeit

im Kirchenverständnis gerade dort, wo vom Haupt-Leib-Verhältnis

gesprochen wird, nicht massgebend sind. Viel eher wäre hier
die altorientahsche, mythologische Vorstellung vom Urmenschen
als eine Voraussetzung des Bildes in Betracht zu ziehen. Auch die
neuesten Schriftrollenfunde vom Toten Meer ermöglichen bisher



— 24 —

keine Ableitung des lirchristlichen Zeugnisses aus der Lehrtracli-
tion einer vorchristlichen, israelitischen Sekte. All diesen Möglichkeiten

gegenüber ist streng an der überragenden Stellung des Hauptes

im Sinne des alttestamentlichen G ott-Welt-Verhältnisses
festzuhalten. Tut man dies nicht, so werden die paulinischen Gedanken

hoffnungslos verwirrt. Das Haupt bringt die Fülle für den Leib. Das
Gegenüber bleibt unbeschadet der tiefsten Zusammengehörigkeit
in der Beziehung Christus - Kirche gewahrt. Hier liegt die besondere

Bedeutung des Verständnisses des Wortes Gottes im Neuen Testament

im Blick auf das Verständnis der Kirche.
4. Aus all diesem folgt, dass die Kirche in dem, was ihr Wesen

ausmacht, ihrer Verbindung mit Christus und ihrer Unterstellung
unter Christus, kein Phänomen der Naturordnung, etwa wie Staat
und Familie, ist. Auf die daraus sich ergebenden, verschiedenen

Fragen nach der Bestimmung der Verhältnisse der Kirche in der
Welt zu dieser Welt ging der Referent nicht ausführlicher ein. Wie
berühren sich Kirche und Welt, worin trennen, ja bekämpfen sie

sich, worin durchdringen sie sich Wie steht es um den Herrschafts-
beziehungsweise Führungsanspruch der Kirche in der Welt und den
Bereichen des natürlichen Lebens Worin besteht die Kontinuität
der Kirche als übernatürlicher, eschatologischer Grösse in der
wirklichen, geschichtlichen Welt Im Blick auf die Kirche in dem

Zeugnis der Apokalypse wurden all diese Fragen zwar gestreift,
besonders aber nur hervorgehoben, dass nach dem letzten der
neutestamentlichen Bücher das grosse Continuum im Offenbarwerden
der Kirche in der Geschichte das Leidenszeugnis ist.

In der eingehenden Aussprache am Vor- und Nachmittag des
ersten Tages kamen im wesentlichen folgende Fragen zur Behandlung :

1. Die Bedeutung von Matth. 16.18 für das neutestamentliche
Zeugnis von der Kirche und ihr Verhältnis zu Christus, wobei auch
die neuere Schrift von Richard Baumann «Fels der Welt »Erwähnung
fand. Die Echtheit des Felsenwortes wird nicht bestritten. Eine
besondere Beziehung auf Petrus als Amtsträger im Kreise der Apostel
bis hin zur Legitimität des sogenannten Ehrenprimates als eines

Strukturelementes der Kirche wird sogar bejaht. Abgelehnt wird
jedoch die Isolierung des Bildes vom Felsen von anderen Worten
an Petrus und die Apostel und seine einseitige, der ältesten
kirchlichen Tradition nicht entsprechende Benutzung der Rechtfertigung
einer späteren Entwicklung in der westlichen Kirche.



— 25 —

2. Es wird versucht, das ganze neutestamentliche Material im
Sinne der Alten Kirche für das katholische Verständnis der Kirche
heranzuziehen: Dabei stellt besonders Erzbischof Rinkel 4 Gesichtspunkte

für ein umfassendes, die katholische Substanz wahrendes
biblisches Verständnis der Kirche auf:

Sie hat das Kerygma empfangen; sie ist Bruderschaft eines

neuen Lebens; durch sie wird der Welt das Heil gebracht und mit
ihrer Existenz ist das apostolische Amt unlöslich verbunden.

In dieser vierfachen Weise hat die Kirche tatsächlich nach dem
Neuen Testament Kontinuität und darum auch Autorität in der
Welt, beziehungsweise ihr gegenüber. Der Versuch einer sogenannten
freien, voraussetzungslosen Exegese, die heute neu den Gehalt des
Neuen Testamentes zu erheben hätte, ist deshalb hoffnungslos. Um
diesem Gehalt gerecht zu werden, ist vielmehr stets mit der Kirche
die Tradition als der gemeinsame Weg von der Schrift zur jeweiligen
Gegenwart und von dieser zurück zur Schrift zu berücksichtigen.

3. Besonders ausführlich wird die Frage der Identität von Christus

und Kirche besprochen:
Im Blick auf die biblische Wurzel des Problems weist zunächst

Prof. Maan auf das charakteristische, israelitische Verhalten zur
religiösen Geschichte hin, wie es sich besonders in der Sabbat- und
Passahfeier zu erkennen gibt. Das gleiche tritt jedoch auch in der
sogenannten Sektengemeinde von Qumran neuerdings uns
entgegen: Hier ist ein Gedenken, ein Erinnern lebendig, das tatsächlich

mehr bedeutet als die noch so lebendige Vorstellung von
abgeschlossener Vergangenheit ; hier wird vielmehr die gleiche Reali-
tät gegewärtig gesetzt, die das erinnerte «historische» und als solches
m der Vergangenheit abgeschlossene Ereignis bewirkte. Es ist
anzunehmen, dass diese besondere Weise des Erinnerns in eine besondere

Nähe zum Denken der Urgemeinde führt und darum für das
Verständnis des Neuen Testamentes bedeutsam ist. Da nun aber für die
Verbindung des erhöhten Herrn mit der Kirche im Neuen Testament

ebenfalls an zentraler Stelle vom Erinnern die Rede ist, ist
zu folgern, dass für dieses ganz besondere religiöse Verhältnis die
Heranziehung eines wesentlich philosophischen Begriffes die Gefahr
eines falschen Vorverständnisses heraufbeschwört und darum
unbewusst in folgenschwerer Weise irreführend sein kann.

In diesem Zusammenhang weist Bischof Küry hin auf die
unbestreitbare, positive Bedeutung Adam Möhlers für die Erneuerung



— 26 —

des katholischen Kirchenverständnisses, von dem auch die altkatholische

Theologie des 19. Jahrhunderts herkam. Auch wenn sich bei
Möhler naturhaftes Organismusdenken und idealistischer
Geistbegriff möglicherweise trübend einmischen, so bleibt doch zu sagen,
dass bei Möhler im ganzen die Dialektik des neutestamentlichen
Gegenüber und der organischen Verbundenheit von Christus und
Kirche gewahrt bleibt. Dies hängt auch mit der ausgesprochen
historischen Richtung Möhlers zusammen. Anders wird die Lage
jedoch, sobald mit Mathias Scheeben und anderen in seinem Gefolge
heute aus einer philosophischen Seinsdialektik heraus der Begriff
der Identität auf das Verhältnis Christus - Kirche, beziehungsweise

Haupt - Leib, angewandt wird.
Prof. Küppers macht darauf aufmerksam, dass hier sehr genau

die einerseits zwar verstärkende, andererseits aber auch eingrenzende

Bedeutung der Mariologie für das heutige römisch-katholische
Kirchenverständnis berücksichtigt werden müsse. Dabei ist immerhin

zu sagen, dass selbst Feckes im Gefolge von Scheeben nur von
einem «quasi alter Christus» im Blick auf die Kirche spricht, d.h.
es ist hier nicht schlechthin die philosophische Terminologie
herrschend, sondern wir haben es mit dem stets gewagten Versuch zu
tun, das unaussprechliche Geheimnis mit Hilfe philosophischer
Termini zum Ausdruck zu bringen.

Ergänzend bemerkt Pfr. Krähling, dass auch Schmaus den

Begriff der Natur und ähnliche Kategorien zur Konnzeichnung des

Verhältnisses von Christus und Kirche mehr in der Art eines
Sinnbildes für das sakramentale Geheimnis, etwa in der Art der
neutestamentlichen Gleichnisse, gebraucht. Pfr. Korstick fügt hinzu, dass das
indizierte Buch von Pinsk « Der Christ als Christus» zwar mit starken
Worten die Identität betont, dies jedoch weniger in
theologischsystematischer als in seelsorgerlicher Absicht tut.

Erzbischof Rinkel stellt fest, dass das Abhängigkeitsverhältnis
zwischen Christus und der Kirche kein gleichwertiges, also durchaus
nicht umkehrbar ist. Deshalb ist offenbar auch nicht von Identität
zu sprechen.

In der Zusammenfassung der Aussprache weist der Referent
vor allem darauf hin, dass Prof. Gaugler stets die Einheit von Christus

und Kirche betont habe, eine Einheit jedoch, durch welche das

letzte, entscheidende Gegenüber nicht aufgehoben sei, weil es ja
eine Einheit in personaler Gemeinschaft sei, deren Eigenart sich
stets in einer Begegnung verschiedener Personen vollzieht.



— 27 —

4. Schliesslich wird noch die Frage des Verhältnisses der
göttlichen und der menschlichen Seite der Kirche im Anschluss an die
Frage von Pfr. Brinkhues nach der Bedeutung der Liebe im
zwischenkirchlichen Verhältnis wenigstens teilweise behandelt: Pfr.
Brinkhues stellt seine Frage vor allem im Blick auf den
katholischprotestantischen Gegensatz: Schliesst das Festhalten am katholischen

Verständnis der Kirche, wie es offenbar für die altkatholische
Theologie gegeben ist, nicht folgerichtig die Liebe gegenüber denen

aus, die als nicht in der Kirche befindlich angesehen werden Was
kann das für die altkatholische Haltung bedeuten Müssen wir
nicht doch noch viel demütiger auch über uns und unsere Kirche
denken und sprechen

Die hierüber geführte Aussprache führt zu dem Ergebnis, dass

Liebe in der ganzen Weite ihrer Entfaltung vom Ringen um die
Bekehrung des Irrenden bis zur Toleranz gegenüber der militanten
Sekte das Festhalten an der katholischen Kirche als der Hüterin
der ganzen und vollen Wahrheit nicht ausschliesst.

Die Frage nach der rechten Gestalt der Kirche ist dadurch
mehr gestellt als beantwortet. Voraussetzung jeder Antwort bleibt
jedoch, dass die Kirche selbst, mag in ihrer Geschichte noch so viel
a-us dem rein menschlichen Bereich mitwirken, nach katholischem
Verständnis eine von oben her, von Christus durch den Heiligen
Geist bedingte Wirklichkeit ist. Für die Erhellung dieses besonderen
Tatbestandes werden drei Gesichtspunkte aufgewiesen : Zuerst wird,
besonders von Prof. Küppers, auf die Bedeutung des bekannten
Unterschiedes zwischen dem geschichtlich-personalen, gewissermassen

dynamischen Denken der Bibel und dem ungeschichtlichen,
gewissermassen statischen beziehungsweise ontischen Denken der
Philosophie und in Verbindung damit auch zum Teil der Theologie
für die gestellte Frage hingewiesen. Folgt man dem biblischen Denken,

so erscheint die Kirche als Objekt und Organ des gleichen
Geschehens, das von Gott her sich an Christus vollzieht. Dabei ist
die Kirche eins mit Christus in der Gleichheit, ja Identität des
Geschehens, und doch bleibt zugleich die Kirche in diesem Geschehen

untergeordnet und somit auch gegenübergestellt wie das Geschöpf
dem Schöpfer.

Ein zweiter Weg zur Aufhellung des besonderen Verhältnisses
der göttlichen und der menschlichen Seite der Kirche bahnte sich
in den verschiedenen Voten an, die auf die Kirche als «neue Schöpfung»

hinwiesen und dabei an einzelnen strukturellen Elementen die



— 28 —

Gestalt dieser wahren Kirche aufzuweisen suchten. Genannt wurden

dabei von verschiedenen Rednern Bekenntnis, Sakrament, Amt,
das ganze Kerygma, der Besitz der Schrift und die Bruderschaft.
Genannt werden auch die verschiedenen biblischen Bilder für diese

neue, besondere Schöpfung, doch macht Pfr. Strub besonders darauf

aufmerksam, dass Prof. Gaugier deutlich davor warne, vorschnell
die biblischen Bildworte direkt auf die nachkonstantinische
Kirchengestalt zu beziehen, weil in ihr in schwer durchschaubarer Weise
die im Leiden verherrlichte Kirche der Apokalypse und die
Weltmacht sich mischen.

Der dritte und letzte Ansatz zur Klärung des Verhältnisses der
göttlichen und menschlichen Seite der Kirche wurde gegeben im
Hinweis auf die Bedeutung des Heiligen Geistes für Existenz und
Leben der Kirche. Die Aussprache führte jedoch in diesem Punkte
über den Hinweis selbst nicht hinaus.

Am zweiten Tag hielt am Vormittag Prof. Küppers sein Referat
«Christus und die Kirche in der theologischen Lehre», s.S. 35.

Die Länge des Referates gab am Vormittag nur Gelegenheit zu
wenigen kurzen Fragen, zu denen entsprechende Erläuterungen
gegeben wurden. Die Aussprache des Nachmittags bezog sich vor
allem auf zwei Punkte :

1. Das Verhältnis der klassischen Lehre von den vier notae
ecclesiae nach dem nizänischen Glaubensbekenntnis zur Herausstellung

der sechs besonderen Strukturelemente der Kirche, wie sie

im Referat besonders im Anschluss an eine der vier notae, nämlich
die Heiligkeit der Kirche, durchgeführt wurde : Der Referent erläuterte

seine Auffassung dahin, dass die Anknüpfung an das spezielle
Merkmal der Heiligkeit wegen der ganz besonderen Bedeutung
gerade dieses Merkmales für die Erkenntnis des Wesens der Kirche
erfolgt sei, dass die sechs von ihm hervorgehobenen Strukturelemente

jedoch grundsätzlich im gleichen Verhältnis zu den übrigen
drei Merkmalen der Kirche im Glaubenssymbol stünden. Dozent
Pfister äusserte Bedenken gegen die Voranstellung der Heiligkeit der
Kirche, die man wegen ihrer besonderen Schwierigkeit gewöhnlich
und mit gutem Grund an die letzte Stelle setzte. Der Referent hielt
dem entgegen, dass die heute übliche Ordnung weder der biblischen
noch der dogmengeschichtlichen Gegebenheit entspricht. In beiden
wird tatsächlich in erster Linie von der Heiligkeit der Kirche ge-



— 29 —

sprochen. Das Einsetzen gerade an dieser gern umgangenen Stelle
erscheint darum legitim und aufschlussreich.

2. Die sechs im Referat hervorgehobenen Wesenselemente der
Kirche: Allgemein wurde besonders von Bischof Küry betont, dass
sie nicht an die Stelle der klassischen notae gesetzt werden, sondern
höchstens zu deren Verdeutlichung dienen könnten. Der Referent
bestätigte, dass dies nicht seine Absicht gewesen sei. Im ganzen
genommen zeigten sich die Konferenzteilnehmer nicht ohne weiteres
geneigt, in der Herausstellung der sechs Elemente einen bleibenden
Beitrag zur katholischen Ekklesiologie zu sehen. Der Referent wies
demgegenüber auf die Dringlichkeit der Frage hin, das Verhältnis
der Ausschliesslichkeit des katholischen Kirchenverständnisses im
Sinne der Formel extra ecclesiam nulla salus zu dem Anspruch auf
die Zugehörigkeit zu Christus und damit auch seiner Kirche in den
nichtkatholischen Kirchen zu klären. Die aufgewiesenen sechs

Wesensmomente in ihrer sachlichen und historischen Zusammengehörigkeit

stellen den Versuch einer Lösung dieses brennenden
ökumenischen, theologischen Problems dar.

Abschliessend stellte Bischof Küry fest, dass - mögen so oder
so die sechs Wesensmomente vielleicht eine offene Frage bleiben -
die Schlussfolgerung des Referates anzunehmen sei, nach der für
den Katholiken in der Kirchenfrage drei Imperative gelten : In der
Kirche zu sein, in ihr bleiben und notfalls zu ihr zurückkehren!
Diese drei Imperative stellen gewissermassen das Koordinatensystem

dar, nach dem er seinen und seiner Kirche Standort
beziehungsweise den Standort anderer kirchlicher Gemeinschaften und
ihrer einzelnen Mitglieder zu bestimmen sucht.

Der Mittwochabend und Donnerstagvormittag lenkte in drei
liturgischen Referaten die Aufmerksamkeit auf einen zweiten, wichtigen

Fragenkomplex. Zunächst berichtete Lie. Kurt Pursch über
den Stand der Arbeiten im deutschen Bistum, die sich mit der
Neufassung der sogenannten zweiten Messordnung im offiziellen Messbuch

«Das heilige Amt auf die Feste und Zeiten des Jahres», Bonn
1888, befassen. Diese zweite Messordnung stellt bekanntlich im
wesentlichen nichts anderes dar als eine wortgetreue, deutsche
Übersetzung der Messe nach dem Missale Romanum. Auch die
vorgesehene Neufassung soll nicht der Versuch einer revolutionären
Neuschöpfung oder auch nur einer Zusammenstellung aus ganz
verschiedenen, grossen liturgischen Traditionen, etwa der lateinischen,



— 30 —

ostkirchliclien und anglikanischen, werden. Es ist vielmehr
beabsichtigt, die deutsche Fassung der überlieferten lateinischen Liturgie

gemäss den Ergebnissen der gerade durch römisch-katholische
Theologen so stark geförderten liturgischen Forschung zu gestalten.
Noch sind die Entwürfe im Stadium der Ausschussbesprechungen.
Die Vorschläge für die Änderungen beziehen sich vornehmlich auf
folgende Punkte: Eine gewisse Lösung, oder doch Lösungsmöglichkeit

des Stufengebetes von der Eucharistiefeier, um den doppelten
Eingang zu vermeiden. Dabei soll clie Beziehung des Stufengebetes
zum Bußsakrament verstärkt werden. Ferner soll ganz allgemein
das Proprium de tempore vor allem durch Belebung des Schola-

gesanges stärker liturgisch fruchtbar gemacht werden. Besonders

gilt dies im Zusammenhang mit der Hervorhebung der Evangeliumlesung

im Sinne eines «Einzuges» des Herrn mit dem vorangehenden
Allelujagesang. Das allzuhäufige Einfügen von Gemeindeliedern im
Hochamt soll womöglich zurücktreten. Zu Beginn der Opfermesse
soll die alte oratio fidelium wiederhergestellt und dementsprechend
der canon durch Abgabe der Fürbitten an die oratio fidelium
gestrafft werden. Die Zahl der Präfationen soll vermehrt und das

Kalendarium durch die Aufnahme von Aposteltagen und Tagen
besonders auch alter, ostkirclilicher tleiliger altkirchlicher und
ökumenischer gestaltet werden. Vorschläge für die Perikopenreihe und
ihre Ergänzung durch eine etwaige zweite Reihe sowie Wochentagslesungen

und alttestamentliche Perikopen sind weit fortgeschritten,
ohne schon spruchreif zu sein.

In der lebhaften Aussprache wurden vor allem informatorische
Fragen gestellt. Das Ergebnis des Abends war offensichtlich ein
vermehrtes Vertrauen der anwesenden Vertreter der verschiedenen
Bistümer zu den Grundsätzen, nach denen der deutsche liturgische
Ausschuss unter Leitung von Lie. Kurt Pursch arbeitet.

Der Donnerstagvormittag war der Frage des Offertoriums
gewidmet. Nachdem Lie. K. Pursch in Heft 1 und 2 des Jahrganges
1956 dieser Zeitschrift «Die Probleme des Offertoriums und

Versuche zu ihrer Lösung» behandelt hatte, unternahmen die beiden
Referenten des Tages eine kritische Auseinandersetzung mit Purschs

Ausführungen. Dabei sprach Prof. Dr. Rüthy über das dogmatische
und Lektor Toi über das liturgische Problem des Offertoriums.

Prof. Rüthy ging aus von den Forschungen Franz Wielands in
seiner Schrift «Mensa und Confessio», über die Bischof Eduard Herzog

und Prof. Thürlings im Jahrgang 1911 dieser Zeitschrift sich



— 31 —

geäussert haben. Zwar glaubte Wieland selbst lediglich die geschichtlichen

Entwicklungsstufen aufgedeckt zu haben, ohne gegen die
Lehre vom Messopfer im Sinne des Tridentinums und seiner
nachtridentinischen Entfaltung Stellung zu nehmen. Dennoch wurde
seine Schrift von dem Innsbrucker Theologen Dorsch S. J. als
unvereinbar mit der Lehre der Kirche angegriffen und in Rom
indiziert. Herzog andererseits erklärte sich bereit, Wielands Darlegungen

anzuerkennen und wollte in ihnen eine Bestätigung der besonderen

Gestalt der schweizerischen, christkatholischen Liturgie sehen,
die sich ja unter den altkatholischen Liturgien am weitesten vom
Text des Missale Romanum Pius V. entfernt.

Deshalb muss zunächst gefragt werden, ob dieses Urteil Herzogs

heute gültig ist und ob Wielands Arbeit für die etwaige
Neugestaltung altkatholischer Messformulare wegleitend sein soll.
Wielands These besteht vor allem darin, dass ein grundsätzlicher Unterschied

besteht zwischen dem Tisch zur Feier des Herrenmahles in
der ältesten Kirche und dem Opferaltar, wie er sich durch die
Verbindung mit dem Märtyrergrab, der sogenannten Confessio, unter
der Mit- und Nachwirkung alter, ausserchristlicher Opfervorstellungen

nach und nach entwickelt habe. Rüthy entscheidet sich nicht
völlig für, aber auch nicht restlos gegen Wieland und Herzog. Er
weist vielmehr auf zwei Linien hin, die sich tatsächlich bis in die
ältesten uns zugänglichen Dokumente zurück verfolgen lassen. Die
erste, vornehmlich im Neuen Testament gegebene Linie führt auf
den Dank für Christi einmaliges Opfer am Kreuz und auf die
Selbsthingabe der Gläubigen zu seiner Verherrlichung. Die zweite Linie
kommt zum mindesten phänomenologisch vom heidnischen
Opfergedanken her, bei dem jeweils das eigene und einzelne, durch den
dafür bestellten Priester dargebrachte Opfer besondere Bedeutung
vor Gott gewinnt. Rüthy glaubt in der Geschichte der Messe eine
Entwicklung feststellen zu müssen, in der beide Linien sich begegnen.
Lane sorgfältige Befragung der Traditionszeugnisse lässt zwar eine
vorschnelle Verurteilung etwa der tridentinischen Messopferlehre,
in der die genannte Begegnung beider Linien sich auswirkt, nicht zu.
Die durch das Neue Testament besonders bezeugte erste Linie muss
jedoch klärend und reinigend den Vorrang haben.

In der Aussprache formuliert Bischof Küry auf dieser Grundlage

drei Bedenken gegen gewisse Konsequenzen, die in der
römischkatholischen Kirche aus der tridentinischen Lehre gezogen wurden
und gegen die eine altkatholische Liturgiereform sich sichern sollte :



— 32 —

1. Wenn mit besonderer Betonung von «unserem Opfer» gesprochen

wird, ist dann noch genügend Raum für Christus als den

alleinigen Hohenpriester? Wird dabei nicht die Identität des

Opfers Christi mit dem Opfer auf dem Altar in Frage gestellt
2. Das Opfer Christi, das die Kirche in der Eucharistie nach sei¬

nem Geheiss feiert, darf in der liturgischen Gestaltung des

befohlenen «Tuns» nicht abhängig werden vom heidnischen
Religionswesen mit seinen Urphänomenen Priester, Opfer und Geber
als wirksamer Formel.

3. Sind nicht in dem Begriff einer besonderen Wirksamkeit des

Messopfers in seinem mehr und mehr gesteigerten Vollzug
synergistische Gedanken im Hintergrund wirksam und müssen
diese nicht im Blick auf die Allgenugsamkeit der Gnade im
Kreuzesopfer Christi gerade ausgeschaltet werden l

Pursch erklärt dazu, dass durch das Verständnis der Kirche
als des mystischen Leibes Christi «unser Opfer» beziehungsweise das

Opftvr des Priesters, gerade zur Identität mit dem einen,
immerwährenden Opfer Christi erhoben werde. Er sieht deshalb einen

legitimen Platz für das priesterliche Opfer in der Kirche ohne einen

Widerspruch zu dem Berechtigten in Bischof Kürys drei Bedenken.
Dies wird am deutlichsten, wenn der immer neue Vollzug des

Messopfers als das «Tatgebet» des Gehorsams gegenüber der göttlichen
Anordnung gesehen wurd. Dieser Gedanke des Tatgebetes sollte
deshalb für alle liturgische Gestaltung wegleitend sein.

Lektor C.Tol unterzieht Purschs Arbeit einer kritischen
Betrachtung im Vergleich zu den in der holländischen altkatholischen
Kirche ausgearbeiteten Vorschlägen für ein neues Messformular.
Wegen der dabei notwendigerweise zu behandelnden vielen Einzelheiten

lässt sich das aufschlussreiche Referat in diesem summarischen

Bericht nicht wiedergeben.
In der anschliessenden Aussprache treten im Sinne eines

Consensus der Auffassungen und Forderungen drei Gesichtspunkte
hervor :

1. Das Offertorium soll wesentlich als actio gesehen und als
Gabenbereitung gestaltet werden. Nicht geklärt erscheint dabei die
Frage, welche Rolle laut gesprochene Gebete des Priesters,
Gesang etwa der Schola und Opfergang der Gemeinde zu spielen

haben.
2. Der Gesichtspunkt der Gabenbereitung soll einer in der

gegenwärtigen Liturgie spürbaren, wirksamen, teilweisen Vorweg-



— 33 —

nähme des Kanons entgegenwirken, ohne dass dabei eine

Verarmung oder letzten Endes geradezu eine Entleerung eintreten
dürfte. Auch hier ist das Wie noch offen.

3. Die eigene, innere Zurüstung der Gemeinde muss stärker angeregt

werden. Das Geschehen darf sich nicht einseitig oder gar
ausschliesslich auf die Gabenzurüstung durch den Priester
konzentrieren.

Am Freitagvormittag behandelte das fünfte Hauptreferat von
Prof. Zwaart die Frage: «Mission und Evangelisation». Seine Wahl
erfolgte vor allem im Blick auf den im Jahre 1957 bevorstehenden
Internationalen Altkatholikenkongress, dessen Thema im Bereich
dieser Fragen liegt. Prof. Zwaart stellte Mission und Evangelisation
unbeschadet der sehr deutlichen Verschiedenheit ihrer praktischen
Gestalt als unabdingbare Betätigungen der Kirche unter den
einheitlichen Gesichtspunkt der Sendung der Jünger in die Welt. Mit
grosser Präzision schilderte er die geschichtlichen Formen, in denen
die altkatholischen Bistümer bisher diesen Auftrag zu erfüllen
versuchten. Besonders eingehend schilderte der Referent die
Erfahrungen und Ergebnisse in der holländischen Kirche mit ihrer eigens
dafür geschaffenen Organisation «Apostoleia». Schliesslich
untersuchte Prof. Zwaart in kritischer Sachlichkeit und zugleich im
Vertrauen auf zukünftige Möglichkeiten die praktischen Wege, die auch
die altkathohschen Bistümer zur geistigen und letzten Endes auch
praktischen Teilnahme an den Werken der äusseren Mission im
¦Bereich der anglikanischen Kirchengemeinschaft führen könnten
und seiner Überzeugung nach auch führen sollten.

Die sehr lebhafte Aussprache verblieb nicht streng im Rahmen
des im Referat behandelten Themas. Unter einer Fülle von Gesichtspunkten

wurde der Auftrag der Kirche in ihrer Zuwendung zur
Welt behandelt.

Int Rahmen der verschiedenen Berichte über kirchliches
Geschehen seit der letztjährigen Konferenz wurde von Prof. Maan der
2o Jahre altkatholisch-anglikanischer Interkommunion gedacht,
wobei stark der Wille zum Ausdruck kam, diesen wichtigen Anfang
durch die nicht minder nahehegende Sakramentsgemeinschaft mit
der östlichen Orthodoxie zu ergänzen.

Präsident Jans berichtete über die von ihm besuchte Tagung
des Zentralkomitees des Ökumenischen Rates der Kirchen im Sommer

1956 in Ungarn.
Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1957. 3



— 34 —

Im weiteren Tagungsprogramm fanden ausser Besichtigungen
und Empfängen in Bonn selbst zwei Exkursionen mit dem Omnibus

der Universität Bonn statt. Die erste am Donnerstagnachmittag
führte zunächst in das rheinische Braunkohlcntagebaugebiet

nordwestlich von Brühl. Dort wurde in Knapsack das gewaltige
Kraftwerk des Rheinisch-Westfälischen Elektrizitätswerkes
besichtigt. Darnach wurde gewissermassen als Gegengewicht der

wenige Wochen vorher wieder ganz geöffnete Kölner Dom besucht.
Den Abschluss bildete ein Empfang durch die Kölner altkatholische
Gemeinde und eine Vesper in ihrer vor wenigen Jahren neuerstandenen

Auferstehungskirche.
Der Samstagvormittag war noch verschiedenen Konferenzen

und Besprechungen mehr praktischer Art, besonders über den
bevorstehenden Kongress und die Fortsetzung der Arbeit der Theologentagungen

gewidmet.
Es mag auch hier festgehalten werden, dass dabei allgemein die

Notwendigkeit anerkannt wurde, in jedem Land ein Archiv der

Studientagungen anzulegen. Die nächste Tagung wird erst 1958

stattfinden, und zwar voraussichtlich in der Schweiz. Die dreifache

Gliederung von dogmatischem Hauptthema und je einem
liturgischen und einem praktischen Nebenthema soll beibehalten werden,

ebenso die Ergänzung durch aktuelle Berichte und
Besprechungen und selbstverständlich die Gottesdienste.

Es wird angeregt, ausser den theologischen Wochen zur besonderen

Förderung des religiösen Lebens Einkehrtagungen zu halten,
in denen das Moment des meditativen Bibelstudiums und der Stille
voll zu ihrem Recht kommen könnten.

Ihren Ausklang fand die Tagung in der zweiten Exkursion mit
dem Omnibus am Sonntag, den 30. September, nach Koblenz. Hier
wurde der Gottesdienst mit der Gemeinde, die einen ausgesprochenen

und für weite Gebiete des deutschen Bistums typischen
Diasporacharakter aufweist, gefeiert. Für diese Gemeinde war es seit
sehr langer Zeit die erste Gelegenheit zum unmittelbaren Erleben der

grösseren kirchlichen Gemeinschaft der altkatholischen Bistümer.
Von Koblenz führte der Weg die Mosel hinauf nach Cochem, wo bei
schönstem Wetter die lieblichen Rebberge um die malerische alte
Stadt mit ihrer ragenden Burg besonders auch die ausländischen
Gäste erfreuten.

Prof. W.Küppers


	Bericht über die 6. Studientagung altkatholischer Theologen vom 24.-30. September 1956 in Bonn/Rh.

