Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 47 (1957)

Heft: 1

Artikel: Die wahre Katholizitat

Autor: Pursch, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404341

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 6 —

Die wahre Katholizitiat

Nach einer rein oberflichlichen Beurteilung, wie wir sie fiir ge-
wohnlich infolge unserer zahlenmiissigen Schwiche in gegnerischen
Darstellungen und rein lexikalischen Ubersichten finden, sind wir
eine Abspaltung von der romisch-katholischen Kirche, die in einer
reinen Negation besteht, indem sie die Unfehlbarkeit des Papstes
ablehnt, die Ohrenbeichte, den Ablass und den Zwangszolibat der
Priester verwirft, die Muttersprache in die Liturgie eingefiihrt hat
und eine nationale katholische Kirche begriinden will 1).

Wiire diese immer wieder ausgesprochene Charakteristik und
Kritik richtig, dann hiitten wir als Kirche keine Daseinsberechti-
gung. Denn eine religiose Gemeinschaft, eine Kirche gar, die sich
auf Jesus Christus beruft und von ihm her begriindet, kann nicht
aus Protest und Negation bestehen. Wir wiren dann nichts weiter
als ein Schisma, hervorgerufen durch die Unbotmissigkeit einiger
weniger Kirchenglieder, vollig unfruchtbar durch die Lostrennung
vom gemeinsamen Lebensbaum und dadurch von vornherein zum
Tode verurteilt.

Aber in dieser Ablehnung der vatikanischen Dogmen — in-
zwischen sind es drei geworden ?) — driickt sich eine sehr positive
Haltung aus, nimlich das Bekenntnis zur wahrhaft katholischen
Kirche, der Wille zur Erneuerung aus den Quellen des Christentums
und die Zuversicht, auf dieser in Wahrheit alten katholischen Grund-
lage die christlichen Konfessionen wieder zu einen. Nicht die kirch-
liche Autoritit in ihren menschlichen Vertretern soll zentralisiert
werden, sondern die gesamte Frommigkeitshaltung aut ihr wahres
Zentrum: Jesus Christus, ausgerichtet werden.

Wir sehen darum in der romisch-katholischen Kirche in ihrer
gegenwiirtigen Gestalt die grosse Hiiresie des Abendlandes, die all-

1) So schreibt als Beispiel unter vielen Knaurs Lexikon: «Altkatholizis-
mus, kirchenbildende kath. Bewegung gegen Unfehlbarkeitserklirung des
Papstes seit 1870 (s. Vatikanisches Konzil). Reformziel: Romfreie Nat.-
Kirche, Abschaffung von Ohrenbeichte, Ablass, Priesterehelosigkeit, Bilder-
kult. Gottesdienst nur in Muttersprache.» (Knaurs Lexikon A-Z, Miinchen
1949, Spalte 39.) Die an sich wohlwollende Kritik, andere sind boswillig, setzt
falsche Akzente.

2) Unter den «vatikanischen» Dogmen sind folgende vom Papst allein
ohne Zustimmung eines 6kumenischen Konzils ausgesprochene Definitionen
gemeint: 1. Die unbefleckte Empfingnis Marias (Pius IX. am 8. Dezember
1854); 2. die Unfehlbarkeit des Papstes (Pius IX. am 18.Juli 1870) und
sein Jurisdictionsprimat 3. die leibliche Himmelfahrt Marias (Pius XTI, am
1.November 1950).



S

miihlich durch die Zentralisierung der kirchlichen Autoritit und
ihrer Absolutsetzung im romischen Papst und in der Dezentralisie-
rung der Frommigkeit mehr und mehr die Substanz des biblischen
Offenbarungsgutes verdunkelt.

Am meisten wird das uns Einende und das uns Trennende im
grundsitzlichen durch eine Analyse des xai’6lor im Sinne der Tra-
ditionsregel des hl. Vinzenz von Lerin, die ja von beiden Seiten an-
genommen, doch nicht immer gleich verstanden wird, geklirt und
abgegrenzt werden. Id teneamus, quod ubique, quod semper, quod ab
omnibus creditum est. Hoc est etenim vere proprieque catholicum 1).

1y

Das xai’420v der altkatholischen Kirche ist einerseits weiter
und anderseits enger als das der romisch-katholischen Kirche. Das
xa’GAov der altkatholischen Kirche ist weiter in dem Sinne, dass
es nicht durch das spezifisch Romische vereinseitigt wird. «Ro-
misch» wird hier verstanden als Kolorit oder theologisches Klima,
von Rom mit seiner typischen Prigung aus Geschichte und Lokalis-
mus, Sprache und Charakter, mit anderen Worten «romanisch», kon-
fessionalistisch, gegenreformatorisch, zentralistisch, absolutistisch
und damit verrechtlicht, vergesetzlicht, auf Formeln festgelegt 2).
«Romisch» wird hier jedoch nicht verstanden im Sinne des ge-
schichtlich gewordenen, aus den wertvollen Quellen des alten ré-
mischen Imperiums gespeisten Universalismus des «heiligen ro-
mischen Reiches deutscher Nation» als abendlindischer Einheit.
Der Gedanke eines rein historischen Primates des romischen Bischofs
bleibt auch nach altkatholischem Verstindnis durchaus vollziehbar
und wurde nie bestritten. Die altkatholische Kirche unterscheidet
jedoch streng zwischen Glaubenssitzen (die aus dem Evangelium
selbst und der einmiitigen Tradition der ungeteilten Kirche die Lehre
Christi zum Ausdruck bringen und die daher eine absolute Glau-
bensverpflichtung fordern kénnen) und zwischen blossen Meinungen
und Spekulationen, die zeitbedingt und den Irrungen menschlicher
Forschungsmaéglichkeiten unterworfen sind.

1) M.J.Rouét de Journel, Enchiridion Patristicam, Freiburg 19474,
S. 686, Nr. 2168.

#) Erich Przywara S.J., In und Gegen, Niirnberg 1956 (Glock und Lutz).
Der Verfasser bezeichnet hier die von uns unter dem Begriff «Romischy
verstandenen Héresien im innerkirchlichen Raume mit: Supranaturalismus,
Spiritualismus, Juridizismus, Personalismus und Kollektivismus (die mo-
dernste katholische Ketzerei im «Rausch der grossen Zahl»).



e 8B —

Das Nein zum Jurisdiktionsprimat des riémischen Bischofs, das
Nein zu den marianischen Dogmen und der dadurch ausgelosten,
vollig peripherisierten und paganisierten Frommigkeitshaltung ist
im wesentlichen das Nein zu dem zusitzlichen « Romisch» im Katho-
lizismus und das uniiberhérbare Ja zum wahren xad'dlor in der
Kontinuitat, zum »ad’§lor, das ein Mehr gegeniiber dem Anspruch
Roms bedeutet und seine Verengung iiberwinden will. I<s ist gleich-
zeitig das Ja zu einer hoheren Einheit als das Abendland, das in
der geistigen Situation der Gegenwart mehr und mehr als eine {iber-
holte und iiberlebte Einheit erscheinen muss, dessen einst gemein-
same Sprache, das Latein, nicht mehr verstanden wird, dessen Ideale
durch neue umfassendere, weitere und grossere ersetzt sind 1).

Die Anpassung des Evangeliums an die Sprachen und Denk-
weisen der jeweiligen Kulturen ist eine der wichtigsten kirchlichen
Aufgaben und gehort zum Missionsbefehl des Herrn. Schon bei dem
Volkerapostel Paulus ist erfiillt, was die ersten Jahrhunderte der
christlichen Geschichte nachvollziehen: die Formung und Gestal-
tung der einzelnen Provinzialkirchen nach dem Gepriige ihrer Glie-
der und der Geistes- und Denkungsart ihres Volkstums. Uber allen
steht der Gedanke der Katholizitit im Sinne des Universalismus
der Weltkirche, wie er im weltlichen Bereich Gestalt geworden war
im romischen Imperium des damaligen Erd- und Gesichtskreises
und im Sinne des «Ganzen» und «Ungeteilten», des «Heilen» und
«Einen», das seinen Grund hat in Jesus, dem Christus.

Die Verformung dieses Einheits- und Umfassungsgedankens hat
ihre Wurzel allerdings schon im vierten Jahrhundert, im GGedanken
der politischen Reichskirche unter Konstantin und Theodosius.
Trotzdem wird sie damals grundsitzlich noch richtig gesehen als
[inheit des Geistes und des Glaubens. Sie unterlag noch nicht der
Versuchung zur Uniformitit wie spiter das Papsttum *), sondern
liess den einzelnen Provinzial- und Metropolitankirchen ihre Selb-
stiindigkeit in Verfassung und Kultus. Auch waren ja infolge der da-
maligen Verkehrsverhiiltnisse noch nicht solche zentralistische Re-
gelungen moglich wie in unserer Zeit. Doch gar bald bildete sich die
Idee eines theokratischen Staatskirchentums aus, das dann im za-

1 Denis de Rougemont, «Die Erde ist rundy, in «Stimmen der katho-
lischen Welty 1946, Heft 2, S. 65-67.

2) Theoretisch wird heute von der rémischen Kirche eine andere Mei-
nung vertreten, praktisch jedoch an den alten Prinzipien festgehalten. Siche
Herder-Korrespondenz, Mai 1956, S. 349-351.



e WY

ristischen Russland sein Extrem finden sollte. Durch die allzu enge
Verbindung von Kirche und Reich wurde darum die Teilung des
romischen Weltreiches auch zum Schisma der Kirche.

Der Anspruch auf die Vorrangstellung des romischen Bischofs
erklirt sich zunichst aus der Geschichte Roms selbst und aus der
Schwiiche des westromischen Reiches, das sich gegen den Ansturm
der germanischen Volksstimme nicht behaupten konnte. Der Vor-
rang wurde darum nicht nur kirchlich, sondern immer im letzten
auch politisch verstanden. Daher erklirt sich in der Geschichte
immer wieder auch im weltlichen Bereich der Machtanspruch Roms,
wird zur Idee eines eigenen Kirchenstaates, bildet die Theorie von
den «zwei Schwertern» aus und gipfelt im «Dictatus papae» Gre-
gors VII. zur Weltherrschaft auf. Da aber das «heilige romische
Reich deutscher Nation» von dem Gedanken der einen Christenheit
erfiillt war und dem Kaiser die weltliche Vorrangstellung einriiumte,
erlag es dem selbstmorderischen Kampfe zwischen Kaisertum und
Papstmacht um die Vorherrschaft in dieser Welt. Seine Verwirk-
lichung hatte es im weltlichen Sinne unter Karl dem Grossen und
im geistlichen Sinne unter dem Papst-Kaiser Innozenz I11. Beide
Male erwies sich jedoch die Unmdglichkeit dieses Gedankens aus
inneren Griinden. Denn die Kirchenpolitik im Staatskirchentum
Karls des Grossen scheute vor Gewalt und Terror nicht zuriick und
setzte sich dadurch in Gegensatz zum Wesen des christlichen Glau-
bens. Der Kirchenstaat Innozenz’ I11. war in sich selbst ein Wider-
spruch gegen den Willen des Herrn und das von ihm verkiindete
Gottesreich, das niemals «ein Reich von dieser Welt» sein kann,
sondern immer sittliche und religitse Forderung bedeutet.

In der ersten Zeit der Kirche fanden solche Tendenzen, die sich
schon im 3. nachchristlichen Jahrhundert zeigen, entschiedene Zu-
riickweisung, wie das Beispiel des hl. Cyprian von Karthago zeigt:
«Keiner von uns wirft sich zum Bischof der Bischife auf oder will
nach Tyrannenart seine Amtsbriider zum Gehorsam zwingen, da
jeder Bischof kraft seiner Freiheit und Gewalt sein eigenes Urteil
hat und ebensowenig von einem andern gerichtet werden kann, als
er selbst einen andern richten kann.» (Sent. epise. LXXXVII exord.
CSEL 3, 1 p. 436.)

Noch Gregor I. lehnte den Titel des «skumenischen Bischofsy
als Blasphemie ab. Doch der mittelalterliche Katholizismus lebte
von der Illusion eines geistlichen Weltreichs, das alle Volker und
Nationen umfassen und im Kaiser sein weltliches und im Papst



sein geistliches Oberhaupt finden sollte. Die Fiktion der «zwei
Schwerter» sollte die biblische Grundlage bieten, aber als Fiktion
zerbrach sie an ihrer inneren Unwahrheit und Unmaglichkeit, wie
immer nicht einwandfreie und logisch unrichtige Gedanken den
Todeskeim in sich tragen und historische Verwicklungen und Ver-
wirrungen heraufbeschworen.

Der mittelalterliche Kirchen- und Staatsgedanke zerfiel mit
der Bildung und Entwicklung der Nationalstaaten, zerfiel endgiiltig
mit der Auflosung der kirchlichen Einheit des Abendlandes, das
immer mehr nicht nur religios, sondern auch rein geistig zerbrach
und die Schopfung weiterer und umfassenderer Menschheitsgemein-
schaften, Volkergruppen und Weltzusammenschliisse im Zeitalter
des Atoms und der totalitiren Systeme zur Folge hatte. Nur der ro-
mische Katholizismus hat heute noch diesen dusserlich gefassten
Einheitsgedanken festgehalten, lockt dadurch vielfach in der Um-
gestaltung der Weltordnung die Massen auf seine Seite und erscheint
ihnen als bleibender und sicherheitsspendender Hort der Ruhe 1),

D)

-y

Das »xad §lov der altkatholischen Kirche ist enger gegeniiber der
romisch-katholischen Auffassung hinsichtlich seiner Begriindung auf
die Heilige Schrift und die Tradition der alten ungeteilten Kirche.
Wir konnen aus der Verantwortung vor der alten Kirche und der
Verpflichtung zur Kontinuitit in gar keinem Falle einer Entwick-
lung im Depositum fidei zustimmen und miissen den allgemeinen
Glaubenssinn der Gliubigen, der auch Aberglauben und Irrglauben
einschliessen kann — eine Art von latenter Tradition — als Glaubens-
quelle ablehnen. Eine solche « Glaubensquelle» wird von Menschen
gemacht, kann darum keine Offenbarung sein.

Wir verstehen auch das nicht als ein Negativum, wie es den
Anschein gewinnen konnte aus allen Abgrenzungs- und Abschir-
mungsnotwendigkeiten, die sich aus einem noch nicht hundert Jahre
withrenden und erzwungenen Sonderdasein ergeben haben. Zuerst

1) Die moderne katholische Literatur wird in ihrem dialektischen Ver-
stiindnis zum aufragenden Zeugnis gegen den kirchlichen Integralismus, gegen
ein Christentum, das vor den grossen Problemen des Lebens in die « Norm
fliecht» und in seinem Traum biirgerlicher Scheinsicherheit das Argernis der
«beata culpa» nicht mehr sieht, kurz, es sich «zu einfach macht» mit einer
Schein-Einheit und trostlosen Verblirgerlichung des Christentums. Es sei in
diesern Zusammenhang auf einige erregende Autoren verwiesen wie Léon
Bloy, Bernanos, Gertrud von Le Fort, Ida Gorres, Hans Wirtz u. a.



_ 11 —

hatte man den Protest der Gelehrten gegen die vatikanische Synode
als eine theoretische und nur im wissenschaftlichen Raum stehende
Angelegenheit aufgefasst, erst das Jahr 1950 gab den Initiatoren
der altkatholischen Bewegung ihre erhéhte und nun auch voll an-
erkannte Bedeutung. Nur die Riickkehr zum unverfiilschten alten
katholischen Glauben wird die Christenheit vor dem Absinken in
weitere Hiresie und damit in den Unglauben bewahren, wird die
Peripherisierung der Frommigkeit verhindern, die Kanonisierung
des Paganismus und der Superstition aufhalten, wie sie sich vor
allem in der Wendung zur abwegigen Marianik in so erschiitternder
Weise offenbart.

Tradition ist uns die ununterbrochene, teils miindliche, teils
schriftliche Uberlieferung der von Christus und den Aposteln zuerst
miindlich vorgetragenen Lehre, die zu erkennen ist aus der steten
Uberlieferung der grossen, in historischem Zusammenhang mit der
urspriinglichen Kirche stehenden Kirchengemeinschaften und wis-
senschaftlich aus den kirchlichen Zeugnissen aller Jahrhunderte er-
forscht werden muss ). Tradition ist darum Offenbarung und nicht
Menschenwerk, muss darum mit aller Sorgfalt und ehrfurchtsvollen
Behutsamkeit behandelt werden. Entwicklung ist méglich in der
Formulierung, aber nicht im Inhalt.

Aus diesem Grundsitzlichen ergeben sich dann Unterschei-
dungen in der Moral, wo wir die Nachfolge Christi in der Liebe gegen-
iiber einer dem Pharisiiismus entstammenden Gesetzesmoral be-
tonen; im Kult, wo wir den Gedanken der Liturgie als Kultmyste-
rium der ganzen (lemeinde in seiner Urspriinglichkeit durch Ein-
fiihrung der Muttersprache und Mitvollzug wieder belebt haben;
in der kirchlichen Verfassung, wo wir die altkirchliche Autonomie
und den Konziliarismus der urspriinglichen Episkopalkirche wieder
err}st genommen haben und in der Disziplin, wo der Zwang zur
Privatbeicht und zum Zslibat u. 4. im Sinne der apostolischen Frei-
heit und urspriinglichen Praxis gefallen ist.

3.

Die griechische Philosophie hat sich eingehend mit der Bedeu-
tung des Begriffes xa9’630r befasst. dloc und zdc bedeuten beide
da'S Ganze. mis aber ist ein Ganzes im rein formalen Sinne ebenso

~ ') Die a.ltkatholische Kirche unterscheidet deutlich zwischen den wirk-
llflh 6kumenischen und den bloss abendlindischen Kirchenversammlungen,
die von der rémischen Kirche gern auch als kumenisch bezeichnet werden.



— 12 —

wie das deutsche Wort «Ganz». dlos bedeutet jedoch etwas, das
wesensmiissig «ein Ganzes» bildet, also einen Organismus, einen
Kosmos. Fiir die Stoiker ist §lo; der Kosmos selbst!). Aristoteles
hat einmal darauf hingewiesen, dass man etwas Gewachsenes eher
xaif ¢ ov, d.h. ganzheitsgemiiss nennen konne, als etwas Gemachtes,
weil dabei das, was vom Ganzen gesagt wird, auch von jedem ein-
zelnen Teil zu sagen ist. Auch im Griechischen stand wohl zuerst
der verallgemeinernde Sinn des deutschen «allgemeiny mit im Ge-
brauch, aber vor allem wurde das Bild eines Organismus gesehen,
der Qattungsbegriff als eine Sache, die in allen Individuen enthalten
ist und von ihnen repriisentiert wird, so dass alle gemeinsam ein
organisches Ganzes bilden 2).

Das Wort «katholisch», das die Christen schon bald nach dem
Tode der Apostel withlten, um das Wesen und Geheimnis der Kirche
zu bezeichnen, ist ein uniibersetzbares Wort, ja wird vielfach zu
farblos und eigentlich vollig unrichtig mit «allgemein» oder «allum-
fassend» wiedergegeben. Die erste Christenheit meinte damit den ur-
spriinglichen Sinn des Wortes 640z, das offensichtlich ethymologisch
mit dem deutschen Wort «heil» («heil und ganz») und dariiber hinaus
mit «heiligy ausdrucks- und wesensverwandt ist. Hier finden wir
eine vollig neue, im Augenblick noch gar nicht auszuschoptende Be-
deutung.

Die Kirche ist ihrem Wesen nach katholisch. Dieser Satz wird
uns vielleicht jetzt mehr zu sagen vermogen. Die altkatholische
Kirche erhebt diesen Anspruch mit vollem Recht. Sie ist absolut
katholisch und kann niemals auf diese Bezeichnung verzichten. Sie
ist ein Teil des Kosmos, aber auch in ihrem Teilsein umgreift sie
ein Ganzes, einen wahren Kosmos, grosser und weitriaumiger als
jeden anderen Kosmos, enthilt immer das Ganze in jedem einzelnen
Teil, und jeder einzelne Teil steht fiir das Ganze. Darum weiss gerade
die altkatholische Kirche um das Fliessen der Grenzen zwischen

1)y Stoic. vet, fragm. I 167 zitiert nach Krnst Fincke, « lin neuer Blick
fitr die Katholizitiit der Kirches, in «Una Sanctay 1955, Heft 1, Seite 17.
Fiir die folgenden Darlegungen wurden die Ausfithrungen dieser fiir uns
sehr aufschlussreichen Abhandlung mehrfach herangezogen, wenn auch ihr
Inhalt von uns nicht zur Gianze angenommen werden kann. Gerade solche
Zeichen von unseren evangelischen Brudern sind iiberaus ermutigend und
Beweise fiir die Richtigkeit dessen, was unsere Theologie seit mehr als achtzig
Jahren vertritt. Hier schligt das Herz wahrer Okumene und « Una Sanctas.

2y Aristoteles, Metaphysik V' 26. Epiktet, Enchiridion c. 31. Sextus
Emp., adv. math. XI 8.



den einzelnen Konfessionen — vielleicht ist es sogar eine aus ihrer
Existenz gewonnene neue Einsicht —, war sie die erste, die dazu be-
rufen war, die theologisch noch nicht hinreichend gewertete T at-
sache der «Interkommunion» Wirklichkeit werden zu lassen. Darum
weiss sie und gerade sie am besten, dass in der romisch-katholischen
Kirche viele sind, die sich in ihrem Innern freigemacht haben von
dem ausgesprochen « Romischen» und ihren Weg von der romischen
zur katholischen Kirche gegangen sind, mogen sie auch nach aussen
diesen Schritt noch nicht vollzogen haben oder aus fusseren Riick-
sichten noch daran gehindert sein, vielleicht auch nur dadurch, dass
sie die altkatholische Kirche nicht kennen.

Die altkatholische Kirche weiss sich verbunden und geeint
mit den Christen der ersten Jahrhunderte vor aller Spaltung und
Trennung, als die «kleine Schar», der doch das Wort des Herrn als
begliickende Verheissung gilt: «Bs hat dem Vater gefallen, euch
das Reich zu iibertragen 1)!» Thr bedeutet wie damals das Wort aus
dem Petrusbrief von der «Fremdheit und Pilgerschaft» in dieser
Welt ein Charakteristikum des wahren Christseins 2). Sie lotet die
Worte des Volkerapostels voll fiir sich aus: «Alles ist euer, ihr aber
seid Christi und Christus ist Gottes 3)!», die das Wesen der wahren
Katholizitit bedeuten. Sie betrachtet sich als die Frau der Apoka-
lypse, die in die Wiiste fliehen muss und doch von der «Sonne um-
kleidet ist 1)». Sie sieht in diesem Bild sich selbst und lehnt die
Identifizierung der apokalyptischen Frau mit Maria ab, wie dies
vielfach in der rémisch-katholischen Kirche geschieht und zu ver-
hiingnisvollen Akzentverschiebungen gefithrt hat. Sie ist die sehn-
stichtig wartende und doch schon zur «Stadt des lebendigen Gottes,
zum himmlischen Jerusalem, zu ungezihlten Engeln, zum Freuden-
fest, zur Giemeinde der Erstgeborenen, die im Himmel eingetragen
sind 5)y, hingetretene und dazugehorige Kirche. Sie ist «uranfing-
lich und katholisch %)y, «vor Sonne und Mond gegriindet 7)», immer,
wenn auch nur latent, vorhanden, allzeit gehasst, totgeschwiegen,
mit Vernichtung bedroht und doch xadoduxs) xai olxovuevizr, «ka-
tholisch und den Erdkreis umspannend», wie Polykarp noch auf

1) Luk.12, 32.

%) 1 Petr. 2, 11.

3) 1 Kor. 3, 22-23.

1) Offb.12, 6 und 12, 1.

5) Hebr.12, 22-23.

6) Clemens Alex., Stromata 7, 13,
) Clemens Rom. IT 14.



dem Scheiterhaufen betet '). Dass hier das xa’dlor nicht im Sinne
nur des «Allgemein» und « Universal» verstanden werden kann, geht
aus der damals nur geringen Zahl der Christen hervor. Das »ai)’6oy
muss allzeit nicht aktuell, sondern potentiell aufgefasst werden.
Dieser katholische Charakter — als nota ecclesiae notwendig aus
ihrem Wesen folgend — griindet in der iibernatiirlichen Stiftung
durch Jesus Christus, denn die Kirche ist nicht aus sich selbst. So
ist das Wort zu verstehen, das Ignatius an die Gemeinde von
Smyrna schreibt: « Wo Christus ist, da ist die katholische Kirche.»
«Darum sei das Volk, wo der Bischof ist.» Daraus zieht er dann die
Folgerung: «Folgt dem Bischof wie Christus dem Vater», und nur
«unter seiner Leitung ist die Feier der Eucharistie giiltig 2)». Hier
sehen wir ganz deutlich, was Ignatius unter «katholisch» versteht,
inwiefern der Teil, in diesem Falle das Verhéiltnis: Bischof und Ge-
meinde, das Ganze enthilt.

4.

Das xa¥’§lor im altkatholischen Sinn beinhaltet ein Bekenntnis
zum ganzen Christus, zum Ganzen seiner Botschaft und zum Ganzen
ihrer Verwirklichung in allen Lebensbereichen. Mit diesem Be-
kenntnis wissen wir uns einig mit den besten und wertvollsten
Kriften der ganzen Christenheit, fithlen wir uns insbesondere ver-
bunden mit dem theologischen Streben der « Neuen Theologie» der
Schule von Lyon, dem «Theologischen Problem» der Schule von
Le Saulchoir, der «Theologie der Verkiindigung» im Sinne Sailers,
der Erneuerung der Abendmahlstheologie und der gesamten die
Christozentrik so eindrucksvoll herausstellenden liturgischen Bewe-
gung, die alle Konfessionen ergriffen hat und einer der wichtigsten
Bausteine zur Verwirklichung der wahren Katholizitit und Oku-
mene ist.

Die Entgiftung der Atmosphire zwischen der romischen und
altkatholischen Kirche ist allerdings infolge des unzureichenden ge-
schichtlichen Abstands zum Augenblick der Spaltung noch nicht
gelungen, und die beiden Kirchen stehen auch leider miteinander
kaum im Gesprich.

Die Gefahr des religiovsen Fanatismus ist noch nicht iiber-
wunden, der durch das Vaticanum unheilvolle Nahrung erhalten
hatte, sich im Besitze der ganzen Wahrheit glaubt und alle anders-

1) Martyrium s. Polycarpi.
2) Ignat. Ant., ad Trall. 2, 1 und ad Smyrn. 8, 1.



. -

denkenden Menschen verloren glaubt, die sich nicht zu seiner Wahr-
heit und zu seinem Gott bekehren. Friedrich Heer hat diese Hal-
tung einmal folgendermassen treffend gekennzeichnet: «Der reli-
giose Fanatismus hat ein ganz bestimmtes Gottesbild, das sich auf
folgende Grundziige reduzieren lisst, wie verschiedenartig es auch
in seinen Farben und Formen beschaffen sein mag, getént nach Zeit,
Ort, Konfession, Volk und Individualitit: der eine und einzige Gott
(oder: ein gewisser Gott) hat diesem und jenem Menschen oder Volk
die ganze Wahrheit iibertragen; im Besitze dieser ganzen und einen,
unteilbaren Wahrheit ist der Mensch berufen, alle anderen Menschen
zu dieser Wahrheit und zu diesem Gott zu bekehren, mit Mitteln,
wie Zeit und Umstiinde sie nahelegen. Der religiose Fanatiker weiss
sich im Besitze der ganzen Wahrheit und glaubt alle andersdenlken-
den Menschen verloren, die sich nicht zu seiner Wahrheit und zu
seinem Gott bekehren. Er vermag nicht einzusehen, dass Gott gros-
ser ist als sein Herz, als sein Denken, als sein Glaubensbekenntnis,
und dass Gott (um mit dem arabischen und portugiesischen Sprich-
wort zu reden) auf krummen Linien gerade schreiben kann, dass
er also sehr verschiedene und oft sehr verborgene Wege kennt, um
Gliubige und Ungliubige, Christen und Nichtchristen, Theisten
und Atheisten ihrer Vollreife als Menschen zuzufithren. Im reli-
giosen Fanatiker herrscht der Wille, der Besitzwille und der Wille
zur Macht, vor: er besitzt seinen Gott, er verwaltet dessen Rechte
und Herrschaft auf Erden ).» Trifft diese Kennzeichnung nicht in
erschreckendem Masse gerade auf die rémisch-katholische Kirche
zu ? Und ist nicht gerade dadurch ihre Katholizitit in Frage gestellt ?

Die wahre Katholizitiit beruht auf der echten und aufrichtigen
Religiositiit, die der genannte Friedrich Heer mit «offener Religio-
sitiity bezeichnet: «Nun gibt es aber eine andere Form der Religio-
sitét — in ihrer Verbreitung sehe ich eine der wichtigsten Moglich-
keiten zur Entgiftung der Konfessionen und « Mauerkirchen» —, eine
Religiositiit, die den Frommigkeitsstil von Christen und Anders-
gliubigen aller Art prigen kann, und, Gott sei Dank, zu allen Zeiten
in hervorragenden Personlichkeiten und nicht wenigen «kleinen
Leuten» gepriigt hat. Das Grunderlebnis dieser offenen Religiositit
ist ein Ergriffenwerden von Gott: eine Ergriffenheit der Vernunft,
im Sinne eines offenen Rationalismus, der sehr behutsam die Grenzen
des menschlichen Denkvermggens und Wissens abschreitet, und der,

—

') Friedrich Heer, «Religion und Fanatismus», in «Kontinente», De-
zember 1954, S.11.



— 16 —

mit Goethe, das Endliche zu wissen begehrt und das Unendliche ehr-
fiirchtig umschweigt; dieser Iirgriffenheit der Vernunft gesellt sich,
in der offenen Religiositit, eine Ergriffenheit des Gemiits und des
(laubens zu. Dieser Glaube weiss sich von der «dreisonnigen men-
schenfreundlichen Gottheit» (Liturgie der Ostkirche) eingefordert,
und weiss, dass, wer seinem Bruder ziirnt und ihm feind ist, dabei
aber Gott zu dienen glaubt, ein « Liigner» ist (Johannes), ein Tllu-
sionist, der Gott identifiziert mit seiner eigenen Sucht und Sehn-
sucht, mit seinem eigenen ungeliiuterten Begehren. Diese religiiose
Ergriffenheit weiss, dass sie Gott nie «besitzen» kann, dass sie, ge-
rade wenn sie orthodox, rechtgliubig, und wenn sie katholisch, das
heisst allbezogen und allumfassend sein will, nie die ganze Wahrheit
fassen kann im engen Gefiss des eigenen Herzens und Verstandes,
der eigenen Individualitit. Der religitse Fanatiker steht immer in
der Versuchung, Gott in der eigenen Faust, Gott in der eigenen
Tasche einschliessen zu wollen, um ihn dann zu verwenden fiir Fern-
und Nahziele, die ihm selbst, dem Menschen, als Wege des Reiches
Gottes erscheinen, die aber in Wirklichkeit zumindest verdiistert
sind durch den Dunstkreis seines eigenen Atems und Willens 1). Die
offene Religiositit sucht, tief ergriffen von den erstaunlichen, immer
neu iiberraschenden Wegen Gottes in der Wirklichkeit der Ge-
schichte und in der Differenziertheit der Menschenwelt, Gott nicht
in den harten Griff des um sein Seelenheil bangenden geingsteten
Mannes zu nehmen, sondern strebt danach, immer noch offener zu
werden: eine Personlichkeit, die ganz Kelch ist, ganz Hingabe -
ganz Dienst an Gott und am Menschen, der fiir sie die edelste und
zu umsorgendste Schopfung des dreifaltigen Gottes ist. Der Mensch
der offenen Religiositit will «eine «Schneeflocke sein, die auf Gottes
Hand zerschmilzty» (Ignatius an Nadal), er erfihrt in Gliick und Un-
gliick, in steter «Tischgemeinschatt mit den Sitinderny, in Lebens-
gemeinschaft mit den ganz anderen Menschen, in hiirtester Verfol-
gung der eigenen Person und der eigensten Anliegen: «Alles ist
(inade 2).»

)y A.a.O. S.11. Friedrich Heer ist als praktizieronder Katholik der v6-
mischen Kirche hier sicherlich ein sehr ornst zu nehmender Kritiker, der
nicht davor zuriickschreckt, auch heisse Eisen anzufassen. Der Gedanlke
cines Kirchenstaates im Sinne Innozenz’ III. wire auch in unserer Zeit
noch moglich, wie wir aus gewissen Phinomenen rein rémisch-katholischer
Liinder und Staaten in den letzten Jahren noch erkennen konnten, und der
doch im Widerspruch bleibt gegen den Reichsgottesgedanken: « Mein Reich

st nicht von dieser Welt.» (Joh.18, 36.)
) A.a.0.8S.12.



IR -

Was Friedrich Heer von der offenen Religiositit schreibt, kann
mit demselben Recht von der wahren Katholizitit ausgesagt werden.
Oft scheint es, als stiinde die altkatholische Kirche mit ihrer wahren
Katholizitit und weit geiffneten Religiositit vereinsamt in dieser
Welt, als wiiren ihre Ideale ein Wunschtraum, eine Utopie oder gar
eine liberalisierende Verwiisserung des Katholizismus, wie es bei
Liberal-Katholiken oder gar Deutschkatholiken der Fall ist. Der
Einsatz der bestehenden Macht mit der grossen Zahl der geistig
Minderbemittelten, verbunden auch oft mit einer geschickteren Tak-
tik, konnten die menschlich und wissenschaftlich bessere Sache bis-
her beeintrichtigen und niederhalten, aber nicht zum Erliegen
bringen. Die Stunde der wahren Katholizitit ist im Kommen. Das
zeigt sich in der in allen Konfessionen aufgebrochenen Bewegung
zur Mitte hin, zum Wesentlichen, zum «Geist des Ganzen», zur Syn-
these, zur Einheit und Organizitit, zur kosmischen, d. h. inneren
Ausgeglichenheit und Harmonie, zur Schonheit von innenher, Ge-
rade auch in der theologischen Wissenschaft zeigen sich verheissungs-
volle Ansiitze, werden die Grundlinien der offenen Religiositit und
wahren Katholizitit klar herausgearbeitet, so dass Ménner grund-
verschiedener Herkunft und Denkungsart in einem Atemzuge ge-
nannt werden konnen, wie Harnack, Barth, Bultmann, Guardini,
Przywara, von Balthasar, von Dollinger, Reinkens und Rinkel.

Darum diirfen wir zuversichtlich sein und immer wieder «gegen
alle Hoffnung hoffeny. Eine Erschopfung unserer Bewegung wiire
nur dann gegeben, wenn wir uns auf uns selbst zuriickziehen wollten,
ohne der weltumspannenden Kraft unserer Ideale eingedenk zu
sein, wenn wir uns der neuen Welteinheit und aller verheissungs-

vollen Ansiitze zur Erneuerung der Kirche nicht bewusst werden
wollten.

5.

So sagt die altkatholische Kirche Ja zu dem verpflichtenden
Reichtum und der verpflichtenden Last der Geschichte als Wirken
des gottlichen Geistes in ihr, und zwar in ihrer ganzen geistigen,
kulturellen, kirchlichen und vor allem religiosen Iiille und Erfiillt-
heit. Geschichte ist ein Strom, in dem wir mitten darin stehen. Ge-
schichte war nicht nur gestern, sondern sie ist noch, sie dauert, wir
kénnen sie nicht ungestraft unterbrechen, und darum verpflichtet
sie uns zu dem heiligen Erbe der wahren und unverfilschten Ka-
tholizitit. In unserem eigenen Lebensraum werden wir selbstver-

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 1, 1957, 2



stindlich wie jede andere Kirche zu kiimpfen haben gegen entstel-
lende Zeitmeinungen und die Substanz bedrohende reine Ver-
neinungen. Darum sagt die altkatholische Kirche Ja zu den dog-
matischen Grundlagen der katholischen Kirche in Schrift und Tra-
dition, und darum ist sie auch niemals eine Sekte, indem sie der
Glaubenssubstanz etwas hinzugefiigt oder ihr etwas entzogen hiitte
oder eine Sondermeinung gegeniiber der tibrigen Offenbarung un-
gebiihrlich betonte. Sie bezieht im Gegenteil eine durchaus feste
dogmatische Position und weiss sich verbunden mit der wahren und
echten Katholizitit aller christlichen Jahrhunderte. Im Besitz der
Interkommunion mit der Katholischen Kirche von Kngland iiber-
sieht sie die Gefahren nicht, die darin liegen, die Einheit durch Syn-
these zu gewinnen. Die Synthese der verschiedenen Glaubenserfah-
rungen in den Konfessionen, die eine horizontale EKinheit erstrebt
im Unterschied zu einer vertikalen durch die Geschichte der Kirche
kontinuierlich hindurchgehenden Einheit, ist voller Gefahren und
Fehlerquellen. Wir konnen die katholische Kirche nicht zur Dar-
stellung bringen auf einer Minimalbasis von einigen wenigen gemein-
samen (Glaubenswahrheiten. Das drastische Beispiel der Siid-
indischen Union und vor allem der Versuch einer offenen Kom-
munion in Evanston auch mit den Freikirchen durch die anglika-
nische Kirche haben ohne Zweifel schockierend gewirkt und dringen
die Warnung aus briiderlichem Herzen auf, nicht den zweiten Schritt
vor dem ersten zu tun. Die Wahrheit wiirde sonst an Nachgiebiglkeit
sterben und eine an sich gesunde offene Katholizitit in falsche
Bahnen gelenkt werden.

So sehr sich die altkatholische Kirche ihrer besonderen ge-
schichtlichen Aufgabe bewusst fiihlt und «gelegen oder ungelegen»
der Wahrheit in Liebe das Wort reden muss, so sehr bleibt sie briider-
lich allen Christen verbunden, die mit ihr das gleiche Ringen um
die wahre Einheit in Jesus Christus verbindet. Darum bleibt sie
auch dem Weltrat der Kirchen nicht fern und hat auch keine schroffe
Abwehrstellung bezogen, sie weiss sich selbstverstindlich vor allem
denen verbunden, die sich in der «internationalen Liga fiir (:laube
und Kirchenverfassung» (ILAFO) zusammengeschlossen haben und
ihre Ziele bejahen.

In dem Masse, in dem wir nach unserem (ilauben leben, dieses
Glaubensleben vertiefen und Christus nachfolgen in Demut und
wahrer Herzensfrommigkeit, werden wir dazu beitragen, dass die
Konfessionen einander immer niherkommen. Ich erinnere zur Ver-



— 19 —

deutlichung an einen Vergleich, den einmal ein mittelalterlicher Abt
gewiithlt hat: « Denken wir uns ein Rad, das ein Zentrum und eine
Peripherie hat. Das Zentrum ist Gott, die Peripherie ist die Welt.
Zwei noch so weit auseinanderliegende Punkte auf der Peripherie
riicken in dem Masse nither zusammen, wie sie zum Zentrum hin-
streben. Je niher wir also zu Gott kommen, desto niher kommen
wir auch zueinander. Und umgekehrt: Je mehr wir uns einander
nihern, desto niher kommen wir zu Gott.»

Darum wird das Verhiltnis zwischen der romischen und alt-
katholischen Kirche in dem Sinne besser werden, wie das Verhiiltnis
aller Kirchen zueinander, als sie sich auf ihr Wesen und ihren in-
neren Reichtum besinnen und ernst machen mit der Nachfolge
Christi und aller religios-sittlichen Vertiefung.

Jeremias Gotthelf, der begnadete Dichter und Pfarrer aus der
Schweiz, hat es einmal in seiner « Schiitzenrede» gesagt: « Wo Friede
werden soll zwischen Briidern, da lisst er sich nie auf dem Gebiete
des Rechts vermitteln; Recht und Unrecht wiegt keine menschliche
Hand sicher ab, dass der Stachel aus allen Herzen genommen wird ;
im Brudersinne alleine ist der Friede zu finden in dem Sinne, der
den Balken sieht im eigenen Auge und siebzigmal siebenmal des
Tages dem Bruder vergibt. Wigen das Recht wollen wir also nicht,
Sond.('arn mahnen, dass unter Briidern das Ende des Haders nicht in
der Ubermacht liegt. .. Lernt aus der Geschichte der Viter, wie es
Siinde sei, zum Zorn den Bruder zu reizen, welche Busse der Herr
verhiinge, wie das beste Blut vergossen werden miisse zu solcher
Sithne. Meidet der Viter Siinde, ihr Sohne des Landes, reizet zum
Zorne nicht dessen Sohne. Wie in des Sees Tiefen Ruhe ist, so ist
Friede auf dem Grunde der Herzen des Volkes, und Katholiken und
Reformierte sind Briider noch heute in der Tiefe ihres Sinnes. Nur
auf der Oberfliche toben Wellen, aber fast scheint’s nur ein mut-
“fiuig Ruderspiel zu sein, wie die Schiffer sich ins Gesicht spritzen,
einer den andern ins Wasser tauchen zu wollen.»

Wenn Gotthelf das fiir Katholiken und Reformierte mit Recht
meinen darf, dann wir um so mehr zwischen alt- und rémisch-
katholisch. Katholiken sind wir, ob anglo-, griechisch-, romisch-
oder altkatholisch. Nicht die {Tbermacht des einen oder andern ent-
scheidet, nicht die Zahl und nicht der dussere Schein, sondern das,
was Johannes einmal schreibt: « Wenn wir im Lichte wandeln, so
wie Er im Lichte ist, so haben wir Gemeinschaft miteinander.»
(1.Joh.1, 7.) Nach dem Gebete der ostkirchlichen Liturgie muss



— 20 —

die « Einheit des Glaubens und die Gemeinschaft des Heiligen Geistes
erfleht werden» in unablissigem Gebete, und wir miissen «uns selbst
und einander und unser ganzes Leben Christus, unserem Gott, emp-
fehlen». Die endgiiltige Einheit ist letztlich trotz allem geforderten
menschlichen Bemiihen Gnade und Geschenk Gottes 1),

Boltrop. Kurt Pursch

1) Die vorliegenden Ausfithrungen wurden urspriinglich als Vortrag
vor einer anglo-katholischen Gruppe von Professoren und fiithrenden Geist-
lichen in Bonn gehalten und hatten die Aufgabe, in kurzen Umrissen den
theologischen Standort der altkatholischen Kirche und ihr Verhéltnis zur
romisch-katholischen Kirche zu bestimmen.




	Die wahre Katholizität

