
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 47 (1957)

Heft: 1

Artikel: Die wahre Katholizität

Autor: Pursch, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404341

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 6 —

Die wahre Katholizität
Nach einer rein oberflächlichen Beurteilung, wie wir sie für

gewöhnlieh infolge unserer zahlenmässigen Schwäche in gegnerischen
Darstellungen und rein lexikalischen Übersichten finden, sind wir
eine Abspaltung von der römisch-katholischen Kirche, die in einer
reinen Negation besteht, indem sie die Unfehlbarkeit des Papstes
ablehnt, die Ohrenbeichte, den Ablass und den Zwangszölibat der
Priester verwirft, die Muttersprache in die Liturgie eingeführt hat
und eine nationale katholische Kirche begründen will ').

Wäre diese immer wieder ausgesprochene Charakteristik und
Kritik richtig, dann hätten wir als Kirche keine Daseinsberechtigung.

Denn eine religiöse Gemeinschaft, eine Kirche gar, die sich
auf Jesus Christus beruft und von ihm her begründet, kann nicht
aus Protest und Negation bestehen. Wir wären dann nichts weiter
als ein Schisma, hervorgerufen durch die Unbotmässigkeit einiger
weniger Kirchengliecler, völlig unfruchtbar durch die Lostrennung
vom gemeinsamen Lebensbaum und dadurch von vornherein zum
Tode verurteilt.

Aber in dieser Ablehnung der vatikanischen Dogmen -
inzwischen sind es drei geworden 2) - drückt sich eine sehr positive
Haltung aus, nämlich das Bekenntnis zur wahrhaft katholischen
Kirche, der Wille zur Erneuerung aus den Quellen des Christentums
und die Zuversicht, auf dieser in Wahrheit alten katholischen Grundlage

die christlichen Konfessionen wieder zu einen. Nicht die kirchliche

Autorität in ihren menschlichen Vertretern soll zentralisiert
werden, sondern die gesamte Frömmigkeitshaltung auf ihr wahres

Zentrum: Jesus Christus, ausgerichtet werden.

Wir sehen darum in der römisch-katholischen Kirche in ihrer
gegenwärtigen Gestalt die grosse Häresie des Abendlandes, die all-

*) So schreibt als Beispiel unter violon Knaurs Lexikon: a Altkatholizismus,

kirchonbildende kath. Bewegung gegen Unfehlbarkeitserklärung des

Papstos seit 1870 (s. Vatikanisches Konzil). Reformziel: Romfreie Nat.-
Kirche, Abschaffung von Ohrenbeichto, Ablass, Priesterehelosigkeit, Bilder-
kult. Gottesdienst nur in Muttersprache.» (Knaurs Loxikon A-Z, München
1949, Spalte 39.) Dio an sich wohlwollende Kritik, andere sind böswillig, setzt
falsche Akzente.

2) Unter den «vatikanischen» Dogmen sind folgonde vom Papst allein
ohne Zustimmung eines ökumenischen Konzils ausgesprochene Dotinitionon
gemeint: 1. Die unbefleckte Empfängnis Marias (Pius TX. am S.Dezember
1854); 2. die Unfehlbarkeit des Papstes (Pius IX. am 18. Juli 1870) und
sein Jurisdictionsprimat 3. die leibliche Himmelfahrt Marias (Pius XII. am
1.November 1950).



— 7 —

mählich durch die Zentralisierung der kirchlichen Autorität und
ihrer Absolutsetzung im römischen Papst und in der Dezentralisierung

der Frömmigkeit mehr und mehr die Substanz des biblischen

Offenbarungsgutes verdunkelt.
Am meisten wird das uns Einende und das uns Trennende im

grundsätzlichen durch eine Analyse des xaê'SXov im Sinne der
Traditionsregel des hl. Vinzenz von Lerin, die ja von beiden Seiten

angenommen, doch nicht immer gleich verstanden wird, geklärt und
abgegrenzt werden. Id teneamus, quod ubique, quod semper, quod ab

omnibus creditum est. Hoc est etenim vere proprieque catholicum l).

Das xa&'SXov der altkatholischen Kirche ist einerseits weiter
und anderseits enger als das der römisch-katholischen Kirche. Das
xaü'SXov der altkatholischen Kirche ist weiter in dem Sinne, dass
es nicht durch das spezifisch Römische vereinseitigt wird.
«Römisch» wird hier verstanden als Kolorit oder theologisches Klima
von Rom mit seiner typischen Prägung aus Geschichte und Lokalismus,

Sprache und Charakter, mit anderen Worten «romanisch», kon-
fessionalistisch, gegenreformatorisch, zentralistisch, absolutistisch
und damit verrechtlicht, vergesetzlicht, auf Formeln festgelegt 2).
«Römisch» wird hier jedoch nicht verstanden im Sinne des
geschichtlich gewordenen, aus den wertvollen Quellen des alten
römischen Imperiums gespeisten Universalismus des «heiligen
römischen Reiches deutscher Nation» als abendländischer Einheit.
Der Gedanke eines rein historischen Primates des römischen Bischofs
bleibt auch nach altkatholischem Verständnis durchaus vollziehbar
und wurde nie bestritten. Die altkatholische Kirche unterscheidet
jedoch streng zwischen Glaubenssätzen (die aus dem Evangelium
selbst und der einmütigen Tradition der ungeteilten Kirche die Lehre
Christi zum Ausdruck bringen und die daher eine absolute
Glaubensverpflichtung fordern können) und zwischen blossen Meinungen
und Spekulationen, die zeitbedingt und den Irrungen menschlicher
Forschungsmöglichkeiten unterworfen sind.

') M.J.Rouet de Journel, Enchiridion Patristicum, Freiburg 194714,
S. 686, Nr. 2168.

2) Erich Przywara S. J., In und Gegen, Nürnberg 1956 (Glock und Lutz).
Der Verfasser bezeichnet hier die von uns unter dem Begriff «Römisch»
verstandenen Häresien im innerkirchlichen Räume mit : Supranaturalismus,
Spiritualismus, Juridizismus, Porsonalismus und Kollektivismus (dio
modernste katholische Ketzerei im «Rausch der grosson Zahl»).



— 8 —

Das Nein zum Jurisdiktionsprimat des römischen Bischofs, das

Nein zu den marianischen Dogmen und der dadurch ausgelösten,
völlig peripherisierten und paganisierten Frömmigkeitshaltung ist
im wesentlichen das Nein zu dem zusätzlichen «Römisch» im
Katholizismus und das unüberhörbare Ja zum wahren xaiïoXov in der
Kontinuität, zum xa-d'SXov, das ein Mehr gegenüber dem Anspruch
Roms bedeutet und seine Verengung überwinden will. Es ist gleichzeitig

das Ja zu einer höheren Einheit als das Abendland, das in
der geistigen Situation der Gegenwart mehr und mehr als eine überholte

und überlebte Einheit erscheinen muss, dessen einst gemeinsame

Sprache, das Latein, nicht mehr verstanden wird, dessen Ideale
durch neue umfassendere, weitere und grössere ersetzt sind l).

Die Anpassung des Evangeliums an die Sprachen und
Denkweisen der jeweiligen Kulturen ist eine der wichtigsten kirchlichen
Aufgaben und gehört zum Missionsbefehl des Herrn. Schon bei dem

Völkerapostel Paulus ist erfüllt, was die ersten Jahrhunderte der
christlichen Geschichte nachvollziehen: die Formung und Gestaltung

der einzelnen Provinzialkirchen nach dem Gepräge ihrer Glieder

und der Geistes- und Denkungsart ihres Volkstums. Über allen
steht der Gedanke der Katholizität im Sinne des Universalismus
der Weltkirche, wie er im weltlichen Bereich Gestalt geworden war
im römischen Imperium des damaligen Erd- und Gesichtskreises
und im Sinne des «Ganzen» und «Ungeteilten», des «Heilen» und
«Einen», das seinen Grund hat in Jesus, dem Christus.

Die Verformung dieses Einheits- und Umfassungsgedankens hat
ihre Wurzel allerdings schon im vierten Jahrhundert, im Gedanken
der politischen Reichskirche unter Konstantin und Theodosius.

Trotzdem wird sie damals grundsätzlich noch richtig gesehen als

Einheit des Geistes und des Glaubens. Sie unterlag noch nicht der

Versuchung zur Uniformität wie später das Papsttum 2), sondern
liess den einzelnen Provinzial- und Metropolitankirchen ihre
Selbständigkeit in Verfassung und Kultus. Auch waren ja infolge der

damaligen Verkehrsverhältnisse noch nicht solche zentralistische
Regelungen möglich wie in unserer Zeit. Doch gar bald bildete sich die

Idee eines theokratischen Staatskirchentums aus, das dann im za-

') Denis de Rougemont, «Die Erde ist rund», in «Stimmen der
katholischen Welt» 1946, Heft 2, S. 65-67.

-) Theoretisch wird heute von der römischen Kirche oino andoro
Meinung vertreten, praktisch jedoch an den alten Prinzipien festgehalten. Sieho

Herder-Korrespondenz, Mai 1956, S. 349-351.



— 9 —

ristischen Russland sein Extrem finden sollte. Durch die allzu enge
Verbindung von Kirche und Reich wurde darum die Teilung des

römischen Weltreiches auch zum Schisma der Kirche.
Der Anspruch auf die Vorrangstellung des römischen Bischofs

erklärt sich zunächst aus der Geschichte Roms selbst und aus der
Schwäche des weströmischen Reiches, das sich gegen den Ansturm
der germanischen Volksstämme nicht behaupten konnte. Der
Vorrang wurde darum nicht nur kirchlich, sondern immer im letzten
auch politisch verstanden. Daher erklärt sich in der Geschichte
immer wieder auch im weltlichen Bereich der Machtanspruch Roms,
wird zur Idee eines eigenen Kirchenstaates, bildet die Theorie von
den «zwei Schwertern» aus und gipfelt im «Dictatus papae» Gregors

VII. zur Weltherrschaft auf. Da aber das «heilige römische
Reich deutscher Nation » von dem Gedanken der einen Christenheit
erfüllt war und dem Kaiser die weltliche Vorrangstellung einräumte,
erlag es dem selbstmörderischen Kampfe zwischen Kaisertum und
Papstmacht um die Vorherrschaft in dieser Welt. Seine Verwirklichung

hatte es im weltlichen Sinne unter Karl dem Grossen und
im geistlichen Sinne unter dem Papst-Kaiser Innozenz III. Beide
Male erwies sich jedoch die Unmöglichkeit dieses Gedankens aus
inneren Gründen. Denn die Kirchenpolitik im Staatskirchentum
Karls des Grossen scheute vor Gewalt und Terror nicht zurück und
setzte sich dadurch in Gegensatz zum Wesen des christlichen Glaubens.

Der Kirchenstaat Innozenz' III. war in sich selbst ein Widerspruch

gegen den Willen des Herrn und das von ihm verkündete
Gottesreich, das niemals «ein Reich von dieser Welt» sein kann,
sondern immer sittliche und religiöse Forderung bedeutet.

In der ersten Zeit der Kirche fanden solche Tendenzen, die sich
schon im 3. nachchristlichen Jahrhundert zeigen, entschiedene
Zurückweisung, wie das Beispiel des hl. Cyprian von Karthago zeigt :

«Keiner von uns wirft sich zum Bischof der Bischöfe auf oder will
nach Tyrannenart seine Amtsbrüder zum Gehorsam zwingen, da
jeder Bischof kraft seiner Freiheit und Gewalt sein eigenes Urteil
hat und ebensowenig von einem andern gerichtet werden kann, als
er selbst einen andern richten kann. » (Sent, episc. LXXXVII exord.
CSEL 3, 1 p. 436.)

Noch Gregor I. lehnte den Titel des «ökumenischen Bischofs»
als Blasphemie ab. Doch der mittelalterliche Katholizismus lebte
von der Illusion eines geistlichen Weltreichs, das alle Völker und
Nationen umfassen und im Kaiser sein weltliches und im Papst



— 10 —

sein geistliches Oberhaupt finden sollte. Die Fiktion der «zwei
Schwerter» sollte die biblische Grundlage bieten, aber als Fiktion
zerbrach sie an ihrer inneren Unwahrheit und Unmöglichkeit, wie
immer nicht einwandfreie und logisch unrichtige Gedanken den
Todeskeim in sich tragen und historische Verwicklungen und
Verwirrungen heraufbeschwören.

Der mittelalterliche Kirchen- und Staatsgedanke zerfiel mit
der Bildung und Entwicklung der Nationalstaaten, zerfiel endgültig
mit der Auflösung der kirchlichen Einheit des Abendlandes, das

immer mehr nicht nur religiös, sondern auch rein geistig zerbrach
und die Schöpfung weiterer und umfassenderer Menschheitsgemeinschaften,

Völkergruppen und Weltzusammenschlüsse im Zeitalter
des Atoms und der totalitären Systeme zur Folge hatte. Nur der
römische Katholizismus hat heute noch diesen äusserlich gefassten
Einheitsgedanken festgehalten, lockt dadurch vielfach in der
Umgestaltung der Weltordnung die Massen auf seine Seite und erscheint
ihnen als bleibender und sicherheitsspendender Hort der Ruhe x).

Das xaê'SXov der altkatholischen Kirche ist enger gegenüber der
römisch-katholischen Auffassung hinsichtlich seiner Begründung auf
die Heilige Schrift und die Tradition der alten ungeteilten Kirche.
Wir können aus der Verantwortung vor der alten Kirche und der
Verpflichtung zur Kontinuität in gar keinem Falle einer Entwicklung

im Depositum fidei zustimmen und müssen den allgemeinen
Glaubenssinn der Gläubigen, der auch Aberglauben und Irrglauben
einschliessen kann - eine Art von latenter Tradition - als Glaubensquelle

ablehnen. Eine solche «Glaubensquelle» wird von Menschen

gemacht, kann darum keine Offenbarung sein.

Wir verstehen auch das nicht als ein Negativum, wie es den
Anschein gewinnen könnte aus allen Abgrenzungs- und Abschir-
mungsnotwendigkeitcn, die sich aus einem noch nicht hundert Jahre
währenden und erzwungenen Sonderdasein ergeben haben. Zuerst

l) Die moderne katholischo Literatur wird in ihrem dialektischen
Verständnis zum aufragenden Zeugnis gegen den kirchlichen Intogralismus, gegen
ein Christentum, das vor den grossen Problemen des Lebens in die «Norm
flieht» und in seinem Traum bürgerlicher Scheinsicherheit das Ärgernis der
«beata culpa» nicht mehr sieht, kurz, es sich «zu einfach macht» mit einer
Schein-Einheit und trostlosen Verbürgerlichung des Christentums. Es sei in
diesem Zusammenhang auf einige erregende Autoren verwiesen wie Léon
Bloy, Bernanos, Gertrud von Le Fort, Ida Görres, Hans Wirtz u. a.



— 11 —

hatte man den Protest der Gelehrten gegen die vatikanische Synode
als eine theoretische und nur im wissenschaftlichen Raum stehende

Angelegenheit aufgefasst, erst das Jahr 1950 gab den Initiatoren
der altkatholischen Bewegung ihre erhöhte und nun auch voll
anerkannte Bedeutung. Nur die Rückkehr zum unverfälschten alten
katholischen Glauben wird die Christenheit vor dem Absinken in
weitere Häresie und damit in den Unglauben bewahren, wird die
Peripherisierung der Frömmigkeit verhindern, die Kanonisierung
des Paganismus und der Superstition aufhalten, wie sie sich vor
allem in der Wendung zur abwegigen Marianik in so erschütternder
Weise offenbart.

Tradition ist uns die ununterbrochene, teils mündliche, teils
schriftliche Überlieferung der von Christus und den Aposteln zuerst
mündlich vorgetragenen Lehre, die zu erkennen ist aus der steten
Überlieferung der grossen, in historischem Zusammenhang mit der
ursprünglichen Kirche stehenden Kirchengemeinschaften und
wissenschaftlich aus den kirchlichen Zeugnissen aller Jahrhunderte
erforscht werden muss x). Tradition ist darum Offenbarung und nicht
Menschenwerk, muss darum mit aller Sorgfalt und ehrfurchtsvollen
Behutsamkeit behandelt werden. Entwicklung ist möglich in der
Formulierung, aber nicht im Inhalt.

Aus diesem Grundsätzlichen ergeben sich dann Unterscheidungen

in der Moral, wo wir die Nachfolge Christi in der Liebe gegenüber

einer dem Pharisäismus entstammenden Gesetzesmoral
betonen; im Kult, wo wir den Gedanken der Liturgie als Kultmysterium

der ganzen Gemeinde in seiner Ursprünglichkeit durch
Einführung der Muttersprache und Mitvollzug wieder belebt haben;
in der kirchlichen Verfassung, wo wir die altkirchliche Autonomie
und den Konziliarismus der ursprünglichen Episkopalkirche wieder
ernst genommen haben und in der Disziplin, wo der Zwang zur
Privatbeicht und zum Zölibat u. ä. im Sinne der apostolischen Freiheit

und ursprünglichen Praxis gefallen ist.

3.

Die griechische Philosophie hat sich eingehend mit der Bedeutung

des Begriffes xaê'SXov befasst. SXoç und nâç bedeuten beide
das Ganze, nâç aber ist ein Ganzes im rein formalen Sinne ebenso

*) Die altkatholische Kirche unterscheidet deutlich zwischen den wirklich

ökumenischen und den bloss abendländischen Kirchenversammlungen,
die von der römischen Kirche gern auch als ökumenisch bezeichnet werdon.



— 12 —

wie das deutsche Wort «Ganz». oÀoç bedeutet jedoch etwas, das

wesensmässig «ein Ganzes» bildet, also einen Organismus, einen
Kosmos. Für die Stoiker ist oXoç der Kosmos selbst1). Aristoteles
hat einmal darauf hingewiesen, dass man etwas Gewachsenes eher
xae'SXov, d. h. ganzheitsgemäss nennen könne, als etwas Gemachtes,
weil dabei das, was vom Ganzen gesagt wird, auch von jedem
einzelnen Teil zu sagen ist. Auch im Griechischen stand wohl zuerst
der verallgemeinernde Sinn des deutschen «allgemein» mit im
Gebrauch, aber vor allem wurde das Bild eines Organismus gesehen,
der Gattungsbegriff als eine Sache, die in allen Individuen enthalten
ist und von ihnen repräsentiert wird, so dass alle gemeinsam ein
organisches Ganzes bilden 2).

Das Wort «katholisch», das die Christen schon bald nach dem

Tode der Apostel wählten, um das Wesen und Geheimnis der Kirche
zu bezeichnen, ist ein unübersetzbares Wort, ja wird vielfach zu
farblos und eigentlich völlig unrichtig mit «allgemein» oder
«allumfassend» wiedergegeben. Die erste Christenheit meinte damit den

ursprünglichen Sinn des Wortes öXoc, das offensichtlich ethymologisch
mit dem deutschen Wort «heil» («heil und ganz») und darüber hinaus

mit «heilig» ausdrucks- und wesensverwandt ist. Hier rinden wir
eine völlig neue, im Augenblick noch gar nicht auszuschöpfende
Bedeutung.

Die Kirche ist ihrem Wresen nach katholisch. Dieser Satz wird
uns vielleicht jetzt mehr zu sagen vermögen. Die altkathohsche
Kirche erhebt diesen Anspruch mit vollem Recht. Sie ist absolut
katholisch und kann niemals auf diese Bezeichnung verzichten. Sie

ist ein Teil des Kosmos, aber auch in ihrem Teilsein umgreift sie

ein Ganzes, einen wahren Kosmos, grösser und weiträumiger als

jeden anderen Kosmos, enthält immer das Ganze in jedem einzelnen

Teil, und jeder einzelne Teil steht für das Ganze. Darum weiss gerade
die altkatholische Kircho um das Fliessen der Grenzen zwischen

') Stoic, vet. fragm. II 167 zitiert nach Ernst Fincke, « Ein neuer Blick
für die Katholizität der Kirche», in «Una Sancta» 1955, Heft 1, Seite 17.

Ein- die folgenden Darlegungen wurden die Ausführungen dieser fur uns
sehr aufschlussreichen Abhandlung mehrfach herangezogen, wenn auch ihr
Inhalt von uns nicht zur Gänze angenommen werden kann. Gerado solche
Zeichen von unseren evangelischen Brüdern sind überaus ermutigend und
Beweise für die Richtigkeit dessen, was unsere Theologie seit mehr als achtzig
Jahren vertritt. Hier schlägt das Herz wahrer Ökumene und «Una Sancta».

2) Aristoteles, Metaphysik V 26. Epiktet, Enchiridion c. 31. Sextus
Emp., adv. math. XI 8.



— 13 —

den einzelnen Konfessionen - vielleicht ist es sogar eine aus ihrer
Existenz gewonnene neue Einsicht -, war sie die erste, die dazu
berufen war, die theologisch noch nicht hinreichend gewertete
Tatsache der «Interkommunion» Wirklichkeit werden zu lassen. Darum
weiss sie und gerade sie am besten, dass in der römisch-katholischen
Kirche viele sind, die sich in ihrem Innern freigemacht haben von
dem ausgesprochen «Römischen» und ihren Weg von der römischen
zur katholischen Kirche gegangen sind, mögen sie auch nach aussen
diesen Schritt noch nicht vollzogen haben oder aus äusseren
Rücksichten noch daran gehindert sein, vielleicht auch nur dadurch, dass
sie die altkatholische Kirche nicht kennen.

Die altkatholische Kirche weiss sich verbunden und geeint
mit den Christen der ersten Jahrhunderte vor aller Spaltung und
Trennung, als die «kleine Schar», der doch das Wort des Herrn als
beglückende Verheissung gilt: «Es hat dem Vater gefallen, euch
das Reich zu übertragen 1)!» Ihr bedeutet wie damals das Wort aus
dem Petrusbrief von der «Fremdheit und Pilgerschaft» in dieser
Welt ein Charakteristikum des wahren Christseins 2). Sie lotet die
Worte des Völkerapostels voll für sich aus: «Alles ist euer, ihr aber
seid Christi und Christus ist Gottes 3)!», die das Wesen der wahren
Katholizität bedeuten. Sie betrachtet sich als die Frau der Apokalypse,

die in die Wüste fliehen muss und doch von der « Sonne
umkleidet ist4)». Sie sieht in diesem Bild sich selbst und lehnt die
Identifizierung der apokalyptischen Frau mit Maria ab, wie dies
vielfach in der römisch-katholischen Kirche geschieht und zu
verhängnisvollen Akzentverschiebungen geführt hat. Sie ist die
sehnsüchtig wartende und doch schon zur «Stadt des lebendigen Gottes,
zum himmlischen Jerusalem, zu ungezählten Engeln, zum Freudenfest,

zur Gemeinde der Erstgeborenen, die im Himmel eingetragen
sind5)», hingetretene und dazugehörige Kirche. Sie ist «uranfänglich

und katholisch 6)», «vor Sonne und Mond gegründet7)», immer,
wenn auch nur latent, vorhanden, allzeit gehasst, totgeschwiegen,
mit Vernichtung bedroht und doch xa&oXixr) xal oixovpsvixt],
«katholisch und den Erdkreis umspannend», wie Polykarp noch auf

M Luk. 12, 32.
2) 1 Petr. 2, 11.
3) 1 Kor. 3, 22-23.
4) Offb. 12, 6 und 12, 1.
6) Hebr. 12, 22-23.
") Clemens Alox., Stromata 7, 17.
') Clemens Rom. II 14.



—¦ 14 —

dem Scheiterhaufen betet *). Dass hier das xa&'SXov nicht im Sinne

nur des «Allgemein» und «Universal» verstanden werden kann, geht
aus der damals nur geringen Zahl der Christen hervor. Das xaWöXov

muss allzeit nicht aktuell, sondern potentiell aufgefasst werden.
Dieser katholische Charakter - als nota ecclesiae notwendig aus
ihrem Wesen folgend - gründet in der übernatürlichen Stiftung
durch Jesus Christus, denn die Kirche ist nicht aus sich selbst. So

ist das Wort zu verstehen, das Ignatius an die Gemeinde von
Smyrna schreibt: «Wo Christus ist, da ist die katholische Kirche.»
«Darum sei das Volk, wo der Bischof ist.» Daraus zieht er dann die

Folgerung: «Folgt dem Bischof wie Christus dem Vater», und nur
«unter seiner Leitung ist die Feier der Eucharistie gültig 2)». Hier
sehen wir ganz deutlich, was Ignatius unter «katholisch» versteht,
inwiefern der Teil, in diesem Falle das Verhältnis : Bischof und
Gemeinde, das Ganze enthält.

4.

Das xa-ö'SXw im altkatholischen Sinn beinhaltet ein Bekenntnis
zum ganzen Christus, zum Ganzen seiner Botschaft und zum Ganzen

ihrer Verwirklichung in allen Lebensbereichen. Mit diesem
Bekenntnis wissen wir uns einig mit den besten und wertvollsten
Kräften der ganzen Christenheit, fühlen wir uns insbesondere
verbunden mit dem theologischen Streben der «Neuen Theologie» der
Schule von Lyon, dem «Theologischen Problem» der Schule von
Le Saulchoir, der «Theologie der Verkündigung» im Sinne Sailers,
der Erneuerung der Abendmahlstheologie und der gesamten die
Christozentrik so eindrucksvoll herausstellenden liturgischen Bewegung,

die alle Konfessionen ergriffen hat und einer der wichtigsten
Bausteine zur Verwirklichung der wahren Katholizität und
Ökumene ist.

Die Entgiftung der Atmosphäre zwischen der römischen und
altkatholischen Kirche ist allerdings infolge des unzureichenden
geschichtlichen Abstands zum Augenblick der Spaltung noch nicht
gelungen, und die beiden Kirchen stehen auch leider miteinander
kaum im Gespräch.

Die Gefahr des religiösen Fanatismus ist noch nicht
überwunden, der durch das Vaticanum unheilvolle Nahrung erhalten
hatte, sich im Besitze der ganzen Wahrheit glaubt und alle anders-

') Martyrium s. Polycarpi.
2) Ignat. Ant., ad Trail. 2, 1 und ad Smyrn. 8, 1.



— 15 —

denkenden Menschen verloren glaubt, die sich nicht zu seiner Wahrheit

und zu seinem Gott bekehren. Friedrich Heer hat diese
Haltung einmal folgendermassen treffend gekennzeichnet: «Der
religiöse Fanatismus hat ein ganz bestimmtes Gottesbild, das sich auf
folgende Grundzüge reduzieren lässt, wie verschiedenartig es auch
in seinen Farben und Formen beschaffen sein mag, getönt nach Zeit,
Ort, Konfession, Volk und Individualität: der eine und einzige Gott
(oder: ein gewisser Gott) hat diesem und jenem Menschen oder Volk
die ganze Wahrheit übertragen; im Besitze dieser ganzen und einen,
unteilbaren Wahrheit ist der Mensch berufen, alle anderen Menschen
zu dieser Wahrheit und zu diesem Gott zu bekehren, mit Mitteln,
wie Zeit und Umstände sie nahelegen. Der religiöse Fanatiker weiss
sich im Besitze der ganzen Wahrheit und glaubt alle andersdenkenden

Menschen verloren, die sich nicht zu seiner Wahrheit und zu
seinem Gott bekehren. Er vermag nicht einzusehen, dass Gott grösser

ist als sein Herz, als sein Denken, als sein Glaubensbekenntnis,
und dass Gott (um mit dem arabischen und portugiesischen Sprichwort

zu reden) auf krummen Linien gerade schreiben kann, dass
er also sehr verschiedene und oft sehr verborgene Wege kennt, um
Gläubige und Ungläubige, Christen und Nichtchristen, Theisten
und Atheisten ihrer Vollreife als Menschen zuzuführen. Im
religiösen Fanatiker herrscht der Wille, der Besitzwille und der Wille
zur Macht, vor: er besitzt seinen Gott, er verwaltet dessen Rechte
und Herrschaft auf Erden l).» Trifft diese Kennzeichnung nicht in
erschreckendem Masse gerade auf die römisch-katholische Kirche
zu Und ist nicht gerade dadurch ihre Katholizität in Frage gestellt

Die wahre Katholizität beruht auf der echten und aufrichtigen
Religiosität, die der genannte Friedrich Heer mit «offener Religiosität»

bezeichnet: «Nun gibt es aber eine andere Form der Religiosität

- in ihrer Verbreitung sehe ich eine der wichtigsten Möglichkeiten

zur Entgiftung der Konfessionen und «Mauerkirchen» -, eine
Religiosität, die den Frömmigkeitsstil von Christen und
Andersgläubigen aller Art prägen kann, und, Gott sei Dank, zu allen Zeiten
in hervorragenden Persönlichkeiten und nicht wenigen «kleinen
Leuten» geprägt hat. Das Grunderlebnis dieser offenen Religiosität
ist ein Ergriffenwerden von Gott: eine Ergriffenheit der Vernunft,
im Sinne eines offenen Rationalismus, der sehr behutsam die Grenzen
des menschlichen Denkvermögens und Wissens abschreitet, und der,

*) Friedrich Heer, «Religion und Fanatismus», in «Kontinente»,
Dezember 1954, S.U.



— 16 —

mit Goethe, das Endliche zu wissen begehrt und das Unendliche
ehrfürchtig umschweigt; dieser Ergriffenheit der Vernunft gesellt sich,
in der offenen Religiosität, eine Ergriffenheit des Gemüts und des
Glaubens zu. Dieser Glaube weiss sich von der «dreisonnigen
menschenfreundlichen Gottheit» (Liturgie der Ostkirche) eingefordert,
und weiss, dass, wer seinem Bruder zürnt und ihm feind ist, dabei
aber Gott zu dienen glaubt, ein «Lügner» ist (Johannes), ein
Illusionist, der Gott identifiziert mit seiner eigenen Sucht und
Sehnsucht, mit seinem eigenen ungeläuterten Begehren. Diese religiöse
Ergriffenheit weiss, class sie Gott nie «besitzen» kann, dass sie,
gerade wenn sie orthodox, rechtgläubig, und wenn sie katholisch, das
heisst allbezogen und allumfassend sein will, nie die ganze Wahrheit
fassen kann im engen Gefäss des eigenen Herzens und Verstandes,
der eigenen Individualität. Der religiöse Fanatiker steht immer in
der Versuchung, Gott in der eigenen Faust, Gott in der eigenen
Tasche einschliessen zu wollen, um ihn dann zu verwenden für Fern-
und Nahziele, die ihm selbst, dem Menschen, als Wege des Reiches
Gottes erscheinen, die aber in Wirklichkeit zumindest verdüstert
sind durch den Dunstkreis seines eigenen Atems und Willens x). Die
offene Religiosität sucht, tief ergriffen von den erstaunlichen, immer
neu überraschenden Wegen Gottes in der Wirklichkeit der
Geschichte und in der Differenziertheit der Menschenwelt, Gott nicht
in den harten Griff des um sein Seelenheil bangenden geängsteten
Mannes zu nehmen, sondern strebt danach, immer noch offener zu
werden: eine Persönlichkeit, die ganz Kelch ist, ganz Hingabe -
ganz Dienst an Gott und am Menschen, der für sie die edelste und
zu umsorgendste Schöpfung des dreifältigen Gottes ist. Der Mensch
der offenen Religiosität will «eine «Schneeflocke sein, die auf Gottes
Hand zerschmilzt» (Ignatius an Nadal), er erfährt in Glück und
Unglück, in steter «Tischgemeinschaft mit den Sündern», in
Lebensgemeinschaft mit den ganz anderen Menschen, in härtester Verfolgung

der eigenen Person und der eigensten Anliegen: «Alles ist
Gnade 2).»

') A.a.O. S. 11. Friedrich Heer ist als praktizierender Katholik der
römischen Kirche hier sicherlich oin sehr ernst zu nehmender Kritiker, der
nicht davor zurückschreckt, auch heisse Eisen anzufassen. Der Gedanke
oines Kirchenstaates im Sinne Innozenz' III. wäre auch in unserer Zeit
noch möglich, wio wir aus gewissen Phänomenen rein römisch-katholischer
Länder und Staaten in den letzton Jahren noch erkennen konnten, und der
doch im Widerspruch bleibt gegen den Reichsgottesgodanken : «Mein Reich
ist nicht von dieser Welt.» (Job. 18, 36.)

2) A.a.O. S. 12.



— 17 —

Was Friedrich Heer von der offenen Religiosität schreibt, kann
mit demselben Recht von der wahren Katholizität ausgesagt werden.
Oft scheint es, als stünde die altkathohsche Kirche mit ihrer wahren
Katholizität und weit geöffneten Religiosität vereinsamt in dieser
Welt, als wären ihre Ideale ein Wunschtraum, eine Utopie oder gar
eine liberalisierende Verwässerung des Katholizismus, wie es bei
Liberal-Katholiken oder gar Deutschkatholiken der Fall ist. Der
Einsatz der bestehenden Macht mit der grossen Zahl der geistig
Minderbemittelten, verbunden auch oft mit einer geschickteren Taktik,

konnten die menschlich und wissenschaftlich bessere Sache bisher

beeinträchtigen und niederhalten, aber nicht zum Erliegen
bringen. Die Stunde der wahren Katholizität ist im Kommen. Das
zeigt sich in der in allen Konfessionen aufgebrochenen Bewegung
zur Mitte hin, zum Wesentlichen, zum «Geist des Ganzen», zur
Synthese, zur Einheit und Organizität, zur kosmischen, d. h. inneren
Ausgeglichenheit und Harmonie, zur Schönheit von innenher.
Gerade auch in der theologischen Wissenschaft zeigen sich verheissungs-
volle Ansätze, werden die Grundlinien der offenen Religiosität und
wahren Katholizität klar herausgearbeitet, so dass Männer
grundverschiedener Herkunft und Denkungsart in einem Atemzuge
genannt werden können, wie Harnack, Barth, Bultmann, Guardini,
Przywara, von Balthasar, von Döllinger, Reinkens und Rinkel.

Darum dürfen wir zuversichtlich sein und immer wieder «gegen
alle Hoffnung hoffen». Eine Erschöpfung unserer Bewegung wäre
nur dann gegeben, wenn wir uns auf uns selbst zurückziehen wollten,
ohne der weltumspannenden Kraft unserer Ideale eingedenk zu
sem, wenn wir uns der neuen Welteinheit und aller verheissungs-
vollen Ansätze zur Erneuerung der Kirche nicht bewusst werden
wollten.

So sagt die altkatholische Kirche Ja zu dem verpflichtenden
Reichtum und der verpflichtenden Last der Geschichte als Wirken
des göttlichen Geistes in ihr, und zwar in ihrer ganzen geistigen,
kulturellen, kirchlichen und vor allem reügiösen Fülle und Erfüllt-
heit. Geschichte ist ein Strom, in dem wir mitten darin stehen.
Geschichte war nicht nur gestern, sondern sie ist noch, sie dauert, wir
können sie nicht ungestraft unterbrechen, und darum verpflichtet
sie uns zu dem heihgen Erbe der wahren und unverfälschten
Katholizität. In unserem eigenen Lebensraum werden wir selbstver-

Internat. Kirchl. Zeltsclirift, Heft 1, 1957. 2



— 18 —

ständlich wie jede andere Kirche zu kämpfen haben gegen entstellende

Zeitmeinungen und die Substanz bedrohende reine
Verneinungen. Darum sagt die altkathohsche Kirche Ja zu den
dogmatischen Grundlagen der katholischen Kirche in Schrift und
Tradition, und darum ist sie auch niemals eine Sekte, indem sie der
Glaubenssubstanz etwas hinzugefügt oder ihr etwas entzogen hätte
oder eine Sondermeinung gegenüber der übrigen Offenbarung
ungebührlich betonte. Sie bezieht im Gegenteil eine durchaus feste

dogmatische Position und weiss sich verbunden mit der wahren und
echten Katholizität aller christlichen Jahrhunderte. Im Besitz der
Interkommunion mit der Katholischen Kirche von England übersieht

sie die Gefahren nicht, die darin liegen, die Einheit durch
Synthese zu gewinnen. Die Synthese der verschiedenen Glaubenserfahrungen

in den Konfessionen, die eine horizontale Einheit erstrebt
im Unterschied zu einer vertikalen durch die Geschichte der Kirche
kontinuierlich hindurchgehenden Einheit, ist voller Gefahren und
Fehlerquellen. Wir können die katholische Kirche nicht zur
Darstellung bringen auf einer Minimalbasis von einigen wenigen gemeinsamen

Glaubenswahrheiten. Das drastische Beispiel der
Südindischen Union und vor allem der Versuch einer offenen
Kommunion in Evanston auch mit den Freikirchen durch die anglikanische

Kirche haben ohne Zweifel schockierend gewirkt und drängen
die Warnung aus brüderlichem LIerzen auf, nicht den zweiten Schritt
vor dem ersten zu tun. Die Wahrheit würde sonst an Nachgiebigkeit
sterben und eine an sich gesunde offene Katholizität in fälsche
Bahnen gelenkt werden.

So sehr sich die altkatholische Kirche ihrer besonderen
geschichtlichen Aufgabe bewusst fühlt und «gelegen oder ungelegen»
der Wahrheit in Liebe das Wort reden muss, so sehr bleibt sie brüderlich

allen Christen verbunden, clie mit ihr das gleiche Ringen um
die wahre Einheit in Jesus Christus verbindet. Darum bleibt sie

auch clem Weltrat der Kirchen nicht fern und hat auch keine schroffe
Abwehrstellung bezogen, sie weiss sich selbstverständlich vor allem
denen verbunden, die sich in der «internationalen Liga für Glaube
und Kirchenverfassung» (ILAFO) zusammengeschlossen haben und
ihre Ziele bejahen.

In dem Masse, in dem wir nach unserem Glauben leben, dieses

Glaubensleben vertiefen nnd Christus nachfolgen in Demut und
wahrer Herzensfrömmigkeit, werden wir dazu beitragen, dass die
Konfessionen einander immer näherkommen. Ich erinnere zur Ver-



— 19 —

deutlichung an einen Vergleich, den einmal ein mittelalterlicher Abt
gewählt hat: «Denken wir uns ein Rad, das ein Zentrum und eine

Peripherie hat. Das Zentrum ist Gott, die Peripherie ist die Welt.
Zwei noch so weit auseinanderliegende Punkte auf der Peripherie
rücken in dem Masse näher zusammen, wie sie zum Zentrum
hinstreben. Je näher wir also zu Gott kommen, desto näher kommen
wir auch zueinander. Und umgekehrt : Je mehr wir uns einander
nähern, desto näher kommen wir zu Gott.»

Darum wird das Verhältnis zwischen der römischen und
altkatholischen Kirche in dem Sinne besser werden, wie das Verhältnis
aller Kirchen zueinander, als sie sich auf ihr Wesen und ihren
inneren Reichtum besinnen und ernst machen mit der Nachfolge
Christi und aller religiös-sittlichen Vertiefung.

Jeremias Gotthelf, der begnadete Dichter und Pfarrer aus der
Schweiz, hat es einmal in seiner «Schützenrede» gesagt: «Wo Friede
werden soll zwischen Brüdern, da lässt er sich nie auf dem Gebiete
des Rechts vermitteln ; Recht und Unrecht wiegt keine menschliche
Hand sicher ab, dass der Stachel aus allen Herzen genommen wird;
im Brudersinne alleine ist der Friede zu finden in dem Sinne, der
den Balken sieht im eigenen Auge und siebzigmal siebenmal des
Tages dem Bruder vergibt. Wägen das Recht wollen wir also nicht,
sondern mahnen, dass unter Brüdern das Ende des Haders nicht in
der Übermacht liegt... Lernt aus der Geschichte der Väter, wie es
Sünde sei, zum Zorn den Bruder zu reizen, welche Busse der Herr
verhänge, wie das beste Blut vergossen werden müsse zu solcher
Sühne. Meidet der Väter Sünde, ihr Söhne des Landes, reizet zum
Zorne nicht dessen Söhne. Wie in des Sees Tiefen Ruhe ist, so ist
Friede auf dem Grunde der Herzen des Volkes, und Katholiken und
Reformierte sind Brüder noch heute in der Tiefe ihres Sinnes. Nur
auf der Oberfläche toben Wellen, aber fast scheint's nur ein
mutwillig Ruderspiel zu sein, wie die Schiffer sich ins Gesicht spritzen,
einer den andern ins Wasser tauchen zu wollen.»

Wenn Gotthelf das für Katholiken und Reformierte mit Recht
meinen darf, dann wir um so mehr zwischen alt- und
römischkatholisch. Katholiken sind wir, ob anglo-, griechisch-, römisch-
oder altkatholisch. Nicht die Übermacht des einen oder andern
entscheidet, nicht die Zahl und nicht der äussere Schein, sondern das,
was Johannes einmal schreibt: «Wenn wir im Lichte wandeln, so
wie Er im Lichte ist, so haben wir Gemeinschaft miteinander.»
(1. Joh.l, 7.) Nach dem Gebete der ostkirchlichen Liturgie muss



— 20 —

die «Einheit des Glaubens und die Gemeinschaft des Heiligen Geistes
erfleht werden» in unablässigem Gebete, und wir müssen «uns selbst
und einander und unser ganzes Leben Christus, unserem Gott,
empfehlen». Die endgültige Einheit ist letztlich trotz allem geforderten
menschlichen Bemühen Gnade und Geschenk Gottes 1).

Bottrop. Kurt Pursch

x) Die vorliegenden Ausführungen wurden ursprünglich als Vortrag
vor einer anglo-katholischen Gruppe von Professoren und führenden
Geistlichen in Bonn gehalten und hatten die Aufgabe, in kurzen Umrissen den
theologischen Standort der altkatholischen Kirche und ihr Verhältnis zur
römisch-katholischen Kirche zu bestimmen.


	Die wahre Katholizität

