
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 46 (1956)

Heft: 4

Artikel: Das Opfermahl und die Neuordnung seiner Gestalt

Autor: Pursch, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404339

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 214 —

Das Opfermahl und die Neuordnung seiner Gestalt

Aus der zurückgewonnenen Erkenntnis, dass die Gestalt der
Eucharistiefeier das Mahl ist, geht hervor, dass alle dem eigentlichen
Mahl vorausgehenden Gebete und das begleitende Brauchtum der

Vorbereitung darauf dienten und keine weiteren für erforderlich
angesehen wurden. So ist che Ordnung gerade dieses Teils der Eucharistie

am wenigsten geschichtlich erweisbar und eindeutig
abzuleiten. So sehr Anton Baumstark über den Canon actionis im
lateinischen Eucharistiegebet Roms nach eingehenden und gründlichen
Studien behaupten kann, dass es in seinem Aufbau und Bestand
kaum grundsätzliche Veränderungen erfahren habe 1), so wenig kann
dies für die Spendung des hl. Mahles gelten. Hier gibt es zunächst

überhaupt keine besonderen Gebete. Es ist einfach der Schluss der

ganzen Feier.
Die Urgestalt des neutestamentlichen Opfermahles ist im

Abendmahlssaal gegeben. Christus reicht den Aposteln das Brot und den
Kelch mit dem Wein - sein Fleisch und sein Blut. Zuvor wurde das

Brot gebrochen und der Wein mit Wasser gemischt. Das Brechen
des Brotes blieb allzeit ein bedeutsamer Brauch und auch der

Vermischungsritus blieb in mannigfacher Abwandlung bis heute erhalten.

Biblisch überliefert ist auch der Hymnus zur Danksagung, mit
dem das Ostermahl schloss. Matth. 26, 30 und Mark. 14, 26: «xal

vpvijaavxeç è^fjXûov eiç xò oqoç xojv èXaióJv ».

Das dürfte aus naheliegenden Gründen in der apostolischen Zeit
so weitergehalten worden sein. Ein klares Zeugnis einer Danksagung
allerfrühester Prägung überliefert die Didache aus der Wende des

ersten nachchristlichen Jahrhunderts (Kap. 10, l)2). Noch ausführlicher

beschreibt etwa fünfzig Jahre später Justinus der Märtyrer in
seiner Apologie den ganzen Hergang. Nach der «Danksagung» teilen
die Diakone den Anwesenden zuerst von dem Brote und dann von
dem mit Wasser gemischten Weine aus und bringen dann auch den
Abwesenden. Bischof und Priester scheinen bei der Spendung des

Mahles nicht beteiligt zu sein (Justin., Apol. I 65)3). Eine eingehende
Schilderung der Kommunionspendung in Rom gibt uns etwa siebzig

1) A. Baumstark, Missale Romanum, Eindhoven-Nijmegen o. J. (1929),
S. 17.

a)M.J.Rouet de Journel, Enchiridion Patristicum, Freiburg i. Br.
1947 14. S. 3, Nr. 7.

3) A.a.O., S. 48/49, Nr. 128.



— 215 —

Jahre später Hippolyt von Rom l). Hier ist der Ritus bereits
ausgestaltet und erweitert. Wir finden ein Vorbereitungsgebet, eine
Spendeformel, einen Lobgesang während des Empfanges, ein Gebet
nach der Austeilung und schliesslich die Handauflegung. Die Gestalt
der Apostolischen Konstitutionen aus der Wende des 4. Jahrhunderts
enthält einen Grundriss der Chrysostomusliturgie. In der gleichen
Linie bewegt sich die Beschreibung und Weisung für den Kom-
munionempfang in den mystagogischen Katechesen des Cyrill von
Jerusalem (f 386), Kap. V, 19-22. Aus der nordafrikanischen Kirche
ist uns der Psalniengesang während der Spendung des hl. Mahles
überliefert. Noch ursprünglicher dürfte die Stille gewesen sein. In
ausserrömischen Liturgien war vielfach noch vor der Kommunion
jedenfalls schon im 4. Jahrhundert, eine Segnung der Gemeinde
üblich, die sich in den gallischen Liturgien zu einem besonders
feierlichen Pontifikalsegen entwickelt, der nach Num. 6, 22-26,
dreigliedrig gestaltet ist. Im 4. Jahrhundert finden wir auch im Eucholo-
gion Serapions (n. 14-16) für die griechische Kirche ein
Vorbereitungsgebet, die Segnung der Empfänger und ein Gebet zur
Danksagung.

Der Opfermahlritus der alten Kirche war schlicht und
überraschend kurz. Hier sollte viel weniger etwas eigenes zum Ausdruck
gelangen, als das Ganze zur Vollendung und zum Abschluss gebracht
werden. Das Mahl war ja das bestimmende Element der ganzen
Feier. Erst später setzt eine eigene Vorbereitung durch Gebete ein,
die mit einer- Spiritualisierung des Sakramentsbegriffes parallel
verläuft. Die private Vorbereitung, besonders durch das Mittelalter
stark gefördert, wird vor allem dem zelebrierenden Priester für seine
Privatmesse ans Herz gelegt und fördert eine Reihe von Gebeten
zutage, die aus den einzelnen Gebräuchen und Gebeten des
Opfermahles keine organische Einheit zu bilden imstande sind. Durch ihre
Herkunft aus verschiedenen Zeiten und Liturgiebereichen erwecken
sie den Eindruck einer gewissen Ungeordnetheit und ergeben ein
unorganisch kompiliertes Schema, das der Liturgiewissenschaft
immer ein Problem war.

Die gegenwärtige Gestalt
Im Bereich der altkatholischen Kirchen innerhalb der Utrechter

Union sind gerade bezüglich des Opfermahles zum Missale Romanum
die geringsten Abweichungen festzustellen. Am wenigsten beliebt

J) Vgl. Pius Parsch, Messerklärung, Klosterneuburg 1935 a, S. 270-272.



— 216 —

erscheint der Embolismus, die Erweiterung der Erlösungsbitte, der
trotz hohen Alters zumeist ganz weggelassen wird. Vielfach ist man
dazu übergegangen, das Gebet des Herrn gemeinsam zu sprechen,
statt es durch den Liturgen singen zu lassen, was früher durchaus
nicht üblich war und heute sogar - allerdings in der unverstandenen
Liturgiesprache Roms - in die Neuordnung der römischen
Karfreitagsliturgie eingedrungen ist. Jedenfalls ist das Vaterunser seit
frühester Zeit das eigentliche Tischgebet der Kirche und sollte als
solches auch immer in Erscheinung treten. Endgültig wurde es erst
durch Gregor d. Gr. in die abendländische Eucharistiefeiere eingeführt

unter ausdrücklicher Berufung auf apostolische Überlieferung.
(12. Brief an Joh. v. Syrakus)1). In frühester Zeit schon wird die
Brotbitte auf das eucharistische Brot bezogen 2), obwohl sie doch
im Munde Christi selbst diesen Sinn nicht hat. Die Bitten des Vaterunsers

bilden in ihrer Gesamtheit die beste innere Vorbereitung auf
die heilige Kommunion. Die Bitte um das tägliche Brot wird von
Ambrosius als Mahnung zur tägüchen Kommunion ausgelegt. Die
Bitte um Sündenvergebung wird im Altertum durchwegs quasi-
sakramental und sündentilgend aufgefasst, so dass ein neuerer Theologe

der römischen Kirche Abt Hugo Lang O. S.B. sie in seiner

«Liturgik für Laien» als Ersatz für die Devotionsbeichte ansieht 3).

Diese Erkenntnis ist uns auch aus anderen Gründen interessant.
In der Liturgie, wie sie in Rom selbst gefeiert wurde, war das

Vaterunser bis etwa zur Jahrtausendwende das einzige Gebet vor
der Kommunion. Darauf folgte sofort die Brechung des Brotes, der
Friedenskuss und ohne weitere Einleitungen oder Bekenntnisformeln
die Kommunion des Klerus und des Volkes.

Thürlings bereitete die Brotbrechung und die Vermischung
der Gestalten unter Einbezug verschiedenartiger Elemente von Text
und Handlung schon dasselbe Problem wie uns heute, die wir darum
bemüht sind, die Liturgie in Gebet und Handlung eindeutig und
verständlich zu machen. Thürlings lässt den Embolismus ganz fallen,
hebt aber dafür die Brotbrechung hervor, die im Missale Romanum

von völlig andersgearteten Gedanken aufgesogen und überlagert
wird. Zur Brotbrechung und Vermischung der Gestalten formt er

») Ep. IX, 12.
2) Opt. Milev., Contra Parmen. II 20, CSEL 26, 50.
Auch andere Kirchenväter und -schriftsteiler machen sich diese Deutung

zu eigen, wie auch u. a. Tertullian.
3) Hugo Lang, Liturgik für Laien, S. 79 f. zitiert nach Rudolf Peil,

Handbuch der Liturgik, Freiburg 1955, S. 57.



— 217 —

aus der Apokalypse (5, 12) ein ergreifendes Begleitgebet, das sowohl
den Tod als auch die Verherrlichung des «Lammes» zum Ausdruck
bringt. Allerdings ist es dann weniger sinnvoll, darauf unvermittelt
den Friedensgruss mit dem seit dem 7. Jahrhundert üblichen Gesang
während der Brechung, nämlich das «Agnus Dei» folgen zu lassen.
Es musste im Gegenteil so verfahren werden, dass die Brotbrechung
und Vermischung während dieses neugeformten Gebetsspruches
oder während des «Agnus Dei» vorgenommen wird. Beides ist hier
zuviel.

Den Gedanken des Friedensgrusses mit der Vermischung der
Gestalten zu verbinden, mag wohl recht nahe liegen, war aber
ursprünglich nicht damit gemeint. Die Brechung diente einem
praktischen Bedürfnis, und erst das Mittelalter hat damit die Symbolik
des Todes Jesu verbunden, während die Vermischung als
Auferstehung gedeutet wurde. Das Mischungsgebet aus dem Missale
Romanum mit seinen schweren theologischen Bedenken ist glücklich

weggelassen, zumal es erst aus dem Mittelalter stammt und
zudem ja auch nicht jede Handlung mit einem Begleitspruch verbunden
sein muss ').

') Die Vermischungsriten - verwurzelt in der Sabbatmahlzeit und im
Passahmahl - hatten zweierlei Aufgaben zu erfüllen. Einmal dienten sie dom
Gedanken der Einheit und Gemeinschaft (communio sanctorum), indem die
vom Bischof bzw. Nachbarbischof übersandte Hostienpartikel als Zeichen
dos oinen und gemeinsamen Mahles in don Kelch gesenkt wurde (ein Brauch,
der im 9. Jahrhundert aufgegeben wurde), und dann waren sie eine Art
Konsekration, indem don Kommunionkelehen für die Gläubigen, die unkonse-
krierten Wein enthielten, oino konsekrierte Hostienpartikel (manchmal auch
einige Tropfen aus dem konsekrierten Wein des Altarkelches) beigemischt
wurde, worauf auch die Formol hindeutet, die jetzt noch im Missale Romanum

steht: «Haec commixtio ot consecratio Corporis et Sanguinis Domini
nostri Jesu Christi fiat aeeipientibus nobis in vitam aeternam!» Gerade der
Hinweis auf den Empfang nach der Vermischung legt dio vorgenannte
Deutung nahe. Heute geschieht sio in einer anderen Weise und wird nur noch
vom Priestor selbst genossen. Die Bedenken in Trient (H. Jedin, Das Konzil
von Triont und die Reform des Römischen Messbuehos, in Liturgisches Loben
1939, S. 58) wären durch eino geschichtliche Analyse zu beseitigen gowosen.
Eine theologische Missdoutung, als ob erst durch diese Mischung und nicht
schon durch die Konsekration jeder einzelnen Gestalt der lebendige Leib
mit dom Blut gegenwärtiggesetzt sei, ist durch diesen geschichtlichen Hin-
wois auf das ursprüngliche Verständnis und dio Entstehung dieses Ritus
nicht mehr möglich. Auch die Zuflucht zur Formel des Mailänder Missale:
«Haec commixtio conseerati Corporis» steht untor dem Verdacht dor
vereinfachten Beseitigung der darin liegonden Schwierigkeit wie auch andere» Toxte
aus dem Mittelalter, in denen das Wort «consecratio» einfach fehlt. Man
wusste anscheinend beim Wegfall dos angeführton Ritus nichts mehr damit
anzufangen.



— 218 —

Das «Agnus Dei» zwischen Volk und Priester nur sprechen zu
lassen und nicht als Gesang zu behandeln, ist nicht glücklich und
trägt dem ursprünglichen Charakter dieser Litanei wenig Rechnung.

Der auf apostolischer Tradition beruhende Friedenskuss, als
Zeichen der Versöhnung und Bruderliebe vom Altar ausgehend,
steht heute kaum noch in Gebrauch. Der Friedenskuss war noch bis

zum Ende des Mittelalters lebendig und diente der unmittelbaren
Vorbereitung auf die Kommunion. Nicht so sehr die Beziehung auf
Matth. 5, 23 steht jedoch hier im Vordergrund als die Tischgemeinschaft

mit Gott und mit den Brüdern und Schwestern. Diese
Tischgemeinschaft aber bedeutet Friede und Gemeinschaft untereinander.

Aus der privaten Kommuni onVorbereitung des Priesters, die bis
ins 16. Jahrhundert im Wortlaut nicht festlag, stammen drei Gebete

(Thürlings hat an ihrer Stelle ein einziges gesetzt), die der gallischen
Liturgie des 10. Jahrhunderts entnommen sind. Doch scheint es nicht
zweckmässig, diese Gebete weiterhin zu verwenden, vor allem im
Mitvollzug mit der Gemeinde, da die Verselbständigung von
Konsekration und Kommunion und ihre Isolierung voneinander dadurch
nur noch mehr gefördert werden. Ausserdem sind diese Gebete
offensichtliche Reste aus der «Privatisierung» der Eucharistiefeier.

Sehr beliebt ist das aus Kommunionandachten derselben Zeit
stammende, aus den Worten des Hauptmanns von Kapernaum
gebildete Gebet, das noch einmal die Unwürdigkeit und Sündhaftigkeit

des Menschen zum Ausdruck bringt, die Bitte um Vergebung
ausspricht und die überragende Bedeutung der göttlichen Gnadenhilfe

betont. Meines Erachtens wäre es hier völlig ausreichend und
könnte alle anderen Vorbereitungsgebete ersetzen.

Der Ritus der Kommunionspendung ist gerade innerhalb der
altkathohschen Kirche nicht einheitlich, vor allem hervorgerufen
durch das Schwanken in der Praxis der Kommunion unter einer
oder beiden Gestalten. Die mannigfachen Formen, die üblich geworden

sind, offenbaren immer wieder die Schwierigkeit der Behandlung
des Kommunionkelches, so dass eine allgemein anerkannte Regelung
noch nicht möglich geworden ist.

Nach dem Missale Romanum, dem sich alle altkatholischen
Liturgien ausser der von Thürlings anschliessen, geniesst zuerst der
Priester die beiden konsekrierten Gestalten und nachher erst spendet
er sie den Gläubigen. In der Ordnung, die auf Thürlings zurückgeht,
spendet der Priester nach der Kommunion des Leibes auch den

Gläubigen den Leib des Herrn und nachher in einer wirklichen (für



— 219 —

sich selbst) und gleichzeitig geistlichen (für die Gläubigen)
Kommunion das Blut sich selbst, während er die Spendeformel im Plural
spricht. Zwischen die Sumptio Corporis und Sanguinis sind Psalmverse

eingefügt.
Die Antiphon zum heute nicht mehr üblichen Kommunionpsalm

wird heute fast durchwegs erst nach der Kommunion
gesprochen, ausser in Österreich, wo eine wirklich ursprüngliche Lösung
versucht wurde, indem der «Abendmahlsvers» die Spendung der
Eucharistie einleitet l). Das ist auf alle Fälle sinnvoller. Während
der Kommunionausteilung werden zumeist Orgelpräludien oder
Sakramentshymnen verwendet, vereinzelt auch völlige Stille gehalten.

Sinnvoll wäre es, die Antiphon vor der Spendung der
Kommunion zu singen, mit dem Tagespsalm oder einem entsprechenden
Hymnus zu verbinden und nach den einzelnen Versen oder Strophen
und am Schluss zu wiederholen.

Die Reinigung der Gefässe wird von alten Danksagungsgebeten

begleitet. Darauf folgt die Postcommunio, die im Hinblick auf die

empfangene Kommunion zumeist die Bitte enthält, anknüpfend an
die Kirchenjahreszeit, dass die hl. Speise in der Seele Frucht bringen
möge.

') Unser Beten. Bet- und Gesangbuch der altkatholischen Kirche
Österreichs. Im Auftrage der Synodo herausgegeben vom Pressereferat der
kirchlichen Oberbehörde, Wien 1952, für das «Amt der Gemeinde» erschienen. -
Wenn wir die Voranstellung der Antiphon beifällig begrüssen, so sind wir
uns gleichzeitig dessen bewusst, diuss ihrem inneren Wesen als Gesang noch
nicht Genüge getan ist, und darüber hinaus müssen wir die übrigo Verformung

des Abendmahlsritus in dor jotzt geltondon österreichischen Ordnung
als Rückbildung bedauern. Hier sind nicht altkirchliche Gedanken zum
Durchbruch gelangt, sondern der mittelalterliche Ritus der Gläubigonkom-
munion ausserhalb der Messe diente als Vorbild einer mit der Erteilung der
Lossprochung verbundenen und die Verbindung mit der Konsekration völlig
zerreissonden Feiergostalt, die zudem mit subjektiven Elementen durchsetzt
ist, wie beispielsweise die jeweils besonderen, dem oinzelnen angepassten
Spondeformeln bei dor Austeilung der hl. Kommunion. Ganz abgesehon
davon, dass das Sündenbekenntnis mit der fürbittenden Lossprochung boreits
im Stufengebet enthalten ist und dadurch ein Grundgesetz der Liturgie
verletzt wird, nichts im gleichen Gottesdienst zweimal geschehen zu lassen.

Auch dio vorgesehene Segnung mit den konsekriorten Abendmahlsgostalten
vor der Kommunion erscheint befremdlich und üborhüssig, ja trägt oher
noch als der Segen ausserhalb dor Eucharistiefeier den schon im Mittelalter
gologton Keim in sich, den eucharistischen Segen an dio Stolle der wirklichen
Kommunion zu setzen. Dadurch wird der Empfang des hl. Mahles durch
fremde und andersgeartete Gedanken verzögert und unnötig aufgehalten.
Diese Klarstellung schien vor allem im Hinblick auf das seinerzeit sich jeder
Stellungnahme enthaltende Roferat in der römisch-katholischen Zeitschrift
«Bibel und Liturgie» 1953, November, Klostorneuburg, S. 48-51, notwendig.



— 220 —

Die Bereitung des Mahles
Um eine klarere Darstellung der vorhandenen und leicht überfüllt

wirkenden Gedanken zu erreichen, muss deutlich unterschieden
werden zwischen der Vorbereitung des Mahles (die folgende Elemente
enthält: a) die Brotbrechung und Vermischung [äussere Vorbereitung],

b) den Friedensgruss und Friedenskuss [innere Vorbereitung]
und c) das Vaterunser mit der unmittelbaren Vorbereitung), der
eigentlichen Mahlfeier selbst und der Danksagung.

Nach dem Zeugnis des hl. Augustinus hatte das Vaterunser
seinen Platz in der Eucharistiefeier erst nach der Brotbrechung. Das
ist ein aus der Geschichte uns gegebener und nicht unwichtiger Hinweis

zur Neuordnung gerade dieses Teils der Eucharistiefeier, um ihn
deutlicher und gedanküch straffer zu fassen. An die Erhebung der
Gestalten beim Schluss des Kanons könnte die «Brechung des Brotes»

unmittelbar anschliessen, während die Gemeinde im Wechsel
mit den Sängern das «Agnus Dei» singt. Während des Gesanges werden

auch die Gestalten vermischt. Der Gesang des «Lamm Gottes»
schliesst mit der Bitte : « Schenk uns den Frieden » Hier ist dann die

geeignete Stelle für den Friedensgruss und Friedenskuss.
Das hier bestehende Liturgieproblem wird von allen Seiten

lebhaft empfunden, darum wurden auch andere Lösungen versucht und
vorgeschlagen. Freilich muss dabei der ganze Gedankenkreis ins Auge
gefasst werden. Gedanklich ist mit der Symbolik der Vermischung
der beiden Gestalten : der Einheit von Kirche zu Kirche, der Gemeinschaft

aller und dem folgenden Brudermahle auch der Friedenskuss
zutiefst innerlich verbunden. Darum schlägt der römisch-katholische
Benediktinerabt Cap eli e folgende Lösung vor : Nach dem Embolismus

folgt sofort das Gebet um den Frieden, der Friedensgruss und
Friedenskuss, dann die Brechung und Mischung, begleitet vom
Gesang des «Agnus Dei» *).

Die Verbindung von Friedenskuss und Kommunion ist schon
sehr alt. Der Friedenskuss könnte seelsorglich wieder zu einer grossen

q Abt Capello, Le rite de la fraction - Revue Bénédictine 1941, S. 5 f.
bis 39 f. In dem zunächst bestechenden Lösungsversuch von Capello wird
die Einheit der Gedanken nicht hinreichend gewahrt, der Gang der Handlung

und ihr Gebetsinhalt des öftern unterbrochen, weil dio Konsequenz
darin fehlt, nicht nur eine andere Reihenfolge zu finden, sondern vor allem
auch die störonden und als Beiwerk zu wertendon, der mittelalterlichen
Privatfrömmigkeit entstammenden Gobeto aus der Liturgie wieder
herauszulösen. So bleibt alles schleppend, und es wird immer wieder von neuem
zu Gedanken angesetzt, die dann wieder fallengelassen und durch neue und
andersartige verdrängt werden.



— 221 —

Bedeutung gelangen, wenn wir ihm die richtige Form zurückzugeben
verstünden. Ursprünglich wurde er nicht von Person zu Person
weitergegeben, wie es etwa aus dem Ritus des heutigen römischen Hochamtes

gefolgert werden könnte, sondern nur zwischen Nachbarn
gewechselt. In der koptischen Kirche verneigte man sich früher vor
dem Nebenmann und berührte dann dessen rechte Hand. Die
Armenier begnügen sich mit einer Verneigung. Heute reicht bei den
Kopten jeder rechts und links die Hand dem Nachbarn. Seit dem
10. Jahrhundert geht der Friedenskuss vom Altare aus und wird
gleichsam als Segensgruss aus dem Allerheiligsten weitergegeben und
vielfach als Kommunionersatz betrachtet. An Stelle der Umarmung
tritt im Abendland gar bald das «instrumentum pacis» oder
«Pacificale», zumeist ein Reliquiar des Kirchenpatrons, das vom Zelebranten

geküsst, dann an die Assistenz, den Patronatsherrn und mancherorts

auch an die ganze Gemeinde weitergereicht wurde T). Auch Pius
Parsch, der bekannte Volksliturgiker, pflegte in seinen
Gottesdiensten zu St. Gertrud in Klosterneuburg eine Paxtafel zu gebrauchen

und setzte sich in seinem Schrifttum wiederholt dafür ein.
Am entsprechendsten scheint mir folgende Lösung zu sein : Nach

der Brechung des Brotes und der Vermischung der hl. Gestalten,
nachdem die Friedensbitte des «Agnus Dei» verklungen ist, küsst
der Priester den Altar und wendet sich mit ausgebreiteten Armen
zur Gemeinde mit den Worten : «Der Friede des Herrn sei allzeit mit
euch!», worauf die Gemeinde antwortet: «Und mit deinem Geiste!»
Dann erteilt der Zelebrant dem Diakon, dieser dem Subdiakon und
der übrigen Assistenz den Friedenskuss in der im Abendland ge-
gebräuchlichen stilisierten Form. Die Gläubigen reichen beide Hände
dem Nachbarn und grüssen sich mit den Worten: «Der Friede sei

mit dir!» «Und mit deinem Geiste!»
Nun wird nach der feierlichen Einleitung als Gebet des Herrn

und seiner in Ihm vereinten und durch Ihn geheiligten Gemeinde,
als Tisch- und Familiengebet das Vaterunser gesprochen, das in der
Erlösungsbitte mit der feierlichen Schlussformel ausklingt.

Diese Lösung würde die ganze Handlung straffen und den
Höhepunkt besser herausstellen. Auch bliebe dadurch der innere
Zusammenhang der Gedanken besser gewahrt. Nach der äusseren Bereitung
der Gaben in der Brechungs- und Mischungszeremonie folgt die

') Dieser Brauch war in den böhmischen Diözosen bei feierlichon
Hochämtern noch 1945 orhalten, wurde allerdings mehr als Reliquienverohrung
denn als Friedenskuss empfunden.



— 222 —

innere Bereitung des Herzens im Zeichen der Gemeinschaft durch
den Friedensgruss und Friedenskuss und schliesslich im Gebet des

Herrn mit seiner Erweiterung das gemeinsame Flehen der Gottesfamilie

um das Brot des Lebens und die Verzeihung der Sünde. Zum
Schluss sprechen dann alle gemeinsam nach der Anrufung: «Das
Brot des Himmels lasst uns nehmen und preisen den Namen des

Herrn » das aus den Worten des Hauptmanns von Kapernaum
geformte unmittelbare Vorbereitungsgebet: «Herr, ich bin nicht würdig,

dass Du eingehst unter mein Dach, aber sprich nur ein Wort, so

wird meine Seele gesund!» (Vgl. Luk. 7, 6 ff.)

Die eigentliche Mahlfeier
Für den gesamten Vollzug ist im Auge zu behalten, dass das

hl. Mahl auf einen freudigen, lobenden und dankenden Charakter
abgestimmt werden soll. Wir sind zu Gottes Tisch geladen, der ein
«Gott der Freude und Wonne ist» (Ps. 42, 4).

Während der Priester schweigend die hl. Gestalten empfängt,
herrsche Stille. Nachher wende er sich zu der Gemeinde und zeige
ihr die Hostie, indem er die Antiphon zum Kommunionpsalm oder

Hymnus anstimmt. Der älteste bezeugte Gesang bei der Eucharistiefeier

überhaupt ist dieser Kommuniongesang. Wir finden ihn bereits
im 4. Jahrhundert *). Er wird nach seiner Wiederbelebung dazu
beitragen, dass das heilige Mahl wieder zu einem Freudenmahl wird.
Die Schwierigkeiten des beständigen Wechseins der Antiphon lassen

sich überbrücken, wenn man einige stehende Antiphonen für die
einzelnen festlosen Abschnitte des Kirchenjahres gebraucht und nur
die Festtage mit ihren besonderen Antiphonen auszeichnet. Bei
Johannes Chrysostomus finden wir die uns als Tischgebet geläufige
Antiphon: «Aller Augen warten auf Dich, o Herr, und Du gibst ihnen
Speise zur rechten Zeit», mit der dann der Psalm 144 verbunden
wird 2). Der Psalm 33 mit der Antiphon «Kostet und seht, wie gut
der Herr ist» steht schon bei Hieronymus 3), gewinnt allerdings erst
in der griechischen Fassung ihre volle Bedeutung: «Sri xQr/aràç 6

xvqioç». Wenn wir bedenken, dass in dieser Zeit das rj wie «i»

gesprochen wurde, dann verstehen wir die Beliebtheit gerade dieser

Antiphon. Augustinus verwendet als Responsum «Accedite ad eum

1) Schon um 400 in Karthago bozougt.
2) Joh. Chrys. In Ps. 144 expos. 1 PG 55, 464.
3) Weitere Literaturangaben bei Josef A. Jungmann, Missarum so-

lemnia II, Freiburg 3 1952.



— 223 —

et illuminamini » x). Diese Antiphonen und Responsorien wurden
mit Psalmen und Hymnen verbunden. Darum wäre es durchaus möglich

und vertretbar, unsere Kirchenlieder, ob Zeit- oder Kommunionlieder,

mit den uralten Antiphonen in Verbindung zu bringen. In der
mozarabischen Liturgie wird das dreimalige Halleluja als Responsum
benützt, die Armenier gebrauchen Psalm 148 und die Kopten Psalm
150 mit dem Halleluja als Responsum. Zuerst wurden diese Gesänge
von den Kommunikanten selbst gesungen, später von einem Sängerchor.

Heute wäre es wünschenswert, wenn die Antiphon von allen
gesungen werden könnte.

Bezüglich des Spendungsritus sagt uns die Liturgiegeschichte,
dass anfänglich die Kommunion den Gläubigen gebracht wurde, erst
im 4. Jahrhundert treten sie an den Altar, und zwar an den Altartisch
selbst, nicht wie heute an die Chorschranke (Cyr. v. Jerus., Cat.
myst. V 21 f.). Vom 11. bis zum 16. Jahrhundert wird der kniende
Empfang allgemeiner Brauch.

Selbstverständlich empfingen die Gläubigen in den ersten
Jahrhunderten die Kommunion unter beiden Gestalten. Die Kelchspen-
dung erfolgte durch den Diakon. Durch die Zurückdrängung des
Kelches wurde auch das Amt des Diakons zurückgedrängt. Der Kelch
für die Gläubigen ist endgültig erst im 12. und 13. Jahrhundert
verschwunden. Wollte man - was grundsätzlich vom altkatholischen
Standpunkt zu fördern und zu begrüssen wäre - den Laienkelch wieder

einführen, so musste damit auch das Amt des Diakons in seiner
Besonderung und nicht nur als zu durchlaufende Weihestufe wieder
geschaffen werden.

Trotzdem werden wie in früheren Jahrhunderten die Schwierigkeiten

in der Behandlung des heiligen Blutes bestehen bleiben, und
man wird von neuem dazu geneigt sein, dem eigentlichen Darreichen
des Kelches auszuweichen oder ihn nur in kleinen Kreisen und
Gemeinschaften zuzulassen. Um die Verunehrung der hl. Gestalten
auszuschliessen, wurden nur wenige Tropfen des konsekrierten Weines
gewöhnlichem Weine beigemischt; die Einführung eines Saugröhr-
chens zum besseren und vor allem hygienischeren Trinken, ferner das
Befeuchten der Hostie mit dem heiligen Blut (die Intinctio wird im
Jahre 675 von der Synode in Braga scharf zurückgewiesen!) und die

Einführung kleiner Kelche für die Gläubigen - blieben in allem letzt-

') A.a.O. und Pius Parseli, Messerklärimg, Klosterneuburg 1935 2,

S. 320-326.



— 224 —

lieh doch unbefriedigende Versuche, die schliesslich auch zum
Verzicht auf den Kelch geführt haben, aber auch dieser Verzicht bleibt
unbefriedigend. Lange hat sich der Brauch erhalten, dass die
assistierenden Kleriker die Kommunion unter beiden Gestalten
empfingen, so noch 1760 Diakon und Subdiakon beim levitierten Hochamt

in St. Denis x).

Grundsätzlich sollte man in grösseren Gemeinden die
Kommunion im allgemeinen nur unter einer Gestalt reichen und nur bei
besonderen Anlässen, wie Trauung, Erstkommunion, Priesterweihe
und zu den anderen Weihen unter beiden sowie den assistierenden
Klerikern und anwesenden Priestern bei feierlichen Gottesdiensten.
Dann soll aber wirklich der Kelch gereicht werden ; die Intinktion
wird der Symbolik nicht gerecht und sollte darum Heber unterlassen
werden 2).

In den Spendeformeln der Frühzeit tritt der Gedanke des

Bekenntnisses in den Vordergrund: «Der Leib Christi! - Das Blut
Christi, ein Trank des Lebens!» Und der Empfänger antwortet:
«Amen» oder «Credo». In der heutigen Fassung ist kein Bekenntnis
enthalten, sondern ein Segenswunsch. Die Formel kann ohne
weiteres für mehrere Kommunikanten gebraucht werden, um sie nicht
durch allzu häufige Wiederholung zu entleeren.

Die Danksagung
Nach dem Empfang des heiligen Mahles wird der Kommuniongesang

beschlossen und geziemenderweise zu einem Danklied oder
weiteren Kommunionlied übergeleitet, während der Priester die
Gefässe reinigt und die übriggebliebenen konsekrierten Hostien im
Tabernakel verschliesst.

Die Ablutio wird im Gebete nicht eigens behandelt, sondern
dem Priester zwei Danksagungsgebete an die Hand gegeben, die er
hier am besten still verrichtet und die vielleicht sogar noch ad libitum

1) Jungmann, Missarum sollemnia, a.a.O.
2) Zur Vollständigkeit eines Mahles gehört Spoiso und Trank. Die Speise

ist jedoch das tragondo und wichtigere Element, dor Trank dient mohr dem
Glanz und der Festlichkoit. Darum - und aus der theologischen Überlogung,
dass die Gegenwart des ganzen Christus in jedor der beiden Gestalten ganz
enthalten ist, sowio der geschichtlichen Erkenntnis, class in don Uranfängon
der Kirche bei Kinder- und Hauskommunionen nur untor einor Gostalt
kommuniziort wurde, kann unter Umständen mit guten Gründon auf die
Gestalt des Weines aus hygienischen Erwägungen oder aus Ehrfurcht (Gefahr

des Verschüttons) vorzichtet werden.



um einige zur Abwechslung vermehrt werden könnten. Die Ablutio
oris, die hier ursprünglich ist, wurde durch die purificatio calicis
überflüssig.

Der Priester beschliesst das Opfermahl mit der Postcommunio
wie er den Opfergang mit dem «Gebet über die Opfergaben»
beschlossen hat. Daran schliesst sich die Entlassung und der Segen
Sinngemäss singt die Gemeinde darauf ein der Kirchenjahreszeit
entsprechendes Schlusslied.

Weitere Gebete in den Rahmen der offiziellen Liturgie
einzufügen, ist nicht sinnvoll, wenn auch vielfach die Danksagung in der
vorliegenden Form als zu kurz und abrupt empfunden werden mag.
Hier sollte der privaten und persönlichen Frömmigkeit Raum
gegeben werden.

In der Fastenzeit und arr Busstagen wäre es zu begrüssen, wenn
das uralte Segensgebet über das Volk («oratio super populum») wieder

aufleben würde, das aber dann auch über das Volk gesprochen
werden musste. Die heute üblich gewordene Segensspendung musste
dann allerdings an solchen Tagen unterbleiben.

Die heutige Segensspendung ist dieselbe, die der Bischof von
alters her übt, wenn er das Gotteshaus verlässt. Früher gebrauchte
er dabei auch einen Segensspruch. Seit dem 9. Jahrhundert haben
auch die Priester diesen Brauch übernommen, wenn auch im
einzelnen nicht vorgeschrieben ist, welche Segensformel dabei zu
gebrauchen war.

Die feierliche Entlassung, die dem Segen vorausgeht, war einstmals

so feierlich und eindrucksvoll, dass die gesamte Feier davon
ihren Namen erhielt *). Heute beschränkt sie sich leider in unseren
altkathohschen Liturgien auf den lobpreisenden Schluss der
Busszeiten, wo man nach der Eucharistiefeier zurückblieb. Vielleicht
waren es Gründe der Übersetzung, die der eigentlichen Entlassung
den Weg verbaut haben. Die Verabschiedung vom Heiligtum aber
war schon in der synagogalen Liturgie von einprägsamer Feierlichkeit

und zutiefst ergreifend. Dölger weist nach, dass das «Ite, missa
est» schon um 400 in Gebrauch gestanden ist, irgendeine
Entlassungsformel sogar schon um 200 2). Vielleicht könnte folgende For-

1) Josef Jungmann, Zur Bedeutungsgesehichte des Wortes missa in
«Gewordene Liturgie», Innsbruck 1941.

2) F. J.Dölger, Ite missa est, in kultur- und sprachgeschichtlicher
Beleuchtung: Antike und Christentum 6 - 1940 - S. 81-132.



— 226 —

mei verwendet werden: «Geht hin, ihr seid entlassen!» - Antwort:
«Preis und Dank sei unserem Gott!»

Das sogenannte Aufopferungsgebet («Place at») vor und der

Prolog zum Johannesevangelium nach dem Segen können entfallen
oder mögen dem Priester beim Ablegen der kirchlichen Gewänder
in der Sakristei zu behebigem Gebrauche anheimgestellt werden.

Die Straffung und deutlichere Herausstellung der tragenden
Gedanken innerhalb des Opfermahls wird sicherlich auch dazu
beitragen, eine wirkliche Lebensgestaltung aus der Eucharistiefeier
Wirklichkeit werden zu lassen und darüber hinaus ganz von selbst

zur Ganzteilnahme an ihr durch den Empfang des Opfermahles
hinführen, darum sehe man in ihr nicht nur ein stilistisches Anliegen,
sondern eine seelsorgliche Notwendigkeit.

Bottrop. Kurt Pursch


	Das Opfermahl und die Neuordnung seiner Gestalt

