Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 46 (1956)

Heft: 4

Artikel: Das Opfermahl und die Neuordnung seiner Gestalt
Autor: Pursch, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404339

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Opfermahl und die Neuordnung seiner Gestalt

Aus der zuriickgewonnenen Erkenntnis, dass die Gestalt der
Eucharistiefeier das Mahl ist, geht hervor, dass alle dem eigentlichen
Mahl vorausgehenden Gebete und das begleitende Brauchtum der
Vorbereitung darauf dienten und keine weiteren fiir erforderlich an-
gesehen wurden. So ist die Ordnung gerade dieses Teils der Eucha-
ristie am wenigsten geschichtlich erweisbar und eindeutig abzu-
leiten. So sehr Anton Baumstark iiber den Canon actionis im latei-
nischen Eucharistiegebet Roms nach eingehenden und griindlichen
Studien behaupten kann, dass es in seinem Aufbau und Bestand
kaum grundsitzliche Verdnderungen erfahren habe ), so wenig kann
dies fiir die Spendung des hl. Mahles gelten. Hier gibt es zunéichst
iiberhaupt keine besonderen Gebete. Es ist einfach der Schluss der
ganzen Feier.

Die Urgestalt des neutestamentlichen Opfermahles ist im Abend-
mahlssaal gegeben. Christus reicht den Aposteln das Brot und den
Kelch mit dem Wein — sein Fleisch und sein Blut. Zuvor wurde das
Brot gebrochen und der Wein mit Wasser gemischt. Das Brechen
des Brotes blieb allzeit ein bedeutsamer Brauch und auch der Ver-
mischungsritus blieb in mannigfacher Abwandlung bis heute erhal-
ten. Biblisch iiberliefert ist auch der Hymnus zur Danksagung, mit
dem das Ostermahl schloss. Matth. 26, 30 und Mark. 14, 26:
Suvijcavtes €ERidov el T6 8poc TV EAaLdv v,

Das diirfte aus naheliegenden Griinden in der apostolischen Zeit
so weitergehalten worden sein. Ein klares Zeugnis einer Danksagung
allerfriithester Pragung iiberliefert die Didache aus der Wende des
ersten nachchristlichen Jahrhunderts (Kap. 10, 1)?). Noch ausfiihr-
licher beschreibt etwa fiinfzig Jahre spater Justinus der Mértyrer in
seiner Apologie den ganzen Hergang. Nach der « Danksagung» teilen
die Diakone den Anwesenden zuerst von dem Brote und dann von
dem mit Wasser gemischten Weine aus und bringen dann auch den
Abwesenden. Bischof und Priester scheinen bei der Spendung des
Mahles nicht beteiligt zu sein (Justin., Apol. I 65)3). Eine eingehende
Schilderung der Kommunionspendung in Rom gibt uns etwa siebzig

1) A. Baumstark, Missale Romanum, Eindhoven-Nijmegen o.J. (1929),
8. 17.

?) M.J.Rouét de Journel, Enchiridion Patristicum, Freiburg i. Br.
1947 14. S. 3, Nr. 7.

3) A.a.0., S. 48/49, Nr. 128.



— 215 —

Jahre spiter Hippolyt von Rom ). Hier ist der Ritus bereits aus-
gestaltet und erweitert. Wir finden ein Vorbereitungsgebet, eine
Spendeformel, einen Lobgesang wihrend des Empfanges, ein Gebet
nach der Austeilung und schliesslich die Handauflegung. Die ({estalt
der Apostolischen Konstitutionen aus der Wende des 4. Jahrhunderts
enthilt einen Grundriss der Chrysostomusliturgie. In der gleichen
Linie bewegt sich die Beschreibung und Weisung fiir den Kom-
munionempfang in den mystagogischen Katechesen des Cyrill von
Jerusalem (1 386), Kap. V, 19-22. Aus der nordafrikanischen Kirche
ist uns der Psalmengesang wihrend der Spendung des hl. Mahles
iiberliefert. Noch urspriinglicher diirfte die Stille gewesen sein. In
ausserrémischen Liturgien war vielfach noch vor der Kommunion,
jedenfalls schon im 4. Jahrhundert, eine Segnung der Gemeinde iib-
lich, die sich in den gallischen Liturgien zu einem besonders feier-
lichen Pontifikalsegen entwickelt, der nach Num. 6, 22-26, drei-
gliedrig gestaltet ist. Im 4. Jahrhundert finden wir auch im Eucholo-
gion Serapions (n. 14-16) fiir die griechische Kirche ein Vorberei-
tungsgebet, die Segnung der Empfinger und ein Gebet zur Dank-
sagung.

Der Opfermahlritus der alten Kirche war schlicht und iiber-
raschend kurz. Hier sollte viel weniger etwas eigenes zum Ausdruck
gelangen, als das Ganze zur Vollendung und zum Abschluss gebracht
werden. Das Mahl war ja das bestimmende Element der ganzen
Feier. Erst spiter setzt eine eigene Vorbereitung durch Gebete ein,
die mit einer Spiritualisierung des Sakramentsbegriffes parallel ver-
lauft. Die private Vorbereitung, besonders durch das Mittelalter
stark gefordert, wird vor allem dem zelebrierenden Priester fiir seine
Privatmesse ans Herz gelegt und fordert eine Reihe von Gebeten
zutage, die aus den einzelnen Gebriuchen und Gebeten des Opfer-
mahles keine organische Einheit zu bilden imstande sind. Durch ihre
Herkunft aus verschiedenen Zeiten und Liturgiebereichen erwecken
sie den Kindruck einer gewissen Ungeordnetheit und ergeben ein
unorganisch kompiliertes Schema, das der Liturgiewissenschaft
immer ein Problem war.

Die gegenwirtige Gestalt

Im Bereich der altkatholischen Kirchen innerhalb der Utrechter
Union sind gerade beziiglich des Opfermahles zum Missale Romanum
die geringsten Abweichungen festzustellen. Am wenigsten beliebt

1) Vgl. Pius Parsch, Messerklirung, Klosterneuburg 1935 2, S. 270-272,



— 216 —

erscheint der Embolismus, die Erweiterung der Erlosungsbitte, der
trotz hohen Alters zumeist ganz weggelassen wird. Vielfach ist man
dazu iibergegangen, das Gebet des Herrn gemeinsam zu sprechen,
statt es durch den Liturgen singen zu lassen, was friither durchaus
nicht iiblich war und heute sogar — allerdings in der unverstandenen
Liturgiesprache Roms — in die Neuordnung der rémischen Karfrei-
tagsliturgie eingedrungen ist. Jedenfalls ist das Vaterunser seit
frithester Zeit das eigentliche Tischgebet der Kirche und sollte als
solches auch immer in Erscheinung treten. Endgiiltig wurde es erst
durch Gregor d. Gr. in die abendlindische Kucharistiefeiere einge-
fiihrt unter ausdriicklicher Berufung auf apostolische Uberlieferung.
(12.Brief an Joh. v. Syrakus) ). In frithester Zeit schon wird die
Brotbitte auf das eucharistische Brot bezogen 2), obwohl sie doch
im Munde Christi selbst diesen Sinn nicht hat. Die Bitten des Vater-
unsers bilden in ihrer Gesamtheit die beste innere Vorbereitung auf
die heilige Kommunion. Die Bitte um das téigliche Brot wird von
Ambrosius als Mahnung zur téglichen Kommunion ausgelegt. Die
Bitte um Siindenvergebung wird im Altertum durchwegs quasi-
sakramental und siindentilgend aufgefasst, so dass ein neuerer Theo-
loge der romischen Kirche Abt Hugo Lang O.S.B. sie in seiner
«Liturgik fiir Laien» als Ersatz fiir die Devotionsbeichte ansieht 2).
Diese Erkenntnis ist uns auch aus anderen (riinden interessant.

In der Liturgie, wie sie in Rom selbst gefeiert wurde, war das
Vaterunser bis etwa zur Jahrtausendwende das einzige Gebet vor
der Kommunion. Darauf folgte sofort die Brechung des Brotes, der
Friedenskuss und ohne weitere Einleitungen oder Bekenntnisformeln
die Kommunion des Klerus und des Volkes.

Thiirlings bereitete die Brotbrechung und die Vermischung
der Gestalten unter Einbezug verschiedenartiger Elemente von Text
und Handlung schon dasselbe Problem wie uns heute, die wir darum
bemiiht sind, die Liturgie in Gebet und Handlung eindeutig und
verstindlich zu machen. Thiirlings lasst den Embolismus ganz fallen,
hebt aber dafiir die Brotbrechung hervor, die im Missale Romanum
von véllig andersgearteten Gedanken aufgesogen und iiberlagert
wird. Zur Brotbrechung und Vermischung der Gestalten formt er

1) Ep. IX, 12.

2) Opt. Milev., Contra Parmen. IT 20, CSEL 26, 56.

Auch andere Kirchenviter und -schriftsteller machen sich diese Deu-
tung zu eigen, wie auch u. a. Tertullian.

3) Hugo Lang, Liturgik fiir Laien, S. 79 f. zitiert nach Rudolf Peil,
Handbuch der Liturgik, Freiburg 1955, S. 57.



— 217 —

aus der Apokalypse (5, 12) ein ergreifendes Begleitgebet, das sowohl
den Tod als auch die Verherrlichung des « Lammes» zum Ausdruck
bringt. Allerdings ist es dann weniger sinnvoll, darauf unvermittelt
den Friedensgruss mit dem seit dem 7. Jahrhundert iiblichen Gesang
withrend der Brechung, nimlich das «Agnus Dei» folgen zu lassen.
Es miisste im Gegenteil so verfahren werden, dass die Brotbrechung
und Vermischung wihrend dieses neugeformten Gebetsspruches
oder withrend des «Agnus Dei» vorgenommen wird. Beides ist hier

zuviel.
Den Gedanken des Friedensgrusses mit der Vermischung der

Gestalten zu verbinden, mag wohl recht nahe liegen, war aber ur-
spriinglich nicht damit gemeint. Die Brechung diente einem prak-
tischen Bediirfnis, und erst das Mittelalter hat damit die Symbolik
des Todes Jesu verbunden, wihrend die Vermischung als Auf-
erstehung gedeutet wurde. Das Mischungsgebet aus dem Missale
Romanum mit seinen schweren theologischen Bedenken ist gliick-
lich weggelassen, zumal es erst aus dem Mittelalter stammt und zu-
dem ja auch nicht jede Handlung mit einem Begleitspruch verbunden

sein muss '),

1) Die Vermischungsriten — verwurzoelt in der Sabbatmahlzeit und im
Passahmahl — hatten zweierlei Aufgaben zu erfiillen. Einmal dienten sie dem
Gedanken der Einheit und Gemeinschaft (communio sanctorum), indem die
vom Bischof bzw. Nachbarbischof ilibersandte Hostienpartikel als Zeichen
des einen und gemeinsamen Mahles in den Kelch gesenkt wurde (ein Brauch,
der im 9. Jahrhundert aufgegeben wurde), und dann waren sie eine Art Kon-
sekration, indem den Kommunionkelchen fiir die Gliaubigen, die unkonse-
krierten Wein enthielten, eine konsckrierte Hostienpartikel (manchmal auch
einige Tropfen aus dem konsekrierten Wein des Altarkelches) beigemischt
wurde, worauf auch die Formel hindeutet, die jetzt noch im Missale Roma-
num steht: « Haee commixtio et consecratio Corporis et Sanguinis Domini
nostri Jesu Christi fiat accipientibus nobis in vitam acternam!» Gerade der
Hinweis auf den Empfang nach der Vermischung legt die vorgenannte
Deutung nahe. Heute geschicht sio in einer anderen Weise und wird nur noch
vom Priester selbst genossen. Die Bedenken in Trient (H.Jedin, Das Konzil
von Trient und die Reform des Romischen Messbuches, in Liturgisches Leben
1939, S. 58) wiiren durch eine geschichtliche Analyse zu beseitigen gewesen.
Eine theologische Missdeutung, als ob erst durch diese Mischung und nicht
schon durch die Konsckration jeder einzelnen Gestalt der lebendige Leib
mit dem Blut gegenwiirtiggesetzt sei, ist durch diesen geschichtlichen Hin-
weis auf das ursprungliche Verstindnis und die Entstehung dieses Ritus
nicht mehr méglich. Auch die Zuflucht zur Formel des Mailinder Missale:
«Hace commixtio consecrati Corporis» steht unter dem Verdacht der verein-
fachten Beseitigung der darin liegenden Schwierigkeit wie auch andere Texte
aus dem Mittelalter, in denen das Wort «consecratio» einfach fehlt., Man
wusste anscheinend beim Wegfall des angefiihrten Ritus nichts mehr damit

anzufangen.



— 218 —

Das «Agnus Dei» zwischen Volk und Priester nur sprechen zu
lassen und nicht als Gesang zu behandeln, ist nicht gliicklich und
trigt dem urspriinglichen Charakter dieser Litanei wenig Rechnung.

Der auf apostolischer Tradition beruhende Friedenskuss, als
Zeichen der Versohnung und Bruderliebe vom Altar ausgehend,
steht heute kaum noch in Gebrauch. Der Friedenskuss war noch bis
zum Ende des Mittelalters lebendig und diente der unmittelbaren
Vorbereitung auf die Kommunion. Nicht so sehr die Beziehung auf
Matth. 5, 23 steht jedoch hier im Vordergrund als die Tischgemein-
schaft mit Gott und mit den Briidern und Schwestern. Diese Tisch-
gemeinschaft aber bedeutet Friede und Gemeinschaft untereinander.

Aus der privaten Kommunionvorbereitung des Priesters, die bis
ins 16. Jahrhundert im Wortlaut nicht festlag, stammen drei Gebete
(Thiirlings hat an ihrer Stelle ein einziges gesetzt), die der gallischen
Liturgie des 10. Jahrhunderts entnommen sind. Doch scheint es nicht
zweckmaissig, diese Gebete weiterhin zu verwenden, vor allem im
Mitvollzug mit der Gemeinde, da die Verselbstéindigung von Kon-
sekration und Kommunion und ihre Isolierung voneinander dadurch
nur noch mehr gefordert werden. Ausserdem sind diese Gebete offen-
sichtliche Reste aus der «Privatisierung» der Eucharistiefeier.

Sehr beliebt ist das aus Kommunionandachten derselben Zeit
stammende, aus den Worten des Hauptmanns von Kapernaum ge-
bildete Gebet, das noch einmal die Unwiirdigkeit und Siindhaftig-
keit des Menschen zum Ausdruck bringt, die Bitte um Vergebung
ausspricht und die iiberragende Bedeutung der gottlichen Gnaden-
hilfe betont. Meines Erachtens wire es hier vollig ausreichend und
konnte alle anderen Vorbereitungsgebete ersetzen.

Der Ritus der Kommunionspendung ist gerade innerhalb der
altkatholischen Kirche nicht einheitlich, vor allem hervorgerufen
durch das Schwanken in der Praxis der Kommunion unter einer
oder beiden Gestalten. Die mannigfachen Formen, die {iblich gewor-
den sind, offenbaren immer wieder die Schwierigkeit der Behandlung
des Kommunionkelches, so dass eine allgemein anerkannte Regelung
noch nicht moéglich geworden ist.

Nach dem Missale Romanum, dem sich alle altkatholischen
Liturgien ausser der von Thiirlings anschliessen, geniesst zuerst der
Priester die beiden konsekrierten Gestalten und nachher erst spendet
er sie den Glaubigen. In der Ordnung, die auf Thiirlings zuriickgeht,
spendet der Priester nach der Kommunion des Leibes auch den
Glaubigen den Leib des Herrn und nachher in einer wirklichen (fiir



— 219 —

sich selbst) und gleichzeitig geistlichen (fiir die Gliubigen) Kom-
munion das Blut sich selbst, wihrend er die Spendeformel im Plural
spricht. Zwischen die Sumptio Corporis und Sanguinis sind Psalm-
verse eingefiigt.

Die Antiphon zum heute nicht mehr iiblichen Kommunion-
psalm wird heute fast durchwegs erst nach der Kommunion ge-
sprochen, ausser inOsterreich, wo eine wirklich urspriingliche Losung
versucht wurde, indem der «Abendmahlsvers» die Spendung der
Eucharistie einleitet !). Das ist auf alle Fille sinnvoller. Wihrend
der Kommunionausteilung werden zumeist Orgelpriludien oder
Sakramentshymnen verwendet, vereinzelt auch vollige Stille gehal-
ten. Sinnvoll wire es, die Antiphon vor der Spendung der Kom-
munion zu singen, mit dem Tagespsalm oder einem entsprechenden
Hymnus zu verbinden und nach den einzelnen Versen oder Strophen

und am Schluss zu wiederholen.
Die Reinigung der Gefisse wird von alten Danksagungsgebeten

begleitet. Darauf folgt die Postcommunio, die im Hinblick auf die
empfangene Kommunion zumeist die Bitte enthilt, ankniipfend an
die Kirchenjahreszeit, dass die hl. Speise in der Seele Frucht bringen

moge.

1) Unser Beten. Bet- und Gesangbuch der altkatholischen Kirche Oster-
reichs. Tm Auftrage der Synode herausgegeben vom Presscreferat der kirch-
lichen Oberbehorde, Wien 1952, fiir das « Amt der Gemeinde» erschienen. —
Wenn wir die Voranstellung der Antiphon beifiillig begriissen, so sind wir
uns gleichzeitig dessen bewusst, dass ihrem inneren Wesen als (iesang noch
nicht Geniige getan ist, und dariiber hinaus miissen wir die tibrige Verfor-
rmung des Abendmahlsritus in dor jetzt geltenden osterreichischen Ordnung
als Riickbildung bedauern. Hier sind nicht altkirchliche Gedanken zum
Durchbruch gelangt, sondern der mittelalterliche Ritus der Gliubigenkom-
munion ausserhalb der Messe diente als Vorbild einer mit der Erteilung der
Lossprechung verbundencn und die Verbindung mit der Konsekration vollig
zerreissenden Feiergestalt, die zudem mit subjektiven Klementen durchsetzt
ist, wie beispiclsweise die jeweils besonderen, dem einzelnen angepassten
Spendeformeln bei der Austeilung der hl. Kommunion. Ganz abgesehen da-
von, dass das Siindenbekenntnis mit der firbittenden Lossprechung bereits
im Stufengebet enthalten ist und dadurch ein Grundgesetz der Liturgie ver-
letzt wird, nichts im gleichen Gottesdienst zweimal geschehen zu lassen.
Auch die vorgeschene Segnung mit den konsekrierten Abendmahlsgestalten
vor der Kommunion erscheint befremdlich und tberfliissig, ja triigt eher
noch als der Segen ausserhalb der Kucharistiefeier den schon im Mittelalter
gelogten Keim in sich, den eucharistischen Segen an die Stelle der wirklichen
Kommunion zu setzen. Dadurch wird der Empfang des hl. Mahles durch
fremde und andersgeartete Gedanken verzégert und unnétig aufgehalten.
Diese Klarstellung schien vor allem im Hinblick auf das seinerzeit sich jeder
Stellungnahme enthaltende Referat in der rémisch-katholischen Zeitschrift
«Bibel und Liturgie» 1953, November, Klosterneuburg, S. 48-51, notwendig.



— 220 —

Die Bereitung des Mahles

Unm eine klarere Darstellung der vorhandenen und leicht uber-
fiillt wirkenden Gedanken zu erreichen, muss deutlich unterschieden
werden zwischen der Vorbereitung des Mahles (die folgende Elemente
enthilt: @) die Brotbrechung und Vermischung [dussere Vorberei-
tung], b) den Friedensgruss und Friedenskuss [innere Vorbereitung]
und ¢) das Vaterunser mit der unmittelbaren Vorbereitung), der
ergentlichen Mahlferer selbst und der Danksagung.

Nach dem Zeugnis des hl. Augustinus hatte das Vaterunser sei-
nen Platz in der Eucharistiefeier erst nach der Brotbrechung. Das
ist ein aus der Geschichte uns gegebener und nicht unwichtiger Hin-
weis zur Neuordnung gerade dieses Teils der Eucharistiefeier, um ihn
deutlicher und gedanklich straffer zu fassen. An die Erhebung der
Gestalten beim Schluss des Kanons kénnte die « Brechung des Bro-
tes» unmittelbar anschliessen, wihrend die Gemeinde im Wechsel
mit den Séngern das « Agnus Dei» singt. Wihrend des Gesanges wer-
den auch die Gestalten vermischt. Der Giesang des « Lamm Gottes»
schliesst mit der Bitte: « Schenk uns den Frieden!» Hier ist dann die
geeignete Stelle fiir den Friedensgruss und Friedenskuss.

Das hier bestehende Liturgieproblem wird von allen Seiten leb-
haft empfunden, darum wurden auch andere Lisungen versucht und
vorgeschlagen. Freilich muss dabei der ganze Gedankenkreis ins Auge
gefasst werden. Gedanklich ist mit der Symbolik der Vermischung
der beiden Gestalten: der Einheit von Kirche zu Kirche, der Gemein-
schaft aller und dem folgenden Brudermahle auch der Friedenskuss
zutiefst innerlich verbunden. Darum schligt der rémisch-katholische
Benediktinerabt Capelle folgende Lisung vor: Nach dem Embolis-
mus folgt sofort das Gebet um den Frieden, der Friedensgruss und
Friedenskuss, dann die Brechung und Mischung, begleitet vom Ge-
sang des «Agnus Dei» 1).

Die Verbindung von Friedenskuss und Kommunion ist schon
sehr alt. Der Friedenskuss kinnte seelsorglich wieder zu einer grossen

1) Abt Capelle, Le rite de la fraction — Revue Bénédictine 1941, S. 5 f.
bis 39 f. In dem zunéchst bestechenden Loésungsversuch von Capelle wird
die Einheit der Gedanken nicht hinreichend gewahrt, der Gang der Hand-
lung und ihr Gebetsinhalt des &ftern unterbrochen, weil die Konsequenz
darin fehlt, nicht nur eine andere Reihenfolge zu finden, sondern vor allem
auch die stérenden und als Beiwerk zu wertenden, der mittelalterlichen
Privatfrommigkeit entstammenden Gebete aus der Liturgie wieder heraus-
zulésen. So bleibt alles schleppend, und es wird immer wieder von neuem
zu Gedanken angesetzt, die dann wieder fallengelassen und durch neue und
andersartige verdriangt werden.



Bedeutung gelangen, wenn wir ihm die richtige Form zuriickzugeben
verstiinden. Urspriinglich wurde er nicht von Person zu Person wej-
tergegeben, wie es etwa aus dem Ritus des heutigen rémischen Hoch-
amtes gefolgert werden konnte, sondern nur zwischen Nachbarn ge-
wechselt. In der koptischen Kirche verneigte man sich friither vor
dem Nebenmann und beriihrte dann dessen rechte Hand. Die Ar-
menier begniigen sich mit einer Verneigung. Heute reicht bei den
Kopten jeder rechts und links die Hand dem Nachbarn. Seit dem
10. Jahrhundert geht der Friedenskuss vom Altare aus und wird
gleichsam als Segensgruss aus dem Allerheiligsten weitergegeben und
vielfach als Kommunionersatz betrachtet. An Stelle der Umarmung
tritt im Abendland gar bald das «instrumentum pacis» oder « Paci-
ficale», zumeist ein Reliquiar des Kirchenpatrons, das vom Zelebran-
ten gekiisst, dann an die Assistenz, den Patronatsherrn und mancher-
orts auch an die ganze Gemeinde weitergereicht wurde !). Auch Pius
Parsch, der bekannte Volksliturgiker, pflegte in seinen CGottes-
diensten zu St. Gertrud in Klosterneuburg eine Paxtafel zu gebrau-
chen und setzte sich in seinem Schrifttum wiederholt dafiir ein.

Am entsprechendsten scheint mir folgende Losung zu sein : Nach
der Brechung des Brotes und der Vermischung der hl. Gestalten,
nachdem die Iriedensbitte des «Agnus Dei» verklungen ist, kiisst
der Priester den Altar und wendet sich mit ausgebreiteten Armen
zur Gemeinde mit den Worten: « Der Friede des Herrn sei allzeit mit
euch !», worauf die Gemeinde antwortet : « Und mit deinem Geiste!»
Dann erteilt der Zelebrant dem Diakon, dieser dem Subdiakon und
der iibrigen Assistenz den Friedenskuss in der im Abendland ge-
gebriuchlichen stilisierten Form. Die Glaubigen reichen beide Héinde
dem Nachbarn und griissen sich mit den Worten: «Der Friede sei
mit dir!» «Und mit deinem Geiste!»

Nun wird nach der feierlichen Einleitung als Giebet des Herrn
und seiner in Ihm vereinten und durch Ihn geheiligten Gemeinde,
als Tisch- und Familiengebet das Vaterunser gesprochen, dasin der
Erlosungsbitte mit der feierlichen Schlussformel ausklingt.

Diese Losung wiirde die ganze Handlung straffen und den Hohe-
punkt besser herausstellen. Auch bliebe dadurch der innere Zusam-
menhang der Gedanken besser gewahrt. Nach der dusseren Bereitung
der Gaben in der Brechungs- und Mischungszeremonie folgt die

1) Dieser Brauch war in den bohmischen Diézesen bei feierlichen Hoch-
amtern noch 1945 erhalten, wurde allerdings mehr als Reliquienverehrung

denn als Friedenskuss empfunden.



— 222 —

innere Bereitung des Herzens im Zeichen der Gemeinschaft durch
den Friedensgruss und Friedenskuss und schliesslich im Gebet des
Herrn mit seiner Erweiterung das gemeinsame Flehen der Gottes-
familie um das Brot des Lebens und die Verzeihung der Siinde. Zum
Schluss sprechen dann alle gemeinsam nach der Anrufung: «Das
Brot des Himmels lasst uns nehmen und preisen den Namen des
Herrn!» das aus den Worten des Hauptmanns von Kapernaum ge-
formte unmittelbare Vorbereitungsgebet: «Herr, ich bin nicht wiir-
dig, dass Du eingehst unter mein Dach, aber sprich nur ein Wort, so
wird meine Seele gesund!» (Vgl. Luk. 7, 6 ff.)

Die eigentliche Mahlfeier

Fiir den gesamten Vollzug ist im Auge zu behalten, dass das
hl. Mahl auf einen freudigen, lobenden und dankenden Charakter
abgestimmt werden soll. Wir sind zu Gottes Tisch geladen, der ein
«Gott der Freude und Wonne ist» (Ps. 42, 4).

Wihrend der Priester schweigend die hl. Gestalten empfingt,
herrsche Stille. Nachher wende er sich zu der Gemeinde und zeige
ihr die Hostie, indem er die Antiphon zum Kommunionpsalm oder
Hymnus anstimmt. Der élteste bezeugte Gesang bei der Eucharistie-
feier iiberhaupt ist dieser Kommuniongesang. Wir finden ihn bereits
im 4. Jahrhundert ). Er wird nach seiner Wiederbelebung dazu bei-
tragen, dass das heilige Mahl wieder zu einem Freudenmahl wird.
Die Schwierigkeiten des bestindigen Wechselns der Antiphon lassen
sich iiberbriicken, wenn man einige stehende Antiphonen fiir die
einzelnen festlosen Abschnitte des Kirchenjahres gebraucht und nur
die Festtage mit ihren besonderen Antiphonen auszeichnet. Bei Jo-
hannes Chrysostomus finden wir die uns als Tischgebet gelaufige Anti-
phon: «Aller Augen warten auf Dich, o Herr, und Du gibst ihnen
Speise zur rechten Zeit», mit der dann der Psalm 144 verbunden
wird 2). Der Psalm 33 mit der Antiphon «Kostet und seht, wie gut
der Herr ist» steht schon bei Hieronymus 3), gewinnt allerdings erst
in der griechischen Fassung ihre volle Bedeutung: «87: yonotdg ¢
xtotocn. Wenn wir bedenken, dass in dieser Zeit das » wie «i» ge-
sprochen wurde, dann verstehen wir die Beliebtheit gerade dieser
Antiphon. Augustinus verwendet als Responsum «Accedite ad eum

1) Schon um 400 in Karthago bezeugt.

%) Joh. Chrys. In Ps. 144 expos. 1 PG 55, 464.

3) Weitere Literaturangaben bei Josef A.Jungmann, Missarum so-
lemnia II, Freiburg 3 1952.



— 223 —

et illuminamini!» 1). Diese Antiphonen und Responsorien wurden
mit Psalmen und Hymnen verbunden. Darum wire es durchaus mog-
lich und vertretbar, unsere Kirchenlieder, ob Zeit- oder Kommunjon-
lieder, mit den uralten Antiphonen in Verbindung zu bringen. In der
mozarabischen Liturgie wird das dreimalige Halleluja als Responsum
beniitzt, die Armenier gebrauchen Psalm 148 und die Kopten Psalm
150 mit dem Halleluja als Responsum. Zuerst wurden diese Gesinge
von den Kommunikanten selbst gesungen, spiter von einem Sdnger-
chor. Heute wiire es wiinschenswert, wenn die Antiphon von allen
gesungen werden konnte.

Beziiglich des Spendungsritus sagt uns die Liturgiegeschichte,
dass anfinglich die Kommunion den Glaubigen gebracht wurde, erst
im 4. Jahrhundert treten sie an den Altar, und zwar an den Altartisch
selbst, nicht wie heute an die Chorschranke (Cyr. v. Jerus., Cat.
myst. V 21 f). Vom 11. bis zum 16.Jahrhundert wird der kniende
Empfang allgemeiner Brauch.

Selbstverstindlich empfingen die Gliubigen in den ersten Jahr-
hunderten die Kommunion unter beiden Gestalten. Die Kelchspen-
dung erfolgte durch den Diakon. Durch die Zuriickdringung des
Kelches wurde auch das Amt des Diakons zuriickgedringt. Der Kelch
fiir die Glidubigen ist endgiiltig erst im 12. und 13. Jahrhundert ver-
schwunden. Wollte man — was grundsétzlich vom altkatholischen
Standpunkt zu fordern und zu begriissen wire — den Laienkelch wie-
der einfiihren, so miisste damit auch das Amt des Diakons in seiner
Besonderung und nicht nur als zu durchlaufende Weihestufe wieder

geschaffen werden.

Trotzdem werden wie in friiheren Jahrhunderten die Schwierig-
keiten in der Behandlung des heiligen Blutes bestehen bleiben, und
man wird von neuem dazu geneigt sein, dem eigentlichen Darreichen
des Kelches auszuweichen oder ihn nur in kleinen Kreisen und Ge-
meinschaften zuzulassen. Um die Verunehrung der hl. Gestalten aus-
zuschliessen, wurden nur wenige Tropfen des konsekrierten Weines
gewohnlichem Weine beigemischt; die Einfithrung eines Saugrohr-
chens zum besseren und vor allem hygienischeren Trinken, ferner das
Befeuchten der Hostie mit dem heiligen Blut (die Intinctio wird im
Jahre 675 von der Synode in Braga scharf zuriickgewiesen!) und die
Einfiihrung kleiner Kelche fiir die Glaubigen — blieben in allem letzt-

'} A.a.0. und Pius Parsch, Messerklirung, Klosterneuburg 1935 2,
S. 320-326.



lich doch unbefriedigende Versuche, die schliesslich auch zum Ver-
zicht auf den Kelch gefiihrt haben, aber auch dieser Verzicht bleibt
unbefriedigend. Lange hat sich der Brauch erhalten, dass die assi-
stierenden Kleriker die Kommunion unter beiden Gestalten emp-
fingen, so noch 1760 Diakon und Subdiakon beim levitierten Hoch-
amt in St.Denis 1).

Grundsitzlich sollte man in grosseren Gemeinden die Kom-
munion im allgemeinen nur unter einer Gestalt reichen und nur bei
besonderen Anlidssen, wie Trauung, Erstkommunion, Priesterweihe
und zu den anderen Weihen unter beiden sowie den assistierenden
Klerikern und anwesenden Priestern bei feierlichen Gottesdiensten.
Dann soll aber wirklich der Kelch gereicht werden ; die Intinktion
wird der Symbolik nicht gerecht und sollte darum lieber unterlassen
werden 2).

In den Spendeformeln der Friihzeit tritt der Gedanke des Be-
kenntnisses in den Vordergrund: «Der Leib Christi! — Das Blut
Christi, ein Trank des Lebens!» Und der Empféinger antwortet:
«Amen» oder «Credo». In der heutigen Fassung ist kein Bekenntnis
enthalten, sondern ein Segenswunsch. Die Formel kann ohne wei-
teres fiir mehrere Kommunikanten gebraucht werden, um sie nicht
durch allzu hdufige Wiederholung zu entleeren.

Die Danksagung

Nach dem Empfang des heiligen Mahles wird der Kommunion-
gesang beschlossen und geziemenderweise zu einem Danklied oder
weiteren Kommunionlied iibergeleitet, wihrend der Priester die Ge-
fésse reinigt und die iibriggebliebenen konsekrierten Hostien im Ta-
bernakel verschliesst.

Die Ablutio wird im Gebete nicht eigens behandelt, sondern
dem Priester zwei Danksagungsgebete an die Hand gegeben, die er
hier am besten still verrichtet und die vielleicht sogar noch ad libitum

1) Jungmann, Missarum sollemnia, a.a.O.

2) Zur Vollstdndigkeit eines Mahles gehort Speise und Trank. Die Speise
ist jedoch das tragende und wichtigere Element, der Trank dient mehr dem
Glanz und der Festlichkeit. Darum — und aus der theologischen Uberlegung,
dass die Gegenwart des ganzen Christus in jeder der beiden Gestalten ganz
enthalten ist, sowie der geschichtlichen Erkenntnis, dass in den Uranfiingen
der Kirche bei Kinder- und Hauskommunionen nur unter einer Gestalt
kommuniziert wurde, kann unter Umstiinden mit guten Grinden auf die
Gestalt des Weines aus hygienischen Erwiigungen oder aus Ihrfurcht (Ge-
fahr des Verschiittens) verzichtet werden.



— 225 —

um einige zur Abwechslung vermehrt werden konnten. Die Ablutio
oris, die hier urspriinglich ist, wurde durch die purificatio calicis
liberflussig.

Der Priester beschliesst das Opfermahl mit der Postcommunio,
wie er den Opfergang mit dem «Gebet iiber die Opfergaben» be-
schlossen hat. Daran schliesst sich die Entlassung und der Segen.
Sinngemiss singt die (Giemeinde darauf ein der Kirchenjahreszeit
entsprechendes Schlusslied.

Weitere Gebete in den Rahmen der offiziellen Liturgie einzu-
fiigen, ist nicht sinnvoll, wenn auch vielfach die Danksagung in der
vorliegenden Form als zu kurz und abrupt empfunden werden mag.
Hier sollte der privaten und personlichen Frommigkeit Raum ge-

geben werden.

In der Fastenzeit und an Busstagen wiire es zu begriissen, wenn
das uralte Segensgebet iiber das Volk («oratio super populum») wie-
der aufleben wiirde, das aber dann auch iiber das Volk gesprochen
werden miisste. Die heute iiblich gewordene Segensspendung miisste
dann allerdings an solchen Tagen unterbleiben.

Die heutige Segensspendung ist dieselbe, die der Bischof von
alters her iibt, wenn er das Gotteshaus verlisst. Frither gebrauchte
er dabei auch einen Segensspruch. Seit dem 9. Jahrhundert haben
auch die Priester diesen Brauch iibernommen, wenn auch im ein-
zelnen nicht vorgeschrieben ist, welche Segensformel dabei zu ge-

brauchen war.

Die feierliche Entlassung, die dem Segen vorausgeht, war einst-
mals so feierlich und eindrucksvoll, dass die gesamte Feier davon
ihren Namen erhielt ). Heute beschriankt sie sich leider in unseren
altkatholischen Liturgien auf den lobpreisenden Schluss der Buss-
zeiten, wo man nach der Eucharistiefeier zuriickblieb. Vielleicht
waren es Griinde der Ubersetzung, die der eigentlichen Entlassung
den Weg verbaut haben. Die Verabschiedung vom Heiligtum aber
war schon in der synagogalen Liturgie von einprigsamer Feierlich-
keit und zutiefst ergreifend. Dolger weist nach, dass das «Ite, missa
est» schon um 400 in Gebrauch gestanden ist, irgendeine Entlas-
sungsformel sogar schon um 200 2). Vielleicht konnte folgende For-

1) Josef Jungmann, Zur Bedeutungsgeschichte des Wortes missa in

¢«Gewordene Liturgie», Innsbruck 1941.
2) F.J.Dolger, Ite missa est, in kultur- und sprachgeschichtlicher Be-

leuchtung: Antike und Christentum 6 — 1940 — S. 81-132.



— 226 —

mel verwendet werden: « Geht hin, ihr seid entlassen!» — Antwort:
«Preis und Dank sei unserem Gott!»

Das sogenannte Aufopferungsgebet («Place at») vor und der
Prolog zum Johannesevangelium nach dem Segen konnen entfallen
oder mégen dem Priester beim Ablegen der kirchlichen Gewénder
in der Sakristei zu beliebigem Gebrauche anheimgestellt werden.

Die Straffung und deutlichere Herausstellung der tragenden
Gedanken innerhalb des Opfermahls wird sicherlich auch dazu bei-
tragen, eine wirkliche Lebensgestaltung aus der Eucharistiefeier
Wirklichkeit werden zu lassen und dariiber hinaus ganz von selbst
zur Ganzteilnahme an ihr durch den Empfang des Opfermahles hin-
fiithren, darum sehe man in ihr nicht nur ein stilistisches Anliegen,
sondern eine seelsorgliche Notwendigkeit.

Bottrop. Kurt Pursch




	Das Opfermahl und die Neuordnung seiner Gestalt

