Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 46 (1956)

Heft: 4

Artikel: Le sacrement de lI'assemblée

Autor: Afanassieff, N.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404338

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 200 —

Le sacrement de I’assemblée?)

1. L’auteur du traité « De hierarchia ecclesiastica» définit I’ Eucha-
ristie comme «assemblée trés sainte» (7) ayrwrdry odvaic). Cette défi-
nition de I’Eucharistie parait quelque peu inattendue dans la bouche
d’un néoplatonicien chrétien. 11 est vrai que l'auteur inconnu du
traité lui donne un sens assez spécial, celui d’amener I'initié & 1'union
avec I'Un et achever son entrée dans la communion divine» (De hier.
eccl., III, I). Cependant le sens primitif du terme «assemblée» est
conservé chez lauteur. «Tout le saint ordre — ipa daxdounaic»
(De hier. eccl.II, II, IV) se réunit et pour célébrer le baptéme et pour
célébrer 1’Eucharistie: or, dans la terminologie de notre auteur,
¢saint ordre» veut dire « peuple de Dieu». C’est bien ainsi que pendant
longtemps les lecteurs du traité comprenaient le terme «assemblée»:
la preuve nous en est fournie par Georges Pachymeére qui nous
prévient qu’il ne faut pas entendre «assemblée» comme «assemblée
du peuple». Il est bien certain que notre auteur n’a pas trouvé le
terme «assemblée» dans ses spéculations théologiques, mais qu’il I'a
emprunté a la tradition ecclésiale encore intacte a I’époque ou il
vivait.

Nous trouvons dans la littérature de ’église ancienne un autre
terme pour définir I'Eucharistie, comme «assemblée»: c’est «ézi 70
avto», dont le contenu est identique & celui du mot «assemblée».
Cette expression est mentionnée pour la premiére fois dans Actes I1,
47: «le Seigneur ajoutait tous les jours a éni 10 adro ceux qui étaient
sauvés». C’est presque un «terme technique» pour désigner I’assem-
blée eucharistique. Nous le retrouvons, avec le méme sens, dans les
épitres d’Ignace d’Antioche. Le sens de I’expression est surtout clair
chez Justin: «le jour qu'on appelle le jour du soleil, tous, dans les
villes et & la campagne, se réunissent dans un méme lieu — é7i 76 dvro»
(I Apol. 67, 3). Justin lui-méme nous apprend qu’en parlant de
I’ éni w6 adro il avait en vue I’assemblée Eucharistique. «’Eni t6 dvron
s’emploie d’habitude avec le verbe «guvépyouar», mais & part cela
cette locution contient par elle-méme 1’idée d’une assemblée; «éni 70
adto» présuppose ceux qui sont assemblés, non pas assemblés en
général, mais pour célébrer I'Eucharistie.

1) Communication faite & la Semaine d’études liturgiques, & 1’Institut
de Théologie Orthodoxe de Paris (juillet 1953).



— 201 —

Selon les paroles déja mentionnées de l'auteur des Actes, le
Seigneur ajoutait ceux qui étaient sauvés & éxi w0 wdro. Dans
certains manusecrits, on lit «ty] Exxdnolar au lieu de «&vi 10 adro».
Etant une lecture plus facile, «tjj éxxinoia» est, sans aucun doute,
une variante secondaire, elle est cependant d’une grande importance,
car elle constitue ’exégése la plus ancienne du terme, é7i 76 adro». En
tant qu’assemblée Eucharistique «éxi 10 adto» est, dans un certain
sens, identique & «Eglise»: ¢’est pourquoi 'un des termes peut étre
facilement remplacé par I'autre. 1.’agrégation & I’Eglise se fait par le
sacrement du baptéme immédiatement suivi, dans I’Eglise ancienne,
par I’ Eucharistie baptismale. «Apres avoir lavé celui qui croit et qui
s’est adjoint & nous, nous le conduisons dans le lieu ou sont assemblés
ceux que nous appelons fréeres» (Justin, Apol. 65). Du récit ultérieur
de Justin il est clair qu’on amenait le baptisé 4 I’assemblée Eucharis-
tique. Le pseudo-Denys nous parle de la méme chose: «ayant signé
(le baptisé) avec I'huile parfaitement sacramentelle, le hiérarque
maintenant le proclame digne de prendre part a la trés sanctifiante
Eucharistie» (De hier.eccl. IT, I1, 7). Suit, comme chez Justin, la
description de I'Eucharistie en tant que sacrement de I’assemblée.
Encore du temps du pseudo-Denys 'agrégation & I’Eglise prenait la
forme concréte d’une introduction & 'assemblée eucharistique. Pour
lui ’Eucharistie en tant qu’assemblée est un symbole ou un proto-
type de I’'Eglise. C’est donc dans cet ordre d’idées qu’on comprend
les paroles du pseudo-Denys, qui dit quel’ Eucharistie est le sacrement
des sacrements (teletr@v tedety)) sans lequel «il est & peu prés im-
possible que se célebre aucun des sacrements hiérarchiques» (De
hier.eccl. 111, 1).

2. Je ne me propose pas d’exposer ici la doctrine du pseudo-
Denys sur I'Eucharistie, ni son ecclésiologie hiérarchique. ("est pour
Justifier le titre de mon exposé que j’ai parlé de lui. Je puis maintenant
le laisser de coté et aborder mon sujet, ¢’est-a-dire la conception du
sacrement de ’assemblée par 'église prénicéenne. En traitant ce
sujet, j’essaierai de formuler certains principes essentiels de la doctrine
de I’Eucharistie, et en méme temps ceux de la doctrine sur I’Eglise,
autrement dit de formuler les bases de ce qu’on pourrait nommer ’ec-
clésiologie Eucharistique. .

A titre préalable, je voudrais dire qu’entre la mentalité de notre
temps et celle de 1’église ancienne (du moins de celle des 2 premiers
siécles) il existe une rupture profonde. Pour les chrétiens des premiers
siécles le principe fondamental de la vie ecclésiale consistait & étre



— 202 —

toujours ensemble (xowi] mdvteg), réunis pour la méme chose (éni o
av7o). Ce principe faisait partie du concept « Eglise», qui présuppose
qu’'un chrétien séparé des autres n’appartient pas au Christ, car c¢’est
ensemble que tous Lui appartiennent, comme membres de Son corps,
qui ne peuvent ni vivre, ni agir les uns sans les autres. Si I'un agit —
tous agissent aussi, si tous agissent — chaque membre agit aussi. Les
chrétiens d’origine juive adopterent facilement le principe du «xows
ndavtes», car la conscience judaique du temps du Christ le contenait
déja, quelque peu affaibli, il est vrai, sous I'influence de I'individua-
lisme hellénistique. Le principe du «xowjj mdvreg» s’avéra scandaleux
pour la mentalité du monde hellénistique. Déja saint Paul eut a
lutter contre l'individualisme des Corinthiens, qui avait abouti &
toutes sortes d’altérations de la vie de I’Eglise. Nous ne savons pas
a quel point Paul eut du succes dans cette lutte. Méme s’il avait
vainceu l'individualisme, ce ne fut pas de fagon définitive. Au deu-
xieme sicele ¢’est toute une vague d’individualisme qui, partant du
monde hellénistique, déferle sur 'Eglise. Tertullien affirmait qu’il
n’y avait rien de commun entre Jérusalem et Athénes, entre I’Evan-
gile et la stoa, mais déja au temps de Justin la conscience ecclésiale
avait accepté Athénes et la stoa, désirant exprimer, dans un but
apologétique la doctrine de 1’Eglise en termes de la philosophie
grecque. Petit & petit la catégorie « Eglise» s’obscurcit, ce qui donne
libre cours a la vague individualiste tant dans la pensée que dans la
vie des chrétiens. Nous avons hérité 'individualisme des anciens
encore renforcé par celui de la vie empirique contemporaine. Tout en
gardant inaltérée la tradition, nous avons bati notre vie et notre
pensée sur la base de 'individualisme. Tout en professant notre foi
en une Eglise sainte, catholique et apostolique, nous ne réalisons pas
cette foi dans notre vie. La plupart du temps nous ne pouvons pas
méme dire pourquoi nous professons notre foi en 1’ Eglise,dans laquelle
nous ne sommes que des atomes isolés a c6té d’autres atomes que nous
ne connaissons guere. Et méme plus, nous transposons notre indivi-
dualisme contemporain dans le passé lointain, et c’est ainsi que
nous faussons 'image que nous nous faisons de la vie de I’Eglise
ancienne. L’ historien ne se débarrasse pas facilement de sa prise de
position habituelle, qui est celle de I'individualisme. Et sans avoir
renié cette attitude fausse, nous ferons toujours des erreurs dans
I'appréciation de la vie passée, dela vie de’époque ot l'individualisme
n’existait pas 1).

1) Voir mon étude «Le Repas du Seigneur» (en russe), Paris 1952.



203 —

3. Nous ne savons pas, et probablement nous ne le saurons
jamais, quel est le mot que le Christ a employé dans Mt. 16, 18,
lorsqu’ll parlait de I'Eglise. Toutes les tentatives de trouver I’'équi-
valent araméen ne restent que des hypothéses plus ou moins réussies.
Il serait évidemment de la plus haute importance de connaitre le
terme araméen, mais notre ignorance n’est pas fatale. Dans I’Eglise
ancienne il était généralement admis que, dans Mt. 16, 18, le Christ
avait parlé de I'édification de ce qui avait commencé d’exister le jour
de la Pentecote. Au moment ot ce Aoywor du Christ avait été noté,
I'Eglise existait déja, et la conscience ecclésiale voyait dans I'Eglise
qui existait alors celle-1A4 méme que le Christ avait édifiée.

Nous ne savons pas non plus ni oli, ni quand, ni par qui, le mot
grec éxxlnola avait ét¢ employé pour la premiére fois, mais certaine-
ment le choix de ce mot avait été providentiel. Son sens direct devait
répondre i ce qui existait déja a I'époque ou les chrétiens entendirent
le mot éxxinoiu. 1 KEglise est 'assemblée du peuple, convoquée par
Dieu Lui-méme, et les chrétiens — ce sont ceux que Dieu convoque
pour Le servir dans cette assemblée. Ce sens immédiat du mot Exxinola
ne pouvait pas ¢puiser ce ui est contenu dans I'Kglise, telle que la
comprenaient les premiers chrétiens. Il ne donnait pas de réponse a
la question de savoir ott et en quoi se réunissaient les chrétiens
lorsqu’ils formaient I'Eglise. Le sens du mot éxxinoia, en tant que
terme ecclésial, ne peut étre compris dans toute son ampleur qu’a la
lumiére de la doctrine de I'Eglise — Corps du Christ. Il est vraiment
étrange d’attribuer a saint Paul la doctrine du Corps du Christ,
doctrine qui dépasse tout entendement humain et méme celui de
Paul. Sil'édification de I'Eglise était prévue dans le dessein de Dieu,
il y avait aussi dans son dessein la création de I'Eglise en tant que
Corps du Christ. L’Eglise de Dieu est «év yoword». Je me rends
compte de la difticulté du probléme que souléve cette expression,
mais il me semble que, dans une large mesure, nous ’avons compliqué
nous-mémes. Malgré les difficultés du probléme nous ne pouvons pas
écarter I'expression «év yowot@». Nous devons l'accepter telle qu’elle
nous est donnée et telle que la comprenaient probablement les
premiers chrétiens. L' Kglise est «en Christ», car elle est assemblée par
Dieu dans le Corps du Christ. Cependant, ce n’est la qu’une premiere
réponse & la question de savoir ol et comment se réunissent les
chrétiens lorsqu’ils forment 1'Eglise. Tout d’abord, pour éviter les
malentendus, il est & noter que Paul n’emploie pas le terme «Corps
mystique du Christ». L.'un des plus grands mystiques lui-méme, Paul



— 204 —

savait qu’on ne peut pas transposer dans le domaine de la mystique
ce qui doit avoir un sens tout a fait réel et concret.

4, Dans son livre ¢ Saint Pierre», Oscar Cullmann !) affirme de la
facon la plus catégorique que les paroles du Christ dans Mt. 16, 18,
ne sont pas placées au bon endroit. Je peux admettre ce point de vue,
mais je ne puis pas accepter la supposition que ces paroles aient été
dites par le Seigneur pendant la Derniére Céne ou apres la Résurrec-
tion. Admettre une pareille supposition — ce serait confondre la
promesse et I’accomplissement ; ce serait aussi ne pas comprendre que
I’Eglise est «en Christ». Lorsque le Christ prononga les mots: «Je
batirai mon Eglise», c’était 14 une promesse (Verheissung) sur
I’Eglise: donc ’Eglise n’existait pas encore. Au temps de la vie du
Christ, ses disciples ne formaient pas 1'Eglise, ni méme le noyau de
I’Eglise. Pendant sa vie terrestre le Christ était toujours avec ses
disciples, Il partageait avec eux le méme genre de vie; selon 'usage
judaique, Il rompait le pain et bénissait la coupe, mais les disciples
n’étaient pas en Lui. Ils étaient avec Lui, mais n’étaient pas «é»
yotot@y: done ils ne formaient pas I’Eglise. «Dans la nuit ou il fut
trahi...» Le Christ savait que c’était sa derniére nuit sur terre et
que c’était le dernier repas qu’ll faisait avec ses disciples avant sa
glorification. Mais Il ne les abandonna pas. L’amicale ou fellowship
que formaient le Christ et ses disciples pendant sa vie ne cessera pas
d’exister. Elle entrera dans une nouvelle phase de son existence quand
ils seront en son Corps et quand Il sera en eux.

La Sainte Céne n’a pas été une promesse sur 1’Eglise, mais son
accomplissement (Erfiillung). «En effet, j’ai re¢u du Seigneur ce que
je vous ai d’ailleurs transmis, que le Seigneur Jésus, dans la nuit ou
I1 fut trahi, prit du pain et, aprés avoir rendu grice, Il le rompit et
dit: Ceci est mon Corps qui est pour vous. Faites ceci en mémoire de
moi. . .» (I Cor.11, 23-24). C’est par I'institution de I’Eucharistie —
«faites ceci en mémoire de moi» — que fut instituée 1I’Eglise. C’était
la fondation de I’Eglise, mais non pas son actualisation, car la Sainte
Céne n’a pas été I’Eucharistie, mais seulement son institution. Ce
n’était pas’Eucharistie, car c’est le Christ qui I’a célébrée en rompant
le pain et en bénissant la coupe. La Sainte Céne deviendra Eucharis-
tie, quand Ses disciples vont la célébrer, en rompant & leur tour le
pain et en bénissant la coupe. La Sainte Céne n’était pas 1I’Eucha-
ristie, car le Christ n’était pas encore «élevé» sur la croix, n’était pas

1) Oscar Cullmann, Saint Pierre, disciple-apétre-martyr. Neuchétel-
Paris 1952.



— 2056 —

encore glorifié et 1’ Esprit n’était pasencore descendu sur les disciples.
Elle deviendra Eucharistie aprés la passion, le sacrifice du Golgotha,
la mort, la résurrection, la glorification du Christ et 1’effusion de
I’Esprit.

La Sainte Céne n’est donc pas I’Eucharistie: cependant I’Eucha-
ristie n’est pas non plus la répétition de la Cene, qui, de méme que le
sacrifice du Golgotha, a ¢té accomplie «une fois pour toutes» et ne
peut plus étre accomplie de nouveau. Néanmoins I’Eucharistie est
une prolongation de la Céne envisagée dans son aspect particulier:
c¢’est une Sainte Cene ecclésiologique. L’ Kucharistie s’accomplit dans
I'Eglise: c¢’est par elle que ceux qui y prennent part deviennent
Eglise. En tant que Céne ecclésiologique, 1’Eucharistie implique
non seulement le dernier repas du Christ, mais aussi le Golgotha, la
résurrection, la glorification et la Pentecéte. Tous ces moments de-
meurent dans I’Kucharistie en formant un tout organique. Jusqu’a
présent nous lisons pendant la liturgie de Jean Chrysostome les
paroles de la priére: «Nous souvenant de ce commandement salu-
taire, et de tout ce qui a été fait pour nous, de la croix, du sépulcre, de
la résurrection apres trois jours, de I’ascension aux cieux, du siege a
la droite du Pére, du second et glorieux avénement.»

I.’Eucharistie s’est actualisée le jour de la Pentecote dans
I’Esprit et par I’Esprit. Le pain rompu par les disciples pendant
cette premiére Eucharistie était le méme pain que celui qu’avait
rompu le Christ, et la coupe qu’ils ont bénie était celle que le Christ
avait bénie: et il en sera de méme pendant toutes les Eucharisties qui
seront célébrées «jusqu’a ce qu’ll vienne» (I Cor. 11, 26). Que ce soit
pendant la premicre Eucharistie, celle des apotres, ou pendant toutes
les autres, nous devenons, par le pain et le vin — Corps du Christ.
La communion crée la «xowwria» (10, 16) qui est une «co-union»
réelle avec le corps et le sang du Christ. La réalité du pain manifeste
la réalité intégrale du corps du Christ, et 'unité du pain (eic dorog)
manifeste 1'unité du corps (&» ewua). Or, Son corps est I'Eglise de
Dieu, I'Eglise qui est, vraiment et réellement, «év yoor@». Cest
pourquoi s’assembler pour I'Eucharistie veut dire s’assembler en
Eglise, et s’assembler en Eglise veut dire s’assembler pour I’Eucha-
ristie. «. ..lorsque vous vous assemblez en Eglise ... ainsi c’est le
repas du Seigneur que vous prenez. . .» (I Cor. 11, 18-20).

5. En tant que Céne ecclésiologique, I’Eucharistie reste la table
du Seigneur. Dans I’Eucharistie le Christ demeure avec nous, comme
Il demeurait avee les apotres pendant la Sainte Céne: seulement sa



. — 206 —

présence est remplacée par les dons eucharistiques, qui sont le corps
et le sang du Christ, et par lesquels nous devenons Son corps. Mais
le corps crucifié du Christ ne peut guére étre séparé, apres la résurrec-
tion, de Son corps glorifié. «En vérité, je vous le déclare, je ne boirai
plus de ce fruit de la vigne, jusqu’au jour ot je le boirai nouveau dans
le royaume de Dieu» (Mc 14, 25). Par la passion, la mort et la résurrec-
tion le royaume est déja acquis, et le Christ régne sur I'Eglise. Son
regne est une anticipation du royaume de Dieu. L’expression «le jour
du Seigneur» a, dans les écrits néotestamentaires, un sens eschata-
logique. C’est le jour de la venue du Seigneur dans Sa gloire pour
tous. En ce jour tous verront le Fils de 'homme venant sur les nuées
avec gloire et puissance (Mc 13, 26). Nous vivons dans cette attente
eschatologique, mais dans I’ Eglise I’eschatologie n’est pas seulement
I’avenir lointain, car 'Eglise elle-méme est déja le commencement
des derniers jours (¢oyarov). Dans I'Eglise le présent inclut le passé
et I'avenir. Le jour du Seigneur viendra, mais déja il vient toujours
dans I’Eglise. Il viendra justement parce qu’il vient dés maintenant
dans I’Eglise, et il vient déja justement parce qu’il viendra. I.’Eucha-
ristie, Sainte Céne ecclésiologique, est la table du Seigneur, qui
vient a ’Eglise dans I’Esprit. «Afin que vous mangiez et que vous
buviez a ma table dans mon royaume» (Le¢ 22, 30). Et dans notre
liturgie nous lisons: «Nous souvenant de ce commandement salu-
taire... du second et glorieux avénement...». Chaque fois, dans
chaque Eucharistie, nous attendons qu’ll vienne chez nous. «Oh oui,
viens, Seigneur Jésus» — telle est notre pricre eucharistique.

6. En revenant au terme «le sacrement de ’assemblée», nous
pouvons le définir comme «éni 7o adro» pour la eélébration du repas
du Seigneur. En tant que sacrement de 'assemblée, I’ Eucharistie est
« pooatijptov Tijc éxxAioiuc» ou «le sacrement de I’Eglise», car ¢’est en
lui que se manifeste toute 1’Eglise de Dieu dans toute sa plénitude,
comme Corps du Christ. I.’Eucharistie est «l'ceuvre de I'Iiglise» et
non celle de groupes isolés. Il faut done que tous soient réunis «ézni 7o
adro» pour que 'Eglise dans toute sa plénitude puisse célébrer
I’Eucharistie.

La théologie, et encore plus la pratique liturgique de notre temps
a perdu la conception de I'Eucharistie — sacrement de 1’Eglise elle-
méme, et I’a transformée en un des sacrements dans 1’Eglise. Le
processus de cette transformation lente et tres compliquée a pu
commencer lorsque le principe fondamental de I’ecclésiologie eucha-
ristique a été transgressé. Selon ce principe, il ne doit y avoir, dans



— 207 —

une église locale, qu'une seule assemblée eucharistique, car le Christ
est Un dans la plénitude et I'unité¢ de Son corps. Or ¢’est dans Son
corps qu’ll est présent quand tous se réunissent en Eglise. La pléni-
tude et I'unité du Corps du Christ dans I’Kucharistie détermine la
plénitude et I'unité de I'église locale dans I'assemblée cucharistique,
c’est-a-dire sa catholicit¢. Pour des raisons diverses, dont je n’ai pas
le temps de parler ici, il se trouva qu’il y eut, dans I'église locale,
plusieurs assemblées eucharistiques au lieu d'une seule. «E=! 16 adto»
cessa d’étre le principe d'unité de I'église locale; ¢’est I'évéque qui
en devint le principe. Ce fut I'un des plus grands changements dans
Porganisation de I'église, changement qui détermina tout son déve-
loppement ultérieur. Pendant un certain temps on fit des tentatives
pour sauvegarder 'unité idéale de Passemblée eucharistique malgré
la pluralité empirique des assemblées: tel fut le but de la pratique
romaine du «fermentum». Néanmoins, ces tentatives ne purent pas
ralentir le processus de morcellement de 'assemblée eucharistique.
Lorsqu’il se forma, dans 'église locale, plusieurs assemblées eucha-
ristiques, elles cesserent d’étre la manifestation de 1'lEglise de Dieu
en Christ. Chaque assemblée n'était plus une assemblée «xows
advtesy et ne réunissait plus qu'une partie des fideles, membres de
I’église épiscopale.

Ainsi commenca l'individualisation de la vie ecclésiale. La
seconde moitié du troisieme si¢cle vit le début de ce processus, devenu
encore plus apparent a I'époque constantinienne. On se mit & célébrer
les sacrements, notamment celui de I'agrégation a I'Eglise (baptéme
et confirmation) durant I'assemblée d’un groupe de fideles présidé par
un presbytre : ainsi la voie était déja ouverte a I'individualisation ulté-
rieure des sacrements. Peu a peu les sacrements deviennent des actes
sacramentaux célébrés pour le bien de chaque membre isolé de I'Eglise
par les personnes qui possedent le pouvoir de la célébration. Jusqu’a
nos jours la théologie d’école affirme que les sacrements se font dans
I'Eglise sans dire qu’ils sont faits par I’Kglise: mais elle ne voit pas
d’obstacles a ce qu’ils soient célébrés sans la participation du peuple.
Tel est un des paradoxes de notre pensée dogmatique. En ce qui con-
cerne I’Eucharistie, le processus de I'individualisation a amené une
déviation inadmissible et une déformation de sa vraie nature. Ayant
admis qu’il est possible de célébrer I’Eucharistie pour un groupe de
membres de I'église locale, le pouvoir ecclésiastique a di admettre
qu’on puisse la célébrer selon le désir d’un ou de plusieurs fideles.
I’Eucharistie faite dans un temple vide — voila le terme de son indi-



— 208 —

vidualisation. En méme temps c¢’est 'individualisation, poussée &
I'extréme, de «’assemblée», qui est remplacée par la personne qui
est considérée comme ayant droit & la célébration de I’Eucharistie. 11
est intéressant de noter que dans I'église orthodoxe il existe une
régle selon laquelle le prétre ne peut pas faire la liturgie s’il n’a pas &
c6té de lui au moins un ou deux fideles. Cette régle ne peut rien
changer, car ces fideles présents ne peuvent pas remplacer le peuple
de Dieu. Cependant elle atteste que la notion de ’assemblée n’a pas
tout & fait disparu de la conscience liturgique. Lorsqu’on essaie de
justifier ainsi les usages de notre temps, on a presque 'impression
qu’on entend les blamer.

Un autre essai de justification de la pratique liturgique contem-
poraine consiste & renoncer & la conception réaliste de 'idée «assem-
blée» et & la transposer dans le domaine de la mystique. Déja Origéne,
ainsi que 'auteur du traité « De aleatoribus» disait que I’Eucharistie
est célébrée par toute 1'Eglise avec la participation non seulement des
vivants, mais aussi des morts et des anges. Qubliant les vivants, la
pensée liturgique actuelle affirme que I’Eucharistie reste ceuvre
d’Eglise méme quand elle est célébrée dans un temple vide par le
prétre tout seul, parce que les saints et les membres morts de I'Eglise
y prennent part. Cette idée entraine non seulement une spirituali-
sation indue de I’Eucharistie, mais aussi le morcellement de la
notion du peuple de Dieu, et, par conséquent, de celle de I'Eglise. Les
partisans d’un tel point de vue ne remarquent pas le c6té infiniment
tragique de leur thése: il pourrait donc arriver un moment dans la
vie de I’Eglise ol tous ses membres vivants seraient absents.

7. Un processus paralléle & I'individualisation de I’Eucharistie
est celui de sa désintégration. Peu & peu I'idée du sacrifice est portée
au premier plan du concept de I’Eucharistie et en obscurcit tous les
autres cotés, au point que I’Eucharistie elle-méme devient avant tout
un sacrifice. Cette désintégration, qui a commencé trés tot, s’est fait
sentir dans 1’église catholique; & un certain degré nous la retrouvons
dans ’église orthodoxe. C’est ici que je dois mentionner une parti-
cularité du rite de la liturgie orthodoxe. LLe moment sacrificiel n’occu-
pant pas la premiére place dans le canon eucharistique, le sentiment
liturgique s’effor¢a d’y remédier dans le rite de la proskomidie, ou
I'idée du sacrifice prédomine. Il est généralement admis que la prosko-
midie forme la premiére partie de la liturgie, mais en fait ¢’est plutot
un acte sacramental séparé, un acte qui répond bien plus a la vie
liturgique contemporaine que 1’Eucharistie proprement dite. D’aprés



209 —

son contenu la proskomidie est le sacrement du sacrifice. Ce qui fait
qu’apres la Grande Entrée on récite le tropaire du Vendredi Saint,
Ce tropaire, suite naturelle de la proskomidie, disjoint le rite de
I’Eucharistie: les paroles institutionnelles cessent d’étre le «<souveniry
de la Derniére Céne, et deviennent «souvenir» de l’institutibn du
sacrifice du Nouveau Testament.

Je n’ai pas du tout I'intention de minimiser 'importance du
moment sacrificiel dans I’Eucharistie. 1’Eucharistie étant une
Cene ecclésiologique, ce moment en est le centre, de méme que le
Golgotha est le centre du dessein de I’économie divine. Comme tel, le
Golgotha est organiquement lié a la Céne d’un c¢6té, a la résurrection et
la glorification du Christ de I'autre. Quand 'apotre Paul, dans son
épitre aux Corinthiens, affirmait avec force, que «nous (c’est-a-dire
lui et les autres apotres) préchons Christ crucifiés, il n’avait pas
I'intention de transformer les repas palestiniens de Seigneur en
messes. Ilest difficilement concevable que Paul ait pu enseigner une
doctrine de I’Eucharistie dans l'intention de changer une tradition
déja établie dans I’église de Jérusalem. Méme plus, nous ne pouvons
gueére trouver chez Paul de doctrine de I'Eucharistie spécialement en
tant que sacrifice et en cela je suis d’accord avec Dom Botte !), alors
que l'aspect sacrificiel occupait dans sa pensée une place centrale.
Nous ne devons pas séparer les recommandations de Paul concernant
I’Eucharistie dans la premiére épitre aux Corinthiens du reste de
I’épitre. Ce n’était pas 1a un traité sur ' Eucharistie et ce n’était pas du
tout un traité de dogmatique, I'épitre n’étant écrite qu’au sujet de
certaines particularités de la vie de I'église corinthienne. Paul luttait
contre le courant religieux répandu parmi les chrétiens de Corinthe que
nous pourrions, en employant un terme moderne, définir comme une
«eschatologie conséquente» fortement teintée de docétisme gnos-
tique. A la lumiére de ces tendances, les indications que Paul donne
aux Corinthiens au sujet del’Eucharistie regoivent un accent quelque
peu différent. Il voulait rétablir dans I’Eucharistie le moment de la
mort sacrificielle du Christ dont certains membres de 1’église corin-
thienne n’étaient plus suffisamment conscients. A I’encontre d’une
tendance naissante parmi eux vers une transformation du Christ en
aeon gnostique, Paul affirmait le Christ historique «né de la race de
David, selon la chair» (Rom. 1, 3). Il leur disait que 1’Eucharistie
n’est pas une prolongation des repas du Christ ressuscité et qu’elle

1) Dom B.Botte, Problémes de I'’Anamnése (The Journal of Ecclesiasti-
cal History, Vol.V, No. 1, p.22).



— 210 —

avait été instituée pendant la Derniére Cene a la veille de la passion
et de la mort de Christ. Les Corinthiens avaient matérialisé 1’escha-
tologie, en croyant qu’ils s’étaient déja enrichis et qu’ils avaient
commencé a régner (I Cor. 4, 8). A 'encontre de cette mentalité-1a
Paul rappelait aux Corinthiens que, selon ce qu’il leur avait déja
transmis, «ils annoncaient, ou proclamaient la mort de Seigneur
jusqu’a ce qu’ll vienne» (I Cor. 11, 26). Ces derniers mots — «jusqu’a
ce qu’ll vienne» — indiquent que la «xarayyediay de Paul impliquait
non seulement la mort du Seigneur, mais aussi sa résurrection et Sa
glorification. S’il doit venir, cela veut dire, qu’Il est réellement mort,
qu’ll est réellement ressuscité et qu’ll s’est assis & la droite du Pere:
done «I’eschatologie conséquente» des Corinthiens est une erreur.
Paul ne séparait la mort duSeigneur ni de laCéne, ni de la résur-
rection, ni de la glorification, car la mort du Seigneur sans Sa
résurrection aurait rendu vaine notre foi. C’est pourquoi Paul ne
pouvait guére songer & transformer 1’Eucharistie en «Totenmahl-
zeiten». Dans la pensée de Paul 1’Eucharistie est la table du Sei-
gneur, et le Seigneur vient en Esprit pour y prendre part en réponse
a l'appel des fideles. Il anticipe ainsi Sa venue en gloire, cette ve-
nue, qui selon les idées des Corinthiens, aurait déja eu lieu. C’est
donc par 'appel liturgique «Maran-atha» que Paul termine sa pre-
miére épitre aux Corinthiens.

La ségrégation du sacrifice en un acte sacremental isolé¢ affai-
blissait singulierementlanaturedel’ Eucharistie, en tant qu’assemblée
des fidéles réunis pour célébrer le repas du Seigneur. Séparé des autres
aspects de I’Kucharistie, le moment sacrificiel perd son caracteére
ecclésiologique et il en est de méme pour I’ Eucharistie elle-méme. Le
sacrement de ’assemblée se transforme en un autre sacrement, auquel
le peuple peut prendre part, mais cette participation n’est pas essen-
tielle pour la célébration de I’Eucharistie. La pensée théologique ne
parvient pas a surmonter cet affaiblissement de la nature ecclésio-
logique de I’Eucharistie. Kt méme plus, sous 'influence de I'idée de
I'initiation, elle tend de plus en plus a écarter le peuple de la partici-
pation active & la célébration de I’Eucharistie, ce qui affaiblit encore
plus la nature ecclésiologique de cette derni¢re. Le sacrifice du
Nouveau Testament, mystére sublime (redery)), se fait pour le
peuple. Ce sacrifice est consommé par ceux qui ont re¢u une consé-
cration spéciale, et le peuple n’y participe pas activement. Dans le
rite de la proskomidie, que j’ai déja mentionné plus haut, il n’y a pas
de place pour la participation du peuple, car elle est célébrée de



N | -

facon cachée. Je n’ai pas la moindre intention de critiquer ici la
pratique liturgique de I'église catholique, car je connais bien les
défauts de celle de I'église orthodoxe. Cependant, il faut bien se
poser la question, si la doctrine de I'Kucharistie, en tant que sacri-
fice, a contribu¢ a revaloriser 'importance du sacrifice du Golgotha
pour les fideles. Il y a lieu de mentionner ici les « messes privées» dites
dans une intention spéciale. Ces intentions sont-elles toujours au
niveau de la grandeur du sacrifice du Golgotha ?

8. La disparition du facteur «assemblée» a abouti & la désinté-
gration ultérieure de I’Eucharistie. De nos jours la communion des
fideles se fait d’habitude pendant la liturgie, mais elle peut se faire en
dehors d’elle. Méme au cas olt la communion a lieu pendant la liturgie,
elles ne sont pas organiquement lides 'une a l'autre: & I'église ortho-
doxe la communion peut avoir lieu apres la fin de 1’Eucharistie,
I'église catholique avant le commencement de la messe. 1) autre part
les fideles, qui prennent part & la liturgie, peuvent communier, mais
ils peuvent aussi ne pas communier. Ce n’est pas sous 'influence des
offices du temple ou de la synagogue que s’est formé le rite de I’ Eucha-
ristie : il s’est formé du rite des repas judaiques, ou plus exactement du
rite suivi pendant la Sainte Cene. La communion des fidéles a 6té
Iexpression de la participation des fideles tant & la premic¢re Eucha-
ristie qu’'a toutes les autres de I'église ancienne. Nous ne pouvons pas
nous représenter un repas judaique des anciens temps, olt ses partici-
pants n’auraient pas mangé. De méme nous ne voyons pas comment
ceux qui prenaient part aux anciennes assemblées eucharistiques
n’auraient pas communié. La communion était le point culminant
de T'assemblée eucharistique, vers lequel tendait tout ce qui pré-
cédait. On se réunissait pour I’Bucharistie dans le but de servir Dieu
«en Christ» et de prendre part a Sa table. La nature méme de I'Eucha-
ristie exclut la présence de fideles, qui ne feraient qu’assister a
I'assemblée eucharistique, car tous doivent y participer.

(est en ce point-la que le commencement et la fin de la pratique
liturgique divergent le plus. Nous avons, en effet, une Eucharistie
sans communion des fidéles, une autre, ou une partie des fideles
communie et I'autre ne communie pas, et — ce qui est trés rare, encore
une Kucharistie ol tous les fidéles communient tous ensemble.
Certainement, nous ne pouvons pas dire qu’il y a trois Eucharisties
au lieu d’une seule. [’ Eucharistie est unique, ce qui est confirmée par
son rite unique, mais, sans aucun doute, il y a deux états d’ames des
fidéles pendant 'assemblée eucharistique, selon qu’ils communient



— 212 —

ou ne communient pas. L'unité organique de I’Eucharistie a été
rompue, et il s’en est détaché un acte sacremental séparé — la com-
munion. Telle a été la seconde désintégration de I’Eucharistie,
provoquée par la ségrégation de son aspect sacrificiel. Le sacrifice
s’accomplit pour les membres isolés de I’ Eglise lorsqu’ils en ressentent
le besoin. L’unité avec le Christ équivaut a I'unité avec tous, et cette
derniére est I'unité avec le Christ, car elle se fait toujours «en Christ».
Communier, en croyant accomplir un acte individuel, veut dire se
séparer des autres, et ne pas communier du tout veut dire se séparer
du Corps du Christ, dont nous sommes cependant les membres.
D’habitude nous voyons soit une liturgie dans un temple vide, soit une
assemblée de quelques membres de I’Eglise, mais nous n’avons que
rarement une «assemblée de 1’Eglise». 11 serait plus exact de dire que
nous avons perdu la notion de I’assemblée, car nous avons oublié que
I’Eucharistie est le «sacrement de I’assembléen.

Je voudrais terminer mon exposé par une citation de 1’épitre
d’Ignace d’Antioche aux Ephésiens: «. .. surtout si le Seigneur me
révele que chacun en particulier et tous ensemble (6t »av’d@vdoa
xowy mdrreg), dans la grace qui vient de son nom, vous vous réunissez
(owvéoyeode) dans une méme foi, et en Jésus-Christ de la race de
David selon la chair, fils de ’homme et fils de Dieu, — pour obéir &
I’évéque et au presbytérium, dans une concorde sans tiraillements,
rompant une méme pain, ce qui (6 ou &) est reméde d’immortalité,
antidote pour ne pas mourir, mais pour vivre en Jésus-Christ pour
toujours» (Epf. 20, 2). Je pense que l'expression «§ éorw gpdouasxor
adavaciacy se rapporte non seulement & la rupture du pain, mais
aussi & toute la phrase qui précede !). L’assemblée eucharistique qui
réunit tous ensemble (xowf] ndrreg) et qui est présidée par 1'évéque
et le presbytérium, est un reméde d’immortalité. Tous doivent se
réunir ensemble pour rompre le pain et gofiter au pain rompu. Ignace
ne pouvait pas méme imaginer une Eucharistie qui serait faite pour
un seul groupe de fidéles pour qu’un ou plusieurs membres de I’Eglise
puisse gotliter au pain rompu.

Etre toujours tous ensemble (xowjj wdvreg), réunis pour la méme
chose (éni 10 dvto) — tel est le théme essentiel des épitres d’Ignace.
C’est aussi le théme qui nous préoccupe maintenant. La piété
ecclésiale est une piété «xows] mavresy, et non une piété individuelle:

1) Cf.Ch.Maurer, Ignatius von Antiochien und das Johannesevangelium.
Zirich 1949, S.93.



— 213 —

jamais I'Eglise n’a nié cette derni¢re, mais elle ne peut guére rem-
placer la piété ecclésiale. Il n’y a pas dans I’Eglise d’actes sacremen-
taux qui pourraient étre accomplis au profit de certains de ses
membres et en I'absence d’autres membres de 1’Eglise. Toujours
et partout 'Eglise célebre ses sacrements, en tant qu’assemblée du
peuple de Dieu en Christ, et I’ Eucharistie est le sacrement de I’ Eglise.

N. Afanassieff, Dr. th.,

Professeur & I'Institut de Théologie Orthodoxe
de Paris.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1966. 14



	Le sacrement de l'assemblée

