
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 46 (1956)

Heft: 4

Artikel: Le sacrement de l'assemblée

Autor: Afanassieff, N.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404338

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


200

Le sacrement de l'assemblée1)

1. L'auteur du traité «De hierarchia ecclesiastica» définit l'Eucharistie

comme «assemblée très sainte» (rj âyicoxâxrj cvvaÇiç). Cette
définition de l'Eucharistie paraît quelque peu inattendue dans la bouche
d'un néoplatonicien chrétien. Il est vrai que l'auteur inconnu du
traité lui donne un sens assez spécial, celui d'amener l'initié à l'union
avec l'Un et achever son entrée dans la communion divine» (De hier,
eccl., III, I). Cependant le sens primitif du terme «assemblée» est
conservé chez l'auteur. «Tout le saint ordre - léga ôiaxoaprjaiç»
(De hier. eccl. II, II, IV) se réunit et pour célébrer le baptême et pour
célébrer l'Eucharistie: or, dans la terminologie de notre auteur,
«saint ordre» veut dire «peuple de Dieu». C'est bien ainsi que pendant
longtemps les lecteurs du traité comprenaient le terme «assemblée»:

la preuve nous en est fournie par Georges Pachymère qui nous

prévient qu'il ne faut pas entendre «assemblée» comme «assemblée

du peuple». Il est bien certain que notre auteur n'a pas trouvé le

terme «assemblée» dans ses spéculations théologiques, mais qu'il l'a
emprunté à la tradition ecclésiale encore intacte à l'époque où il
vivait.

Nous trouvons dans la littérature de l'église ancienne un autre
terme pour définir l'Eucharistie, comme «assemblée»: c'est «ènl xò

avxò», dont le contenu est identique à celui du mot «assemblée».

Cette expression est mentionnée pour la première fois dans Actes II,
47 : «le Seigneur ajoutait tous les jours à ènl xò avxò ceux qui étaient
sauvés». C'est presque un «terme technique» pour désigner l'assemblée

eucharistique. Nous le retrouvons, avec le même sens, dans les

épîtres d'Ignace d'Antioche. Le sens de l'expression est surtout clair
chez Justin: «le jour qu'on appelle le jour du soleil, tous, dans les

villes et à la campagne, se réunissent dans un même lieu - ènl xò àvxò »

(I Apol. 67, 3). Justin lui-même nous apprend qu'en parlant de

Veni xò avxò il avait en vue l'assemblée Eucharistique. «'Eni xò àvxò»

s'emploie d'habitude avec le verbe «avvÉQxopai», mais à part cela

cette locution contient par elle-même l'idée d'une assemblée; «snl xò

avxò» présuppose ceux qui sont assemblés, non pas assemblés en

général, mais pour célébrer l'Eucharistie.

') Communication faite à la Semaine d'études liturgiques, à l'Institut
de Théologie Orthodoxe de Paris (juillet 1953).



— 201 —

Selon les paroles déjà mentionnées de l'auteur des Actes, le
Seigneur ajoutait ceux qui étaient sauvés à ènl xò avxò. Dans
certains manuscrits, on lit «xfj èxxXrjoia» au heu de «ènl xò avxò».
Etant une lecture plus facile, «xfj èxxXijoia» est, sans aucun doute,
une variante secondaire, elle est cependant d'une grande importance,
car elle constitue l'exégèse la plus ancienne du terme, ènl xà avxò». En
tant qu'assemblée Eucharistique «ènl xò avxò» est, dans un certain
sens, identique à «Eglise»: c'est pourquoi l'un des termes peut être
facilement remplacé par l'autre. L'agrégation à l'Eglise se fait par le
sacrement du baptême immédiatement suivi, dans l'Eglise ancienne,

par l'Eucharistie baptismale. «Après avoir lavé celui qui croit et qui
s'est adjoint à nous, nous le conduisons dans le lieu où sont assemblés
ceux que nous appelons frères» (Justin, Apol. 65). Du récit ultérieur
de Justin il est clair qu'on amenait le baptisé à l'assemblée Eucharistique.

Le pseudo-Denys nous parle de la même chose: «ayant signé
(le baptisé) avec l'huile parfaitement sacramentelle, le hiérarque
maintenant le proclame digne de prendre part à la très sanctifiante
Eucharistie» (De hier.eccl.II, II, 7). Suit, comme chez Justin, la
description de l'Eucharistie en tant que sacrement de l'assemblée.
Encore du temps du pseudo-Denys l'agrégation à l'Eglise prenait la
forme concrète d'une introduction à l'assemblée eucharistique. Pour
lui l'Eucharistie en tant qu'assemblée est un symbole ou un prototype

de l'Eglise. C'est donc dans cet ordre d'idées qu'on comprend
les paroles du pseudo-Denys, qui dit que l'Eucharistie est le sacrement
des sacrements (tfXftû>v xeX.exij) sans lequel «il est à peu près
impossible que se célèbre aucun des sacrements hiérarchiques» (De
hier. eccl. III, 1).

2. Je ne me propose pas d'exposer ici la doctrine du pseudo-
Denys sur l'Eucharistie, ni son ecclésiologie hiérarchique. C'est pour
justifier le titre de mon exposé que j'ai parlé de lui. Je puis maintenant
le laisser de côté et aborder mon sujet, c'est-à-dire la conception du
sacrement de l'assemblée par l'église prénicéenne. En traitant ce

sujet, j'essaierai de formuler certains principes essentiels de la doctrine
de l'Eucharistie, et en même temps ceux de la doctrine sur l'Eglise,
autrement dit de formuler les bases de ce qu'on pourrait nommer
l'ecclésiologie Eucharistique. •

A titre préalable, je voudrais dire qu'entre la mentalité de notre
temps et celle de l'église ancienne (du moins de celle des 2 premiers
siècles) il existe une rupture profonde. Pour les chrétiens des premiers
siècles le principe fondamental de la vie ecclésiale consistait à être



— 202 —

toujours ensemble (xoivrj nâvxeç), réunis pour la même chose (ènl xà

avxò). Ce principe faisait partie du concept «Eglise», qui présuppose
qu'un chrétien séparé des autres n'appartient pas au Christ, car c'est
ensemble que tous Lui appartiennent, comme membres de Son corps,
qui ne peuvent ni vivre, ni agir les uns sans les autres. Si l'un agit -
tous agissent aussi, si tous agissent - chaque membre agit aussi. Les
chrétiens d'origine juive adoptèrent facilement le principe du «xoivfj
nâvxEç», car la conscience judaïque du temps du Christ le contenait
déjà, quelque peu affaibli, il est vrai, sous l'influence de l'individualisme

hellénistique. Le principe du «xoivfj nâvxFç» s'avéra scandaleux

pour la mentalité du monde hellénistique. Déjà saint Paul eut à

lutter contre l'individualisme des Corinthiens, qui avait abouti à

toutes sortes d'altérations de la vie de l'Eglise. Nous ne savons pas
à quel point Paul eut du succès dans cette lutte. Même s'il avait
vaincu l'individualisme, ce ne fut pas de façon définitive. Au
deuxième siècle c'est toute une vague d'individualisme qui, partant du
monde hellénistique, déferle sur l'Eglise. Tertullien affirmait qu'il
n'y avait rien de commun entre Jérusalem et Athènes, entre l'Evangile

et la stoa, mais déjà au temps de Justin la conscience ecclésiale

avait accepté Athènes et la stoa, désirant exprimer, dans un but
apologetic)ue la doctrine de l'Eglise en termes de la philosophie
grecque. Petit à petit la catégorie «Eglise» s'obscurcit, ce qui donne
libre cours à la vague individualiste tant dans la pensée que dans la
vie clés chrétiens. Nous avons hérité l'individualisme des anciens

encore renforcé par celui de la vie empirique contemporaine. Tout en

gardant inaltérée la tradition, nous avons bâti notre vie et notre
pensée sur la base de l'individualisme. Tout en professant notre foi
en une Eglise sainte, catholique et apostolique, nous ne réalisons pas
cette foi dans notre vie. La plupart du temps nous ne pouvons pas
même dire pourquoi nous professons notre foi en l'Eglise,dans laquelle
nous ne sommes que des atomes isolés à côté d'autres atomes que nous
ne connaissons guère. Et môme plus, nous transposons notre
individualisme contemporain dans le passé lointain, et c'est ainsi que
nous faussons l'image que nous nous faisons de la vie de l'Eglise
ancienne. L'historien ne se débarrasse pas facilement de sa prise de

position habituelle, qui est celle de l'individualisme. Et sans avoir
renié cette attitude fausse, nous ferons toujours des erreurs dans

l'appréciation de la vie passée, de la vie de l'époque où l'individualisme
n'existait pas *).

') Voir mon étude «Le Repas du Seignour» (on russo), Paris 1952.



— 203 —

3. Nous ne savons pas, et probablement nous ne le saurons
jamais, quel est le mot que le Christ a employé dans Mt. 16, 18

lorsqu'il parlait de l'Eglise. Toutes les tentatives de trouver
l'équivalent araméen ne restent que des hypothèses plus ou moins réussies.
Il serait évidemment de la plus haute importance de connaître le
terme araméen, mais notre ignorance n'est pas fatale. Dans l'Eglise
ancienne il était généralement admis que, dans Mt. 16, 18, le Christ
avait parlé de l'édification de ce qui avait commencé d'exister le jour
de la Pentecôte. Au moment où ce Xóyiov du Christ avait été noté,
l'Eglise existait déjà, et la conscience ecclésiale voyait dans l'Eglise
qui existait alors celle-là même que le Christ avait édifiée.

Nous ne savons pas non plus ni où, ni quand, ni par qui, le mot
grec êxxXrjdia avait été employé pour la première fois, mais certainement

le choix de ce mot avait été providentiel. Son sens direct devait
répondre à ce qui existait déjà à l'époque où les chrétiens entendirent
le mot èxxXrjoîa. L'Eglise est l'assemblée du peuple, convoquée par
Dieu Lui-même, et les chrétiens - ce sont ceux que Dieu convoque
pour Le servir dans cette assemblée. Ce sens immédiat du mot èxxX-nata

ne pouvait pas épuiser ce qui est contenu dans l'Eglise, telle que la
comprenaient les premiers chrétiens. Il ne donnait pas de réponse à
la question de savoir où et en quoi se réunissaient les chrétiens
lorsqu'ils formaient l'Eglise. Le sens du mot èxxXrjoia, en tant que
terme ecclésial. ne peut être compris dans toute son ampleur qu'à la
lumière de la doctrine de l'Eglise - Corps du Christ. 11 est vraiment
étrange d'attribuer à saint Paul la doctrine du Corps du Christ,
doctrine qui dépasse tout entendement humain et même celui de

Paul. Si l'édification de l'Eglise était prévue dans le dessein de Dieu,
il y avait aussi dans son dessein la création de l'Eglise en tant que
Corps du Christ. L'Eglise de Dieu est «èv xqioxcö». Je me rends
compte de la difficulté du problème que soulève cette expression,
mais il me semble (pie, dans une large mesure, nous l'avons compliqué
nous-mêmes. Malgré les difficultés du problème nous ne pouvons pas
écarter l'expression «èv %qioxö>». Nous devons l'accepter telle qu'elle
nous est donnée et telle que la comprenaient probablement les

premiers chrétiens. L'Eglise est «en Christ», car elle est assemblée par
Dieu dans le Corps du Christ. Cependant, ce n'est là qu'une première
réponse à la question de savoir où et comment se réunissent les

chrétiens lorsqu'ils forment l'Eglise. Tout d'abord, pour éviter les

malentendus, il est à noter que Paul n'emploie pas le terme «Corps

mystique du Christ». L'un des plus grands mystiques lui-même, Paul



— 204 —

savait qu'on ne peut pas transposer dans le domaine de la mystique
ce qui doit avoir un sens tout à fait réel et concret.

4. Dans son livre « Saint Pierre», Oscar Cullmann x) affirme de la
façon la plus catégorique que les paroles du Christ dans Mt. 16, 18,

ne sont pas placées au bon endroit. Je peux admettre ce point de vue,
mais je ne puis pas accepter la supposition que ces paroles aient été
dites par le Seigneur pendant la Dernière Cène ou après la Résurrection.

Admettre une pareille supposition - ce serait confondre la

promesse et l'accomplissement ; ce serait aussi ne pas comprendre que
l'Eglise est «en Christ». Lorsque le Christ prononça les mots: «Je

bâtirai mon Eglise», c'était là une promesse (Verheissung) sur
l'Eglise : donc l'Eglise n'existait pas encore. Au temps de la vie du
Christ, ses disciples ne formaient pas l'Eglise, ni même le noyau de

l'Eglise. Pendant sa vie terrestre le Christ était toujours avec ses

disciples, Il partageait avec eux le même genre de vie; selon l'usage
judaïque, Il rompait le pain et bénissait la coupe, mais les disciples
n'étaient pas en Lui. Ils étaient avec Lui, mais n'étaient pas «èv

XQiarâ)»: donc ils ne formaient pas l'Eglise. «Dans la nuit où il fut
trahi.. .» Le Christ savait que c'était sa dernière nuit sur terre et

que c'était le dernier repas qu'il faisait avec ses disciples avant sa

glorification. Mais II ne les abandonna pas. L'amicale ou fellowship
que formaient le Christ et ses disciples pendant sa vie ne cessera pas
d'exister. Elle entrera dans une nouvelle phase de son existence quand
ils seront en son Corps et quand II sera en eux.

La Sainte Cène n'a pas été une promesse sur l'Eglise, mais son

accomplissement (Erfüllung). «En effet, j'ai reçu du Seigneur ce que
je vous ai d'ailleurs transmis, que le Seigneur Jésus, dans la nuit où

Il fut trahi, prit du pain et, après avoir rendu grâce, Il le rompit et
dit: Ceci est mon Corps qui est pour vous. Faites ceci en mémoire de

moi...» (I Cor. 11, 23-24). C'est par l'institution de l'Eucharistie -
«faites ceci en mémoire de moi» - que fut instituée l'Eglise. C'était
la fondation de l'Eglise, mais non pas son actualisation, car la Sainte
Cène n'a pas été l'Eucharistie, mais seulement son institution. Ce

n'était pas l'Eucharistie, car c'est le Christ qui l'a célébrée en rompant
le pain et en bénissant la coupe. La Sainte Cène deviendra Eucharistie,

quand Ses disciples vont la célébrer, en rompant à leur tour le

pain et en bénissant la coupe. La Sainte Cène n'était pas l'Eucharistie,

car le Christ n'était pas encore «élevé» sur la croix, n'était pas

') Oscar Cullmann, Saint Pierre, disciple-apôtre-martyr. Neuchâtel-
Paris 1952.



— 205 —

encore glorifié et l'Esprit n'était pas encore descendu sur les disciples.
Elle deviendra Eucharistie après la passion, le sacrifice du Golgotha,
la mort, la résurrection, la glorification du Christ et l'effusion de
l'Esprit.

La Sainte Cène n'est donc pas l'Eucharistie : cependant l'Eucharistie

n'est pas non plus la répétition de la Cène, qui, de même que le
sacrifice du Golgotha, a été accomplie «une fois pour toutes» et ne
peut plus être accomplie de nouveau. Néanmoins l'Eucharistie est
une prolongation de la Cène envisagée dans son aspect particulier:
c'est une Sainte Cène ecclésiologique. L'Eucharistie s'accomplit dans
l'Eglise: c'est par elle que ceux qui y prennent part deviennent
Eglise. En tant que Cène ecclésiologique, l'Eucharistie implique
non seulement le dernier repas du Christ, mais aussi le Golgotha, la
résurrection, la glorification et la Pentecôte. Tous ces moments
demeurent dans l'Eucharistie en formant un tout organique. Jusqu'à
présent nous lisons pendant la liturgie de Jean Chrysostome les

paroles de la prière: «Nous souvenant de ce commandement
salutaire, et de tout ce qui a été fait pour nous, de la croix, du sépulcre, de
la résurrection après trois jours, de l'ascension aux cieux, du siège à

la droite du Père, du second et glorieux avènement.»
L'Eucharistie s'est actualisée le jour de la Pentecôte dans

l'Esprit et par l'Esprit. Le pain rompu par les disciples pendant
cette première Eucharistie était le même pain que celui qu'avait
rompu le Christ, et la coupe qu'ils ont bénie était celle que le Christ
avait bénie : et il en sera de même pendant toutes les Eucharisties qui
seront célébrées «jusqu'à ce qu'il vienne» (I Cor. 11, 26). Que ce soit
pendant la première Eucharistie, celle des apôtres, ou pendant toutes
les autres, nous devenons, par le pain et le vin - Corps du Christ.
La communion crée la «xoirwvia» (10, 16) qui est une «co-union»
réelle avec le corps et le sang du Christ. La réalité du pain manifeste
la réalité intégrale du corps du Christ, et l'unité du pain (eiç àgxoç)
manifeste l'unité du corps (ëv aœpa). Or, Son corps est l'Eglise de

Dieu, l'Eglise qui est, vraiment et réellement, «èv xqioxw». C'est

pourquoi s'assembler pour l'Eucharistie veut dire s'assembler en

Eglise, et s'assembler en Eglise veut dire s'assembler pour l'Eucharistie.

«.. .lorsque vous vous assemblez en Eglise ainsi c'est le

repas du Seigneur que vous prenez.. .» (I Cor. 11, 18-20).
5. En tant que Cène ecclésiologique, l'Eucharistie reste la table

du Seigneur. Dans l'Eucharistie le Christ demeure avec nous, comme
H demeurait avec les apôtres pendant la Sainte Cène: seulement sa



— 206 —

présence est remplacée par les dons eucharistiques, qui sont le corps
et le sang du Christ, et par lesquels nous devenons Son corps. Mais
le corps crucifié du Christ ne peut guère être séparé, après la résurrection,

de Son corps glorifié. «En vérité, je vous le déclare, je ne boirai
plus de ce fruit de la vigne, jusqu'au jour où je le boirai nouveau dans
le royaume deDieu» (Me 14, 25). Par la passion, la mort et la résurrection

le royaume est déjà acquis, et le Christ règne sur l'Eglise. Son

règne est une anticipation du royaume de Dieu. L'expression «le jour
du Seigneur» a, dans les écrits néotestamentaires, un sens eschata-

logique. C'est le jour de la venue du Seigneur dans Sa gloire pour
tous. En ce jour tous verront le Fils de l'homme venant sur les nuées

avec gloire et puissance (Me 13, 26). Nous vivons dans cette attente
eschatologique, mais dans l'Eglise l'eschatologie n'est pas seulement
l'avenir lointain, car l'Eglise elle-même est déjà le commencement
des derniers jours (ëoxaxov). Dans l'Eglise le présent inclut le passé
et l'avenir. Le jour du Seigneur viendra, mais déjà il vient toujours
dans l'Eglise. Il viendra justement parce qu'il vient dès maintenant
dans l'Eglise, et il vient déjà justement parce qu'il viendra. L'Eucharistie,

Sainte Cène ecclésiologique, est la table du Seigneur, qui
vient à l'Eglise dans l'Esprit. «Afin que vous mangiez et que vous
buviez à ma table dans mon royaume» (Le 22, 30). Et dans notre
liturgie nous lisons: «Nous souvenant de ce commandement
salutaire. du second et glorieux avènement. .». Chaque fois, dans

chaque Eucharistie, nous attendons qu'il vienne chez nous. «Oh oui,
viens, Seigneur Jésus» - telle est notre prière eucharistique.

6. En revenant au terme «le sacrement de l'assemblée», nous

pouvons le définir comme «ènl xò avxò» pour la célébration du repas
du Seigneur. En tant que sacrement de l'assemblée, l'Eucharistie est

«pvoxt'jQiov xrjç èxxXijoiuç» ou «le sacrement de l'Eglise», car c'est en
lui que se manifeste toute l'Eglise de Dieu dans toute sa plénitude,
comme Corps du Christ. L'Eucharistie est «l'œuvre de l'Eglise» et

non celle de groupes isolés. Il faut donc que tous soient réunis « ènl xà

avxò» pour que l'Eglise dans toute sa plénitude puisse célébrer
l'Eucharistie.

La théologie, et encore plus la pratique liturgique de notre temps
a perdu la conception de l'Eucharistie - sacrement de l'Eglise elle-

même, et l'a transformée en un des sacrements dans l'Eglise. Le

processus de cette transformation lente et très compliquée a pu
commencer lorsque le principe fondamental de l'ecclésiologie
eucharistique a été transgressé. Selon ce principe, il ne doit y avoir, dans



— 207 —

une église locale, qu'une seule assemblée eucharistique, car le Christ
est Un dans la plénitude et l'unité de Son corps. Or c'est dans Son
corps qu'il est présent quand tous se réunissent en Eglise. La plénitude

et l'unité du Corps du Christ dans l'Eucharistie détermine la
plénitude et l'unité de l'église locale dans l'assemblée eucharistique,
c'est-à-dire sa catholicité. Pour des raisons diverses, dont je n'ai pas
le temps de parler ici, il se trouva qu'il y eut, dans l'église locale,
plusieurs assemblées eucharistiques au lieu d'une seule. «'Eni xò avxò»
cessa d'être le principe d'unité de l'église locale; c'est l'évêque qui
en devint le principe. Ce fut l'un des plus grands changements dans
l'organisation de l'église, changement qui détermina tout son
développement ultérieur. Pendant un certain temps on fit des tentatives
pour sauvegarder l'unité idéale de l'assemblée eucharistique malgré
la pluralité empirique des assemblées: tel fut le but de la pratique
romaine du «fermentimi». Néanmoins, ces tentatives ne purent pas
ralentir le processus de morcellement de l'assemblée eucharistique.
Lorsqu'il se forma, dans l'église locale, plusieurs assemblées
eucharistiques, elles cessèrent d'être la manifestation de l'Eglise de Dieu
en Christ. Chaque assemblée n'était plus une assemblée «xoivfj
nâvxrç» et ne réunissait plus qu'une partie des fidèles, membres de
l'église episcopale.

Ainsi commença l'individualisation de la vie ecclésiale. La
seconde moitié du troisième siècle vit le début de ce processus, devenu
encore plus apparent à l'époque constantinienne. On se mit à célébrer
les sacrements, notamment celui de l'agrégation à l'Eglise (baptême
et confirmation) durant l'assemblée d'un groupe de fidèles présidé par
un presbytre : ainsi la voie était déjà ouverte à l'individualisation
ultérieure des sacrements. Peu à peu les sacrements deviennent des actes
sacramentaux célébrés pour le bien de chaque membre isolé de l'Eglise
par les personnes qui possèdent le pouvoir de la célébration. Jusqu'à
nos jours la théologie d'école affirme que les sacrements se font dans

l'Eglise sans dire qu'ils sont faits par l'Eglise: mais elle ne voit pas
d'obstacles à ce qu'ils soient célébrés sans la participation du peuple.
Tel est un des paradoxes de notre pensée dogmatique. En ce qui
concerne l'Eucharistie, le processus de l'i ridividualisation a amené une
déviation inadmissible et une déformation de sa vraie nature. Ayant
admis qu'il est possible de célébrer l'Eucharistie pour un groupe de

membres de l'église locale, le pouvoir ecclésiastique a dû admettre
qu'on puisse la célébrer selon le désir d'un ou de plusieurs fidèles.

L'Eucharistie faite dans un temple vide - voilà le terme de son indi-



— 208 —

vidualisation. En même temps c'est l'individualisation, poussée à

l'extrême, de «l'assemblée», qui est remplacée par la personne qui
est considérée comme ayant droit à la célébration de l'Eucharistie. Il
est intéressant de noter que dans l'église orthodoxe il existe une
règle selon laquelle le prêtre ne peut pas faire la liturgie s'il n'a pas à

côté de lui au moins un ou deux fidèles. Cette règle ne peut rien
changer, car ces fidèles présents ne peuvent pas remplacer le peuple
de Dieu. Cependant elle atteste que la notion de l'assemblée n'a pas
tout à fait disparu de la conscience liturgique. Lorsqu'on essaie de

justifier ainsi les usages de notre temps, on a presque l'impression
qu'on entend les blâmer.

Un autre essai de justification de la pratique liturgique contemporaine

consiste à renoncer à la conception réaliste de l'idée «assemblée»

et à la transposer dans le domaine de la mystique. Déjà Origene,
ainsi que l'auteur du traité «De alf atoribus» disait que l'Eucharistie
est célébrée par toute l'Eglise avec la participation non seulement des

vivants, mais aussi des morts et des anges. Oubliant les vivants, la
pensée liturgique actuelle affirme que l'Eucharistie reste œuvre
d'Eglise même quand elle est célébrée dans un temple vide par le

prêtre tout seul, parce que les saints et les membres morts de l'Eglise

y prennent part. Cette idée entraîne non seulement une spiritualisation

indue de l'Eucharistie, mais aussi le morcellement de la
notion du peuple de Dieu, et, par conséquent, de celle de l'Eglise. Les

partisans d'un tel point de vue ne remarquent pas le côté infiniment
tragique de leur thèse : il pourrait donc arriver un moment dans la
vie de l'Eglise où tous ses membres vivants seraient absents.

7. Un processus parallèle à l'individualisation de l'Eucharistie
est celui de sa désintégration. Peu à peu l'idée du sacrifice est portée
au premier plan du concept de l'Eucharistie et en obscurcit tous les

autres côtés, au point que l'Eucharistie elle-même devient avant tout
un sacrifice. Cette désintégration, qui a commencé très tôt, s'est fait
sentir dans l'église catholique ; à un certain degré nous la retrouvons
dans l'église orthodoxe. C'est ici que je dois mentionner une
particularité du rite de la liturgie orthodoxe. Le moment sacrificiel n'occupant

pas la première place dans le canon eucharistique, le sentiment
liturgique s'efforça d'y remédier dans le rite de la proskomidie, où

l'idée du sacrifice prédomine. Il est généralement admis que la proskomidie

forme la première partie de la liturgie, mais en fait c'est plutôt
un acte sacramental séparé, un acte qui répond bien plus à la vie
liturgique contemporaine que l'Eucharistie proprement dite. D'après



— 209 —

son contenu la proskomidie est le sacrement du sacrifice. Ce qui fait
qu'après la Grande Entrée on récite le tropaire du Vendredi Saint.
Ce tropaire, suite naturelle de la proskomidie, disjoint le rite de
l'Eucharistie : les paroles institutionnelles cessent d'être le «souvenir»
de la Dernière Cène, et deviennent «souvenir» de l'institution du
sacrifice du Nouveau Testament.

Je n'ai pas du tout l'intention de minimiser l'importance du
moment sacrificiel dans l'Eucharistie. L'Eucharistie étant une
Cène ecclésiologique, ce moment en est le centre, de même que le
Golgotha est le centre du dessein de l'économie divine. Comme tel, le
Golgotha est organiquement Hé à la Cène d'un côté, à la résurrection et
la glorification du Christ de l'autre. Quand l'apôtre Paul, dans son
épître aux Corinthiens, affirmait avec force, que «nous (c'est-à-dire
lui et les autres apôtres) prêchons Christ crucifié», il n'avait pas
l'intention de transformer les repas palestiniens de Seigneur en
messes. Il est difficilement concevable que Paul ait pu enseigner une
doctrine de l'Eucharistie dans l'intention de changer une tradition
déjà établie dans l'église de Jérusalem. Même plus, nous ne pouvons
guère trouver chez Paul de doctrine de l'Eucharistie spécialement en
tant que sacrifice et en cela je suis d'accord avec Dom Botte '), alors
que l'aspect sacrificiel occupait dans sa pensée une place centrale.
Nous ne devons pas séparer les recommandations de Paul concernant
l'Eucharistie dans la première épître aux Corinthiens du reste de
l'épître. Ce n'était pas là un traité sur l'Eucharistie et ce n'était pas du
tout un traité de dogmatique, l'épître n'étant écrite qu'au sujet de
certaines particularités de la vie de l'église corinthienne. Paul luttait
contre le courant religieux répandu parmi les chrétiens de Corinthe que
nous pourrions, en employant un terme moderne, définir comme une
«eschatologie conséquente» fortement teintée de docétisme
gnostique. A la lumière de ces tendances, les indications que Paul donne
aux Corinthiens au sujet de l'Eucharistie reçoivent un accent quelque
peu différent. Il voulait rétablir dans l'Eucharistie le moment de la
mort sacrificielle du Christ dont certains membres de l'église
corinthienne n'étaient plus suffisamment conscients. A l'encontre d'une
tendance naissante parmi eux vers une transformation du Christ en
aeon gnostique, Paul affirmait le Christ historique «né de la race de

David, selon la chair» (Rom. 1, 3). Il leur disait que l'Eucharistie
n'est pas une prolongation des repas du Christ ressuscité et qu'elle

') Dom B. Botte, Problèmes de l'Anamnèse (The Journal of Ecclesiastical

History, Vol. V, No. 1, p. 22).



— 210 —

avait été instituée pendant la Dernière Cène à la veille de la passion
et de la mort de Christ. Les Corinthiens avaient matérialisé l'eschatologie,

en croyant qu'ils s'étaient déjà enrichis et qu'ils avaient
commencé à régner (I Cor. 4, 8). A l'encontre de cette mentalité-là
Paul rappelait aux Corinthiens que, selon ce qu'il leur avait déjà
transmis, «ils annonçaient, ou proclamaient la mort de Seigneur
jusqu'à ce qu'il vienne» (I Cor. 11, 26). Ces derniers mots - «jusqu'à
ce qu'il vienne» - indiquent que la «xaxayyeXia» de Paul impliquait
non seulement la mort du Seigneur, mais aussi sa résurrection et Sa

glorification. S'il doit venir, cela veut dire, qu'il est réellement mort,
qu'il est réellement ressuscité et qu'il s'est assis à la droite du Père :

donc «l'eschatologie conséquente» des Corinthiens est une erreur.
Paul ne séparait la mort duSeigneur ni de laCène, ni de la
résurrection, ni de la glorification, car la mort du Seigneur sans Sa

résurrection aurait rendu vaine notre foi. C'est pourquoi Paul ne

pouvait guère songer à transformer l'Eucharistie en «Totenmahlzeiten».

Dans la pensée de Paul l'Eucharistie est la table du

Seigneur, et le Seigneur vient en Esprit pour y prendre part en réponse
à l'appel des fidèles. Il anticipe ainsi Sa venue en gloire, cette
venue, qui selon les idées des Corinthiens, aurait déjà eu lieu. C'est
donc par l'appel liturgique «Maran-atha» que Paul termine sa
première épître aux Corinthiens.

La ségrégation du sacrifice en un acte sacremental isolé
affaiblissait singulièrementlanaturedel'Eucharistie, en tant qu'assemblée
des fidèles réunis pour célébrer le repas du Seigneur. Séparé des autres
aspects de l'Eucharistie, le moment sacrificiel perd son caractère
ecclésiologique et il en est de même pour l'Eucharistie elle-même. Le
sacrement de l'assemblée se transforme en un autre sacrement, auquel
le peuple peut prendre part, mais cette participation n'est pas essentielle

pour la célébration de l'Eucharistie. La pensée théologique ne

parvient pas à surmonter cet affaiblissement de la nature ecclésiologique

de l'Eucharistie. Et même plus, sous l'influence de l'idée de

l'initiation, elle tend de plus en plus à écarter le peuple de la participation

active à la célébration de l'Eucharistie, ce qui affaiblit encore
plus la nature ecclésiologique de cette dernière. Le sacrifice du
Nouveau Testament, mystère sublime (xfXfxi)), se fait pour le

peuple. Ce sacrifice est consommé par ceux qui ont reçu une
consécration spéciale, et le peuple n'y participe pas activement. Dans le

rite de la proskomidie, que j'ai déjà mentionné plus haut, il n'y a pas
de place pour la participation du peuple, car elle est célébrée de



— 211 —

façon cachée. Je n'ai pas la moindre intention de critiquer ici la
pratique liturgique de l'église catholique, car je connais bien les
défauts de celle de l'église orthodoxe. Cependant, il faut bien se

poser la question, si la doctrine de l'Eucharistie, en tant que sacrifice,

a contribué à revaloriser l'importance du sacrifice du Golgotha
pour les fidèles. Il y a lieu de mentionner ici les «messes privées» dites
dans une intention spéciale. Ces intentions sont-elles toujours au
niveau de la grandeur du sacrifice du Golgotha

8. La disparition du facteur «assemblée» a abouti à la désintégration

ultérieure de l'Eucharistie. De nos jours la communion des
fidèles se fait d'habitude pendant la liturgie, mais elle peut se faire en
dehors d'elle. Même au cas où la communion a lieu pendant la liturgie,
elles ne sont pas organiquement liées l'une à l'autre: à l'église orthodoxe

la communion peut avoir lieu après la fin de l'Eucharistie,
l'église catholique avant le commencement de la messe. D'autre part
les fidèles, qui prennent part à la liturgie, peuvent communier, mais
ils peuvent aussi ne pas communier. Ce n'est pas sous l'influence des
offices du temple ou de la synagogue que s'est formé le rite de l'Eucharistie

: il s'est formé du rite des repas judaïques, ou plus exactement du
rite suivi pendant la Sainte Cène. La communion des fidèles a été
l'expression de la participation des fidèles tant à la première Eucharistie

qu'à toutes les autres de l'église ancienne. Nous ne pouvons pas
nous représenter un repas judaïque des anciens temps, où ses participants

n'auraient pas mangé. De même nous ne voyons pas comment
ceux qui prenaient part aux anciennes assemblées eucharistiques
n'auraient pas communié. La communion était le point culminant
de l'assemblée eucharistique, vers lequel tendait tout ce qui
précédait. On se réunissait pour l'Eucharistie dans le but de servir Dieu
«en Christ» et de prendre part à Sa table. La nature même de l'Eucharistie

exclut la présence de fidèles, qui ne feraient qu 'assister à

l'assemblée eucharistique, car tous doivent y participer.
C'est en ce point-là que le commencement et la fin de la pratique

liturgique divergent le plus. Nous avons, en effet, une Eucharistie
sans communion des fidèles, une autre, où une partie des fidèles
communie et l'autre ne communie pas, et - ce qui est très rare, encore
une Eucharistie où tous les fidèles communient tous ensemble.

Certainement, nous ne pouvons pas dire qu'il y a trois Eucharisties
au lieu d'une seule. L'Eucharistie est unique, ce qui est confirmée par
son rite unique, mais, sans aucun doute, il y a deux états d'âmes des

fidèles pendant l'assemblée eucharistique, selon qu'ils communient



— 212 —

ou ne communient pas. L'unité organique de l'Eucharistie a été

rompue, et il s'en est détaché un acte sacremental séparé - la
communion. Telle a été la seconde désintégration de l'Eucharistie,
provoquée par la ségrégation de son aspect sacrificiel. Le sacrifice

s'accomplit pour les membres isolés de l'Eglise lorsqu'ils en ressentent
le besoin. L'unité avec le Christ équivaut à l'unité avec tous, et cette
dernière est l'unité avec le Christ, car elle se fait toujours «en Christ».
Communier, en croyant accomplir un acte individuel, veut dire se

séparer des autres, et ne pas communier du tout veut dire se séparer
du Corps du Christ, dont nous sommes cependant les membres.
D'habitude nous voyons soit une liturgie dans un temple vide, soit une
assemblée de quelques membres de l'Eglise, mais nous n'avons que
rarement une «assemblée de l'Eglise». Il serait plus exact de dire que
nous avons perdu la notion de l'assemblée, car nous avons oublié que
l'Eucharistie est le «sacrement de l'assemblée».

Je voudrais terminer mon exposé par une citation de l'épître
d'Ignace d'Antioche aux Ephésiens : «... surtout si le Seigneur me
révèle que chacun en particulier et tous ensemble (ai xax'avôga

xoivfj ndvxEç), dans la grâce qui vient de son nom, vous vous réunissez

(ówéqxeoDf) dans une même foi, et en Jésus-Christ de la race de

David selon la chair, fils de l'homme et fils de Dieu, - pour obéir à

l'évêque et au presbyterium, dans une concorde sans tiraillements,
rompant une même pain, ce qui (ôç ou ô') est remède d'immortalité,
antidote pour ne pas mourir, mais pour vivre en Jésus-Christ pour
toujours» (Epf. 20, 2). Je pense que l'expression « ô ëoxiv ipâgpaxov
âêavaaiaç» se rapporte non seulement à la rupture du pain, mais
aussi à toute la phrase qui précède *). L'assemblée eucharistique qui
réunit tous ensemble (xoivfj ndvxEç) et qui est présidée par l'évêque
et le presbyterium, est un remède d'immortalité. Tous doivent se

réunir ensemble pour rompre le pain et goûter au pain rompu. Ignace
ne pouvait pas même imaginer une Eucharistie qui serait faite pour
un seul groupe de fidèles pour qu'un ou plusieurs membres de l'Eglise
puisse goûter au pain rompu.

Etre toujours tous ensemble (xoivfj nâvxEç), réunis pour la même
chose (ènl xò àvxò) - tel est le thème essentiel des épîtres d'Ignace.
C'est aussi le thème qui nous préoccupe maintenant. La piété
ecclésiale est une piété « xotvfj navxEç », et non une piété individuelle :

x) Cf. Ch. Maurer, Ignatius von Antiochien und das Johannesevangelium.
Zurich 1949, S. 93.



— 213 —

jamais l'Eglise n'a nié cette dernière, mais elle ne peut guère
remplacer la piété ecclésiale. Il n'y a pas dans l'Eglise d'actes sacremen-
taux qui pourraient être accomplis au profit de certains de ses

membres et en l'absence d'autres membres de l'Eglise. Toujours
et partout l'Eglise célèbre ses sacrements, en tant qu'assemblée du
peuple de Dieu en Christ, et l'Eucharistie est le sacrement de l'Eglise.

N. Afanassieff, Dr. th.,

Professeur à l'Institut de Théologie Orthodoxe
de Paris.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1056.


	Le sacrement de l'assemblée

