
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 46 (1956)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


185 —

Bibliographie
Ammann SJ, Albert Maria:

Untersuchungen zur Geschichte dor
kirchlichen Kultur und drs
religiösen Lebens bei den Ostslaivcn.
Würzburg 1955. Augustinus-Verlag.
288 S. (Das östliche Christentum,
hrsg. von Hermenegild Biedermann,
N. F., Heft 13.) DM 19.50.

Der Ankündigung in seinem «Abriss

de}- ostslawischen Kirchengo-
schichto» entsprechend (vgl. IKZ 1951,
S. 186-188), schenkt uns der Vf. nun
den orston Teil einer Ueistesgoschichto
der russischen Kirche, die sich voll und
ganz auf den Originalzeugnissen
aufbaut und ein eindrucksvolles Bild der
inneren Entwicklung der Orthodoxie
auf ostslawischem Boden vermittelt.
Wenn A. selbst unterstreicht, dass
ihm nicht alle einschlägige Literatur
zugänglich gowesen sei, und darauf
hinweist, eine abschliessende
Untersuchung dieser Art sei nur in Russland
möglich, so hat der umfänglicho
Quellenstoff, den er durchsah und verarbeitete,

doch völlig ausgereicht, um eine
geschlossene, in manchom vielleicht
etwas umständlieho Überschau der
Entwicklung zu bioton.

A. sieht einen ersten Höhepunkt
goistigon und kirchlichen Lebens in der
Frühzeit unmittelbar nach der Bekehrung

(988), deren Verlauf er gegenüber
manchon nationalistischen Übertreibungen

anderer Forscher mit Recht im
wesentlichen in der konservativen
Auffassung der früheren Forschung schildert.

Freilich sind dio Zougnisso aus
dieser Epoche recht spärlich; es mag
sein, dass dio Erhaltung aller Unterlagen

unsero Auffassungen etwas
verschieben würde. Auf jedon Fall hat
der Vf. alles vorhandene Schrifttum
geistlichen Gepräges einschliesslich
joner Literatur, in der kirchliche imd
religiose Fragen mitbehandelt werden,
gewissenhaft herangezogen und sorgsam

ausgedeutet. Aus ihnon ergibt sich
ein kontinuierlicherer Vorlauf der
Christianisierung in Russland (vgl. S. 73,
111) als boi don Westslawon (Polen,
Tschechen, Wenden) mit ihren
wiederholten Rückfällen ins Heidentum.
Ob man nicht einen Grund für diese
Tatsache darin sehen darf, dass dio

Ostslawon sich des Slawischen in
Liturgie und religiösem Schrifttum
bedienten, während das Latein des
Westens den breiten Massen keinen
unmittelbaren Zugang zu den christlichen
Wahrheiten eröffnete A. scheint an
eino solche Möglichkeit nicht zu denken

(vgl. S. 34 unten) ; doch dürfte sie
zu erwägen sein.

Dor Vf. teilt dio hier behandelte
Zeitspanne nach wichtigen
kirchenpolitischen Entwicklungen ein : um
1100 sieht er dio allmähliche Lösung
der Verbindungen mit dem Westen
eintreten, 1459 nahm die russische
Kircho erstmalig völlig selbständig und
ohne Rückfrage in Konstantinopel die
Einsetzung eines Metropoliten in Moskau

vor. Innerhalb dieser Epochen
stellt der Vf. für jedes Jahrhundert die
Frago nach den Vorbindungen mit dem
Westen, mit Byzanz und nach den
stärkor werdenden Eigenständigkeiten
innerhalb der russischen Kirche:
absolut berechtigt und vorständlich
besonders dann, wonn der Weg der rus-
sischenKirche in die Orthodoxie immer
erneuten Schmerz übor diese
Entwicklung hervorruft. Aber dieso olmo
Zwoifol zu erwartende und
selbstverständliche römisch-katholische
Grundhaltung führt keineswegs 7.11 einer
billigen odor gar gehässigen Polemik: ein
dauerndos Bemühen um ein innerliches
Verständnis dieser Vorgänge durchzieht

das ganze Work. Aus ihm erfährt
man alles Wesentliche über das kirchliche

Schrifttum (das A. seit dem
12. Jh. anldeentiefe zurückgehen sieht,
vgl. besonders S.151 f.), die Entwicklung

der Liturgie und dio dauernden
Beziehungen zu Konstantinopel, die
übor allo örtlichen und zeitlichen
Misshelligkeiten hinweg nio aufgegeben
worden sind. A. beleuchtot die Stellung

und Haltung des hohon und
niederen Klerus vor, während und nach
dor Tatarenzeit, seine Sorge um das
Volk und dessen religiösos Denken
einschliesslich dor Abwehr «häretischer
Strömlingen» Sektenbildungen : Stri-
gol'niki u. a.) ; or bezieht auch den
Sakralbau sowie dio Kirchenmaleroi in
seine Betrachtung ein (hier - aber auch
sonst - wären Illustrationen sohr er-



186

wünscht gewesen Dabei vorweist der
Vf. immer wieder auf die politischen
Zusammenhänge und Zustände, die in
seinem früheren Werke zusammenfassend

gewürdigt worden sind. (Man
könnte natürlich fragen, ob nicht eine
Verquickung beider Bücher oin
plastischeres und «realistischeres» Bild der
ostslawischen Kirche und dor
gegenseitigen Bedingtheit aller Faktoren
gegeben hätte.)

Alle Belege werden sorgfältig
angeführt, die Umschrift ist nun (mit
Hilfe Prof. G. Stökls in Wien) ganz
nach wissenschaftlichen Grundsätzen
durchgeführt worden. Die Zahl der
Druckfehler und Versehen ist sehr
gering, das Literaturverzeichnis (leidor
alphabetisch nach Vorfassernamon,
nicht nach Sachgebieten) und das
Register sind klar und übersichtlich
angelegt, die äussere Ausstattung ist würdig

und gediegen: ein Buch, das einen
wirklichen Fortschritt in dor Kenntnis
der russischen Kirche für das Abendland,

besonders für den deutschen
Sprachraum, bedeutet.

Hamburg Bertold Spuler

Fitrakis (<PvTgaxi)<;), Andreas Ioannu:
Aei'rpava xai xütpoi fiagriiooiv xarà xovç
TQeiç ngdnovç alwvaç (Reliquien und
Gräber von Märtyrern in den drei
ersten Jahrhunderten). Athen 1955.
Ohne Verlag. 162 S.

Auf Grund einer ausgedehnten
Quellensichtung und weithin gestützt
auf Vorarbeiten in deutscher Sprache,
stellt F., Professor an der Universität
Athen, das Aufkommen und die
allmähliche Ausbreitung dos Reliquien-
kults im frühen Christentum dar. Mit
vollem Rechte unterscheidet er
zwischen den wirklich bekannten
Grabstätten christlicher Märtyrer und
denen, die durch eine «Offenbarung»
aufgezeigt wordon sind, wie sio boi den
Kirchenvätern und alten Schriftstellern

häufig berichtet wird. Dieser
Abschnitt leidet darunter, dass die
entscheidende Frage nicht behandelt wird :

wiewoit nämlich hier umgedeutete vor-
christlicho Heiligtümer vorliogen. Um
die Heiligengräber entstanden allmählich

Kultstätten, an denen vor allem
Gedenktage (etwa der Tag dos Martyriums)

feierlich begangen wurden. Dem
Problem der Beurteilung solcher Kulte
durch dio früho Kircho wird ein aus¬

führlicher und aufschlussreichor
Abschnitt gewidmet. Mit einem Ausblick
auf die Entwicklung dos Heiligen- und
Märtyrerkults im beginnenden Mittelalter

schliesst F.s kenntnisreiche Studie.

Hamburg Bertold Spuler

Grillmeier, Aloys, S J, und Bucht, Heinrich,

SJ (Hrsg.): Das Konzil von
Chalkedon, Geschichte und Gegenwart,

Band III: Chaldokon houto,
Würzburg (1954). Echter-Verlag.
IX, 981 S. Leinon DM 50.—, kart.
DM 46.— (bei Abnahme aller drei
Bände DM 40.— bzw. 36.—. DM).
Der abschliossondo Band diosos

umfänglichen und grundlegenden Werkes

(vgl. IKZ 1953, S. 186-189 und
1954, S. 124-126) fasst verschiedene
Themen zusammen. Er zeigt einleitend,

dass die philosophische Abgrenzung

und Auslegung einer Reihe von
Begriffen des 4. Konzils in den folgenden

Jahrhunderten zu Fragestellungen
führte, die 451 noch gar nicht in ihrer
Bedeutung erfasst wordon konnton
(etwa hinsichtlich der Vieldeutigkeit
dos Begriffes «Mensch»). Dabei ist es
bezeichnend (abor nicht eigens
hervorgehoben), dass diese begrifflicho
Weiterführung fast ausschliesslich im
Abendlande erfolgte, während die
orthodoxe Erörterung darüber allonfalls
im 19., besonders aber im 20. Jh. -
sichtlich unter dom Einflüsse des
Westens - einsetzte. Dio Verlegung dos
Schwergewichtes theologisch-philosophischer

Denkleistung vom Griechentum
auf dio westlichen Völker wird

ebenso deutlich wie dio Tatsache, dass
der Schwerpunkt dos religiösen
Lebens in dem innerhalb der Orthodoxie
immer stärker hervortretenden slawischen

Volkstum bis an die Schwölle dor
Gegenwart nicht auf der begrifflichen
Fixierung theologischer Tatbestände
lag.

Dementsprechend sind die
Abschnitte über die Fortwirkungon des
Chalcodonense im (römisch-jkatholi-
schen (S. 3-454, bosonders von S.287
an), im ovangolisehon (S. 457-693) und
im anglikanisch-englischen Bereiche
(S. 695-718) wosontlich umfänglicher
als das, was B. Schultze SJ über dio
Orthodoxen zu sagon hat (S.719-763),
auch wenn hier violleicht noch man-
chos aus dem nicht-russischen Bereiche



187 —

(also Südosteuropa und dem Gricchon-
tum) nachgotragon wordon könnte.
Hier werden - um den Mittelpunkt der
Christologie und dos Christus-Verständnisses

gruppiert -
theologiegeschichtliche Abschnitte von vielfach
grundlegender Bedeutung geboten,
insbesondere dort, wo dio neueste
evangelische Theologie in römisch-katholischer

(also vielfach ungewohnter)
Sicht - überwiegend durch Angehörige
dos Jesuitenordens - dargestellt und
erörtert wird. Don Beschluss bilden
Ausführungen über den bekannten
Kanon 28 dos Konzils in der
Auseinandersetzung zwischen Konstantinopel
und Rom (von J.Olsr SJ und J.Gill
SJ; S.765-783). Hier wordon im
wesentlichen neueste Auseinandersetzungen

innerhalb der Orthodoxie behandelt,

während die Geschichte dos
Problems nur gestreift wird. Endlich
liefert J.Neuner SJ (S.785-824) einen
Vergleich zwischen dem
Christusmysterium und der indischen Lehre
von den Avatäras. — Ein hinfort
unentbehrliches Schriftenverzeichnis aus
der Fedor A.Schönmctzers SJ (922
Nummern, S. 825-865) und mehrere
Rogistor schliessen dieses ungewöhnlich

reichhaltige Work ab, auf dessen
mustergültige drucktechnische
Ausgestaltung ausdrücklich hingewiesen
sei.

Hamburg Bertold Spuler

Klostermann, R(obert) A(dolf):
Probleme der Ostkirche. Untersuchungen

zum Wesen und zur Geschichte
der griechisch-orthodoxen Kirche,
Gotenburg 1955. Elanders Boktry-
ckeri AB. 434 S. (Göteborgs Kungl.
Vetonskaps- och Vitterhets-Sam-
hällos Handlingar,VI.Reihe, Serio A.
Band 5.)

In einer Sammlung von acht
Essays befasst K. sich mit einer Reihe
von wichtigen, z.T. bishor kaum
erschöpfend behandelten Fragen des
orthodoxen, vor allem des russischen
kirchlichen Lebens. Als besonders auf-
schlussreich verdienen drei Abschnitte
hervorgehoben zu worden: in «Kirchlicher

Glaube und Volksglaube» (S.39
bis 63) wertet der Vf. in geschickter
Weise Erzeugnisse der Volksliteratur
und zahlreiche sprichwörtliche
Redensarten aus, die Ruckschlüsse auf
die Religions- und Glaubensvorstel-

lungen der Bevölkerung zulassen. Das
Kapitel tPrcdigtund Homiletik»(S. 106
bis 161) liofort eino Entwicklungsgeschichte

der gottesdionstlichon
Unterweisung, dio seit dom Ausgang des
Altertums meist der Entwicklung dos
Abendlandes mit oinom gewissen Ab-
stando folgto und vor allom von dor
evangelischen Predigt beeindruckt
wurde. K. weist mit Rocht daraufhin,
dass die Predigt auch im orthodoxen
Gottosdionste - gerade in der Gegenwart

- eino grössere Bedeutung bo-
sitzt, als vielfach angenommen wird.
Im letzten Abschnitte des Buches wird
schliesslich die Stellung der Bibel in
Russland behandelt (S. 361-416):
neben Angaben übor Drucke und
Verbreitung findet der Leser hier auf-
schlussreiche Betrachtungen über die
Stellung dos Buches der Bücher im
persönlichen Glaubonslebon der Russen

sowio oino kenntnisreiche
Geschichte der Bibelauslegung seitens der
offiziellen Theologie sowie der in der
russischen Orthodoxie immer bedeutsamen

Laientheologen.
Neben diesen Kapiteln, die vielfach

Neuland betreten, stehen gleichfalls

wohlfundierte und auf wirklich
umfassender Literaturkenntnis
aufbauende Darstellungen von Themen,
über dio auch sonst schon gehandelt
wordon ist. K. gewinnt ihnen joweils
einen neuen Aspekt ab, ob er nun die
äussoro und geistige Geschichte des
Athos darlegt, dio Mission (in ihrer
Bedeutung gerechter als «Glazik», vgl.IKZ
1954, S.255 f.) würdigt, sich mit den
russischen Sekten befasst (denen er
auch dio Altgläubigen zurechnet), oder
ob er endlich das Mit- und
Gegeneinander von Philosophie und Religion
in Russland (einschliesslich der
Religionsphilosophie) besonders im 19. und
20. Jh. kennzeichnet. Ohne Zweifel
gehört K.s Buch zu jenon wissenschaftlichen

Darstellungen der russischen
Orthodoxie, die eine Bereicherung des
Schrifttums bedeuten. - Die Zahl der
Einzelvcrsehen ist nicht sehr bedeutend.
Ich notiere: Es gibt nur oino Eparchie
Orel (nicht Orlov; S. 161 !); das Land
Urmien (S. 194; dazu «urmisch» ebd.)
sollte das Gebiet um den Urmia-Seo
sein ; der Beschreiber dor Ealaschas
hoisst Kaitlovitch (S.206 ' und Rog.);
der russische Theolog schreibt sich
Zën'kovskij (nicht Zenkovskij ; S. 22,
265, auch Reg.); endlich war dor Ut-



188 —

rechter Erzbischof (so statt Bischof
Loos [so statt Looss !]) alles andere als
Jansenist

Hamburg Bertold Spüler

Prokoptschuk, Gregor: Der Metropolit.
Leben und Wirken des grossen
Förderers der Kirchenunion, Graf
Andreas Schcptytzkyj. München 1955.
Verlag Ukraine. 299 S.

Ohne Zweifel war der langjährige
(seit 1900) ukrainisch-unierte Metropolit

von Lemberg, Andreas, Graf §ep-
tyókyj (1863-1944),eine der eindrucksvollsten

Gestalten der neueren
ukrainischen Kirchengeschichte. So gelingt
es dem Vf., einem Mitarbeiter des
Verewigten, leicht, um seine Biographie
das Bild der ostgalizischen Kirche in
den letzten heiden Menschenaltern
rankon zu lassen. Graf S. entspross
einem ukrainischen Adelsgeschlechto,
das der unierten Kirche schon
verschiedene Kirchenfürsten geschenkt
hatte, aber schliesslich weitgehend po-
lonisiert worden war. So musste sich
Roman (wie S.s Taufname lautete)
bewusst von seiner polnischen geistigen
Umgebung lösen, in der er aufgewachsen

war; einer seiner Brüder hingegen
blieb dem Polentum verhaftet und
wurde polnischer General (Schreibung :

Szeptycki). §. schloss sich dem unierten

Ritus an, trat in den Basilianer -

orden ein (seitdem: Andreas) und sah
sein Ziel zeitlebens in der dauernden
Kräftigung und Höherentwicklung seiner

Kirche, um sie zum Ausgangspunkte

einer Gewinnung mögliehst vieler,

wenn nicht aller Ukrainer für die
Union zu machen. Für dieses Ziel ist
er auch römisch-katholischen Hierarchen,

insbesondere vielen polnischen
Kirchenfürsten, gegenüber mannhaft
eingetreten; bei der Kurie besass er
mächtige Beschützer, darunter vor
allem Papst Leo XIIL (Zu diesen Fragen

vgl. A.M.Ammann SJ, Abriss,
wie IKZ 1951, S. 186/188, und E.Win¬
ter, Russland, wie IKZ 1951, S.121.)
Graf S. hielt bei allen Besetzungen
Lembergs (1914, 1939, 1941, 1944) in
seiner Residenz aus und verwahrte sich
ebenso gegen die russischen Versuche
einer Aufhebung der Union im 1.
Weltkriege wie gegen die Zerstörung orthodoxer

Kirchen seitens der Polen
1938/39 (vgl. L'union des églises, wie
IKZ 1940, S.110 f.) und gegen die

deutschen Verbrechen an den Juden;
so musste er 1914-1917 eine dreijährige

Internierung in Russland über sich
ergehen lassen.

P.s Werk ist fesselnd geschrieben
und aufschlussreich illustriert. Der
Standpunkt des Verfassers ist um so
eifriger ukrainisch und uniert, als
1945/46 seine Kirche durch die
Sowjetregierung offiziell aufgelöst und die
Unierten zur Orthodoxie zurückgeführt

wurden, wie das schon zur Zarenzeit

in Wolhynien, Polesien und Cholm
geschehen war. Wenn seine Darstellung

bei der Betrachtung dieser oder
jener Einzelheit auch nicht ganz frei
von Einseitigkeiten .ist und wenn bei
Daten und Namen gelegentlich kleine
Versehen unterlaufen, so ist das Buch
doch ein sehr gewichtiger Beitrag zur
östlichen Kirchengeschichte unserer
Zeit.

Hamburg Bertold Spuler

Tetzner, Joachim: H. W. Ludoll' und
Russland. Berlin 1955. Akademie-
Verlag. 152 S. (Deutsche Akademie
der Wissenschaften, Berlin,
Veröffentlichungen des Instituts für
Slawistik 6.)

Auf den Forschungen seines Lehrers

E.Winter aufbauend und sich an
deren Einteilung in Darstellung und
AktenVeröffentlichunganlehnend,wür -

digt T. das Leben und Wirken Heinrich

Wilhelm Ludolfs (1655-1712) aus
dem Kreise des Haller-Pietismus, der
sich nach den Maßstäben der damaligen

Zeit eingehend mit dem petrinischen

Russland beschäftigte. Er lernte
den Zaren in Russland selbst kennen,
verfasste nach längerem Aufenthalte
eine russische Grammatik und beschäftigte

sich mit dem Plane einer Einwirkung

auf die Russen im Sinne der
beginnenden Aufklärung. Um die
Voraussetzungen für ein solches Wirken
zu verbessern, unternahm L. eine
Orientroise; auf ihr offenbarten sich
ihm die engen Zusammenhänge
zwischen der griechischen und der
russischen Orthodoxie, die damals auch
politisch von grosser Bedeutung waren.
Doch war ihm ein aktives Eingreifen
in die Verhältnisse nicht beschieden,
und auch seine Korrespondenz hat
Kenntnis und Pläne seiner Zeitgenossen

kaum beeinflusst. Die Universalkirche,

von der er träumte, hat sieh



189 —

auch über die Aufklärung hinaus als
Utopie erwiesen.

Hamburg Bertold Spuler

105<i-193{. L'église et les églises:
neuf siècles de douloureuse
séparation entre l'Orient et l'Occident.
Chèvetogno (Belgien) (1955).
Editions de Chèvetogne, Collection
Irenikon. 526 S.

Der 2. Band dos vorliegenden Werkes

(vgl. IKZ 1955, S. 61-63) behandelt

dio Folgerungen, die sich aus der
endgültigen Absonderung der
östlichen und der westlichen Kirche 1054
ergeben habon. Dabei stehen Aufsätze
vieler orthodoxer Gelehrter neben
denen aus römisch-katholischer Feder;
nicht alles ist gleichwertig und mancher

Beitrag mehr Skizze oder Sammlung

einzelner Gedanken als
Durchführung oines Thomas.

In der ersten und zweiten Abteilung

des vorliogendon Bandes der
5. und 6. dos Oesamtwerkes) werden
monastische und theologisch-liturgi-
scho Unterschiede zwischen dor
östlichen und der westlichen Kircho
aufgezeigt, dio z. T. mehr als die offiziellen
Kontroverspunkto das Gefühl der
gegenseitigen Fremdheit und Trennung
begründen. Beide Konfessionen haben
- und zwar vielfach schon vor 1054 -
ein eigenständiges Lebensgefühl
entwickelt, das aufzugeben wohl beiderseits

als innerer Substanzverlust
betrachtet würde. Besonders
hervorgehoben seien aus diesem Abschnitt
die Studio des orthodoxen Archiman-
driton Cyprien Kern über den Begriff
«homótheos» und seine Parallelen
(S. 15-28), der Beitrag Prof. Paul
Evdokimovs über die Anschauungen
von Natur und Gnado im Orient (S. 171
bis 195) sowio P.Viktor Warnachs O S B
Aufsatz «Byzanz und Rom in
motivtheologischer Hinsicht» (S. 117-158),
der sehr gründlich die recht verschiedenen

Objekte des theologischen Interesses

in Ost und Wost hervorhebt.
Der 7.Teil behandelt die grossen

Kirchenspaltungen des Abendlandes
nach 1054: das Schisma um 1400
zwischen Avignon und Rom, dann Hus
und die Roformation(en) des 16. Jh. -
Spaltungen, die der Orthodoxie weithin

erspart blieben (hielt sich doch die
Absonderung der Altgläubigen in sehr
beschränktem Rahmen). Man wird

diesen Unterschied in der Entwicklung
zu einem orheblichen Toile gewiss dem
Umstände zuschreiben dürfen, dass
der Westen - nunmehr Träger
theologischer Spekulation und dogmatischer
Überlegungen geworden - immer wieder

noue Probleme aufwarf, während
der Osten, mehr und mehr mit
slawischem Übergewicht, sich mit den
dogmatischen Formulierungen früherer
Jahrhunderte begnügte und Fragen
der Ratio auf religiösem Gebiete
zurückstellte. Den Beschluss des Bandes
(Teil 8) bilden Beiträge zu den
Wiedervereinigungsbestrebungen des 19. und
20. Jh., die in ihrer Gegenüberstellung
römisch-katholischer, orthodoxer und
anglikanischer Boiträgo belangreiche
Fragestellungen enthalten und auch
minder bekannte Epochen einbeziehen,

ohne etwa eino Gesamtgeschichto
der Ökumenischen Bewegung bieten
zu wollen. Hervorgehoben seien hier
die Übersetzung eines Aufsatzes aus
der griechischen Kirchenzeitschrift
«Ekklesia» von Prof. Basilo Ioannidis
(S. 382-388) und Pierro-Yves Emerys
Arbeit über die Stellung der Reformatoren

zu den Ökumenischen Konzilion
(S.263-281), dio Wesentliches über dio
Untorschiedo zwischen Protestantismus

und Orthodoxie aussagt. - Ein
Register erschliesst das inhalts- und
gedankenreiche, gut ausgestattete
Werk für den, der einzelne Problemo
oder Namen sucht.

Hamburg Bertold Spuler

Schmitz, P.Philibert: Geschichte des
Benediktinerordens, 3. Band. Die
äussere Entwicklung des Ordens
vom Wormser Konkordat (1122) bis
zum Konzil von Trient. Verlag
Bonziger, Einsiedeln.

In dieser Zeitspanne machten dio
Benediktiner Klöster schwerste Krisen
durch : geistlichen und wirtschaftlichen
Zerfall infolge von Kriegen und Epidemien,

unter der Last von päpstlichen
und königlichen Taxationen. Aus dem
Abbas, dem väterlichen Leiter der
Klostergemoinde, wird der Prälat, der
Würdenträger. Die Abtswürde sinkt
zur Kommendo herab, die klösterlichen
Ämter werden zu Präbenden.

Man orwarte jedoch in diesem Band
keine klösterlichen Skandalgeschichten,

an denen es sicher nicht gefohlt
hat. Der Verfasser bemüht sich viel-



190 —

mehr, auch in diesen an Schatten
reichen Jahrhunderten immer wieder
das Licht zu sehen. So leistet er wirklich
positive Arbeit. Dieses Licht leuchtet
auf in zahlreichen Reformbestrebungen,

deren Mittelpunkt Citeaux,
Santa Giustina in Padua, Kastl,
Melk und Bursfold sind. Auch die
Reformkonzilien von Konstanz und
Basel versuchen eine Hebung des
klösterlichen Lebens. Hier und dort
sind schöno Ansätze, ein kurzer
Aufstieg zu beobachten, dann zerfällt das
Werk wieder. Man wundert sich, wie
wenig sich die schwarzen Mönche um
päpstliche Erlasse kümmerten. In
diesem Zusammenhang ist eine Bemerkung

interessant, dass selbst der
hl.Thomas Monis «sieben Jahre
Studium gebraucht habe, um sich zur
Überzeugung durchzuringen, dass der
Primat des Papstes göttlichen Rechtes
sei».

Die Benediktiner Klöster dieser
Zeit spiegeln das kirchliche Loben
wider. Eine reformatio in capite et
membris tut not. Die Reformation dos
16. Jahrhunderts ist geistig vorbereitet.
Es ist äusserst lehrreich, gorado die
Haltung dor Benediktiner Klöster zur
Zeit der Reformation zu verfolgen.
Auch da ist der Verfasser bestrebt,
historisch zu denken und objektiv zu
bleiben. J.F.

Wikenhauser, Alfred: Die Christusmystik

des Apostels Paulus. Zweite,
umgearbeitete und erweiterte
Auflage. Herder, Freiburg, 1956. XI,
172 Seiten. Geb. DM 8.80. Fr. 10.45.

Die älteren Leser dieser Zeitschrift
erinnern sich wohl noch der Studien,
welche vor vierzig Jahren in Nachwirkung

dor Habilitationsschrift Arnold
Gilgs «Zur Frage nach der Christlich-
keit der Mystik» zwischen Rudolf
Keussen (Bonn) und seinem jungen
Schweizer Kollegen ausgetauscht wurden.

Das Thema hat schliesslich bei
Keussen die Formulierung: «Mystik
und christliche Frömmigkeit» erhalten,

und der Anbahner dos Gesprächs
musste vermerken, dass die komplexe
Art des «Christentums» oino «den
primär-wichtigen Gehalt fassende
Wesensbestimmung» erschwere und es
gewagt orscheinon lasso, «schlankwog
von Christlichkeit oder Nichtchrist-
lichkeit zu reden». Insbesondere glaubto

er, sich der Erkenntnis nicht mehr ver-
schliessen zu können, dass sich bei
Paulus und im vierten Evangelium
neben anderm bedeutsame mystische
Elemente fänden, so dass, wer sich
unter Zurückgreifen auf sein Neues
Testament die Mystik ablehne, es sich
gefallen lassen müsse, aus demselben
hl. Buch widerlegt zu werden. In dor
Habilitationsschrift war Mystik in
hirer folgerichtigen Ausgestaltung
dargestellt worden «als jene Unmittelbarkeit

des religiösen Verhältnisses, die
eine selbst die religiöse Geschichte
verflüchtigende und das Ich auslöschende
totale Abkehr von der Welt und eine
in Pantheismus mündende Verschmelzung

mit der Gottheit involviert» (IKZ
1915, S. 386). Allein, das, was in der
Frömmigkeitsgeschichte der Jahrhunderte

mit der Bezeichnung des «mystischen

Erlebnisses» ausgedrückt wurde,
ist so mannigfaltig und jenor
Begriffsumschreibung nicht restlos entsprechend,

dass das Andersartige und
Schillernde der gebräuchlichen
Mystikbezeichnung in Rechnung gestellt werden

musste.
So schieden sich bereits, seit G.

Anrieh mit einer Schrift «Das antike My-
sterienweson in seinem Einfluss auf das
Christentum» 1894 den äussern
Anstoss gegeben, und insbesondere
Hermann Gunkel mit den aus Vorträgen
hervorgegangenen Ausführungen «Zum
religionsgeschichtlichen Verständnis
dos Neuen Testaments» dio mystisch-
naturhaften Erlösungslehren desOrients
ins Blickzentrum gerückt hatte, die
Neutestamentlor nicht von ungefähr
in verschiedene Lager. Hier behaupteten

die einen hellenistische Einflüsse in
Richtung auf Bildung einer «paulinischen

Mystik», dort lehnten andere
solche entschieden ab. Adolf Deissmann

leitete die von ihm bezeugte
Christusmystik aus dem subjektiven
Ergriffensein des Apostels her. Der von
Richard Kabischs «Eschatologie dos
Paulus» ausgehende Albort Schweitzer
sah die paulinische «eschatologische
Mystik» in seiner « Geschichte der
paulinischen Forschung», dann 1930 in
dem Buch übor «Die Mystik des Apostels

Paulus» ausschliesslich im Spät-
jüdisch-Eschatologischen verankert.

Zwischen diesen Auseinandersetzungen
hindurch steuert nun Alfred

Wikenhauser, Professor für Neues Testament

an der römisch-katholischen Fa-



— 191 —

kultät in Freiburg i.Br., den Kahn
seiner Forschungsarbeit. Das Resultat
ist das vorliegende Buch «Die Christusmystik

dos Apostels Paulus». Nach
einer sehr sorgfältigen Untersuchung
der Ausdrucksformen über die pauli-
nischo Christusgeeintheit mit ihren
Formeln « In Christus» und «Christus in
uns», wird als Christusmystik bezeichnet:

«jenes geheimnisvolle dauernde
Verbundensein mit dem erhöhten
Christus» (48). Um einem Bekenntnis Paul

• Feines zu begegnen : « Ein Verhältnis
von Person zu Person, bei dom boide
Personen bestehen bleiben, kann ich
nicht als mystisch denken» (60), wird
betont, dass «paulinische Christusmystik

kein bloss persönliches
Verhältnis des Christen zu Christus» sei,
welches durch den Akt des Gläubig-
werdens im Sinne der persönlichen
Hingabe Begründung linde. Sei Paulus
auch kein Mystiker in der Richtung der
pantheistisch gestalteten hellenistischen

Einigungsmystik, so werde doch
«das objektive, seinsmässige Verhältnis

zwischen Christus und den
Christgläubigen» (66) durch eino sakramentale

Handlung, durch die Taufe (71),
hergestellt. Sio wirke das mystische
Verhältnis. Der Glaube jedoch soi
lediglich die Voraussetzung für den Empfang

der Taufe.
Eingefügt in den mystischen Leib

dos Herrn, wird der von Christi
Jenseitskraft durchwaltete, durch Einen
Geist zu Einem Leib Getaufte nicht
nur «im Geiste sein», sondern «dem
Geiste gemäss wandeln». Das
sakramentale Verhältnis drängt in die
Ethik (97).

Mit einem Vergleich paulinisohor
und hellenistischer Mystik findet das
Buch seinen Abschluss. Dabei wird
hervorgehoben, dass in der paulinischen

Christusfrömmigkeit Immanenz
und Transzendenz in eigenartigerweise
verbunden seien. Während der Christ
sich nie als Christus selbst ausgebe,
und Paulus dementsprechend nur
erklärt: «Ihr seid Einer im Christus»,
geht hellenistische Mysterionfrömmig-
keit nicht so sehr auf ein Loben in und
mit der Gottheit, als auf die mystische
Identität mit derselben aus (127).
Erfährt der hellenistische Mystiker höchste

Vollendung in der Gogonwart, im
persönlichen Erlebnis der Vergottung,
so ist für Paulus und das Urchristentum

die Vollendung eschatologisch be¬

stimmt, in dio Zukunft verlegt (137).
Das « Sein in Christo » hat hienieden nur
eine vorübergehende Bedeutung. Später

wird es abgelöst durch das «Sein
mit Christus», das «Syn Christo» des
Philipperbriefes 1, 23). Die ganze
Entwicklung des Christenlebens im Blick
auf die Aononwende : Dia Christü - en
Christo - syn Christo, welche sich auf
dom Weg «aus Gott - durch Gott - zu
Gott» erfüllt, lässt die sogenannto
«Christusmystik des Apostels Paulus»
in ihrer eigonwortigen Besonderheit
erkennen.

Um Verwirrungen von vorneherein
zu begegnen, wird jeder, der heute mit
dem viel missbrauchten Begriff der
Mystik umgeht, gut tun, zu erklären,
was er unter diesem Wort versteht
odor nicht versteht. Im vorliegenden
Buch besitzen wir auf alle Fälle in
Betracht der paulinischen Christusmystik
eine Studio von dankenswerter, weil
beachtlicher Gründlichkeit und Klar-
heit- Otto Gilg

Stähclin, E.: Amnndiis Polanus von
Polandsdorf. Verlag Helbing und
Lichtenhahn. Basel 1955. 139 S.
Fr. 12.—.
Basel rüstet sich auf die Feier des

fünfhundertjährigen Bestehens der
Universität 1460-1960. Zur Einführung
erscheinen «Studien zur Geschichte
der Wissenschaften in Basel». Der
erste Band ist dem Theologieprofessor
Amandus Polanus gewidmet, der in den
Jahren 1596-1616 an der Universität
doziert hat. Der erste Teil dos Buches
schildert dessen Leben, der zweite
seine Schriften und der dritte seine
Lehre. Der Leser wird in eine Zeit
geführt, die wohl manchem unter uns
wenig bekannt ist, noch weniger
bekannt ist die im Mittelpunkt der
Abhandlung stehende Persönlichkeit.
Gerade das macht die Schrift wertvoll.
Wir lernen einen bedeutenden orthodoxen

reformierten Theologen, seine
Studien, soin wissenschaftliches Schaffen,

die kirchlichen Verhältnisse seiner
Zeit und dio Bedeutung der Universität

Basel kennen. Polanus, geboren
1561, stammt aus Oppeln in Schlesien,
scino Studienfahrten führten ihn
wiederholt nach Basel, wo er 1590 zum
Doktor der Theologie promovierte. In
der Folge blieb ei in Beziehung mit
dom dortigen Antistes am Münster



192 —

und Professor Grynaeus, der an der
Universität zuerst A.T. und später
N.T. las. Polanus wurde 1596 auf den
Stuhl für a.t. Theologie berufen und
wurde bald Mitglied des Ministeriums,
so dass er früh mit seinem Freund und
seinem spätem Sehwiogervater, seinem
einzigen Kollegen Grynaeus an der
theologischen Fakultät eine führende
Stellung in Basel einnahm. Zweimal
wurde ihm das Rektorat an der
Universität übertragen. Das erste Mal,
1600, immatrikulierte er 129 Studenten

und das zweite deren 132. Unter
diesen 23 aus Zürich, Bern, Basel und
Schaffhausen, 16 aus St. Gallen,
Graubünden, Neuenbürg und Genf, 14 aus
verschiedenen deutschen Gauen, 15aus
don Ländern der böhmischen Krone,
7 aus den Niederlanden, 5 aus der
Grafschaft Mömpelgard, 7 aus Dänemark,

2 aus Preussen und 1 aus Schottland.

Für das kirchliche Leben ist
folgende Episode charakteristisch. Am
Münster sollton die Reiterstatuen des
hl. Georg und des hl. Martin restauriert

werden. Die Basier Geistlichkeit,
unter ihnen Poland, lichtete eine
Eingabe an den Rat, dass die «Abgötter»,
«ein Greuel vor Gott» entfernt oder
in Träger von Ehrenzeichen und
Wappen der Stadt Basel umgewandelt
werden sollten. Auf Kanzeln wurde
gegen die «Abgötter» gepredigt, während

lutheranisierende Geistliche für
sie als «als Denkmäler guter Männer»,
die von den Basler Bürgern nicht
angebetet würden, eintraten. Der Rat
beschloss, den Bettler beim hl. Martin
zu entfernen und diesen in einen König
zu verwandeln. Fügen wir noch einen
Abschnitt der Lehre Polands über
die Messe bei. Es heisst da: «Wir
lehren, dass die Bäbstliche Mesz nicht
seye desz Herren Nachtmahl noch ein
Versühnopfer für die Sund; denn
Christus hatt durch das einige Opfer
so er am Creutz vollbracht, alle unsere
Sünden gnugsamlichen versünet und
uns hiemit den Zorn Gottes gestillet;
mit diesem Opfer, welches nur einmahl
geschehen ist und geschehen hat
sollon, sind wir vergnügt und begehren
keines andern Versühnopfors ; unser
Dankopfer aber, das ist: unser Seel
und Leib sampt einem zerschlagen und
demütigen Herzen, den guten Geruch
des Gebetts und Lob Gottes, Gerechtigkeit,

Barmherz'gkeit Wir
lehren, dass das Opfer Christi und sein

Verdienst uns nicht zugeeignet werde
durch des Meszpriesters Werck,
sondern der Glaub, so durch den H. Geist
in unsern Hertzen angezündet wird,
seye das Mittel, durch welches wir
desz Opfers, desz Todts, dosz Leidens
und Verdionsts Christi teilhafftig werden,

und ein jeglicher unter uns dieser
Versühnung geneuzzt Denn wir
glauben gewisz, dasz kein Fegfeuer der
Seelen, die vom Leib abgeschieden,
seye, sondern dasz ein solches von
den Päpsten, nicht die Seelen, sondern
die Seckel zu fegon und zu reinigen
durch verblendeter Leuthen
Aberglauben unnd falschen Wohn, seye
erdichtet worden.» Gewiss wird man
Prof. Dr. E.Stähelin in Basel für das
auf gründlichem Aktenstudium
aufgebautes Zeitbild dankbar soin.

A.K.

Visser T Hooft, W.A.: Unsere
Ökumenische Aufgabe im Lichte der
Geschichte .VerlagJohn-Knox-Haus
Gesellschaft. 16 S. Genf 1955.

Die Rede wurde zur Eröffnung des
John-Knox-Hauses, eines ökumenischen

Treffpunktes und Heims für
ausländische Studenten in Genf, gehalten.
Sie schildert drei Wege, die
vorgeschlagen und eingeschlagen wordon
sind zur Herstellung der Einheit der
Kirche, den orasmischen, den kirchen-
bewussten und den pietistischen. Nach
der erasmischen ist Einheit nur möglich

auf Grundlage gemeinsamer
Übereinstimmung in einigen unaufgebbaron
und grundlegenden Lehraussagon in
den Glaubensbekenntnissen der alten
Kirche. In allen nicht wesentlichen
Punkten muss Freiheit walton. Als
Vertreter dieser Idee hätte wohl auch
Döllinger genannt werden können, der
im Jahre 1872 in München Vorträgo
über die Wiedervereinigung der christlichen

Kirchen gehalten hat, dio grosses
Aufsehen erregt haben und die in

mehrere Sprachen übersetzt worden
sind. Dies um so mehr, weil es ihm und
seinen Gesinnungsgenossen in der
deutschen katholiseben Kircho golungen
war, zum erstenmal nach der
Reformation Männer des abendländischen
und morgenländischen Katholizismus,
des Anglikanismus und der Reformation

des 16. Jahrhunderts in den Jahren

1874 und 1875 in Bonn zu
Unionskonferenzen zu vereinigen. Das Urteil



— 193

dos Verfassers über die orasmische
Auffassung lautot nicht gorade günstig, sio
sei in Harnacks Buch «Das Wesen des
Christentums» auf die Meinung
hinausgelaufen, zur Einheit genüge der
Glaube an die Vaterschaft Gottes und
an die Bruderschaft aller Menschen.
Sio sei wohl weithin anorkannt, habe
sich aber überholt und sei unannehmbar

geworden. Im gleichen Atemzug
wird aber gesagt, in dor ökumenischen
Bewegung habe sich oino grosse Zahl
Kirchen auf Grund der « Basis » der
Anerkennung Christi als Gott und
Heiland gesammelt, was die Wahrheit
und Einigungskraft der erasmischen
Konzeption bestätige. Dem kann noch
beigefügt werden, dass die bisherigen
Tagungen des Weltkirchenrates unter
einem Ruf zusammengetreten sind, der
dor umschriebenen Basis entspricht.
Das darf besonders auch deswegen
hervorgehoben werden, weil gegenwärtig
der Weltkirchenrat die Tradition der
Bewegung für praktisches Christentum
(Stockholm) aufgenommen hat und die
der Bewegung für Glauben und
Verfassung (Lausanne) stark in den
Hintergrund getreton ist. Dieso will aber
nicht selbst die Durchführung der
organischen Union an die Hand nehmen,
sondern den Kirchen das Material dazu
liefern. Gehen die Kirchen ans Werk,
müssen sie den orasmischon Weg
einschlagen. Im übrigen sei dio Rede der
Beaclitung sehr empfohlon. Sie beruht
auf reicher Erfahrung und guten
Beobachtungen. A.K.

Cullmann, 0.: Der Staat im Neuen
Testament. Vorlag M. C.B. Mohr.
Tübingen 1956. VII, 84 S. Kart.
DM 8.—.
Dio Schrift enthält Vorträge, dio in

USA gehalten wordon sind. Das viel
behandolto Thema wird vom Gesichtspunkt

der Eschatologio untersucht.
Unter Eschatologie wird nicht
einseitig Zukunftserwartung, auch nicht
Glaube an die schon orfüllto Gegenwart,

sondern boides verstanden.
Gründlich wird die Stellung Jesu, des
Apostols Paulus und dos Apokalyp-
tikers besprochen. So vorschieden und
widerspruchsvoll die Ergebnisse
lauten, der Verfasser findet doch über-
raschendeÜbereinstimmung. Der Staat
ist nicht absolut, nicht totalitär, nicht
das Letzte, or wird verschwinden, nicht

göttlich, abor gottgewollt. Er
unterscheidet zwischen Gut und Böse, steht
in der Ordnung Gottos, Gott bedarf
seiner in diesem Äon, ohne dass er
sich dessen bowusst ist. Prinzipielle
Verworfung dos Staates wird nicht
gelehrt, wohl aber Widerstand, wenn er
seine Grenzen überschreitet. Tut er
das, so betrachtet der Christ ihn nicht
als Diener Gottes, sondern wird so weit
gehen, ihn als Instrument dos Teufels
zu bezeichnen. Die überaus klaren
Ausführungen des Vorfassers sind gut
erwogen und reichlich belegt. A.K

Cullman, Oscar: Tradition als
exegetisches, historisches und theologisches

Problem. Zwingli-Verlag
Zürich. 1954. 56 S.

Ausgehend von der scharf und
konsequent durchgeführten Unterscheidung

zwischen apostolischer und nach-
apostolischor (kirchlicher, menschlicher)

Tradition zeigt der Verfasser
im ersten Kapitel, dass nach dem neu-
testamontlichen Zeugnis die erstere
sich von der letzteren dadurch grundlegend

unterscheidet, dass ihr Urheber
dor erhöhte Christus selbst ist. «Nur in
Christus kann es eine Tradition geben,
die nicht eine Paradosis dor Menschen
ist. » Der theologischo Grund hiofür ist,
dass Christus die Paradosis des
Gesetzes ersetzt, indem er sich als
Heiliger Geist mitteilt. Im zweiten
Kapitel wird zur näheren Begründung des
Gesagten der Begriff dos Apostels neu
untersucht und vor allem betont, dass
der Apostel der Zeit der unmittelbaren
Offenbarung und nicht dor Zeit der
Kirche angehört. Der Kirche gegenüber

nimmt er dadurch eine einzigartige

normativ-autoritative Stellung
ein, die im apostolischen Schrifttum
ihren Ausdruck findet. Im dritten
Kapitel wird auf Grund frühchristlicher
Zeugnisse die These begründet, dass
durch die Anerkennung des Schriftkanons

im 2. Jahrhundert die Kirche
ihre (nachapostolische) Tradition der
einmaligen, apostolischen Tradition
der Schrift grundsätzlich untergeordnet

hat.
Die vorliegende Schrift, die aus

früheren Arbeiten des Verfassers und
seinen Auseinandersetzungen mit
römisch-katholischen Theologen
hervorgegangen ist, ist durch ihre luzide
Darstellung in hervorragendem Masse ge-



194

eignet, in der heute wieder lebendig
gewordenen konfessionellen Kontroverse
über «Schrift und Tradition» der
Klärung der Begriffe zu dienen. U.K.

Van Oyen, Hendrik: Theologische
Erkenntnislehre. Versuch dogmatischer

Prolegomena. Zwingli-Verlag
1955. 244 S.

Als H. van Oyen, Ordinarius für
systematische Theologie und Ethik an
der Universität Basel, 1952 seine
«Evangelisehe Ethik »unter dom Stichwort

«Anwaltschaft des Geistos»
herausgab, musste diese vor allem auch
für Laien bestimmte Publikation eine
ganze Reihe von Fragen in bezug auf
die theologischen Voraussetzungen
einer solchen Ethik offen lassen. In der
nunmehr vorliegenden «Theologischen
Erkenntnislehre» greift der Verfasser
die wichtigsten, zum Teil sehr
ungewöhnlichen Thesen seiner Ethik auf,
um sie in weitausholender Weise und
in lichtvoller Auseinandersetzung mit
der zeitgenössischen Theologie näher
zu erläutern und zu begründen.

Schon im ersten Kapitel «Orientierung»

werden die üblichen Vorfragen
einer theologischen Erkenntnis lehre -
wie die nach der Aufgabe der Theologie,

ihrem Verhältnis zur Religion
und zur Wissenschaft, zum Dogma
und zur Apologetik - in einer Weise
erörtert, die aufhorchen lässt. Im Gegensatz

zu dem vornehmlich
formalbegrifflichen, abstrakt-logischen
Verfahren, mit dem diese Probleme auch
heute noch in den Prolegomena behandelt

zu werden pflegen, geht der
Verfasser auf den Ursinn der biblischen
Grundworte zurück und hält, ohne
voreilig der modernen Begrifflichkeit zu
verfallen, diesen Ursinn mit seinem
ganzen biblischen Realismus in der
Konfrontation mit der neueren
theologischen Schulsprache konsequent
fest. Dieses Vorgehen erweist sich sehr
fruchtbar in seinerAuseinandersetzung
einerseits mit K.Barth, dessen
bekanntem Analogieverständnis er den
Gedanken einer analogia communica-
tionis gegenüberstellt, wio andrerseits
mit R. Bultmann, dessen cxistonzialer
Interpretation der Offenbarung durch
den Begriff des (Selbst)-Verstehens er
den Gedanken des partizipatorischen
Vernehmens entgegensetzt. Der Sinn
dieser Ausführungen ist, zu zeigen,

dass die Methode theologischer
Erkenntnis, die sich nur als re-cognitio,
als dankbare Anerkennung der Heils-
tatsachen auf Grund der metanoia
durchführen lässt, ganz von ihrem
Gegenstand bestimmt sein muss.

Welches dieser Gegenstand ist,
kommt im zweiten Kapitel «Entfaltung»

zur Darstellung. In ständiger
Abwehr gegen eine vom modernen
Denken her drohende nominalistischo
Entleerung der Christus-Ofienbarung
wird - wiederum durch eine bibol-
theologische Erarbeitung von
«Begriffen » wie Offenbarung, Wort, Wahrheit,

Gnade, Treue Gottes - mit allem
Nachdruck der personal-ontische
Charakter des Heilsgeschehcns betont, der
sicli indessen der Reflexion nicht
erschliesst, sondern nur im Prozess der
Heiligung selbst offenbar wird. In der
Christus-Offenbarung, deren Einzigkeit

stark betont wird, geschieht-per-
sonal-ontisch - oino neuo Wortprädi-
ziorung, die dem anderen Seinsgofügo
gegenüber ein völlig Neues und
Unbekanntes ist. Die Inkarnation «schafft
sozusagen ein neues Soinsgefüge », in
das die Gläubigen im Geheimnis dor
Prädestination hinoingostollt wordon
und das zugleich «Einladung ist zur
persönlichen Teilhabe, zur koinonia
mit Christus an der Liebe Gottes». Dieses

Hinoingestelltwerden vollzieht sich
durch den Heiligen Geist, der, wie in
Abwehr eines bloss punktuellen oder
existonziellen Verständnisses seines
Wirkens gesagt wird, «für den Glauben
das Verfügbarste ist, was os gibt».
Durch den Heiligen Geist, der «in uns
wohnt», verbürgt Gott dio persönliche
Teilnahme des Menschen an der
Offenbarung und bevollmächtigt ihn zum
Handeln in der Anwaltschaft.

Wio aber kommt dieses Handeln
zu seinem Ziel Der alto Mensch, der
durch «seine Geschöpflichkeit auf die
Beheimatung der Erde angelegt» ist,
dessen Bestimmung zunächst eino solche

«auf dio Erdo hin und nicht auf
den Himmel» ist, hat diese seine
Bestimmung nicht verloren, er möchte
sio erfüllen, er vorlangt nach
Reintegration, aber er vermag sio nur noch
in gebrochener, indirekter Weise zu
realisieren, in don irdischen Analogien
verbi, ordinis und intogrationis. Das
Leben erst, das uns in Christus und im
Heiligen Geist gegeben ist,greift als uns
geschenkte Freiheit und Liebe in den



195 —

Bereich der irdischen Analogien des
alten Menschen erneuernd ein. « Die Liebe
bricht als Freimacht Gottes in den
irdischen Raum dieser gefallenen Welt
ein.» Damit erst wiul ethisches Handeln

als Erneuerung der Wirklichkeit
in der Anwaltschaft des Geistes möglich.

Diese vollzieht sich konkret vor
allom als Zeugenschaft in Schrift und
Verkündigung im Räume der Kircho
(«dio Kraft des Pleiligen Geistes stoht
der Kirche zur Verfügung, so oft sie
sich bloss. auf diese Kraft verlässt»).
Der Welt gegenüber aber, die durch
das Erbarmen Gottes «zur Totalität
alles Seienden in Christus qualifiziert
ist», wird oin Handeln in der Liebe
ermöglicht, die als gratia irresistiblis
«alles in sich aufnimmt und don Dingen

einen neuen Sinn gibt».
In einem letzten Kapitel «Glaube

und Erkenntnis» wird in Abwehr eines
bloss psychologischen oder philosophischen

Verständnisses der
Glaubenserkenntnis das Missverständnis
abgewehrt, als ob die Offenbarung eine
Ergänzung menschlicher Möglichkeiten
wäre. «Nicht der Mensch wird in Christus

an sich selbst offenbar gemacht,
sondern (»ott will ihm offenbaren, wer
er ist.» Mit der Offenbarung der Liebe
Gottes ist - sc schliesst der Verfasser -
«das personal-ontische Gefüge
ausgesagt, das alle Vernunfterkenntnis
übersteigt».

Zum Verständnis und zur Beurteilung

dos Ganzen wird es gut sein, sich
vor Augen zu halten, dass es van Oyen
als Ethiker vor allem darum geht, von
der Offenbarung her die Möglichkeit
eines christliehen Handelns in dieser
Welt konkret aufzuzeigen und oino
Ethik zu begründen, die nicht postula-
torisch über die Wirklichkeit hinweggeht,

sondern recht eigentlich auf sio
und in sio «eingeht». Mag dio
Veröffentlichung von 1952 hin und wieder
den Eindruck erweckt haben, dass
van Oyen einer Akkommodation -

Ethik das Wort rede, so wird dieses
Missverständnis jetzt deutlich
abgewehrt durch die neue, bibelnahe
Fassung des Analogiegedankens, dio
Betonung des personal-on tischen Charakters

der Christus-Offenbarung wio
durch die resolute Ablehnung jeder
Schöpfung»- odor Ur-Offenbarung als
G rundVerfassung der Christus-Offenbarung.

Der ganze Nachdruck liegt
darauf, im Gegensatz zu einem ab¬

strakten Transcendentalismus eine, wie
schon formuliert wurde (Otto Greiner),
Ciscondenz-Theologie zu begründen,
die «die Wende nach unten, zum Diesseits

und zur Erde hin bedeutet ».Zwar
wird von den grundlegenden
reformatorischen Erkenntnissen, die die
Transcendenz Gottes und seines Heilshandelns

in Rechtfertigung und Heiligung
sicherstellen wollen, nichts preisgegeben,

vielmehr gerade von diesen
Voraussetzungen aus die Linie
weiterzuführen gesucht in dom Sinne, dass
das Ziel des Heilshandelns Gottes und
des ihm verpflichteten ethischen
Handelns die Beheimatung der Erde ist.
So legitim dieses Anliegen uns auch zu
sein scheint, lässt sich doch fragen, wio
sich dazu die Botschaft von der
eschatologischen Heimholung der Welt
verhält. Das eschatologische Problem, das
nur oben am Rande auftaucht, wäre
noch einer eingehenden Untersuchung
zu unterziehen.

Mögen sich so noch diese oder jeno
Fragen erheben, mag auch, auf die
Darstellung gesehen, manches sehr
kühn und ungeschützt formuliert sein,
so ist dieses Buch, das ganz neue,
ungewohnte Wege geht, vor allem die
darin angestrebte Schwerpunktverlegung

von der Transcendenz zur Ciscondenz,

von dor reinen Aktuosität zum
Personal-Ontisehen, von der Existenz
zur Essenz grösster Beachtung wert.
Es ist ein notwendiges Buch, dom nur
zu wünschen ist, dass es in der
heutigen theologisch-systomatischon
Forschung gebührend gewürdigt wird.

U.K.

Prof. B.A. van Kleef: Geschiedenis
van de Oud-Katholieke Kerk van
Nederland. Verlag: van Gorcum &
Cie. N. V. - Assum. 2. durchgesehono
und erweiterte Ausgabe. Geb.
fl. 9.50. 260 S.

Es fehlt dor altkatholischen Kircho
Hollands gewiss nicht an geschichtlicher

Literatur. Davon zeugt auch das
reiche Quellenverzeichnis diese«
Buches. Doch ist dieselbe teils veraltet,
teils zu wenig umfangreich, teils
beschreibt sie nur gewisse Aspekte und
Zeitabschnitte, so dass sich eine
Neuauflage dos 1937 erschienenen
Geschichtswerkes des ehemaligen Dozenten

für Kirchengeschichte am altkatholischen

Seminar in Amersfoort, Herrn



— 196

Prof. B.A. van Kleef, Dekan des Me-
tropolitankapitels von Utrecht,
aufdrängte. Es füllt somit wiederum eine
fühlbare Lücke im altkatholischen
Schrifttum aus. Es bedeutet eine
umfassende, gründliche und wissenschaftlich

wohlfundierte, in klarer, einfacher,
auch für das Kirehenvolk
wohlverständlicher Sprache abgefasste, sehr
übersichtlich angeordnete Zusammenstellung

der ganzen Geschichte der
alten, katholischen und spätem
altkatholischen Kirche der Niederlande.
Das geschieht auf 210 Seiten, wozu
noch 50 Seiten Anmerkungen,
Literaturangaben, Verzeichnisse und
Register kommen, nebst 17 Illustrationen.

Das schmucke Buch dient auch
als vortreffliches Lehrmittel. Der
Verfasser teilt sein Werk in vier grosse
Zeitepochen ein. Die erste beschreibt
die Christianisierung unter den Friesen
durch den Hl. Willibord, den ersten
Bischof von Utrecht, bis zur Erhebung
dieses Bistums zum Erzbistum (658
bis 1559). Die zweite Epoche dauert
bis zur Ernennung des ersten
Erzbischofs von Utrecht, der vom Papste
nicht anerkannt und exkommuniziert
wurde, Cornelius Steenhoven (1723).
Klar wird hier der oft dramatische
Kampf zwischen dem Episkopalismus
und den päpstlichen Machtansprüchen
aufgezeigt, die von den Jesuiten
getragen und gefördert wurden, und auf
die engen Beziehungen Utrechts mit
Port-Royal und dem Jansenismus
hingewiesen. Im dritten Zeitabschnitt
geht es um den Kampf um die wahre
Katholizität der verfolgten
«Romkatholiken der altbischöflichen
Klerisei» - das ist noch heute der offizielle
Name der altkatholischen Kirche
Hollands - und ihre Existenz, und um die
immer wieder unternommenen
Versöhnungsversuche mit Rom, bis zum
Vatikanum. Damit beginnt der letzte
Abschnitt bis zur Neuzeit, in welchem
die wichtige Rolle des Utrechtschen

Episkopates für den Gesamtaltkatholizismus

und das langsame
Hineinwachsen der Utrechter Kirche in die
Reformen desselben und in die
ökumenische Bewegung zum Ausdruck
kommt. _(e.

van Kleef, B.A.: Schuilnamcn, Naam-
vormcn en Naamlctters, mecst voor-
komcnde in de geschiedenis der
Gallikaanse en Hollandsc Kerk.
Herausgegeben von : De Oud-Katholieke

Pers, Rotterdam 1955.

Die kleine Schrift enthält die
Erklärung von über 1300 Pseudonymen,
Initialen und Namensumbildungen von
Personen, die - vor allem im 17. und
18. Jahrhundert - in den sogenannten
jansenistischen Streitigkeiten eine
Rolle gespielt haben und sich wegen der
drohenden Gefahren genötigt sahen,
«Noms de guerre» zu benutzen.
Beispiele in Auswahl: Les Cavaliers (Die
Jansenisten); la Sainte Famille (die
Jansenisten in Holland); Les gens du
Dôme (die Dominikaner); Les Rou-
liers (dio Jesuiten); Pulcheria (Rom);
Celle (die Congregatio de Prop.Fido);
Le P. de Saint Martin (der Papst) ; du
Lac (der König von Frankreich); Mo-
nette (die Curia Romana) ; Sophie (die
katholische Kirche) ; Les Seigneurs de
Sicile (die holländischen Staaten) ; Les
Orphelines (Die Nonnen von Port-
Royal); Les Orpholins (die Oratoria-
ner); Dettonville, Salomon de Fulcie,
de Sainte Fulgence (Blaise Pascal);
Pozzo (le père Quesnel) ; Jan van der
Daele (Erzbischof Philippus Rovenius);

Delvaux (Erzbischof Barchman
Wuytiers) ; Lapifurnius (Erzbischof
Cornelis Steonoven) ; Mannius (Bischof
van Neercassel) ; Des Marets (Ludwig

XIV.) usw. Die Schrift wird nützlich

sein : a) für Archive in Frankreich,
Belgien und Holland ; b) in den Kreisen
der Antiquariatsbuchhandlungen.

Druck Stämpfli & Cle., Bern


	Bibliographie

