Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 46 (1956)
Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 185 —

Bibliographie

Ammann SJ, Albert Maria: Unter-
suchungen zur Geschichte der
kirchlichen Kultur und des reli-
gisen Lebens bei den Ostslawen.
Wiirzburg 1955, Augustinus-Verlag.
288 S. (Das ostliche Christentum,
hrsg. von Hermenegild Biedermann,
N. F., Heft 13.) DM 19.50.

Der Ankiindigung in seinem «Ab-
riss der ostslawischen Kirchenge-
schichte» entsprechend (vgl. IKZ 1951,
S.186-188), schenkt uns der Vf. nun
den ersten Teil einer Geistesgeschichte
der russischen Kirche, die sich voll und
ganz auf den Originalzeugnissen auf-
baut und ein eindrucksvolles Bild der
inneren Entwicklung der Orthodoxie
auf ostslawischem Boden vermittelt.
Wenn A. selbst unterstreicht, dass
ihm nicht alle einschligige Literatur
zuginglich gewesen sei, und darauf
hinweist, eine abschliessende Unter-
suchung dieser Art sei nur in Russland
moglich, so hat der umféngliche Quel-
lenstoff, den er durchsah und verarbei-
tete, doch vollig ausgereicht, um eine
geschlossene, in manchem vielleicht
etwas umstindliche Uberschau der
Entwicklung zu bieten.

A. sieht einen ersten Hohepunkt
geistigen und kirchlichen Lebens in der
Friithzeit unmittelbar nach der Bekeh-
rung (988), deren Verlauf er gegeniiber
manchen nationalistischen Ubertrei-
bungen anderer Forscher mit Recht im
wesentlichen in der konservativen Auf-
fassung der fritheren Forschung schil-
dert. Freilich sind die Zeugnisse aus
dieser Epoche recht spirlich; es mag
sein, dass die Erhaltung aller Unter-
lagen unsere Auffassungen etwas ver-
schieben wiirde. Auf jeden Fall hat
der Vf. alles vorhandene Schrifttum
geistlichen Gepriges einschliesslich je-
ner Literatur, in der kirchliche und re-
ligiose Fragen mitbehandelt werden,
gowissenhaft herangezogen und sorg-
sam ausgedeutet. Aus ihnen ergibt sich
ein kontinuierlicherer Verlauf der Chri-
stianisierung in Russland (vgl. S. 73,
111) als bei den Westslawen (Polen,
Tschechen, Wenden) mit ihren wie-
derholten Riickfiillen ins Heidentum.
Ob man nicht einen Grund fiir diese
Tatsache darin sehen darf, dass die

Ostslawen sich des Slawischen in Li-
turgie und religiésem Schrifttum be-
dienten, wihrend das Latein des We-
stens den breiten Massen keinen un-
mittelbaren Zugang zu den christlichen
Wahrheiten eroffnete ? A. scheint an
eine solche Méglichkeit nicht zu den-
ken (vgl. S. 34 unten); doch durfte sie
zZu erwégen sein.

Der Vf. teilt die hier behandelte
Zeitspanne nach wichtigen kirchen-
politischen Entwicklungen ein: um
1100 sieht er die allmihliche Lésung
der Verbindungen mit dem Westen
eintreten, 1459 nahm die russische
Kirche erstmalig véllig selbstiindig und
ohne Riickfrage in Konstantinopel die
Einsetzung eines Metropoliten in Mos-
kau vor. Innerhalb dieser Epochen
stellt der Vf. fiir jedes Jahrhundert die
Frage nach den Verbindungen mit dem
Westen, mit Byzanz und nach den
stiirker werdenden Eigenstindigkeiten
innerhalb der russischen Kirche: ab-
solut berechtigt und verstindlich be-
sonders dann, wenn der Weg der rus-
sischenKirche in die Orthodoxie immer
erneuten Schmerz tber diese Ent-
wicklung hervorruft. Aber diese ohne
Zweifel zu erwartende und selbstver-
stindliche romisch-katholische Grund-
haltung fithrt keineswegs zu einer bil-
ligen oder gar gehiéssigen Polemik: ein
dauerndes Bemiihen um ein innerliches
Verstindnis dieser Vorgiinge durch-
zieht das ganze Werk. Aus ihm erfiihrt
man alles Wesentliche tiber das kirch-
liche Schrifttum (das A. seit dem
12.Jh. anldeentiefe zuriickgehen sieht,
vgl. besonders S.151 f.), die Entwick-
lung der Liturgie und die dauernden
Beziehungen zu Konstantinopel, die
tiber alle ortlichen und zeitlichen Miss-
helligkeiten hinweg nie aufgegeben
worden sind. A. beleuchtet die Stel-
lung und Haltung des hohen und nie-
deren Klerus vor, wihrend und nach
der Tatarenzeit, seine Sorge um das
Volk und dessen religiéses Denken ein-
schliesslich der Abwehr «hiéretischer
Stromungen» (Sektenbildungen: Stri-
gol’niki u. a.); er bezieht auch den Sa-
kralbau sowie die Kirchenmalerei in
seine Betrachtung ein (hier — aber auch
sonst — wiiren Illustrationen sehr er-



— 186 —

wiinscht gewesen!). Dabei verweist der
V1. immer wieder auf die politischen
Zusammenhiinge und Zusténde, die in
seinem fritheren Werke zusammenfas-
send gewiirdigt worden sind. (Man
konnte natiirlich fragen, ob nicht eine
Verquickung beider Biicher ein plasti-
scheres und «realistischeres» Bild der
ostslawischen Kirche und der gegen-
seitigen Bedingtheit aller Faktoren go-
geben hitte.)

Alle Belege werden sorgfiiltig an-
gefiihrt, die Umschrift ist nun (mit
Hilfe Prof. G. Stokls in Wien) ganz
nach wissenschaftlichen Grundsitzen
durchgefithrt worden. Die Zahl der
Druckfehler und Versehen ist sehr ge-
ring, das Literaturverzeichnis (leider
alphabetisch nach Verfassernamen,
nicht nach Sachgebieten) und das Re-
gister sind klar und iibersichtlich an-
gelegt, die dussere Ausstattung ist wiir-
dig und gediegen: ein Buch, das einen
wirklichen Fortschritt in der Kenntnis
der russischen Kirche fiir das Abend-
land, besonders fur den deutschen
Sprachraum, bedeutet.

Hamburg Bertold Spuler

Fitrakis (Pvroanns), Andreas Toannw:
Aelwava nai vdpot paptiomy xatd 1005
Toeis mowtovs aidras (Reliquien und
Gréaber von Mértyrern in den drei
ersten Jahrhunderten). Athen 1955.
Ohne Verlag. 162 S.

Auf Grund einer ausgedehnten
Quellensichtung und weithin gestiitzt
auf Vorarbeiten in deutscher Sprache,
stellt F., Professor an der Universitit
Athen, das Aufkommen und die all-
miihliche Ausbreitung des Reliquien-
kults im frithen Christentum dar. Mit
vollem Rechte unterscheidet er zwi-
schen den wirklich bekannten Grab-
stétten christlicher Mértyrer und de-
nen, die durch eine « Offenbarung» auf-
gezeigt, worden sind, wie sie bei den
Kirchenviitern und alten Schriftstel-
lern hiufig berichtet wird. Dieser Ab-
schnitt leidet darunter, dass die ent-
scheidende Frage nicht behandelt wird :
wieweit niimlich hier umgedeutete vor-
christliche Heiligtiimer vorliegen. Um
die Heiligengriber entstanden allméih-
lich Kultstitten, an denen vor allem
Gedenktage (etwa der Tag des Marty-
riums) feierlich begangen wurden. Dem
Problem der Beurteilung solcher Kulte
durch die frithe Kirche wird ein aus-

fiihrlicher und aufschlussreicher Ab-
schnitt gewidmet. Mit einem Ausblick
auf die Entwicklung des Heiligen- und
Miirtyrerkults im beginnenden Mittel-
alter schliesst F.s kenntnisreiche Stu-
die.

Hamburg Bertold Spuler

Arillmeter, Aloys, SJ, und Bacht, Hein-
rich, SJ (Hrsg.): Das Konzil von
Ch‘llkedon, Geschichte und Gegen-
wart, Band TII: Chaldekon heute,
Wiirzburg (1954). Fchter-Verlag.
IX, 981 8. Leinen DM 50.—, kart.
DM 46.— (bei Abnahme aller drei
Béande DM 40.— bzw. 36.—. DM).

Der abschliessende Band dieses
umfinglichen und grundlegenden Wer-
kes (vgl. TKZ 1953, S.186-189 und
1954, S.124-126) fas%t verschiedene
Themen zusammen. Er zeigt einlei-
tend, dass die philosophische Abgren-
zung und Auslegung einer Reihe von
Begriffen des 4. Konzils in den folgen-
den Jahrhunderten zu Fragestellungen
fiihrte, die 451 noch gar nicht in ihrer
Bedeutung erfasst werden konnten
(etwa hinsichtlich der Vieldeutigkeit
des Begriffes «Mensch»). Dabel ist es
bezeichnend (aber nicht eigens hervor-
gehoben), dass diese begriffliche Wei-
terflihrung fast ausschliesslich im
Abendlande erfolgte, withrend die or-
thodoxe Erérterung dariiber allenfalls
im 19., besonders aber im 20.Jh. —
sichtlich unter dem Einflusse des We-
stens — einsetzte. Die Verlegung des
Schwergewichtes theologisch-philoso-
phischer Denkleistung vom Griechen-
tum auf die westlichen Vélker wird
ebenso deutlich wie die Tatsache, dass
der Schwerpunkt des religiésen Le-
bens in dem innerhalb der Orthodoxie
immer stirker hervortretenden slawi-
schen Volkstum bis an die Schwelle der
Gegenwart nicht auf der begrifflichen
Fixierung theologischer Tatbestinde
lag.

Dementsprechend sind die Ab-
schnitte liber die Fortwirkungen des
Chalcedonense im (rémisch-)katholi-
schen (8.3-454, besonders von S.287
an), im evangelischen (8.457-693) und
im anglikanisch-englischen Bereiche
(S5.695-718) wesentlich umfinglicher
als das, was B.Schultze SJ tiber die
Orthodoxen zu sagen hat (S.719-763),
auch wenn hier vielleicht noch man-
ches aus dem nicht-russischen Bereiche



— 187 —

(also Stidosteuropa und dem Griechen-
tum) nachgetragen werden konnte.
Hier werden — um den Mittelpunkt der
Christologie und des Christus-Ver-
stiindnisses gruppiert — theologie-
geschichtliche Abschnitte von vielfach
grundlegender Bedeutung geboten, ins-
besondere dort, wo die ncueste evan-
gelische Theologie in rémisch-katho-
lischer (also vielfach ungewohnter)
Sicht — iiberwiegend durch Angehdérige
des Jesuitenordens — dargestellt und
erortert wird. Den Beschluss bilden
Ausfithrungen iber den bekannten
Kanon 28 des Konzils in der Ausein-
andersetzung zwischenKonstantinopel
und Rom (von J.Olsr SJ und J.Ghll
SJ; S.765-783). Hier werden im we-
sentlichen neueste Auseinandersetzun-
gen innerhalb der Orthodoxie behan-
delt, wihrend die Geschichte des Pro-
blems nur gestreift wird. lndlich lie-
fert J.Neuner SJ (S.785-824) einen

Vergleich zwischen dem Christus-
mysterium und der indischen Lehre
von den Avatiras. — Ein hinfort un-

entbehrliches Schriftenverzeichnis aus
der Feder A.Schonmetzers SJ (922
Nummern, S.825-865) und mehrere
Register schliessen dieses ungewdhn-
lich reichhaltige Werk ab, auf dessen
mustergiiltige drucktechnische Aus-
gestaltung ausdricklich hingewiesen
sel.

Hamburg Bertold Spuler

Klostermann, R(obert) A(dolf): Pro-
bleme der Ostkirehe. Untersuchun-
gen zum Wesen und zur Geschichte
der griechisech-orthodoxen Kirche,
Gotenburg 1955. Elanders Boktry-
ckeri AB. 434 S. (Goteborgs Kungl,
Vetenskaps- och Vitterhets-Sam-
hiilles Handlingar,VI. Reihe, Serie A.
Band 5.)

In einer Sammlung von acht Es-
says befasst K. sich mit einer Reihe
von wichtigen, z.T. bisher kaum er-
schopfend behandelten Fragen des or-
thodoxen, vor allem des russischen
kirchlichen Lebens. Als besonders auf-
schlussreich verdienen drei Abschnitte
hervorgehoben zu werden: in «Kirch-
licher Qlaube und Volksglaubey (S.39
bis 63) wertet der Vf. in geschickter
Weise Erzeugnisse der Volksliteratur
und zahlreiche sprichwortliche  Re-
densarten aus, die Riickschliisse auf
die Religions- und Glaubensvorstel-

lungen der Bevilkerung zulassen. Das
Kapitel « Predigt wnd Homiletik»(S.106
bis 161) liefert eine Entwicklungs-
geschichte der gottesdienstlichen Un-
terweisung, die seit dem Ausgang des
Altertums meist der Entwicklung des
Abendlandes mit einem gewissen Ab-
stande folgte und vor allem von der
evangelischen  Predigt  beeindruckt
wurde. K. weist mit Recht darauf hin,
dass die Predigt auch im orthodoxen
sottesdienste — gerade in der Gegen-
wart — eine grossere Bedeutung be-
sitzt, als vielfach angenommen wird.
Im letzten Abschnitte des Buches wird
schliesslich die Stellung der Bibel in
Russland behandelt (S.361-416): ne-
ben Angaben Gber Drucke und Ver-
breitung findet der Leser hior auf-
schlussreiche Betrachtungen {iber die
Stellung des Buches der Bilicher im
personlichen Glaubensleben der Rus-
sen sowie eine kenntnisreiche Ge-
schichte der Bibelauslegung seitens der
offiziellen Theologie sowie der in der
russischen Orthodoxie immer bedeut-
samen Laientheologen.

Neben diesen Kapiteln, die viel-
fach Neuland betreten, stehen gleich-
falls wohlfundierte und auf wirklich
umfassender Literaturkenntnis auf-
bauende Darstellungen von Themen,
liber die auch sonst schon gehandelt
worden ist. K. gewinnt ihnen jeweils
einen neuen Aspekt ab, ob er nun die
dussere und geistige Geschichte des
Athos darlegt, die Mission (in ihrer Be-
deutung gerechterals «Glazik», vgl. 1 KZ
1954, 5.255 f.) wiirdigt, sich mit den
russischen Sekten befasst (denen er
auch die Altgliubigen zurechnet), oder
ob er endlich das Mit- und Gegen-
einander von Philosophie und Religion
in Russland (einschliesslich der Rel:-
gionsphilosophie) besonders im 19, und
20. Jh. kennzeichnet. Ohne Zweifel ge-
hort K.s Buch zu jenen wissenschaft-
lichen Darstellungen der russischen
Orthodoxie, die eine Bereicherung des
Schrifttums bedeuten. — Die Zahl der
Einzelversehen ist nicht sehr bedoutend.
Ich notiere: KEs gibt nur eine Kparchie
Orél (nicht Orlov; 5.1611); das Land
Urmien (S.194; dazu «urmisch» ebd.)
sollte das Gebiet um den Urmia-See
sein; der Beschreiber der Falaschas
heisst Faitloviteh (S.206 ' und Reg.);
der russische Theolog schreibt sich
Zeén’kovskij (nicht Zenkovskij; S.22,
265, auch Reg.); endlich war der Ut-



— 188 —

rechter Erzbischof (so statt Bischof
Loos [so statt Looss!]) alles andere als
Jansenist !

Hamburg Bertold Spuler

Prokoptschuk, Gregor: Der Metropolit.
Leben und Wirken des grossen For-
derers der Kirchenunion, Graf An-
dreas Seheptytzkyj. Miinchen 1955.
Verlag Ukraine. 299 S.

Ohne Zweifel war der langjihrige
(seit 1900) ukrainisch-unierte Metro-
polit von Lemberg, Andreas, Graf Sep-
tyékyj(1863-1944),eine der eindrucks-
vollsten Gestalten der neueren ukrai-
nischen Kirchengeschichte. So gelingt
es dem VT., einem Mitarbeiter des Ver-
ewigten, leicht, um seine Biographie
das Bild der ostgalizischen Kirche in
den letzten beiden Menschenaltern
ranken zu lassen. Graf S. entspross
einem ukrainischen Adelsgeschlechte,
das der unierten Kirche schon ver-
schiedene Kirchenfiirsten geschenkt
hatte, aber schliesslich weitgehend po-
lonisiert worden war. So musste sich
Roman (wie 8.s Taufname lautete) be-
wusst von seiner polnischen geistigen
Umgebung lésen, in der er aufgewach-
sen war; einer seiner Briider hingegen
blieb dem Polentum verhaftet und
wurde polnischer General (Schreibung:
Szeptycki). S. schloss sich dem unier-
ten Ritus an, trat in den Basilianer-
orden ein (seitdem: Andreas) und sah
sein Ziel zeitlebens in der dauernden
Kriftigung und Hoherentwicklung sei-
ner Kirche, um sie zum Ausgangs-
punkte einer Gewinnung moéglichst vie-
ler, wenn nicht aller Ukrainer fur die
Union zu machen. Fiir dieses Ziel ist
er auch rémisch-katholischen Hierar-
chen, insbesondere vielen polnischen
Kirchenfiirsten, gegeniiber mannhaft
eingetreten; bei der Kurie besass er
méichtige Beschitzer, darunter wvor
allem Papst Leo XIII. (Zu diesen Fra-
gen vgl. A.M.Ammann SJ, Abriss,
wie IKZ 1951, S.186/188, und E.Win-
ter, Russland, wie IKZ 1951, S.121.)
Graf S. hielt bei allen Besetzungen
Lembergs (1914, 1939, 1941, 1944) in
seiner Residenz aus und verwahrte sich
ebenso gegen die russischen Versuche
einer Aufhebung der Union im 1. Welt-
kriege wie gegen die Zerstérung ortho-
doxer Kirchen seitens der Polen
1938/39 (vgl. L’union des églises, wie
IKZ 1940, S.110 f.) und gegen die

deutschen Verbrechen an den Juden;
so musste er 1914-1917 eine dreijih-
rige Internierung in Russland tiber sich
ergehen lassen.

P.s Werk ist fesselnd geschrieben
und aufschlussreich illustriert. Der
Standpunkt des Verfassers ist um so
eifriger ukrainisch und uniert, als
1945/46 seine Kirche durch die Sowjet-
regierung offiziell aufgelést und die
Unierten zur Orthodoxie zuriickge-
fithrt wurden, wie das schon zur Zaren-
zeit in Wolhynien, Polesien und Cholm
geschehen war. Wenn seine Darstel-
lung bei der Betrachtung dieser oder
jener Einzelheit auch nicht ganz frei
von Kinseitigkeiten ist und wenn bei
Daten und Namen gelegentlich kleine
Versehen unterlaufen, so ist das Buch
doch ein sehr gewichtiger Beitrag zur
ostlichen Kirchengeschichte unserer
Zeit.

Hamburg Bertold Spuler

Tetzner, Joachim: H. W. Ludolf und
Russland. Berlin 1955. Akademie-
Verlag. 152 S. (Deutsche Akademie
der Waissenschaften, Berlin, Ver-
offentlichungen des' Instituts fir
Slawistik 6.)

Auf den Forschungen seines Leh-
rers I&. Winter aufbauend und sich an
deren Einteilung in Darstellung und
Aktenveroffentlichung anlehnend, wiir-
digt T. das Leben und Wirken Hein-
rich Wilhelm Ludolfs (1655-1712) aus
dem Kreise des Haller-Pietismus, der
sich nach den Mallstiben der dama-
ligen Zeit eingehend mit dem petrini-
schen Russland beschiftigte. Er lernte
den Zaren in Russland selbst kennen,
verfasste nach ldngerem Aufenthalte
eine russische Grammatik und beschéf-
tigte sich mit dem Plane einer Einwir-
kung auf die Russen im Sinne der be-
ginnenden Aufklirung. Um die Vor-
aussetzungen fiir ein solches Wirken
zu verbessern, unternahm L. eine
Orientreise; auf ihr offenbarten sich
ihm die engen Zusammenhinge zwi-
schen der griechischen und der rus-
sischen Orthodoxie, die damals auch
politisch von grosser Bedeutung waren.
Doch war ihm ein aktives Eingreifen
in die Verhiltnisse nicht beschieden,
und auch seine Korrespondenz hat
Kenntnis und Plidne seiner Zeitgenos-
sen kaum beeinflusst. Die Universal-
kirche, von der er trdumte, hat sich



— 189 —

auch liber die Aufklirung hinaus als
Utopie erwiesen.

Hamburg Bertold Spuler

1054-195%. L’église et les églises:
neuf siécles de douloureuse sépa-
ration entre ’Orient et PQOeeident.
Cheévetogne (Belgien) (1955). Edi-
tions de Chévetogne, Collection Iré-
nikon. 526 S.

Der 2. Band des vorliegenden Wer-
kes (vgl. IKZ 1955, S.61-63) behan-
delt die Folgerungen, die sich aus der
endgiiltigen Absonderung der o0st-
lichen und der westlichen Kirche 1054
ergeben haben. Dabei stehen Aufsitze
vieler orthodoxer Gelehrter neben de-
nen aus romisch-katholischer Feder;
nicht alles ist gleichwertig und man-
cher Beitrag mehr Skizze oder Samm-
lung einzelner Gedanken als Durch-
fiihrung eines Themas.

In der ersten und zweiten Abtei-
lung des vorliegenden Bandes (= der
5. und 6. des Gesamtwerkes) werden
monastische und theologisch-liturgi-
sche Unterschiede zwischen der ost-
lichen und der westlichen Kirche auf-
gezeigt, die z.T'. mehr als die offiziellen
Kontroverspunkte das Gefiihl der ge-
genseitigen Fremdheit und Trennung
begrinden. Beide Konfessionen haben
— und zwar vielfach schon vor 1054 —
ein eigenstindiges Lebensgefiihl ent-
wickelt, das aufzugeben wohl beider-
seits als innerer Substanzverlust be-
trachtet wiirde. Besonders hervor-
gehoben seien aus diesem Abschnitt
die Studie des orthodoxen Archiman-
driten Cyprien Kern iiber den Begriff
«homoétheos» und  seine  Parallelen
(8.15-28), der Beitrag Prof. Paul
Lvdokimovs Uber die Anschauungen
von Natur und Gnade im Orient (S.171
bis 195) sowie P. Viktor Warnachs OSB
Aufsatz «Byzanz und Rom in motiv-
theologischer Hinsicht» (S.117-158),
der sehr griindlich die recht verschie-
denen Objekte des theologischen Inter-
esses in Ost und West hervorhebt.

Der 7.Teil behandelt die grossen
Kirchenspaltungen des Abendlandes
nach 1054: das Schisma um 1400 zwi-
schen Avignon und Rom, dann Hus
und die Reformation(en) des 16.Jh. —
Spaltungen, die der Orthodoxie weit-
hin erspart blieben (hielt sich doch die
Absonderung der Altgliubigen in sehr
beschrinktem Rahmen). Man wird

diesen Unterschied in der Entwicklung
zu einem erheblichen Teile gewiss dem
Umstande zuschreiben diirfen, dass
der Westen — nunmehr Triiger theolo-
gischer Spekulation und dogmatischer
Uberlegungen geworden — immer wie-
der noue Probleme aufwarf, wihrend
der Osten, mehr und mehr mit slawi-
schem Ubergewicht, sich mit den dog-
matischen Formulierungen friiherer
Jahrhunderte begniigte und Fragen
der Ratio auf religiosem Gebiete zu-
riickstellte. Den Beschluss des Bandes
(Teil 8) bilden Beitrige zu den Wieder-
vereinigungsbestrebungen des 19. und
20.Jh., die in ihrer Gegeniiberstellung
romisch-katholischer, orthodoxer und
anglikanischer Beitriige belangreiche
Fragestellungen enthalten und auch
minder bekannte Epochen einbezie-
hen, ohne etwa eine Gesamtgeschichte
der Okumenischen Bewegung bieten
zu wollen. Hervorgehoben seien hier
die Ubersetzung eines Aufsatzes aus
der griechischen Kirchenzeitschrift
«Ekklesia» von Prof. Basile loannidis
(S.382-388) und Pierre-Yves Emerys
Arbeit {iber die Stellung der Reforma-
toren zu den Okumenischen Konzilien
(S.263-281), die Wesentliches iiber die
Unterschiede zwischen Protestantis-
mus und Orthodoxie aussagt. — Ein
Register erschliesst das inhalts- und
gedankenreiche, gut ausgestattete
Werk fiir den, der einzelne Probleme
oder Namen sucht.

Hamburg Bertold Spuler

Schmatz, P.Philibert: Geschichte des
Benediktinerordens, 3. Band. Die
dussere Entwicklung des Ordens
vom Wormser Konkordat (1122) bis
zum Konzil von Trient. Verlag
Benziger, Einsiedeln.

In dieser Zeitspanne machten die
Benediktiner Kloster schwerste Krisen
durch: geistlichen und wirtschaftlichen
Zerfall infolge von Kriegen und Epide-
mien, unter der Last von piipstlichen
und koniglichen Taxationen. Aus dem
Abbas, dem viterlichen Leiter der
Klostergemeinde, wird der Priilat, der
Wiirdentriiger. Die Abtswiirde sinkt
zur Kommende herab, die klésterlichen
Amter werden zu Priibenden.

Man erwarte jedoch in diesem Band
keine klosterlichen Skandalgeschich-
ten, an denen es sicher nicht gefehlt
hat. Der Verfasser bemiiht sich viel-



— 190 —

mehr, auch in diesen an Schatten
reichen Jahrhunderten immer wieder
das Licht zu sehen. So leistet er wirklich
positive Arbeit. Dieses Licht leuchtet
auf in zahlreichen Reformbestre-
bungen, deren Mittelpunkt Citeaux,
Santa Giustina in Padua, Kastl,
Melk und Bursfeld sind. Auch die
Reformkonzilien von Konstanz und
Bagel wversuchen eine Hebung des
klssterlichen Lebens. Hier und dort
sind schéne Ansitze, ein kurzer Auf-
stieg zu beobachten, dann zerfallt das
Werk wieder. Man wundert sich, wie
wenig sich die schwarzen Ménche um
pépstliche Erlasse kiimmerten. In die-
sem Zusammenhang ist eine Bemer-
kung interessant, dass selbst der
hl. Thomas Morus «sieben Jahre Stu-
dium gebraucht habe, um sich zur
Uberzeugung durchzuringen, dass der
Primat des Papstes gottlichen Rechtes
sein.

Die Benediktiner Kloster dieser
Zeit spiegeln das kirchliche Leben
wider. Eine reformatio in capite et
membris tut not. Die Reformation des
16.Jahrhunderts ist geistig vorbereitet.
Es ist dusserst lehrreich, gerade die
Haltung der Benediktiner Kloster zur
Zeit der Reformation zu wverfolgen.
Auch da ist der Verfasser bestrebt,
historisch zu denken und objektiv zu

bleiben. J.F.

Wikenhauser, Alfred: Die Christus-
mystik des Apostels Paulus. Zweite,
umgearbeitete und erweiterte Auf-
lage. Herder, Freiburg, 1956. XI,
172 Seiten. Geb. DM 8.80. Fr.10.45.

Die élteren Leser dieser Zeitschrift
erinnern sich wohl noch der Studien,
welche vor vierzig Jahren in Nachwir-
kung der Habilitationsschrift Arnold
Gilgs «Zur Frage nach der Christlich-
keit der Mystik» zwischen Rudolf
Keussen (Bonn) und seinem jungen
Schweizer Kollegen ausgetauscht wur-
den. Das Thema hat schliesslich bei
Keussen die Formulierung: «Mystik
und christliche Frommigkeit» erhal-
ten, und der Anbahner des Gespréchs
musste vermerken, dass die komplexe
Art des «Christentums» eine «den pri-
mér-wichtigen Gehalt fassende We-
sensbestimmung » erschwere und es ge-
wagt erscheinen lasse, «schlankweg
von Christlichkeit oder Nichtchrist-
lichkeit zu reden». Insbesondere glaubte

er, sich der Iirkenntnis nicht mehr ver-
schliessen zu koénnen, dass sich bei
Paulus und im vierten Evangelium
neben anderm bedeutsame mystische
Elemente fidnden, so dass, wer sich
unter Zurluckgreifen auf sein Neues
Testament die Mystik ablehne, es sich
gefallen lassen miisse, aus demselben
hl. Buch widerlegt zu werden. In der
Habilitationsschrift war Mystik in
ihrer folgerichtigen Ausgestaltung dar-
gestellt worden «als jene Unmittelbar-
keit des religiosen Verhiiltnisses, die
eine selbst die religitése Geschichte ver-
fliichtigende und das Ich ausléschende
totale Abkehr von der Welt und eine
in Pantheismus miindende Verschmel-
zung mit der Gottheit involviert» (IKZ
1915, S.386). Allein, das, was in der
Frommigkeitsgeschichte der Jahrhun-
derte mit der Bezeichnung des «mysti-
schen Erlebnisses» ausgedriickt wurde,
ist so mannigfaltig und jener Begriffs-
umschreibung nicht restlos entspre-
chend, dass das Andersartige und
Schillernde der gebriuchlichen Mystik-
bezeichnung in Rechnung gestellt wer-
den musste,

So schieden sich bereits, seit G. An-
rich mit einer Schrift « Das antike My-
sterienwesen in seinem Einfluss auf das
Christentum» 1894 den #ussern An-
stoss gegeben, und insbesondere Her-
mann Gunkel mit den aus Vortrigen
hervorgegangenen Ausfithrungen «Zum
religionsgeschichtlichen Versténdnis

des Neuen Testaments» die mystisch-

naturhaften Erlésungslehren desOrients
ins Blickzentrum geriickt hatte, die
Neutestamentler nicht von ungefihr
in verschiedene Lager. Hier behaupte-
ten die einen hellenistische Einfliisse in
Richtung auf Bildung einer «paulini-
schen Mystik», dort lehnten andere
solche entschieden ab. Adolf Deiss-
mann leitete die von ihm bezeugte
Christusmystik aus dem subjektiven
Ergriffensein des Apostels her. Der von
Richard Kabischs «Eschatologie des
Paulus» ausgehende Albert Schweitzer
sah die paulinische «eschatologische
Mystik» in seiner « Geschichte der pau-
linischen Forschung», dann 1930 in
dem Buch tiber «Die Mystik des Apo-
stels Paulus» ausschliesslich im Spat-
judisch-Eschatologischen verankert.
Zwischen diesen Auseinandersetzun-
gen hindurch steuert nun Alfred Wi-
kenhauser, Professor fiir Neues Testa-
ment an der romisch-katholischen Fa-



kultit in Freiburg i.Br., den Kahn
seiner Forschungsarbeit. Das Resultat
ist das vorliogende Buch « Die Christus-
mystik des Apostels Paulus». Nach
einer schr sorgfiltigen Untersuchung
der Ausdrucksformen iiber die pauli-
nische Christusgeeintheit mit ihren
Formeln «In Christus» und «Christus in
uns», wird als Christusmystik bezeich-
net: «jenes geheimnisvolle dauernde
Verbundensein mit dem erhéhten Chri-
stus» (48). Um einem Bekenntnis Paul
Feines zu begegnen: « Kin Verhiiltnis
von Person zu Person, bei dem beide
Personen bestehen bleiben, kann ich
nicht als mystisch denken» (60), wird
betont, dass «paulinische Christus-
mystik kein bloss personliches Ver-
héltnis des Christen zu Christus» sei,
welches durch den Akt des Glidubig-
werdens im Sinne der personlichen
Hingabe Begriindung finde. Sei Paulus
auch kein Mystiker in der Richtung der
pantheistisch  gestalteten  hellenisti-
schen Einigungsmystik, so werde doch
«das objektive, seinsmiéssige Verhilt-
nis zwischen Christus und den Christ-
gliubigen» (66) durch eine sakramen-
tale Handlung, durch die Taufe (71),
hergestellt. Sie wirke das mystische
Verhiiltnis. Der Glaube jedoch sei le-
diglich die Voraussetzung fiir den Emp-
fang der Taufe.

Eingefiigt in den mystischen Leib
des Herrn, wird der von Christi Jen-
seitskraft durchwaltete, durch Einen
Geist zu Einem Leib Getaufte nicht
nur «im Geiste sein», sondern ¢dem
Geiste gemiiss wandeln». Das sakra-
mentale Verhiltnis dringt in die
Ethik (97).

Mit einem Vergleich paulinischer
und hellenistischer Mystik findet das
Buch seinen Abschluss. Dabei wird
hervorgehoben, dass in der paulini-
schen Christusfrommigkeit Immanenz
und Transzendenz in eigenartiger Weise
verbunden seien. Wiithrend der Christ
sich nie als Christus selbst ausgebe,
und Paulus dementsprechend nur er-
klirt: «[hr seid EKiner #m Christus»,
geht hellenistische Mysterienfrémmig-
keit nicht so sehr auf ein Leben ¢n und
mit der Gottheit, als auf die mystische
Identitit mit derselben aus (127). Er-
fahrt der hellenistische Mystiker hoch-
ste Vollendung in der Gegenwart, im
persionlichen Erlebnis der Vergottung,
so ist fiir Paulus und das Urchristen-
tum die Vollendung eschatologisch be-

191

stimmt, in die Zukunft verlegt (137).
Das «Sein in Christo» hat hienieden nur
eine voriibergehende Bedeutung. Spii-
ter wird es abgelost durch das «Sein
mit Christus», das «Syn Christo» des
Philipperbriefes (1, 23). Die ganze Ent-
wicklung des Christenlebens im Blick
auf die Aonenwende: Dia Christli — en
Christd — syn Christd, welche sich auf
dem Weg «aus Gott — durch Gott — zu
Gottr erfiillt, lisst die sogenannte
«Christusmystik des Apostels Paulus»
in ihrer eigenwertigen Besonderheit er-
kennen,

Um Verwirrungen von vorneherein
zu begegnen, wird jeder, der heute mit
dem viel missbrauchten Begriff der
Mystik umgeht, gut tun, zu erkliren,
was er unter diesemn Wort versteht
oder nicht versteht. Im vorliegenden
Buch besitzen wir auf alle Fiille in Be-
tracht der paulinischen Christusmystik
eine Studie von dankenswerter, weil
beachtlicher Griindlichkeit und Klar-

heit. Otto Gilg

Stihelin, E.: Amandus Polanus von
Polandsdori. Verlag Helbing und
Lichtenhahn. Basel 1955. 139 S.
Fr.12.—.

Basel riistet sich auf die Feier des
finfhundertjihrigen Bestehens  der
Universitit 1460-1960. Zur Einfuhrung
orscheinen «Studien zur Gesclhichte
der Wissenschaften in Basel». Der
erste Band ist dem Theologieprofessor
Amandus Polanus gewidmet, der inden
Jahren 1596-1616 an der Universitit
doziert hat. Der erste Teil des Buches
schildert dessen Leben, der zweite
seine Schriften und der dritte seine
Lehre. Der Leser wird in eine Zeit ge-
fithrt, die wohl manchem unter uns
wenig bekannt ist, noch weniger be-
kannt ist die im Mittelpunkt der Ab-
handlung stehende Personlichkeit. Ge-
rade das macht die Schrift wertvoll.
Wir lernen ecinen bedeutenden ortho-
doxen reformierten Theologen, seine
Studien, sein wissenschaftliches Schaf-
fon, die kirchlichen Verhiiltnisse seiner
Zeit und die Bedeutung der Universi-
tit Basel kennen. Polanus, geboren
1561, stammt aus Oppeln in Schlesien,
seine Studienfahrten fiithrten ihn wie-
derholt nach Basel, wo er 1590 zum
Doktor der Theologie promovierte. In
der Folge blieb er in Beziehung mit
dem dortigen Antistes am Minster



— 192 —

und Professor Grynaeus, der an der
Universitéat zuerst A.T.und spiter
N.T. las. Polanus wurde 1596 auf den
Stuhl fiir a.t. Theologie berufen und
wurde bald Mitglied des Ministeriums,
so dass er frith mit seinem Freund und
seinem spitern Schwiegervater, seinem
einzigen Kollegen Grynaeus an der
theologischen Fakultéit eine fithrende
Stellung in Basel einnabm. Zweimal
wurde thm das Rektorat an der Uni-
versitit libectragen. Das erste Mal,
1600, immatrikulierte er 129 Studen-
ten und das zweite deren 132. Unter
diesen 23 aus Ziirich, Bern, Basel und
Schaffhausen, 16 aus St. Gallen, Grau-
blinden, Neuenburg und Genf, 14 aus
verschiedenen deutschen Gauen 15aus
den Lindern der boéhmischen Krone,
7 aus den Niederlanden, 5 aus der
Grafschaft Mompelgard, 7 aus Déne-
mark, 2 aus Preussen und 1 aus Schott-
land. Fiir das kirchliche Leben ist
folgende Episode charakteristisch. Am
Miunster sollten die Reiterstatuen des
hl. Georg und des hl. Martin restau-
riert werden. Die Basler Geistlichkeit,
unter ihnen Poland, 1ichtete eine Ein-
gabe an den Rat, dass die «Abgotter»,
«ein Greuel vor Gott» entfernt oder
in Trdger von Ehrenzeichen und
Wappen der Stadt Basel umgewandelt
werden sollten. Auf Kanzeln wurde
gegen die «Abgétter» gepredigt, wih-
rend lutheranisierende Geistliche fiir
sie als «als Denkmiiler guter Méanner»,
die von den Basler Biirgern nicht an-
gebetet wiirden, eintraten. Der Rat
beschloss, den Bettler beim hl. Martin
zu entfernen und aiesen in einen Konig
zu verwandeln. Fiigen wir noch einen
Abschnitt der Lehre Polands uber
die Messe bei. Es heisst da: «Wir
lehren, dass die Bédbstliche Mesz nicht
seye desz Herren Nachtmahl noch ein
Versihnopfer fiir dle Siind; denn
Christus hatt durch das einige Opfer
so er am Creutz vollbracht, alle unsere
Stiinden gnugsamlichen versiimet und
uns hiemit den Zorn Gottes gestillet;
mit diesem Opfer, welches nur einmahl
geschehen ist und geschehen hat
sollen, sind wir vergniigt und begehren
keines andern Versithnopfers; unser
Dankopfer aber, das ist: unser Seel
und Leib sampt einem zerschlagen und
demiitigen Herzen, den guten Geruch
des Gebetts und Lob Gottes, Gerech-
tigkeit, Barmherzigkeit ... Wir leh-
ren, dass das Opfer Christi und sein

Verdienst uns nicht zugeeignet werde
durch des Meszpriesters Werck, son-
dern der Glaub, so durch den H. Geist,
in unsern Hertzen angeziindet wird,
seye das Mittel, durch welches wir
desz Opfers, desz Todts, desz Leidens
und Verdiensts Christi teilhafftig wer-
den, und ein jeglicher unter uns dieser
Versithnung geneuzzt ... Donn wir
glauben gewisz, dasz kem Fegfeuer der
Seelen, die vom Leib abgeschieden,
seye, sondern dasz ein solches von
den Pépsten, nicht die Seelen, sondern
die Seckel zu fegen und zu reinigen
durch verblendeter Leuthen Aber-
glauben unnd falschen Wohn, seye
erdichtet worden.» Gewiss wird man
Prof. Dr. E. Stiahelin in Basel fir das
auf griindlichem Aktenstudium auf-
gebautes Zeitbild dankbar sein.

i I

Visser *T Hooft, W.A.: Unsere Oku-
menische Aufgabe im Lichte der
Geschichte.VerlagJohn-Knox-Haus
Gesellschaft. 16 S. Genf 1955.

Die Rede wurde zur Eroffnung des
John-Knox-Hauses, eines okumeni-
schen Treffpunktes und Heims fiir aus-
landische Studenten in Genf, gehalten.
Sie schildert drei Wege, die vorge-
schlagen und eingeschlagen worden
sind zur Herstellung der Einheit der
Kirche, den erasmischen, den kirchen-
bewussten und den pietistischen. Nach
der erasmischen ist Einheit nur mog-
lich auf Grundlage gememsamer Uber-
einstimmung in einigen unaufgebbaren
und grundlegenden Lehraussagen in
den Glaubensbekenntnissen der alten
Kirche. In allen nicht wesentlichen
Punkten muss Freiheit walton., Als
Vertreter dieser Idee hitte wohl auch
Déllinger genannt werden kénnen, der
im Jahre 1872 in Miinchen Vortriige
iiber die Wiedervereinigung der christ-
lichen Kirchen gehalten hat, die gros-
ses Aufschen erregt haben und die in
mehrere Sprachen iibersetzt worden
sind. Dies um so mehr, weil es ihm und
seinen Gemnnunq%genoqsen in der deut-
schen katholischen Kirche gelungen
war, zum erstenmal nach der Refor-
mation Méanner des abendlindischen
und morgenlindischen Katholizismus,
des Anglikanismus und der Reforma-
tion des 16.Jahrhunderts in den Jah-
ren 1874 und 1875 in Bonn zu Unions-
konferenzen zu vereinigen. Das Urteil



— 193 —

des Verfassers tiber die erasmische Auf-
fassung lautet nicht gerade giinstig, sie
sel in Harnacks Buch «Das Wesen des
Christentums» auf die Meinung hinaus-
gelaufen, zur KEinheit gentige der
Glaube an die Vaterschaft Gottes und
an die Bruderschaft aller Menschen.
Sie sei wohl weithin anerkannt, habe
sich aber tiberholt und sei unannehm-
bar geworden. Im gleichen Atemzug
wird aber gesagt, in der 6kumenischen
Bewegung habe sich eine grosse Zahl
Kirchen auf Grund der « Basis» der An-
erkennung Christi als Gott und Hei-
land gesammelt, was die Wahrheit
und Einigungskraft der erasmischen
Konzeption bestiitige. Dem kann noch
beigefiigt werden, dass die bisherigen
Tagungen des Weltkirchenrates unter
einem Ruf zusammengetreten sind, der
der umschricbenen Basis entspricht.
Das darf besonders auch deswegen her-
vorgehoben werden, weil gegenwiirtig
der Weltkirchenrat die Tradition der
Bewegung fiir praktisches Christentum
(Stockholm) aufgenommen hat und die
der Bewegung fiir Glauben und Ver-
fassung (Lausanne) stark in den Hin-
tergrund getreten ist. Diese will aber
nicht selbst die Durchfithrung der or-
ganischen Union an die Hand nehmen,
sondern den Kirchen das Material dazu
liefern. Gehen die Kirchen ans Werk,
miissen sie den erasmischen Weg ein-
schlagen. Im tibrigen sei die Rede der
Beachtung sehr empfohlen. Sie beruht
auf reicher Erfahrung und guten Be-
obachtungen. A.K.

Cullmann, O.: Der Staat im Neuen
Testament. Verlag M.C.B.Mohr.
Tibingen 1956. VII, 84 S. Kart.
DM 8.—.

Die Schrift enthilt Vortriage, die in
USA gehalten worden sind. Das viel
behandelte Thema wird vom Gesichts-
punkt der Eschatologie untersucht.
Unter Eschatologie wird nicht ein-
seitig Zukunftserwartung, auch nicht
Glaube an die schon erfiillte Gegen-
wart, sondern beides verstanden.
Griindlich wird die Stellung Jesu, des
Apostels Paulus und des Apokalyp-
tikers besprochen. So verschieden und
widerspruchsvoll die Ergebnisse lau-
ten, der Verfasser findet doch tuber-
raschende Ubereinstimmung. Der Staat
ist nicht absolut, nicht totalitir, nicht
das Letzte, er wird verschwinden, nicht

gottlich, aber gottgewollt. Er unter-
scheidet zwischen Gut und Bise, steht
in der Ordnung Gottes, Gott bedarf
seiner in diesemn Aon, ohne dass er
sich dessen bewusst ist. Prinzipielle
Verwerfung des Staates wird nicht ge-
lehrt, wohl aber Widerstand, wenn er
seine (renzen {liberschreitet. Tut er
das, so betrachtet der Christ ihn nicht
als Diener Gottes, sondern wird so weit
gehen, ihn als Instrument des Teufels
zu bezeichnen. Die tiberaus klaren Aus-
fithrungen des Verfassers sind gut er-
wogen und reichlich belegt. 4 g

Cullman, Oscar: Tradition als exege-
tisches, historisches und theologi-
sches Problem. Zwingli-Verlag Zii-
rich. 1954. 56 S.

Ausgehend von der scharf und kon-
sequent durchgefiithrten Unterschei-
dung zwischen apostolischer und nach-
apostolischer  (kirchlicher, mensch-
licher) Tradition zeigt der Verfasser
im ersten Kapitel, dass nach dem neu-
testamentlichen Zeugnis die erstere
sich von der letzteren dadurch grund-
legend unterscheidet, dass ihr Urheber
der erhdhte Christus selbst ist, « Nur in
Christus kann es eine Tradition geben,
die nicht eine Paradosis der Menschen
ist.» Der theologische Grund hiefiir ist,
dass Christus die Paradosis des Ge-
setzes ersetzt, indem er sich als Hei-
liger Geist mitteilt. Im zweiten Ka-
pitel wird zur niheren Begriindung des
Gesagten der Begriff des Apostels neu
untersucht und vor allem betont, dass
der Apostel der Zeit der unmittelbaren
Offenbarung und nicht der Zeit der
Kirche angehort. Der Kirche gegen-
iber nimmt er dadurch eine einzig-
artige normativ-autoritative Stellung
ein, die im apostolischen Schrifttum
ihren Ausdruck findet. Im dritten Ka-
pitel wird auf Grund frithchristlicher
Zeugnisse die These begriindet, dass
durch die Anerkennung des Schrift-
kanons im 2.Jahrhundert die Kirche
ihre (nachapostolische) Tradition der
einmaligen, apostolischen Tradition
der Schrift grundsiitzlich untergeord-
net hat.

Die vorliegende Schrift, die aus
fritheren Arbeiten des Verfassers und
seinen Auseinandersetzungen mit ré-
misch-katholischen Theologen hervor-
gogangen ist, ist durch ihre luzide Dar-
stellung in hervorragendem Masse ge-



— 194 —

eignet, in der heute wieder lebendig ge-
wordenen konfessionellen Kontroverse
uber « Schrift und Tradition» der Kléi-
rung der Begriffe zu dienen. 7 i

Van Oyen, Hendrik: Theologisehe Er-
kenntnislehre. Versuch dogmati-
scher Prolegomena. Zwingli-Verlag
1955. 244 S.

Als H. van Oyen, Ordinarius fir
systematische Theologie und Ethik an
der Universitit Basel, 1952 seine
«Evangelische Ethik» unter dem Stich-
wort, «Anwaltschaft des Geistes» her-
ausgab, musste diese vor allem auch
fiir Laien bestimmte Publikation eine
ganze Reihe von Fragen in bezug auf
die theologischen Voraussetzungen ei-
ner solchen Ethik offen lassen. In der
nunmehr vorliegenden «Theologischen
Erkenntnislehre» greift der Verfasser
die wichtigsten, zum Teil sehr unge-
wohnlichen Thesen seiner Ethik auf,
um sie in weitausholender Weise und
in lichtvoller Auseinandersetzung mit
der zeitgenossischen Theologie nidher
zu erléutern und zu begriinden.

Schon im ersten Kapitel «Orientie-
rung» werden die iiblichen Vorfragen
einer theologischen Erkenntnislehre —
wie die nach der Aufgabe der Theo-
logie, ihrem Verhiltnis zur Religion
und zur Wissenschaft, zum Dogma
und zur Apologetik — in einer Weise er-
ortert, die aufhorchen léasst. Im Gegen-
satz zu dem vornehmlich formal-
begrifflichen, abstrakt-logischen Ver-
fahren, mit dem diese Probleme auch
heute noch in den Prolegomena behan-
delt zu werden pflegen, geht der Ver-
fasser auf den Ursinn der biblischen
Grundworte zuriick und hiilt, ohne vor-
eilig der modernen Begrifflichkeit zu
verfallen, diesen Ursinn mit seinem
ganzen biblischen Realismus in der
Konfrontation mit der neueren theo-
logischen  Schulsprache konsequent
fest. Dieses Vorgehen erweist sich sehr
fruchtbar in seiner Auseinandersetzung
einerseits mit K.Barth, dessen be-
kanntem Analogieverstéindnis er den
Gedanken einer analogia communica-
tionis gegeniiberstellt, wie andrerseits
mit R.Bultmann, dessen existenzialer
Interpretation der Offenbarung durch
den Begriff des (Selbst)-Verstehens er
den Gedanken des partizipatorischen
Vernehmens entgegensetzt. Der Sinn
dieser Ausfihrungen ist, zu zeigen,

dass die Methode theologischer Er-
kenntnis, die sich nur als re-cognitio,
als dankbare Anerkennung der Heils-
tatsachen auf CGrund der metanoia
durchfiihren ldsst, ganz von ihrem Ge-
genstand bestimmt sein muss.

Welches dieser Gegenstand ist,
kommt im zweiten Kapitel «Entfal-
tung» zur Darstellung. In stédndiger
Abwehr gegen eine vom modernen
Denken her drobhende nominalistische
Entleerung der Christus-Offenbarung
wird — wiederum durch eine bibel-
theologische Erarbeitung von «Be-
griffen» wie Offenbarung, Wort, Wahr-
heit, Gnade, Treue Gottes — mit allem
Nachdruck der personal-ontische Cha-
rakter des Heilsgeschehens betont, der
sich indessen der Reflexion nicht er-
schliesst, sondern nur im Prozess der
Heiligung selbst offenbar wird. In der
Christus-Offenbarung, deren Einzig-
keit stark betont wird, geschieht —per-
sonal-ontisch — eine neue Wortpridi-
zierung, die dem anderen Seinsgefiige
gegeniiber ein vollig Neues und Unbe-
kanntes ist. Die Inkarnation «schafft
sozusagen ein neues Seinsgefiige», in
das die Glaubigen im Geheimnis der
Priidestination hineingestellt werden
und das zugleich «Einladung ist zur
personlichen Teilhabe, zur koinonia
mit Christus an der Liebe Gottes». Die-
ses Hineingestelltwerden vollzieht sich
durch den Heiligen Geist, der, wie in
Abwehr eines bloss punktuellen oder
existenziellen Verstindnisses seines
Wirkens gesagt wird, «fiir den Glauben
das Verfiigbarste 1st was es gibty.
Durch den Heiligen (;mst. der «in uns
wohnt», verbiirgt Gott die personliche
Teilnahme des Menschen an der Offen-
barung und bevollméchtigt ihn zum
Handeln in der Anwaltschaft.

Wie aber kommt dieses Handeln
zu seinem Ziel ? Der alte Mensch, der
durch «seine Geschopflichkeit auf die
Behevmatung der Erde angelegty» ist,
dessen Bestimmung zuniichst eine sol-
che «auf die Erde hin und nicht auf
den Himmel» ist, hat diese seine Be-
stimmung nicht verloren, er méchte
sie erfiillen, er verlangt nach Reinte-
gration, aber er vermag sie nur noch
in gebrochener, indirekter Weise zu
realisieren, in den irdischen Analogien
verbi, ordinis und integrationis. Das
Leben erst, das uns in Christus und im
Heiligen Geist gegeben ist, greift als uns
geschenkte Freiheit und Liebe in den



— 196 —

Bereich der irdischen Analogien des al-
ten Menschen erneuernd ein. « Die Liebe
bricht als Freimacht Gottes in den ir-
dischen Raum dieser gefallenen Welt
ein.» Damit erst wird ethisches Han-
deln als Erneuerung der Wirklichkeit
in der Anwaltschaft des Geistes mog-
lich. Diese vollzieht sich konkret vor
allem als Zeugenschaft in Schrift und
Verkiindigung im Raume der Kirche
(«die Kraft des Heiligen Geistes steht
der Kirche zur Verfugung, so oft sie
sich bloss. . . auf diese Kraft verliisst»).
Der Welt gegeniiber aber, die durch
das Erbarmen Gottes «zur Totalitit
alles Seienden in Christus qualifiziert
ist», wird ein Handeln in der Liebe er-
moglicht, die als gratia irresistiblis
¢alles in sich aufnimmt und den Din-
gen einen neuen Sinn gibt»,

In einem letzten Kapitel « Glaube
und Erkenntnis» wird in Abwehr eines
bloss psychologischen oder philosophi-
schen Verstindnisses der Glaubens-
erkenntnis das Missverstiindnis abge-
wehrt, als ob die Offenbarung eine Lir-
ginzung menschlicher Moglichkeiten
wiire. « Nicht der Mensch wird in Chri-
stus an sich selbst offenbar gemacht,
sondern Cott will thm offenbaren, wer
er ist.» Mit der Offenbarung der Liebe

Jottes ist — se schliesst der Verfasser —

«das personal-ontische Geflige aus-
gesagt, das alle Vernunfterkenntnis
uibersteigt ».

Zum Verstiindnis und zur Beurtei-
lung des Ganzen wird es gut sein, sich
vor Augen zu halten, dass es van Oyen
als Ethiker vor allem darum geht, von
der Offenbarung her die Moglichkeit
eines christlichen Handelns in dieser
Welt konkret aufzuzeigen und eine
Ethik zu begrinden, die nicht postula-
torisch iiber die Wirklichkeit hinweg-
geht, sondern recht eigentlich auf sie
und in sie «eingeht». Mag die Ver-
offentlichung von 1952 hin und wieder
den Kindruck erweckt haben, dass
van Oyen einer Akkommodations-
Ethik das Wort rede, so wird dieses
Missverstiindnis jetzt deutlich abge-
wehrt durch die neue, bibelnahe Fas-
sung des Analogiegedankens, die Be-
tonung des personal-ontischen Charak-
teis der Christus-Offenbarung  wie
durch die resolute Ablehnung jeder
Schépfungs- oder Ur-Offenbarung als
Grundverfassung der Christus-Offen-
barung. Der ganze Nachdruck liegt
darauf, im Gegensatz zu cinem ab-

strakten Transcendentalismus eine, wie
schon formuliert wurde (Otto Greiner),
“iscendenz-Theologie zu  begriinden,
die «die Wende nach unten, zum Dies-
seits und zur KErde hin bedeutet». Zwar
wird von den grundlegenden reforma-
torischen Erkenntnissen, die die Trans-
cendenz Gottes und seines Heilshan-
delns in Rechtfertigung und Heiligung
sicherstellen wollen, nichts preisgege-
ben, vielmehr gerade von diesen Vor-
aussetzungen aus die Linic weiter-
zufithren gesucht in dem Sinne, dass
das Ziel des Heilshandelns Gottes und
des ihm verpflichteten ethischen Han-
delns die Beheimatung der Erde ist.
So legitim dieses Anliegen uns auch zu
sein scheint, lisst sich doch fragen, wie
sich dazu die Botschaft von der escha-
tologischen Heimholung der Welt ver-
hiilt. Das eschatologische Problem, das
nur eben am Rande auftaucht, wire
noch einer eingehenden Untersuchung
zu unterziehen.

Mogen sich so noch diese oder jene
Fragen erheben, mag auch, auf die
Darstellung gesehen, manches sehr
kithn und ungeschiitzt formuliert sein,
so ist dieses Buch, das ganz neue, un-
gowohnte Wege geht, vor allem die
darin angestrebte Schwerpunktverle-
gung von der Transcendenz zur Ciscen-
denz, von der reinen Aktuositiit zum
Personal-Ontischen, von der Existenz
zur Essenz grosster Beachtung wert.
s ist ein notwendiges Buch, dem nur
zu wiinschen ist, dass es in der heu-
tigen theologisch-systematischen For-
schung gebilithrend gewirdigt wird.

U.K.

Prof. B.A.van Kleef: Geschiedenis
van de Qud-Katholicke Kerk van
Nederland. Verlag: van Gorcum &
Cie. N.V. - Assum. 2. durchgesehene
und erweiterte Ausgabe. Geb.
fl. 9.50. 260 S.

Ks fehlt der altkatholischen Kirche
Hollands gewiss nicht an geschicht-
licher Literatur. Davon zeugt auch das
reiche Quellenverzeichnis dieses Bu-
ches. Doch ist dieselbe teils veraltet,
teils zu wenig umfangreich, teils be-
schreibt sie nur gewisse Aspekte und
Zeitabschnitte, so dass sich eine Neu-
auflage des 1937 erschienenen Ge-
schichtswerkes des ehemaligen Dozen-
ten fur Kirchengeschichte am altkatho-
lischen Seminar in Amersfoort, Herrn



— 196 —

Prof. B.A. van Kleef, Dekan des Me-
tropolitankapitels von Utrecht, auf-
dréiingte. Es fullt somit wiederum eine
fithlbare Licke im altkatholischen
Schrifttum aus. Es bedeutet eine um-
fassende, griindliche und wissenschaft-
lich wohlfundierte, in klarer, einfacher,
auch fir das Kirchenvolk wohlver-
stindlicher Sprache abgefasste, sehr
tibersichtlich angeordnete Zusammen-
stellung der ganzen Geschichte der al-
ten, katholischen und spitern alt-
katholischen Kirche der Niederlande.
Das geschieht auf 210 Seiten, wozu
noch 50 Seiten Anmerkungen, Lite-
raturangaben, Verzeichnisse und Re-
gister kommen, nebst 17 Illustratio-
nen. Das schmucke Buch dient auch
als vortreffliches Lehrmittel. Der Ver-
fasser teilt sein Werk in vier grosse
Zeitepochen ein. Die erste beschreibt
die Christianisierung unter den Friesen
durch den HIl. Willibord, den ersten
Bischof von Utrecht, bis zur Erhebung
dieses Bistums zum Erzbistum (658
bis 1559). Die zweite Epoche dauert
bis zur Ernennung des ersten Erz-
bischofs von Utrecht, der vom Papste
nicht anerkannt und exkommuniziert
wurde, Cornelius Steenhoven (1723).
Klar wird hier der oft dramatische
Kampf zwischen dem Episkopalismus
und den pépstlichen Machtanspriichen
aufgezeigt, die von den Jesuiten ge-
tragen und geférdert wurden, und auf
die engen Beziehungen Utrechts mit
Port-Royal und dem Jansenismus hin-
gewiesen. Im dritten Zeitabschnitt
geht es um den Kampf um die wahre
Katholizitdt der verfolgten «Rom-
katholiken der altbischéflichen Kle-
risei» — das ist noch heute der offizielle
Name der altkatholischen Kirche Hol-
lands — und ihre Existenz, und um die
immer wieder unternommenen Ver-
sohnungsversuche mit Rom, bis zum
Vatikanum. Damit beginnt der letzte
Abschnitt bis zur Neuzeit, in welchem
die wichtige Rolle des Utrechtschen

Episkopates fiir den Gesamtaltkatho-
lizismus und das langsame Hinein-
wachsen der Utrechter Kirche in die
Reformen desselben und in die 6ku-
menische Bewegung zum Ausdruck
kommt. -te-

van Kleef, B. A.: Sehuilnamen, Naam-
vormen en Naamletters, meest voor-
komende in de geschiedenis der
Gallikaanse en Hollandse Kerk.
Herausgegeben von : De Oud-Katho-
lieke Pers, Rotterdam 1955.

Die kleine Schrift enthilt die Er-
klirung von iiber 1300 Pseudonymen,
Initialen und Namensumbildungen von
Personen, die — vor allem im 17. und
18.Jahrhundert — in den sogenannten
jansenistischen  Streitigkeiten eine
Rolle gespielt haben und sich wegen der
drohenden Gefahren gendétigt sahen,
«Noms de guerre» zu benutzen. Bei-
spiele in Auswahl: Les Cavaliers (Die
Jansenisten); la Sainte Famille (die
Jansenisten in Holland); Les gens du
Déme (die Dominikaner); Les Rou-
liers (die Jesuiten); Pulcheria (Rom);
Celle (die Congregatio de Prop.Fide);
Le P. de Saint Martin (der Papst); du
Lac (der Konig von Frankreich); Me-
nette (die Curia Romana); Sophie (die
katholische Kirche); Les Seigneurs de
Sicile (die hollindischen Staaten); Les
Orphelines (Die Nonnen von Port-
Royal); Les Orphelins (die Oratoria-
ner); Dettonville, Salomon de Fulcie,
de Sainte Fulgence (Blaise Pascal);
Pozzo (le pere Quesnel); Jan van der
Daele (Erzbischof Philippus Rove-
nius); Delvaux (Erzbischof Barchman
Wuytiers); Lapifurnius (Erzbischof
Cornelis Steenoven); Mannius (Bischof
van Neercassel); Des Marets (Lud-
wig X1IV.) usw. Die Schrift wird niitz-
lich sein: a ) fiir Archive in Frankreich,
Belgien und Holland ; b ) in den Kreisen
der Antiquariatsbuchhandlungen.

Druck Stimpfli & Cie., Bern



	Bibliographie

