Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 46 (1956)
Heft: 3
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchliche Chronik

Okumenischer Rat der Kirchen. Konferenz des Zentralaus-
schusses in Galyateto (Ungarn), 28.Juli bis 5. August. Zu dieser
Tagung hatten sich etwa 200 Delegierte und Giste eingefunden, haupt-
sichlich aus den Oststaaten. Aus dem Bericht des Generalsekretirs,
Dr. Visser 't Hooft, sei folgendes notiert:

Im Hinblick auf eins der Hauptthemen von Galyateté — «Die Kirche
und der Aufbau einer ihrer Verantwortung bewussten Vélkergemeinschafts —
erinnerte er an die Weltkirchenkonferenz von Amsterdam 1948, wo der
Begriff der «verantwortlichen Gesellschaft» zuerst geprigt und damit zum
Ausdruck gebracht wurde, die Kirche habe fiir eine gerechte und freiheit-
liche Sozialordnung in der modernen Gesellschaft einzutreten. Wenn in-
zwischen die Aufgabenbereiche des Weltkirchenrats gewachsen seien, so
bleibe er doch eine dienende Korperschatt und miisse sich davor hiiten, den
Charakter eines zentralen Exekutivorgans anzunehmen, das ausserhalb der
Mitgliedskirchen stehe und zum institutionellen Selbstzweck werde. Alle
bisherigen Unternehmen und Arbeitszweige des Weltkirchenrats ent-
sprichen jedoch einem wirklichen Bediirfnis der beteiligten Kirchen, wie
die Stimme der Vollversammlung beweise. Hierauf setzte er sich dafiir ein,
den aus dem Leben und Wirken des Okumenischen Rates entstehenden
theologischen Problemen mehr Zeit und Studium zu widmen. Er forderte
die theologischen Fakultiten auf, in diese Entwicklung helfend einzugreifen.
«Es gibt Leute,» so sagte er, «die meinen, der Okumenische Rat befasse
sich bereits zuviel mit Theologie. Ich personlich meine jedoch, dass unsere
Schwiche gerade im Gegenteil wurzelt.» Es gebe heute keinen hauptamt-
lichen Mitarbeiter des Okumenischen Rats, der den grossten Teil seiner
Arbeit theologischen Studien widmen kénne.

Er ging ferner auf die Frage Mission und Okumene ein. Er sprach
von der historischen Rolle, die die Missionsbewegung in der Okumene ge-
spielt habe. Die Mission sei das Herzstiick der 6kumenischen Bewegung.
Es misse daher zu einer wirklichen Integration des Weltkirchenrats mit
dem Internationalen Missionsrat kommen. In seinen weiteren Ausfithrungen
erliuterte er die Umstinde, die zu dieser 6kumenischen Tagung im ost-
lichen Machtbereich gefiihrt haben. Zunichst sei das Jahr 1956 schon des-
halb fiir den Weltkirchenrat bedeutsam, weil er zweimal Konferenzen in
solchen Teilen der Welt veranstaltet habe, die bisher noch keinen ékume-
nischen Weltkongress beherbergt hitten: Australien und Neuseeland bel
der Exekutivkomiteesitzung im Februar dieses Jahres und nun Ungarn in
Osteuropa, wo die ostlichen Kirchen besonders stark vertreten seien. « Das



— 178 -

entspricht unserem Wunsch», sagte Dr. Visser 't Hooft, «nicht nur mit den
leitenden Stellen unserer Mitgliedskirchen, sondern mit deren Gemeinden
und Gemeindegliedern in direkte personliche Beziehungen zu treten.»

Zum ersten Hauptthema der Konferenz, « Die Kirche und der
Aufbau einer threr Verantwortung bewussten Volkergemein-
schaft» forderte der Sekretir der Kommission fiir Internationale Angelegen-
heiten, Dr. Nolde, die Beendigung, Begrenzung oder wenigstens eine inter-
nationale Kontrolle der Kernwaffenexperimente. Die Kommission befasst
sich im Auftrag des Weltkirchenrats und des Weltmissionsrats mit poli-
tischen Tagesfragen und internationalen Angelegenheiten, die das christ-
liche Gewissen angehen. Dr. Nolde betonte in seiner Auseinandersetzung
mit den Atomwaffenversuchen, ein zukiinftiger Plan zur Einstellung oder
Einschrinkung der Experimente miisse der Gesundheit der Menschen und
der Sicherheit der Volker in ausreichendem Mass Rechnung tragen. Inter-
nationale Vereinbarungen in dieser Hinsicht wiirden einem allgemeinen
Kontrollsystem fiir alle Waffengattungen einzugliedern sein. Das solle die
Kirchen aber nicht davon abhalten, ihrerseits immer wieder fiir positive
und konstruktive Vorschldge hinsichtlich der Kernwaffenexperimente ein-
zutreten.

Er lenkte die Aufmerksamkeit auch auf die ungelsten Probleme im
Zusammenleben der Vélker. Unter den zahlreichen politischen Situationen,
fur die noch keine Losung gefunden sei, fiithrte er vor allem das Problem
der geteilten Volker in Deutschland, Korea und Indochina an. Er sprach
von der Verpflichtung der Kirchen, einander zu helfen. «In einem Land,
das in wirtschaftlicher und sozialer Hinsicht unter giinstigen Bedingungen
lebt, hat die Kirche die besondere Pflicht, sich in Taten christlicher Liebe
mit der Not leidender Menschen solidarisch zu erweisen. Die Glieder dieser
Kirchen sollten bereit sein, von ihren eigenen Rechten etwas zu opfern, um
einer besseren internationalen Zusammenarbeit und der ausgeglichenen
Entwicklung anderer Linder Vorschub zu leisten.» Fiir echte politische
Loésungen und eine wirksame Riistungsbeschrinkung sei die Freiheit der
Mitteilung und der freie Austausch von Menschen und Ideen unerlissliche
Voraussetzung.

Sir Kenneth Grubb bemerkte, dass sich die Kirchen in den zuriick-
liegenden Jahren nicht gescheut hitten, in ihren Bemithungen um den Welt-
frieden auch an solche Fragen heranzugehen, iiber die der politische Mei-
nungsstreit entbrannt sei. Zwischen den beiden Weltkriegen hitten sich die
Kirchen mehr darauf beschrinkt, eine Grundsatzhaltung zu Fragen all-
gemein ethischer Natur — z. B. zum Pazifismus — einzunehmen. Heute be-
tasse sich die Friedensarbeit der Kirchen mittels geeigneter Organe auch
mit ganz konkreten Problemen und solchen Situationen, wo der Friede
direkt bedroht sei. Er fithrte als Beispiel die Haltung der Kirchen zur Korea-
und Israel-Frage an.



— 174 —

Zum zweiten Hauptthema der Konferenz, «Proselytismus und
Glaubensfreiheit» erstattete Bischof Angus Dun aus Washington (USA)
einen vorlidufigen Bericht, in dem der Begriff des Proselytismus folgender-
massen definiert wird: «Proselytismus liegt dann vor, wenn das vornehmste
Ziel nicht das Bekenntnis der Wahrheit Gottes ist, sondern wenn es nur
um die Wahrung der spezifischen Interessen einer bestimmten Kirche oder
kirchlichen Gruppe geht, und wenn der Versuch unternommen wird, Glie-
der einer anderen Kirche durch Anwendung von Mitteln, die mit der Rein-
heit des Evangeliums unvereinbar sind, fiir sich zu gewinnen.» Der vor-
laufige Bericht behandelt den Proselytismus nur im Bereich des Welt-
kirchenrats.

Von Mitgliedern des Zentralausschusses wurde in der anschliessenden
Diskussion die Frage gestellt, warum Gruppen wie die Zeugen Jehovas,
die romisch-katholische Kirche und andere Kirchen, die nicht im Welt-
kirchenrat Mitglied sind, von dem Bericht ausgenommen wurden.

Landesbischof Dr. Hanns Lilje (Hannover) stellte die Frage, ob sich
der vorgelegte Bericht nicht auf den sogenannten Proselytismus der rémisch-
katholischen Kirche in Lateinamerika beziehe. Bischof Dun erwiderte, es
sei micht beabsichtigt, einen allgemeinen Uberblick iiber die Situation
ausserhalb der dem Okumenischen Rat angeschlossenen Kirchen zu geben.
Der Prisident des Internationalen Missionsrats, Dr. J. Mackay, bemerkte
in diesem Zusammenhang, dass es evangelische Kirchen gebe, die evange-
listische Tendenzen verfolgen und denen vielleicht der Vorwurf der «Pro-
selytenmacherei» gemacht werden kénne; sie leisteten jedoch hochst be-
merkenswerte und saubere Arbeit. Das gelte nicht zuletzt von der romisch-
katholischen Kirche. Viele grosse Kirchen hitten seit 1910 keine Missionare
mehr nach Siidamerika entsandt, um sich dem Vorwurf der Proselyten-
macherei zu entziehen. Das habe sich seit etwa 1928 geidndert, als die all-
gemeine Sikularisierung in diesem Erdteil immer mehr um sich griff. Hier
sei wie in Spanien vordringlich die Frage «Nationalkirche und Glaubens-
bekenntnis» zu kliren.

Zur Sprache kamen auf der Konferenz das Seminar der Protestanten
in Madrid, die Beziehungen zu Moskau, der engere Zusammenschluss mit
dem Missionsrat, die Okumene in Asien, ein Bericht iiber den Nahen Osten,
verschiedene Berichte iiber die Kirchen im heutigen China. Es gelang Mit-
gliedern der Konferenz, die Rehabilitierung des lutherischen Bischofs Ordan
zu erwirken, der im Jahre 1948 wegen angeblicher Devisenvergehen ver-
urteilt worden war. Der Offentlichkeit hat die Tagung folgende Kund-
gebung tibergeben. A. K.

Eine Erklirung des Zentralausschusses. Galyateté (Ungarn) 1956.
Der Zentralausschuss des Weltrats der Kirchen, zu seiner diesjihrigen
Tagung in Ungarn versammelt, steht von neuem unter dem Eindruck, dass
in dem Herrn Christus die Schranken iiberwunden werden, die Rasse,



— 175 —

Weltanschauung und geschichtliche Uberlieferung unter den Menschen auf-
richten. Dabei hat der Zentralausschuss seine besondere Aufmerksamkeit
der Frage zugewandt, auf welche Weise die Kirchen dazu beitragen kénnen,
dass eine verantwortliche internationale Gesellschaft zustande komme. Dar-
unter wird eine Gesellschaft verstanden, in der der Einzelne in Freiheit
handeln kann, dabei aber zugleich die N6te und die Rechte der anderen
wiirdigt, eine grosse Menschheitsfamilie also, in der die einzelnen Glieder
sich um einander und um die Gesamtheit bemiihen. Eine solche Gesell-
schaft weiss sich an Gott gebunden. Denn Gott sind alle Vélker untertan.

Nachdem wir diese Dinge hier miteinander durchgesprochen haben,
bitten wir die einzelnen Kirchen, ihre Aufmerksamkeit auf bestimmteFragen
zu richten, die fiir die Wohlfahrt der Vélker von grosster Wichtigkeit sind.

Der Mensch von heute ist in Gefahr, kérperlich, sittlich und geistlich.
Dieser Gefahr gegeniiber kénnen wir nicht gleichgiiltig bleiben, wenn anders
wir Jiinger des Einen sind, der alle Menschen geliebt hat und hat die Last
ihrer Siinde und ihrer Leiden auf seine Schultern genommen.,

Ein tiefer Graben zwischen Reich und Arm zieht sich iiber die ganze
Erde hin. Hier kénnen die Kirchen unméglich die Hinde in den Schoss
legen. Sie miissen mit aller ihrer Kraft versuchen, eine Briicke iiber diesen
Graben zu schlagen. Sie miissen der wirtschaftlichen Entwicklung verstind-
nisvoll und hilfreich gegeniiberstehen, damit, wenn die sozialen Verhiltnisse
sich rasch verindern, die Vélker davon einen wirklichen Nutzen haben.
Soziale Gerechtigkeit muss das Ziel sein, zwischen den verschiedenen Vol-
kern ebenso wie innerhalb der einzelnen Nationen. Wo die wirtschaftlichen
und sozialen Vorbedingungen besonders giinstig liegen, da erwichst den
Kirchen eine besondere Verantwortung. Sie miissen mit der Tat beweisen,
dass sie sich mit allem, was arm und unterdriickt ist und was im Zeichen
des Leidens steht, solidarisch wissen, so gewiss wir alle Menschen sind. Sie
miissen bei ihren Regierungen darauf dringen, dass auch in der Politik dieser
Grundsatz der Gerechtigkeit Anerkennung finde.

Wo ein Volk von einem anderen politisch oder wirtschaftlich beherrscht
wird, da hat es keine Méglichkeit mehr, eine wirklich verantwortliche Ge-
sellschaft zu entwickeln. Viele abhingige Volker verlangen jetzt, dass ihre
Linder selbstindig und unabhingig werden. Die Kirchen innerhalb und
ausserhalb dieser Linder miissen Verstindnis dafiir zeigen, dass dies Ver-
langen dringlich ist. Sie miissen zu diesen Vilkern stehen und dafiir ein-
treten, dass die Entwicklung zu diesen Zielen in geordneten Bahnen ver-
liuft. Wo in einer menschlichen Gesellschaft verschiedene Rassen beiein-
ander leben, da miissen die Kirchen die gerechten Anspriiche anerkennen
und sich tapfer dafiir einsetzen, dass in versdhnlichem und aufbauendem
Geist gehandelt wird.

Durch die Menschheit von heute geht die angstvolle Sorge, dass aus
den Versuchen mit Atomwaffen eine Gefahr erwachsen kénne oder vielleicht



— 176 —

schon erwachsen sei. Wir rufen die Kirchen auf, bei ihren Regierungen
und bei den Vereinten Nationen vorstellig zu werden, dass ein Uberein-
kommen dariiber geschaffen wird, dass diese Versuche eingestellt oder
wenigstens begrenzt und unter Kontrolle gehalten werden, damit die Ge-
fihrdung der Menschheit aufhore. Es muss Vorsorge getroffen werden, dass
die Gesundheit der Menschen geschiitzt wird, und gleichzeitig muss der
Sicherheit der Volker Rechnung getragen werden. Die Moglichkeiten, die
der Menschheit gegeben sind, miissen dem Aufbau dienen. Deshalb muss
die Kirche unablissig darauf dringen, dass ein sachgemisses System der
Abriistung gefunden wird und eine friedliche Beilegung der ungelistenFra-
gen, die jetzt die Welt bedrohen.

Die Welt will Frieden. Aber sie wird keinen Frieden finden, wenn die
Menschen nicht bereit sind, Opfer dafiir zu bringen und allen Machen-
schaften abzusagen, die zum Kriege fithren. Will man aus dem Zustand
des Kalten Krieges herausfinden und zu wirklichem Frieden kommen, dann
erfordert das unbedingten Respekt vor der Wahrheit. Die Menschen diirfen
sich nicht einer bewussten Irrefithrung und einer falschen Propaganda aus-
geliefert sehen. Sie miissen freien Zugang haben zu jeder Art von Informa-
tion. Sie miissen die Fretheit haben, selbst herauszufinden, was die Wahr-
heit 1st.

Die Menschen miissen ungehindert reisen konnen. Sie miissen ihren
Nachbarn begegnen und sie kennenlernen. Sie miissen in solcher person-
licher Begegnung sich miteinander zu verstindigen suchen und missen
Freundschaften schliessen. Auf diese Weise muss es zu gegenseitigem Ver-
trauen und zu gegenseitiger Achtung kommen. Die Menschen miissen nicht
minder die Freiheit haben, selbst zu wihlen, von wem und auf welche Weise
sie regiert sein wollen. Sie miissen die Freiheit haben, dem zu gehorchen,
was 1hr Gewissen thnen befiehlt. Sie miissen die Freiheit haben, Gott an-
zubeten, fiir ihren Glauben Zeugnis abzulegen und ihre Kinder in diesem
ihrem Glauben erziehen zu lassen, in Kirche, Schule und freien Formen der
Jugendarbeit.

Wir rufen alle Christen auf, diese Dinge auf ihr Herz zu nehmen. Wir
rufen sie auf, diese Anliegen zu vertreten im Geiste des Gebets und der
Busse fiir das, was in der Vergangenheit versiumt worden ist — dies alles
im Namen unseres Herrn und Meisters, der der Weg ist und die Wahrheit
und das Leben.

Bericht iiber die 4. internationale Studienwoche altkatholischer
Theologen in Amersfoort (Holland), 5.-14. September 1955. Im altehr-
wiirdigen Seminar der altkatholischen Kirche Hollands fanden die ungefiihr
dreissig Geistlichen aus den altkatholischen Kirchen Hollands, Osterreichs,
Deutschlands und der Schweiz fiir thre Tagung den idealen Ort fir innere
Sammlung und fruchtbare Aussprache. Das hl. Amt (abwechselnd nach
hollindischem, deutschem, schweizerischem und 6sterreichischem Ritus



— 177 —

gefeiert) erdffnete jeweils den Tag. Vor dem Mittagessen vereinigten sich
die Teilnehmer zu kurzer Andacht wiederum in der Seminarkapelle, wo
der Tag immer auch mit dem Abendgebet beschlossen wurde. Von diesem
gottesdienstlichen Leben her empfing die ganze Tagung den milden Geist
glaubensbriiderlicher Verbundenheit, der sich auch in den Diskussionen
wohltitig auswirkte. — Die Studienwoche stand unter der allgemeinen Lei-
tung von Prof. Dr. P. J. Maan-Utrecht; die Diskussionen leitete mit grossem
Geschick Prof. B.A. van Kleef-Hilversum.

In einem ersten Vortrag sprach Prof. B.A. van Kleef zum Thema
«Ausgangspunkt, Entwicklung, Frequenz und Zweck unserer internatio-
nalen Studientagungen», wobei ihn besonders die Frage bewegte, ob an
den Konferenzen mehr Gewicht auf die wissenschaftliche oder pastorale
Seite gelegt werden solle. Die Diskussion wollte beide Seiten vereinigt und
in gleicher Weise beriicksichtigt sehen. Man beschloss, die Tagungen all-
jahrlich durchzufiihren, sie jedoch in einem «Kongressjahr» ausfallen zu
lassen.

Prof. Dr. W. Kiippers-Bonn referierte sodann iiber «Die theologische
Ausbildung unserer Geistlichen mit besonderer Beriicksichtigung der reli-
giosen, spirituellen Seite». Er unterzog die altkatholischen Ausbildungs-
stitten einer durch sein Thema gegebenen Analyse und kam auf die Vor-
ziige und Mingel in den ecinzelnen Linderkirchen zu sprechen. Prof. Dr.
A.E.Riithy-Bern schilderte in seinem Korreferat die besondere Stellung der
christkatholisch-theologischen Fakultit an der Universitit von Bern inner-
halb der altkatholischen Kirchen, wihrend Prof. P. ]J. Jans-Amersfoort iiber
den Bildungsgang am Seminar in Amersfoort referierte.

Lektor C.Tol-Schiedam berichtete iiber «Die Ergebnisse und den
Stand der liturgischen Arbeit in den verschiedenen Kirchen». Ernennung
von liturgischen Kommissionen, Bildung verschiedener Arbeitsgruppen und
die Aufteilung des Stoffes in Problemkreise zeigte den Fortschritt der Be-
miithungen. Eine lebhafte und aufschlussreiche Aussprache liess erkennen,
dass das Interesse an liturgischen Fragen dusserst wach ist und dass man
sich allgemein Problematischem gegeniiber aufgeschlossen zeigt.

Die Krankenélung, dogmatisch durchdacht?)
Referent: Pfr. P.Pfister-Frankfurt/M.

A. Existenz und Sakramentalitit der Krankendlung.

1. Zwar wird die theologische Begriindung der Sakramentalitit der Unctio
erst von der Scholastik versucht, dennoch lisst sich, wenn auch nicht ein-
miitig, das Bewusstsein von einem privaten Gebrauch eines geweihten Oles
und einer vom Priester (oder Bischof) gespendeten Krankenolung bis Inno-

zenz [. (401-410) feststellen.

1y Zusammenfassung des Referates durch den Referenten.



— 178 —

Die frithchristliche Literatur schweigt. Hauptursache diirfte die Um-
strittenheit des Jakobus-Briefes bis ins 3.Jahrhundert sein.

2. Dem Nachweis der Existenz und des Sakramentscharakters der
Unctio dienen daher vornehmlich Zeugnisse der apostolischen Tradition
aus dem 1.Jahrhundert (Mark. 6, 12, vor allem Jak s, 14 ff.). Ausserdem
bestitigt offenbar auch die erstmals 1924 von Horner verdffentlichte Di-
dachestelle V 10, 3 eines koptischen Fragmentes die Krankenolung. (G.Hor-
ner, «A new Papyrus Fragment of the Didache in Coptic», in Journal of
Theological Studies 1924, S.225—231).

3. Die Exegese der angefiihrten Stellen ergibt unzweifelhaft die Exi-
stenz einer kirchlichen Krankenslung, prifiguriert im Verhalten Jesu und
seiner Jiinger (Mark. 6, 12), rituell praktiziert durch Amtspriester «im Na-
men des Herrn» (Jak. 5, 14 ff.). Ein klares Einsetzungswort Jesu ldsst sich
jedoch nirgends nachweisen. Diese Liicke wird noch stérender durch die
Schwierigkeit des Nachweises, dass der Verfasser des Jakobus-Briefes wirk-
lich mit dem Herrenbruder, bzw. dem Apostel Jakobus identisch ist.

4. Da zu dem vollen Sakramentsbegriff, wie er heute gebraucht wird,
die Riickfiihrung der Sakramente auf den Willen Jesu gehort, ergeben sich
nur drei Auswege.

a) Man denkt an einen Auftrag des Auferstandenen in den 40 Tagen.

b) Man nimmt an, dass die Apostel sich bevollmichtigt zur Einsetzung
wirksamer Gnadenzeichen hielten,

c¢) oder dass das verheissene géttliche Pneuma der Kirche den Gehalt des
apostolischen Kerygmas nicht nur bewahren, sondern auch tiefer er-
fassen hilft, d.h. «sie in alle Wahrheit leitet», die die Apostel zwar
suffizient, aber nicht immer in gehdriger perspicuitas uns als Paratheke
hinterlassen haben, wobei das Zeugnis des N'T einfach als apostolische

Tradition, d.h. als ein Ganzes — und zugleich in seinen Teilen aus

seiner kerygmatischen Herzmitte zu verstehen wire.

5. Tatsichlich miissen wir das bisherige Nebeneinander von Schrift
und Tradition als zwei Quellen ablésen durch das uns von der Bibelkritik
ungewollt neu geschenkte Verstindnis, wonach es weder sola scriptura noch
scriptura plus traditio gibt. Es gibt @) apostolische Tradition, enthaltend
die in Jesu ergangene Offenbarung. Sie ist unter Einwirkung des Heiligen
Geistes bereits interpretiert als Glaubenszeugnis der Apostel (und ihrer
Schiiler) — von der Kirche in einem auf dem Glaubensbewusstsein unter
assistentia divina im Kanon als solches gekennzeichnet — und &) kirchliche
Tradition als die apostolische Tradition weitergebendes, erklirendes und
entfaltendes Glaubenszeugnis der vom Heiligen Geiste assistierten Gesamt-
kirche.

Die Tradition (a), «Tradition im engern Sinn» (Déllinger) bildet die
norma normans fiir alle spitere kirchliche Tradition. Die apostolische Tra-



— 179 —

dition aber kann nicht ausserhalb der Kirche, sondern nur in ihr verstanden
und richtig interpretiert werden.

6. Bei solcher Betrachtungsweise wird der Theologie als wertvolle Er-
kenntnis neu geschenkt der Aspekt, z.B. dass Christus selbst in einer Tra-
dition steht, die er erfiillt, und: dass Christus als unser Herr und Heiland
unser ganzes Leben und Sterben in sein Leben und Sterben hineinzieht.

Bei solcher Betrachtungsweise wird es immerhin glaubwiirdig, dass
Jesus in Ankniipfung an vorfindliche jiidische und allgemeine Briuche, in
unserem Fall durch den Gebrauch sichtbaren Ols mit Fiirbitte das Leiden
(und Sterben) der Seinen in sein Leiden und Sterben — und in seine Ver-
klirung hineinnehmen will, dass er fiir eine so entscheidende Durchgangs-
stufe wie Krankheit (und Sterben) Gaben bereit hilt und sic als in seiner
Kirche Fortlebender den spitern Jiingern eindriicklich machen will, wenn
wir nur an seine helfende Macht und an das Gebet «in seinem Namen»
glauben. Von da aus gewinnt auch die Jakobus-Brief-Stelle ein neues Ge-
wicht. Zugleich kénnen auch andere Stellen neue Bedeutung empfangen
(Mk. 6, 12, Salbung durch Maria von Magdala, Trostung im Olgarten).

7. Dennoch kommen wir auf diesem Betrachtungswege nur zu einer
hohen Wahrscheinlichkeit beziglich eines Einsetzungswillens Jesu.

B. Die Wirkweise der Krankend6lung. 1. Wire die Kranken-
dlung nur ein «sacramentale», dann hitte sie nur fiirbittenden Charakter.
Handelt es sich jedoch um ein Sakrament im strengen Sinn, dann wirkt es,
was es anzeigt, falls der Mensch sich der Gabe Gottes im Glauben offnet.
Der Sakramentscharakter wird jedenfalls durch die betont affirmativen Aus-
sagen von Jak. 5, 14 begiinstigt.

2. Im letzteren Falle wirkt die Olung instrumental, wobei ich jene Auf-
fassung fiir Gottes wiirdiger erachte, die annimmt, dass Gott im Augenblick
des Vollzugs des sacramentum sanctum zu seinen Verheissungen steht (mo-
ralische Wirkweise, oder modifiziert: sacramentum tantum causa moralis
intentionalis).

3. Die Unctio ist als Krankensakrament, nicht als Sterbesakrament zu
verstehen, wenngleich Schwerkranke stets in Todesgefahr sind. Die Ge-
nesung des Leibes war Hauptziel. Dennoch entspricht die vertiefte und
heute allgemein gewordene Auffassung der Wirkweise als einer primir spiri-
tuellen dem Skopus der apostolischen Tradition. Der Mensch wird im
N. T. stets als leibseelische Einheit verstanden.

4. Die wesenhaft iibernatiirlichen Wirkungen lassen sich im Anschluss
an Jakobus demnach einteilen a) odaoet: also in solche Wirkungen, die Lei-
den, Krankheit (und Sterben) in die heilbringende weltiiberwindende
eschatologische Sinngebung des Leidens, Sterbens, ja der Verklirung Christi
zeichen- und gnadenhaft hineinnehmen («metaphysische» Sinngebung),



— 180 —

b) Eyepel, d.h. in solche, durch die der besondern Anfechtungen Ausge-
setzte geistlich aufgerichtet wird (psychische Zuordnung). Handlungen
sprechen allgemein kriftiger zum Herzen der Menschen.

¢) xdy auaptiog 1) memomnds, apedioetar adr@: d.h. in siinden-
vergebende Wirkungen. Sie sind von der Grossmut Gottes zu erhoffen,
wenn bei einem zu personlichen Reueakten nicht mehr Fihigen eine habi-
tuelle Bussgesinnung vorhanden ist. Dann wird das Sakrament der «Leben-
den» zum Sakrament der « Toten». Aber auch als Sakrament der Lebenden
bewirkt die innere Aufrichtung, dass der Kranke erbstindenbedingten neuen
Anfechtungen leichter widerstehen kann.

d) Eine physische Wirkung mag schon aus den vorher genannten Wir-
kungen erwachsen. Sie darf erbeten und erhofft werden in der Gesinnung
Jesu: «doch nicht mein, sondern dein Wille geschehe!»

C. Der Vollzug der Krankenélung. Der Brief Innozenz I. an
Decentius zeigt, dass damals bereits zwischen medizineller und sakramen-
taler Krankenolung unterschieden wurde, insofern als es Laienspender und
Priester als Spender gab. Spender, hiufig pluralistisch, spiter als Kategorie
verstanden, ist der Priester. Empfinger sind nach Jakobus kranke Gemeinde-
glieder.

D. Verpflichtung der Krankendélung. [Hpooxaleodotw wurde
stets als Einladung verstanden. Auch verniinftige Griinde sprechen dafiir,
dass weder Empfangspflicht noch goéttliche oder kirchliche Gebote zum
Empfang nétigen. Hochstens kann von einem Gebot der Selbst- und Nich-
stenliebe gesprochen werden. Das Trid. begniigt sich mit der Verurteilung
der Verachtung der Krankendlung.

Ergebnis. Ein zwingender dogmatischer Beweis fiir die unmittelbare
Einsetzung der Krankenolung durch Christus kann nicht erbracht werden.
Die Handhabung war zu verschiedenen Zeiten in der Kirche verschieden.
Insofern und weil sie nicht heilsnotwendig ist, nimmt die Krankenolung
neben den sacramenta principalia et praecipua eine untergeordnete Bedeu-
tung ein. Man kann fiiglich von einem Sakrament zweiter Ordnung spre-
chen, das zwischen den Sakramenten der Taufe und des Abendmahles und
den rein kirchlichen Sakramentalien cine Mittelstellung hat. Wer jedoch
aus der Mitte der apostolischen Verkiindigung urteilt und lebt, wer die
Wirkung des Jakobus-Brief-Wortes auf die Kirche wigt, der wird um der
aufgezeigten Schwierigkeiten willen die Krankenélung nicht ablehnen. Er
wird sie als ein Mysterium schitzen und sie mehr um der erbetenen Auf-
richtung und der metaphysisch-eschatologischen Sinngebung willen begeh-
ren als in Erwartung korperlicher Genesung. Er wird dankbar entgegen-
nehmen, was die Kirche an ihm tut im Blick auf seine Gliedschaft am leiden-
den, sterbenden und verklirten Herrn.



— 181 —

Pfr. D.N. de Rijk-Egmond a/Z sprach in einem Korreferat tiber «Die
Krankendlung in ihrer praktisch-pastoralen Bedeutung». Der Referent kam
zuerst auf die besondere Lage der Kranken in bezug auf seelsorgerliche Be-
treuung zu sprechen, untersuchte hierauf die Stellung Jesu Christi zur
Krankheit und zu den Kranken und zog diese Linie weiter zu den Aposteln
(Heilungen). Der Zusammenhang zwischen Krankheit und Siinde wurde
aufgedeckt, die Verwandtschaft der Krankenélung mit dem BuBsakrament
sichtbar gemacht und grosses Gewicht auf die Vorbereitung auf den Emp-
fang der Krankenolung gelegt. Die Olung bezwecke in erster Linie die Hei-
lung der Seele, jedoch sei die korperliche Heilung nicht aus dem Auge zu
verlieren.,

Die Diskussion drehte sich vor allem um die Fragen der Sakramentali-
tit der Krankendlung und um die seelische und leibliche Heilung. Wichtige
Hinweise erfolgten auch auf die Ausfithrungen der altkatholischen Theo-
logen der 7oer Jahre und ihre Stellungnahme zu den Erklirungen des Tri-

dentinum.

Inwieweit ist es unsern Kirchen méglich, Stellung zu nehmen
zu den grossen, in den Rapporten von Evanston aufgeworfe-

nen Problemen, namentlich in bezug auf die Sektionen II,
IIT und IV 21

Referent: Prof. Dr. P.].Maan

Nachdem der Referent darauf aufmerksam gemacht hat, dass die alt-
katholische Kirche auf dem Gebiet der ersten Sektion (Glaube und Kirchen-
verfassung) den grossten Beitrag zu liefern vermag, bittet er dennoch um
Aufmerksamkeit fiir die Arbeit der andern Sektionen.

Sektion IT handelt von der Evangelisation: die Sendung der Kirche an
die ihr Fernstehenden. Schon an der Studienwoche in Amersfoort 1950
wurde auf die verkiindigende und missionierende Aufgabe der Kirche hin-
gewiesen. Der Referent erinnert an die Bewegung «Conversion of England»,
die getragen wurde von dem Motto William Temples: A church, which
ceases to be missionary will not be and cannot rightly expect to be «spiri-
tual»!

Diese missionarische Aufgabe der Kirche fordert nicht in erster Linie
eine Organisation, sondern eine bestimmte geistige Haltung, welche be-
wusst den anderen, Ungliubigen, Zweifelnden sucht. Das grosste Problem
bildet hier der «vierte Mensch», der Mensch, der Kirche und Christentum
ganz und gar entfremdet ist und nicht einmal mehr einen falschen Gottes-
begriff hat.

Die Mitarbeit der Laien ist hier von grosser Bedeutung. In dieser Be-
ziehung spricht der Referent kurz iiber die Arbeit des Biiros «Apostoleia,

1) Zusammenfassung des Referates durch den Referenten.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Hefl 3, 1956.



— 182 —

das in Holland dem missionierenden Streben der Kirche Gestalt zu geben
versucht. Ausserdem legt er die Frage vor, ob die Kirchen der Utrechter
Union in Zusammenarbeit mit der anglikanischen Kirche nicht imstande
wiren, einen Missionsposten im eigentlichen Missionsgebiet zu errichten.

Die dritte Sektion in Evanston handelt von sozialen Problemen: «die
Verantwortung der Gesellschaft» in weltweiter Sicht. Anhand des Inhaltes
des Berichtes wurde dargelegt, wie wichtig das hier Gebotene in bezug auf
unsere Haltung den grossen Strukturinderungen unserer Gesellschaft gegen-
iiber 1st und besondere Aufmerksamkeit fiir die sich vollziehende Einigung
Europas verlangt, wo jetzt schon in der Kohle- und Stahl-Gemeinschaft
eine Uberstaatliche Autoritit geschaffen worden ist.

In seiner Behandlung der vierten Sektion, «Internationale Angelegen-
heiten», wies der Redner auf die Arbeit der Kommission fiir internationale
Angelegenheiten hin, die vom Weltkirchenrat und Weltmissionsrat gebildet
wurde und bei den Verhandlungen der Vereinigten Nationen durch ihren
Sekretir Dr. Nolde wirksam vertreten ist. Der Evanstoner Bericht macht
deutlich, wie gross die Zahl der ungeldsten Probleme auf dem Gebiet der
internationalen Politik noch ist. Anderseits wird offensichtlich, wie wertvoll
es ist, diese Probleme in der Gemeinschaft aller Kirchen zu studieren.

Abschliessend sprach der Referent im Hinblick auf die sechste Sektion
von der Laienfrage und wies darauf hin, wie wichtig heute der Laie fir die
kirchliche Arbeit ist. Er berichtete tiber die Arbeit in der hollindischen
Kirche zur Ausbildung von Laienkriften und erbat eine Stellungnahme
der Konferenz zur Frage des sogenannten Laiendiakonates.

Disposition fiir die weitere zukiinftige Arbeit in bezug auf
die Lehre von der Kirche als Problem der Exegese, Dogmen-
geschichte und Dogmatik

Referent: Pfr. Lic. theol. L. Gauthier-Genf

Es soll in diesem Referat nicht darum gehen, einen abschliessenden
Vortrag iiber das Problem der Kirche zu halten, sondern die schon be-
gonnenc Erdrterung weiterzufiihren.

Existentiell-Praktisches. Fiir die meisten von uns sind die kirch-
lichen Probleme nicht bloss theologisch-wissenschaftlicher Natur, sondern
primir existentiell-praktischer Art. Soll darum unsere kiinftige Arbeit
fruchtbar werden, muss sie auch mit der konkreten Lage der Kirche rechnen.
— Hinweis auf den Sendungsauftrag der Kirche (Mission!). Innerkirchlich
erwihnt der Referent die Probleme der Trauung Geschiedener, der Aus-
dehnung des geistlichen Standes auf die Laien («Laiendiakonat»), der Ein-
fithrung von modernen Briider- und Schwestergemeinschaften in unserer
Kirche, welche Fragen alle einer Abklirung bediirfen.

Theologisch-Sachliches. Im N.T. liegt das Hauptgewicht immer
auf der Kirche als auf der Kirche Christi, resp. Gottes. Die neuere For-



— 183 —

schung trigt diesem Umstand Rechnung. Das Verhiltnis Kirche — Christus
findet den prignantesten Ausdruck in der paulinischen Aussage vom odua
Xotorod, welchem die «filiatio» des Johannes entspricht. Der Referent
prift die weitern neutestamentlichen Aussagen iiber das Kirche-Christus-
Verhiltnis und weist darauf hin, dass es ein Verdienst der neuern Forschung
sei, gezeigt zu haben, dass im Bilde der Kirche als dem Leibe Christi die
ganze Ekklesiologie enthalten sei. Es sei indessen nicht leicht, dies Verhilt-
nis zu erfassen, da eben bei aller Sichtbarkeit der Kirche Christus unsichtbar
ist. Hinweis auf die grossen Spaltungen der Christenheit.

In der romisch-katholischen Kirche stellt die Enzyclica Pius XII.
Mystici corporis Christi (1943) ein iiberaus wichtiges Dokument zu unserer
Frage dar. Darin wird die glatte Folgerung gezogen: Kirche = Christus.
Ein bei rémisch-katholischen Theologen hiufig anzutreffender Syllogismus
folgert dann weiter: ubi Christus, ibi Ecclesia und dann: aber der Papst ist
die Kirche, also ist der Papst Christus (alter ego Christi, wirklicher vicarius
Christi). In unserem Zusammenhang interessiert uns 1. Die rémisch-katho-
lische Kirche wird wohl grundsitzlich immer noch als die einzige wahre
Kirche hingestellt; aber die unsichtbare Kirche, insofern sie in der Aus-
richtung der Gnade Gottes ausserhalb der sichtbaren Grenzen der Kirche
besteht, wird direkt der Kirche der Gerechten hingeordnet, ungeachtet
ithrer Zugehorigkeit zur sichtbaren Kirche bzw. zur Rom-Kirche. Damit
offnet sich grundsitzlich eine Kluft im geschlossenen theologischen und
kirchlichen Rahmen der réomisch-katholischen Kirche. 2. Neuerdings ma-
chen sich Bemiihungen in der rémisch-katholischen Theologie bemerkbar,
dem Heiligen Geiste neben dem apostolischen Amte im Aufbau des kirch-
lichen Lebens eine relativ autonome Rolle zuzuerkennen. Damit wird in
die rémisch-katholische Kirche ein charismatisch-dynamischer Zug ein-
gefiihrt, den wir bis jetzt nicht kannten. 3. Schliesslich sei auf die Sorgen
der romisch-katholischen GrofBstadtpriester in der Verwaltung des Tauf-
sakramentes aufmerksam gemacht. Es stellt sich die dringliche Frage, ob
es noch Sinn hat, Kinder ganz entchristlichter Eltern zu taufen. Das be-
deutet einen Einbruch in die Giberkommene katholische Sakramentslehre. —
Wir wollen solche Anzeichen aufmerksam verfolgen.

Einen entgegengesetzten Grundzug finden wir im Protestantismus:
Lutheraner wie Reformierte, Sekten wie Grosskirchen halten allgemein an
einem Gegeniiber von Christus und Kirche fest, wobei die Kirche der
Gefahr ausgesetzt wird, in ihrer Unterstellung unter ihren Herrn zu kurz
zu kommen. Wir wollen aber auch die echt protestantischen Anliegen der
Innerlichkeit des Glaubens und der Kirche ernst nehmen und sorgfiltig
bedenken.

Der Referent stellt nun die Frage, ob das Entweder-Oder der rémisch-
katholischen und der protestantischen Auffassung uniiberwindlich sei. Er
verneint dies und skizziert als Grundlage der zu erwartenden Diskussion



— 184 —

die ihm moglich scheinende Losung. Durch seine Gnade, durch das aposto-
lische Amt und durch die Auswirkung des Heiligen Geistes ist Jesus Christus
der Herr, in seiner Kirche gegenwirtig und baut sie auf, indem er seine
Jinger und andere Menschen frei wihlt und beruft. Vor allem im aposto-
lischen Amte ist nun die Kirche sichtbar. Wenn auch die Augenzeugen
«einmalig» sind, so geht doch das Amt weiter mit dem Auftrag bis zur Wie-
derkunft Christi. Die Bischofe sind im besondern (nie die kirchlichen Amts-
triger im allgemeinen) primir nicht die Organe der Kirche bzw. der Ge-
meinden, sondern die Beauftragten Christi. Von da aus betrachtet, schligt
unser Altkatholizismus einen richtigen Weg ein, wenn er in seiner Entwick-
lung das bischéfliche Element durch das synodale, oder umgekehrt das
synodale durch das bischéfliche erginzt.

Der Referent dussert sich weiter tiber die wirkende Gnade in der Kirche,
redet von der Kirche als dem Pleroma Christi und von Christus als dem
Pleroma der Kirche, bezeichnet die Kirche als letztlich undefinierbar und
schliesst mit den Worten: wir konnen die Grosse der Kirche erfassen —
wenn nicht umfassen —, erst wenn wir in der Kirche drin ihr menschlich-
geistiges Ringen, ihre existentiell-praktischen Néte und die gottliche Wahr-
heit und das gottliche Leben erleben und miterleben.

Nach der allgemeinen Aussprache, in welcher die zukiinftige Arbeit
festgelegt wurde, stattete man den Organisatoren der Tagung und den Vor-
sitzenden fiir ihre vorziiglichen Dienste und die grossziigige Gastfreund-
schaft den herzlichsten Dank ab und hoffte allgemein auf ein ebenso er-
spriessliches Zusammensein an der nichsten Tagung in Bonn, die man auf
Ende September 1956 einzuberufen gedenkt.

Bern. Alfred Fobin



	Kirchliche Chronik

