
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 46 (1956)

Heft: 3

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


172

Kirchliche Chronik

Ökumenischer Rat der Kirchen. Konferenz des Zentralausschusses

in Galyatetö (Ungarn), 28. Juli bis 5. August. Zu dieser

Tagung hatten sich etwa 200 Delegierte und Gäste eingefunden,
hauptsächlich aus den Oststaaten. Aus dem Bericht des Generalsekretärs,
Dr. Visser 't Hooft, sei folgendes notiert:

Im Hinblick auf eins der Hauptthemen von Galyatetö - «Die Kirche
und der Aufbau einer ihrer Verantwortung bewussten Völkergemeinschaft» -
erinnerte er an die Weltkirchenkonferenz von Amsterdam 1948, wo der

Begriff der «verantwortlichen Gesellschaft» zuerst geprägt und damit zum
Ausdruck gebracht wurde, die Kirche habe für eine gerechte und freiheitliche

Sozialordnung in der modernen Gesellschaft einzutreten. Wenn
inzwischen die Aufgabenbereiche des Weltkirchenrats gewachsen seien, so

bleibe er doch eine dienende Körperschaft und müsse sich davor hüten, den
Charakter eines zentralen Exekutivorgans anzunehmen, das ausserhalb der

Mitgliedskirchen stehe und zum institutionellen Selbstzweck werde. Alle
bisherigen Unternehmen und Arbeitszweige des Weltkirchenrats
entsprächen jedoch einem wirklichen Bedürfnis der beteiligten Kirchen, wie
die Stimme der Vollversammlung beweise. Hierauf setzte er sich dafür ein,
den aus dem Leben und Wirken des Ökumenischen Rates entstehenden

theologischen Problemen mehr Zeit und Studium zu widmen. Er forderte
die theologischen Fakultäten auf, in diese Entwicklung helfend einzugreifen.
«Es gibt Leute,» so sagte er, «die meinen, der Ökumenische Rat befasse

sich bereits zuviel mit Theologie. Ich persönlich meine jedoch, dass unsere
Schwäche gerade im Gegenteil wurzelt.» Es gebe heute keinen hauptamtlichen

Mitarbeiter des Ökumenischen Rats, der den grössten Teil seiner
Arbeit theologischen Studien widmen könne.

Er ging ferner auf die Frage Mission und Ökumene ein. Er sprach
von der historischen Rolle, die die Missionsbewegung in der Ökumene
gespielt habe. Die Mission sei das Herzstück der ökumenischen Bewegung.
Es müsse daher zu einer wirklichen Integration des Weltkirchenrats mit
dem Internationalen Missionsrat kommen. In seinen weiteren Ausführungen
erläuterte er die Umstände, die zu dieser ökumenischen Tagung im
östlichen Machtbereich geführt haben. Zunächst sei das Jahr 1956 schon
deshalb für den Weltkirchenrat bedeutsam, weil er zweimal Konferenzen in
solchen Teilen der Welt veranstaltet habe, die bisher noch keinen
ökumenischen Weltkongress beherbergt hätten: Australien und Neuseeland bei
der Exekutivkomiteesitzung im Februar dieses Jahres und nun Ungarn in
Osteuropa, wo die östlichen Kirchen besonders stark vertreten seien. «Das



— 173 —

entspricht unserem Wunsch», sagte Dr. Visser 't Hooft, «nicht nur mit den
leitenden Stellen unserer Mitgliedskirchen, sondern mit deren Gemeinden
und Gemeindegliedern in direkte persönliche Beziehungen zu treten.»

Zum ersten Hauptthema der Konferenz, «Die Kirche und der
Aufbau einer ihrer Verantwortung bewussten Völkergemeinschaft

» forderte der Sekretär der Kommission für Internationale Angelegenheiten,

Dr. Nolde, die Beendigung, Begrenzung oder wenigstens eine
internationale Kontrolle der Kernwaffenexperimente. Die Kommission befasst
sich im Auftrag des Weltkirchenrats und des Weltmissionsrats mit
politischen Tagesfragen und internationalen Angelegenheiten, die das christliche

Gewissen angehen. Dr. Nolde betonte in seiner Auseinandersetzung
mit den Atomwaffenversuchen, ein zukünftiger Plan zur Einstellung oder
Einschränkung der Experimente müsse der Gesundheit der Menschen und
der Sicherheit der Völker in ausreichendem Mass Rechnung tragen.
Internationale Vereinbarungen in dieser Hinsicht würden einem allgemeinen
Kontrollsystem für alle Waffengattungen einzugliedern sein. Das solle die
Kirchen aber nicht davon abhalten, ihrerseits immer wieder für positive
und konstruktive Vorschläge hinsichtlich der Kernwaffenexperimente
einzutreten.

Er lenkte die Aufmerksamkeit auch auf die ungelösten Probleme im
Zusammenleben der Völker. Unter den zahlreichen politischen Situationen,
für die noch keine Lösung gefunden sei, führte er vor allem das Problem
der geteilten Völker in Deutschland, Korea und Indochina an. Er sprach
von der Verpflichtung der Kirchen, einander zu helfen. «In einem Land,
das in wirtschaftlicher und sozialer Hinsicht unter günstigen Bedingungen
lebt, hat die Kirche die besondere Pflicht, sich in Taten christlicher Liebe
mit der Not leidender Menschen solidarisch zu erweisen. Die Glieder dieser
Kirchen sollten bereit sein, von ihren eigenen Rechten etwas zu opfern, um
einer besseren internationalen Zusammenarbeit und der ausgeglichenen
Entwicklung anderer Länder Vorschub zu leisten.» Für echte politische
Lösungen und eine wirksame Rüstungsbeschränkung sei die Freiheit der

Mitteilung und der freie Austausch von Menschen und Ideen unerlässliche

Voraussetzung.

Sir Kenneth Grubb bemerkte, dass sich die Kirchen in den
zurückliegenden Jahren nicht gescheut hätten, in ihren Bemühungen um den
Weltfrieden auch an solche Fragen heranzugehen, über die der politische
Meinungsstreit entbrannt sei. Zwischen den beiden Weltkriegen hätten sich die
Kirchen mehr darauf beschränkt, eine Grundsatzhaltung zu Fragen
allgemein ethischer Natur - z.B. zum Pazifismus - einzunehmen. Heute
befasse sich die Friedensarbeit der Kirchen mittels geeigneter Organe auch
mit ganz konkreten Problemen und solchen Situationen, wo der Friede
direkt bedroht sei. Er führte als Beispiel die Haltung der Kirchen zur Korea-
und Israel-Frage an.



— 174 —

Zum zweiten Hauptthema der Konferenz, «Proselytismus und
Glaubensfreiheit » erstattete Bischof Angus Dun aus Washington (USA)
einen vorläufigen Bericht, in dem der Begriff des Proselytismus folgendermassen

definiert wird: «Proselytismus liegt dann vor, wenn das vornehmste
Ziel nicht das Bekenntnis der Wahrheit Gottes ist, sondern wenn es nur
um die Wahrung der spezifischen Interessen einer bestimmten Kirche oder
kirchlichen Gruppe geht, und wenn der Versuch unternommen wird, Glieder

einer anderen Kirche durch Anwendung von Mitteln, die mit der Reinheit

des Evangeliums unvereinbar sind, für sich zu gewinnen.» Der
vorläufige Bericht behandelt den Proselytismus nur im Bereich des

Weltkirchenrats.

Von Mitgliedern des Zentralausschusses wurde in der anschliessenden

Diskussion die Frage gestellt, warum Gruppen wie die Zeugen Jehovas,
die römisch-katholische Kirche und andere Kirchen, die nicht im
Weltkirchenrat Mitglied sind, von dem Bericht ausgenommen wurden.

Landesbischof Dr. Hanns Lilje (Hannover) stellte die Frage, ob sich
der vorgelegte Bericht nicht auf den sogenannten Proselytismus der
römischkatholischen Kirche in Lateinamerika beziehe. Bischof Dun erwiderte, es

sei nicht beabsichtigt, einen allgemeinen Überblick über die Situation
ausserhalb der dem Ökumenischen Rat angeschlossenen Kirchen zu geben.
Der Präsident des Internationalen Missionsrats, Dr. J. Mackay, bemerkte
in diesem Zusammenhang, dass es evangelische Kirchen gebe, die
evangelistische Tendenzen verfolgen und denen vielleicht der Vorwurf der
«Proselytenmacherei» gemacht werden könne; sie leisteten jedoch höchst
bemerkenswerte und saubere Arbeit. Das gelte nicht zuletzt von der
römischkatholischen Kirche. Viele grosse Kirchen hätten seit 1910 keine Missionare
mehr nach Südamerika entsandt, um sich dem Vorwurf der Proselytenmacherei

zu entziehen. Das habe sich seit etwa 1928 geändert, als die

allgemeine Säkularisierung in diesem Erdteil immer mehr um sich griff. Hier
sei wie in Spanien vordringlich die Frage «Nationalkirche und
Glaubensbekenntnis» zu klären.

Zur Sprache kamen auf der Konferenz das Seminar der Protestanten
in Madrid, die Beziehungen zu Moskau, der engere Zusammenschluss mit
dem Missionsrat, die Ökumene in Asien, ein Bericht über den Nahen Osten,
verschiedene Berichte über die Kirchen im heutigen China. Es gelang
Mitgliedern der Konferenz, die Rehabilitierung des lutherischen Bischofs Ordan

zu erwirken, der im Jahre 1948 wegen angeblicher Devisenvergehen
verurteilt worden war. Der Öffentlichkeit hat die Tagung folgende
Kundgebung übergeben. A. K.

Eine Erklärung des Zentralausschusses. Galyatetö (Ungarn) 1956.
Der Zentralausschuss des Weltrats der Kirchen, zu seiner diesjährigen
Tagung in Ungarn versammelt, steht von neuem unter dem Eindruck, dass

in dem Herrn Christus die Schranken überwunden werden, die Rasse,



— 175 —

Weltanschauung und geschichtliche Überlieferung unter den Menschen
aufrichten. Dabei hat der Zentralausschuss seine besondere Aufmerksamkeit
der Frage zugewandt, auf welche Weise die Kirchen dazu beitragen können,
dass eine verantwortliche internationale Gesellschaft zustande komme.
Darunter wird eine Gesellschaft verstanden, in der der Einzelne in Freiheit
handeln kann, dabei aber zugleich die Nöte und die Rechte der anderen
würdigt, eine grosse Menschheitsfamilie also, in der die einzelnen Glieder
sich um einander und um die Gesamtheit bemühen. Eine solche Gesellschaft

weiss sich an Gott gebunden. Denn Gott sind alle Völker untertan.
Nachdem wir diese Dinge hier miteinander durchgesprochen haben,

bitten wir die einzelnen Kirchen, ihre Aufmerksamkeit auf bestimmteFragen
zu richten, die für die Wohlfahrt der Völker von grösster Wichtigkeit sind.

Der Mensch von heute ist in Gefahr, körperlich, sittlich und geistlich.
Dieser Gefahr gegenüber können wir nicht gleichgültig bleiben, wenn anders
wir Jünger des Einen sind, der alle Menschen geliebt hat und hat die Last
ihrer Sünde und ihrer Leiden auf seine Schultern genommen.

Ein tiefer Graben zwischen Reich und Arm zieht sich über die ganze
Erde hin. Hier können die Kirchen unmöglich die Hände in den Schoss

legen. Sie müssen mit aller ihrer Kraft versuchen, eine Brücke über diesen
Graben zu schlagen. Sie müssen der wirtschaftlichen Entwicklung verständnisvoll

und hilfreich gegenüberstehen, damit, wenn die sozialen Verhältnisse
sich rasch verändern, die Völker davon einen wirklichen Nutzen haben.
Soziale Gerechtigkeit muss das Ziel sein, zwischen den verschiedenen
Völkern ebenso wie innerhalb der einzelnen Nationen. Wo die wirtschaftlichen
und sozialen Vorbedingungen besonders günstig liegen, da erwächst den
Kirchen eine besondere Verantwortung. Sie müssen mit der Tat beweisen,
dass sie sich mit allem, was arm und unterdrückt ist und was im Zeichen
des Leidens steht, solidarisch wissen, so gewiss wir alle Menschen sind. Sie

müssen bei ihren Regierungen daraufdringen, dass auch in der Politik dieser
Grundsatz der Gerechtigkeit Anerkennung finde.

Wo ein Volk von einem anderen politisch oder wirtschaftlich beherrscht
wird, da hat es keine Möglichkeit mehr, eine wirklich verantwortliche
Gesellschaft zu entwickeln. Viele abhängige Völker verlangen jetzt, dass ihre
Länder selbständig und unabhängig werden. Die Kirchen innerhalb und
ausserhalb dieser Länder müssen Verständnis dafür zeigen, dass dies

Verlangen dringlich ist. Sie müssen zu diesen Völkern stehen und dafür
eintreten, dass die Entwicklung zu diesen Zielen in geordneten Bahnen
verläuft. Wo in einer menschlichen Gesellschaft verschiedene Rassen beieinander

leben, da müssen die Kirchen die gerechten Ansprüche anerkennen

und sich tapfer dafür einsetzen, dass in versöhnlichem und aufbauendem
Geist gehandelt wird.

Durch die Menschheit von heute geht die angstvolle Sorge, dass aus

den Versuchen mit Atomwaffen eine Gefahr erwachsen könne oder vielleicht



— 176 —

schon erwachsen sei. Wir rufen die Kirchen auf, bei ihren Regierungen
und bei den Vereinten Nationen vorstellig zu werden, dass ein Übereinkommen

darüber geschaffen wird, dass diese Versuche eingestellt oder
wenigstens begrenzt und unter Kontrolle gehalten werden, damit die

Gefährdung der Menschheit aufhöre. Es muss Vorsorge getroffen werden, dass

die Gesundheit der Menschen geschützt wird, und gleichzeitig muss der
Sicherheit der Völker Rechnung getragen werden. Die Möglichkeiten, die
der Menschheit gegeben sind, müssen dem Aufbau dienen. Deshalb muss
die Kirche unablässig darauf dringen, dass ein sachgemässes System der

Abrüstung gefunden wird und eine friedliche Beilegung der ungelöstenFra-
gen, die jetzt die Welt bedrohen.

Die Welt will Frieden. Aber sie wird keinen Frieden finden, wenn die
Menschen nicht bereit sind, Opfer dafür zu bringen und allen Machenschaften

abzusagen, die zum Kriege führen. Will man aus dem Zustand
des Kalten Krieges herausfinden und zu wirklichem Frieden kommen, dann
erfordert das unbedingten Respekt vor der Wahrheit. Die Menschen dürfen
sich nicht einer bewussten Irreführung und einer falschen Propaganda
ausgeliefert sehen. Sie müssen freien Zugang haben zu jeder Art von Information.

Sie müssen die Freiheit haben, selbst herauszufinden, was die Wahrheit

ist.
Die Menschen müssen ungehindert reisen können. Sie müssen ihren

Nachbarn begegnen und sie kennenlernen. Sie müssen in solcher persönlicher

Begegnung sich miteinander zu verständigen suchen und müssen
Freundschaften schliessen. Auf diese Weise muss es zu gegenseitigem
Vertrauen und zu gegenseitiger Achtung kommen. Die Menschen müssen nicht
minder die Freiheit haben, selbst zu wählen, von wem und auf welche Weise
sie regiert sein wollen. Sie müssen die Freiheit haben, dem zu gehorchen,
was ihr Gewissen ihnen befiehlt. Sie müssen die Freiheit haben, Gott
anzubeten, für ihren Glauben Zeugnis abzulegen und ihre Kinder in diesem
ihrem Glauben erziehen zu lassen, in Kirche, Schule und freien Formen der
Jugendarbeit.

Wir rufen alle Christen auf, diese Dinge auf ihr Herz zu nehmen. Wir
rufen sie auf, diese Anliegen zu vertreten im Geiste des Gebets und der
Busse für das, was in der Vergangenheit versäumt worden ist - dies alles

im Namen unseres Herrn und Meisters, der der Weg ist und die Wahrheit
und das Leben.

Bericht über die 4. internationale Studienwoche altkatholischer
Theologen in Amersfoort (Holland), 5.-14. September 1955. Im
altehrwürdigen Seminar der altkatholischen Kirche Hollands fanden die ungefähr
dreissig Geistlichen aus den altkatholischen Kirchen Hollands, Österreichs,
Deutschlands und der Schweiz für ihre Tagung den idealen Ort für innere
Sammlung und fruchtbare Aussprache. Das hl. Amt (abwechselnd nach
holländischem, deutschem, schweizerischem und österreichischem Ritus



— 177 —

gefeiert) eröffnete jeweils den Tag. Vor dem Mittagessen vereinigten sich
die Teilnehmer zu kurzer Andacht wiederum in der Seminarkapelle, wo
der Tag immer auch mit dem Abendgebet beschlossen wurde. Von diesem
gottesdienstlichen Leben her empfing die ganze Tagung den milden Geist
glaubensbrüderlichcr Verbundenheit, der sich auch in den Diskussionen
wohltätig auswirkte. - Die Studienwoche stand unter der allgemeinen
Leitung von Prof. Dr. P. J.Maan-Utrecht; die Diskussionen leitete mit grossem
Geschick Prof. B.A. van Kleef-Hilversum.

In einem ersten Vortrag sprach Prof. B.A. van Kleef zum Thema
«Ausgangspunkt, Entwicklung, Frequenz und Zweck unserer internationalen

Studientagungen», wobei ihn besonders die Frage bewegte, ob an
den Konferenzen mehr Gewicht auf die wissenschaftliche oder pastorale
Seite gelegt werden solle. Die Diskussion wollte beide Seiten vereinigt und
in gleicher Weise berücksichtigt sehen. Man beschloss, die Tagungen
alljährlich durchzuführen, sie jedoch in einem «Kongressjahr» ausfallen zu
lassen.

Prof. Dr. W.Küppers-Bonn referierte sodann über «Die theologische
Ausbildung unserer Geistlichen mit besonderer Berücksichtigung der
religiösen, spirituellen Seite». Er unterzog die altkatholischen Ausbildungsstätten

einer durch sein Thema gegebenen Analyse und kam auf die Vorzüge

und Mängel in den einzelnen Länderkirchen zu sprechen. Prof. Dr.
A. E. Rüthy-Bern schilderte in seinem Korreferat die besondere Stellung der
christkatholisch-theologischen Fakultät an der Universität von Bern innerhalb

der altkatholischen Kirchen, während Prof. P.J.Jans-Amersfoort über
den Bildungsgang am Seminar in Amersfoort referierte.

Lektor C.Tol-Schiedam berichtete über «Die Ergebnisse und den
Stand der liturgischen Arbeit in den verschiedenen Kirchen». Ernennung
von liturgischen Kommissionen, Bildung verschiedener Arbeitsgruppen und
die Aufteilung des Stoffes in Problemkreise zeigte den Fortschritt der
Bemühungen. Eine lebhafte und aufschlussreiche Aussprache liess erkennen,
dass das Interesse an liturgischen Fragen äusserst wach ist und dass man
sich allgemein Problematischem gegenüber aufgeschlossen zeigt.

Die Krankenölung, dogmatisch durchdacht1)
Referent: Pfr. P.Pfister-Frankfurt/M.

A. Existenz und Sakramentalität der Krankenölung.
I. Zwar wird die theologische Begründung der Sakramentalität der Unctio
erst von der Scholastik versucht, dennoch lässt sich, wenn auch nicht
einmütig, das Bewusstsein von einem privaten Gebrauch eines geweihten Öles

und einer vom Priester (oder Bischof) gespendeten Krankenölung bis Innozenz

I. (401-416) feststellen.

') Zusammenfassung des Referates durch den Referenten.



— 178 —

Die frühchristliche Literatur schweigt. Hauptursache dürfte die
Umstrittenheit des Jakobus-Briefes bis ins 3. Jahrhundert sein.

2. Dem Nachweis der Existenz und des Sakramentscharakters der
Unctio dienen daher vornehmlich Zeugnisse der apostolischen Tradition
aus dem 1. Jahrhundert (Mark. 6, 12, vor allem Jak 5, 14 ff.). Ausserdem

bestätigt offenbar auch die erstmals 1924 von Horner veröffentlichte Di-
dachestelle V 10, 3 eines koptischen Fragmentes die Krankenölung. (G. Horner,

«A new Papyrus Fragment of the Didache in Coptic», in Journal of
Theological Studies 1924, S.225-231).

3. Die Exegese der angeführten Stellen ergibt unzweifelhaft die
Existenz einer kirchlichen Krankenölung, präfiguriert im Verhalten Jesu und
seiner Jünger (Mark. 6, 12), rituell praktiziert durch Amtspriester «im
Namen des Herrn» (Jak. 5, 14 ff.). Ein klares Einsetzungswort Jesu lässt sich

jedoch nirgends nachweisen. Diese Lücke wird noch störender durch die

Schwierigkeit des Nachweises, dass der Verfasser des Jakobus-Briefes wirklich

mit dem Herrenbruder, bzw. dem Apostel Jakobus identisch ist.

4. Da zu dem vollen Sakramentsbegriff, wie er heute gebraucht wird,
die Rückführung der Sakramente auf den Willen Jesu gehört, ergeben sich

nur drei Auswege.

a) Man denkt an einen Auftrag des Auferstandenen in den 40 Tagen.
b) Man nimmt an, dass die Apostel sich bevollmächtigt zur Einsetzung

wirksamer Gnadenzeichen hielten,
c) oder dass das verheissene göttliche Pneuma der Kirche den Gehalt des

apostolischen Kerygmas nicht nur bewahren, sondern auch tiefer
erfassen hilft, d.h. «sie in alle Wahrheit leitet», die die Apostel zwar
suffizient, aber nicht immer in gehöriger perspicuitas uns als Paratheke

hinterlassen haben, wobei das Zeugnis des NT einfach als apostolische
Tradition, d.h. als ein Ganzes - und zugleich in seinen Teilen aus
seiner kerygmatischen Herzmitte zu verstehen wäre.

5. Tatsächlich müssen wir das bisherige Nebeneinander von Schrift
und Tradition als zwei Quellen ablösen durch das uns von der Bibelkritik
ungewollt neu geschenkte Verständnis, wonach es weder sola scriptura noch

scriptura plus traditio gibt. Es gibt a) apostolische Tradition, enthaltend
die in Jesu ergangene Offenbarung. Sie ist unter Einwirkung des Heiligen
Geistes bereits interpretiert als Glaubenszeugnis der Apostel (und ihrer
Schüler) - von der Kirche in einem auf dem Glaubensbewusstsein unter
assistentia divina im Kanon als solches gekennzeichnet - und b) kirchliche
Tradition als die apostolische Tradition weitergebendes, erklärendes und
entfaltendes Glaubenszeugnis der vom Heiligen Geiste assistierten Gesamtkirche.

Die Tradition (a), «Tradition im engern Sinn» (Döllinger) bildet die

norma normans für alle spätere kirchliche Tradition. Die apostolische Tra-



— 179 —

dition aber kann nicht ausserhalb der Kirche, sondern nur in ihr verstanden
und richtig interpretiert werden.

6. Bei solcher Betrachtungsweise wird der Theologie als wertvolle
Erkenntnis neu geschenkt der Aspekt, z. B. dass Christus selbst in einer
Tradition steht, die er erfüllt, und: dass Christus als unser Herr und Heiland
unser ganzes Leben und Sterben in sein Leben und Sterben hineinzieht.

Bei solcher Betrachtungsweise wird es immerhin glaubwürdig, dass

Jesus in Anknüpfung an vorfindliche jüdische und allgemeine Bräuche, in
unserem Fall durch den Gebrauch sichtbaren Öls mit Fürbitte das Leiden
(und Sterben) der Seinen in sein Leiden und Sterben - und in seine

Verklärung hineinnehmen will, dass er für eine so entscheidende Durchgangsstufe

wie Krankheit (und Sterben) Gaben bereit hält und sie als in seiner
Kirche Fortlebender den spätem Jüngern eindrücklich machen will, wenn
wir nur an seine helfende Macht und an das Gebet «in seinem Namen»
glauben. Von da aus gewinnt auch die Jakobus-Brief-Stelle ein neues
Gewicht. Zugleich können auch andere Stellen neue Bedeutung empfangen
(Mk. 6, 12, Salbung durch Maria von Magdala, Tröstung im Ölgarten).

7. Dennoch kommen wir auf diesem Betrachtungswege nur zu einer
hohen Wahrscheinlichkeit bezüglich eines Einsetzungswillens Jesu.

B. Die Wirkweise der Krankenölung. 1. Wäre die Krankenölung

nur ein «sacramentale», dann hätte sie nur fürbittenden Charakter.
Handelt es sich jedoch um ein Sakrament im strengen Sinn, dann wirkt es,

was es anzeigt, falls der Mensch sich der Gabe Gottes im Glauben öffnet.
Der Sakramentscharakter wird jedenfalls durch die betont affirmativen

Aussagen von Jak. 5, 14 begünstigt.

2. Im letzteren Falle wirkt die Ölung instrumental, wobei ich jene
Auffassung für Gottes würdiger erachte, die annimmt, dass Gott im Augenblick
des Vollzugs des sacramentum sanctum zu seinen Verheissungen steht
(moralische Wirkweise, oder modifiziert: sacramentum tantum causa moralis

intentionalis).

3. Die Unctio ist als Krankensakrament, nicht als Sterbesakrament zu
verstehen, wenngleich Schwerkranke stets in Todesgefahr sind. Die

Genesung des Leibes war Hauptziel. Dennoch entspricht die vertiefte und
heute allgemein gewordene Auffassung der Wirkweise als einer primär
spirituellen dem Skopus der apostolischen Tradition. Der Mensch wird im
N. T. stets als leibseelische Einheit verstanden.

4. Die wesenhaft übernatürlichen Wirkungen lassen sich im Anschluss

an Jakobus demnach einteilen a) athaei: also in solche Wirkungen, die

Leiden, Krankheit (und Sterben) in die heilbringende weltüberwindende

eschatologische Sinngebung des Leidens, Sterbens, ja der Verklärung Christi
zeichen- und gnadenhaft hineinnehmen («metaphysische» Sinngebung),



— 180 —

b) èysQei, d. h. in solche, durch die der besondern Anfechtungen Ausgesetzte

geistlich aufgerichtet wird (psychische Zuordnung). Handlungen
sprechen allgemein kräftiger zum Herzen der Menschen.

c) xäv âpaQxîaç fj jisnoirjxoç, âiped-riaexai avxâ>: d.h. in
sündenvergebende Wirkungen. Sie sind von der Grossmut Gottes zu erhoffen,
wenn bei einem zu persönlichen Reueakten nicht mehr Fähigen eine
habituelle Bussgesinnung vorhanden ist. Dann wird das Sakrament der «Lebenden»

zum Sakrament der «Toten». Aber auch als Sakrament der Lebenden
bewirkt die innere Aufrichtung, dass der Kranke erbsündenbedingten neuen
Anfechtungen leichter widerstehen kann.

d) Eine physische Wirkung mag schon aus den vorher genannten
Wirkungen erwachsen. Sie darf erbeten und erhofft werden in der Gesinnung
Jesu: «doch nicht mein, sondern dein Wille geschehe!»

C. Der Vollzug der Krankenölung. Der Brief Innozenz I. an
Decentius zeigt, dass damals bereits zwischen medizineller und sakramentaler

Krankenölung unterschieden wurde, insofern als es Laienspender und
Priester als Spender gab. Spender, häufig pluralistisch, später als Kategorie
verstanden, ist der Priester. Empfänger sind nach Jakobus kranke Gemeindeglieder.

D. Verpflichtung der Krankenölung. HQoaxaXeoâado) wurde
stets als Einladung verstanden. Auch vernünftige Gründe sprechen dafür,
dass weder Empfangspflicht noch göttliche oder kirchliche Gebote zum
Empfang nötigen. Höchstens kann von einem Gebot der Selbst- und
Nächstenliebe gesprochen werden. Das Trid. begnügt sich mit der Verurteilung
der Verachtung der Krankenölung.

Ergebnis. Ein zwingender dogmatischer Beweis für die unmittelbare
Einsetzung der Krankenölung durch Christus kann nicht erbracht werden.
Die Handhabung war zu verschiedenen Zeiten in der Kirche verschieden.
Insofern und weil sie nicht heilsnotwendig ist, nimmt die Krankenölung
neben den sacramenta principalia et praeeipua eine untergeordnete Bedeutung

ein. Man kann füglich von einem Sakrament zweiter Ordnung
sprechen, das zwischen den Sakramenten der Taufe und des Abendmahles und
den rein kirchlichen Sakramentalien eine Mittelstellung hat. Wer jedoch
aus der Mitte der apostolischen Verkündigung urteilt und lebt, wer die

Wirkung des Jakobus-Brief-Wortes auf die Kirche wägt, der wird um der

aufgezeigten Schwierigkeiten willen die Krankenölung nicht ablehnen. Er
wird sie als ein Mysterium schätzen und sie mehr um der erbetenen
Aufrichtung und der metaphysisch-eschatologischen Sinngebung willen begehren

als in Erwartung körperlicher Genesung. Er wird dankbar entgegennehmen,

was die Kirche an ihm tut im Blick auf seine Gliedschaft am leidenden,

sterbenden und verklärten Herrn.



— 181 —

Pfr. D.N. de Rijk-Egmond a/Z sprach in einem Korreferat über «Die
Krankenölung in ihrer praktisch-pastoralen Bedeutung». Der Referent kam
zuerst auf die besondere Lage der Kranken in bezug auf seelsorgerliche
Betreuung zu sprechen, untersuchte hierauf die Stellung Jesu Christi zur
Krankheit und zu den Kranken und zog diese Linie weiter zu den Aposteln
(Heilungen). Der Zusammenhang zwischen Krankheit und Sünde wurde
aufgedeckt, die Verwandtschaft der Krankenölung mit dem Bußsakrament
sichtbar gemacht und grosses Gewicht auf die Vorbereitung auf den Empfang

der Krankenölung gelegt. Die Ölung bezwecke in erster Linie die Heilung

der Seele, jedoch sei die körperliche Heilung nicht aus dem Auge zu
verlieren.

Die Diskussion drehte sich vor allem um die Fragen der Sakramentalität
der Krankenölung und um die seelische und leibliche Heilung. Wichtige

Hinweise erfolgten auch auf die Ausführungen der altkatholischen Theologen

der 70er Jahre und ihre Stellungnahme zu den Erklärungen des
Tridentinum.

Inwieweit ist es unsern Kirchen möglich, Stellung zu nehmen
zu den grossen, in den Rapporten von Evanston aufgeworfenen

Problemen, namentlich in bezug auf die Sektionen II,
III und IV?

Referent: Prof. Dr. P.J.Maan

Nachdem der Referent darauf aufmerksam gemacht hat, dass die
altkatholische Kirche auf dem Gebiet der ersten Sektion (Glaube und
Kirchenverfassung) den grössten Beitrag zu liefern vermag, bittet er dennoch um
Aufmerksamkeit für die Arbeit der andern Sektionen.

Sektion II handelt von der Evangelisation: die Sendung der Kirche an
die ihr Fernstehenden. Schon an der Studienwoche in Amersfoort 1950
wurde auf die verkündigende und missionierende Aufgabe der Kirche
hingewiesen. Der Referent erinnert an die Bewegung «Conversion of England»,
die getragen wurde von dem Motto William Temples: A church, which
ceases to be missionary will not be and cannot rightly expect to be «spiritual

»

Diese missionarische Aufgabe der Kirche fordert nicht in erster Linie
eine Organisation, sondern eine bestimmte geistige Haltung, welche

bewusst den anderen, Ungläubigen, Zweifelnden sucht. Das grösste Problem
bildet hier der «vierte Mensch», der Mensch, der Kirche und Christentum

ganz und gar entfremdet ist und nicht einmal mehr einen falschen Gottesbegriff

hat.
Die Mitarbeit der Laien ist hier von grosser Bedeutung. In dieser

Beziehung spricht der Referent kurz über die Arbeit des Büros «Apostoleia»,

') Zusammenfassung des Referates durch den Referenten.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1956. 12



— 182 —

das in Holland dem missionierenden Streben der Kirche Gestalt zu geben
versucht. Ausserdem legt er die Frage vor, ob die Kirchen der Utrechter
Union in Zusammenarbeit mit der anglikanischen Kirche nicht imstande

wären, einen Missionsposten im eigentlichen Missionsgebiet zu errichten.
Die dritte Sektion in Evanston handelt von sozialen Problemen: «die

Verantwortung der Gesellschaft» in weltweiter Sicht. Anhand des Inhaltes
des Berichtes wurde dargelegt, wie wichtig das hier Gebotene in bezug auf
unsere Haltung den grossen Strukturänderungen unserer Gesellschaft gegenüber

ist und besondere Aufmerksamkeit für die sich vollziehende Einigung
Europas verlangt, wo jetzt schon in der Kohle- und Stahl-Gemeinschaft
eine überstaatliche Autorität geschaffen worden ist.

In seiner Behandlung der vierten Sektion, «Internationale Angelegenheiten»,

wies der Redner auf die Arbeit der Kommission für internationale
Angelegenheiten hin, die vom Weltkirchenrat und Weltmissionsrat gebildet
wurde und bei den Verhandlungen der Vereinigten Nationen durch ihren
Sekretär Dr. Nolde wirksam vertreten ist. Der Evanstoner Bericht macht

deutlich, wie gross die Zahl der ungelösten Probleme auf dem Gebiet der
internationalen Politik noch ist. Anderseits wird offensichtlich, wie wertvoll
es ist, diese Probleme in der Gemeinschaft aller Kirchen zu studieren.

Abschliessend sprach der Referent im Hinblick auf die sechste Sektion

von der Laienfrage und wies darauf hin, wie wichtig heute der Laie für die
kirchliche Arbeit ist. Er berichtete über die Arbeit in der holländischen
Kirche zur Ausbildung von Laienkräften und erbat eine Stellungnahme
der Konferenz zur Frage des sogenannten Laiendiakonates.

Disposition für die weitere zukünftige Arbeit in bezug auf
die Lehre von der Kirche als Problem der Exegese, Dogmen¬

geschichte und Dogmatik
Referent: Pfr. Lie. theol. L.Gauthier-Genf

Es soll in diesem Referat nicht darum gehen, einen abschliessenden

Vortrag über das Problem der Kirche zu halten, sondern die schon

begonnene Erörterung weiterzuführen.

Existentiell-Praktisches. Für die meisten von uns sind die
kirchlichen Probleme nicht bloss theologisch-wissenschaftlicher Natur, sondern

primär existentiell-praktischer Art. Soll darum unsere künftige Arbeit
fruchtbar werden, muss sie auch mit der konkreten Lage der Kirche rechnen.

- Hinweis auf den Sendungsauftrag der Kirche (Mission!). Innerkirchlich
erwähnt der Referent die Probleme der Trauung Geschiedener, der
Ausdehnung des geistlichen Standes auf die Laien («Laiendiakonat»), der
Einführung von modernen Brüder- und Schwestergemeinschaften in unserer
Kirche, welche Fragen alle einer Abklärung bedürfen.

Theologisch-Sachliches. Im N. T. liegt das Hauptgewicht immer
auf der Kirche als auf der Kirche Christi, resp. Gottes. Die neuere For-



— 183 —

schung trägt diesem Umstand Rechnung. Das Verhältnis Kirche - Christus
findet den prägnantesten Ausdruck in der paulinischen Aussage vom awpa
Xgiaxov, welchem die «filiatio» des Johannes entspricht. Der Referent
prüft die weitern neutestamentlichen Aussagen über das Kirche-Christus-
Verhältnis und weist darauf hin, dass es ein Verdienst der neuem Forschung
sei, gezeigt zu haben, dass im Bilde der Kirche als dem Leibe Christi die

ganze Ekklesiologie enthalten sei. Es sei indessen nicht leicht, dies Verhältnis

zu erfassen, da eben bei aller Sichtbarkeit der Kirche Christus unsichtbar
ist. Hinweis auf die grossen Spaltungen der Christenheit.

In der römisch-katholischen Kirche stellt die Enzyclica Pius XII.
Mystici corporis Christi (1943) ein überaus wichtiges Dokument zu unserer
Frage dar. Darin wird die glatte Folgerung gezogen: Kirche Christus.
Ein bei römisch-katholischen Theologen häufig anzutreffender Syllogismus
folgert dann weiter: ubi Christus, ibi Ecclesia und dann: aber der Papst ist
die Kirche, also ist der Papst Christus (alter ego Christi, wirklicher vicarius
Christi). In unserem Zusammenhang interessiert uns 1. Die römisch-katholische

Kirche wird wohl grundsätzlich immer noch als die einzige wahre
Kirche hingestellt; aber die unsichtbare Kirche, insofern sie in der
Ausrichtung der Gnade Gottes ausserhalb der sichtbaren Grenzen der Kirche
besteht, wird direkt der Kirche der Gerechten hingeordnet, ungeachtet
ihrer Zugehörigkeit zur sichtbaren Kirche bzw. zur Rom-Kirche. Damit
öffnet sich grundsätzlich eine Kluft im geschlossenen theologischen und
kirchlichen Rahmen der römisch-katholischen Kirche. 2. Neuerdings
machen sich Bemühungen in der römisch-katholischen Theologie bemerkbar,
dem Heiligen Geiste neben dem apostolischen Amte im Aufbau des
kirchlichen Lebens eine relativ autonome Rolle zuzuerkennen. Damit wird in
die römisch-katholische Kirche ein charismatisch-dynamischer Zug
eingeführt, den wir bis jetzt nicht kannten. 3. Schliesslich sei auf die Sorgen
der römisch-katholischen Großstadtpriester in der Verwaltung des
Taufsakramentes aufmerksam gemacht. Es stellt sich die dringliche Frage, ob
es noch Sinn hat, Kinder ganz entchristlichter Eltern zu taufen. Das
bedeutet einen Einbruch in die überkommene katholische Sakramentslehre. -
Wir wollen solche Anzeichen aufmerksam verfolgen.

Einen entgegengesetzten Grundzug finden wir im Protestantismus:
Lutheraner wie Reformierte, Sekten wie Grosskirchen halten allgemein an
einem Gegenüber von Christus und Kirche fest, wobei die Kirche der

Gefahr ausgesetzt wird, in ihrer Unterstellung unter ihren Herrn zu kurz
zu kommen. Wir wollen aber auch die echt protestantischen Anliegen der

Innerlichkeit des Glaubens und der Kirche ernst nehmen und sorgfältig
bedenken.

Der Referent stellt nun die Frage, ob das Entweder-Oder der
römischkatholischen und der protestantischen Auffassung unüberwindlich sei. Er
verneint dies und skizziert als Grundlage der zu erwartenden Diskussion



— 184 —

die ihm möglich scheinende Lösung. Durch seine Gnade, durch das apostolische

Amt und durch die Auswirkung des Heiligen Geistes ist Jesus Christus
der Herr, in seiner Kirche gegenwärtig und baut sie auf, indem er seine

Jünger und andere Menschen frei wählt und beruft. Vor allem im apostolischen

Amte ist nun die Kirche sichtbar. Wenn auch die Augenzeugen
«einmalig» sind, so geht doch das Amt weiter mit dem Auftrag bis zur
Wiederkunft Christi. Die Bischöfe sind im besondern (nie die kirchlichen Amtsträger

im allgemeinen) primär nicht die Organe der Kirche bzw. der
Gemeinden, sondern die Beauftragten Christi. Von da aus betrachtet, schlägt
unser Altkatholizismus einen richtigen Weg ein, wenn er in seiner Entwicklung

das bischöfliche Element durch das synodale, oder umgekehrt das

synodale durch das bischöfliche ergänzt.
Der Referent äussert sich weiter über die wirkende Gnade in der Kirche,

redet von der Kirche als dem Pleroma Christi und von Christus als dem
Pleroma der Kirche, bezeichnet die Kirche als letztlich undefinierbar und
schliesst mit den Worten: wir können die Grösse der Kirche erfassen -
wenn nicht umfassen -, erst wenn wir in der Kirche drin ihr menschlichgeistiges

Ringen, ihre existentiell-praktischen Nöte und die göttliche Wahrheit

und das göttliche Leben erleben und miterleben.
Nach der allgemeinen Aussprache, in welcher die zukünftige Arbeit

festgelegt wurde, stattete man den Organisatoren der Tagung und den
Vorsitzenden für ihre vorzüglichen Dienste und die grosszügige Gastfreundschaft

den herzlichsten Dank ab und hoffte allgemein auf ein ebenso er-
spriessliches Zusammensein an der nächsten Tagung in Bonn, die man auf
Ende September 1956 einzuberufen gedenkt.

Bern. Alfred Jobin


	Kirchliche Chronik

