Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 46 (1956)

Heft: 3

Artikel: Zum roémischen Dekret Uber die Vereinfachung der Rubriken
Autor: Ruthy, Albert Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404337

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 162 —

Zum romischen Dekret
iiber die Vereinfachung der Rubriken

In den letzten Jahren mehren sich mit noch vor kurzem nicht
fiir moglich gehaltener Raschheit die Anzeichen dafiir, dass eine
vier Jahrhunderte andauernde Periode romischer Liturgiegeschichte
ihrem Ende entgegengeht. Thr Beginn ist bezeichnet durch die Jahre
1568 und 1570, in denen Pius V. in Befolgung der Beschliisse des
Tridentinums das reformierte Brevier und Missale herausgab, die
nun an die Stelle der nach Ditzesen mannigfach voneinander ab-
weichenden gottesdienstlichen Biicher zu treten hatten. Ausge-
nommen waren diejenigen Kirchen und Orden, die seit mindestens
200 Jahren ein eigenes Brevier und Missale besassen. Damit war
zunichst der Fortbestand der fritheren Romanisierungsversuchen
zum Trotz noch lebendig gebliebenen nichtrémischen Riten des
Abendlandes, d.h. des ambrosianischen und des in seinem Bereich
bereits sehr stark eingeschriinkten mozarabischen, gesichert. Aber
auch die verschiedenen Sonderformen des romischen Ritus, sofern sie
das erforderliche Alter nachweisen konnten, durften beibehalten
werden. Auf Grund dieses Privilegs erhielten sich bis heute die
Ordensliturgien der Dominikaner, Kartiauser, Pramonstratenser und
Karmeliten sowie das monastische Brevier der Benediktiner und
verwandter Orden.

Anders verlief die Entwicklung bei den Di6zesanliturgien. Tm
Laufe des 16. und 17. Jahrhunderts nahmen sehr viele Bistiimer die
romischen Einheitsbiicher an, zum Teil aus finanziellen Griinden,
weil sie sich so den kostspieligen Druck eigener Biicher ersparen
konnten. Immerhin hielten in Deutschland Ko6ln, Trier und Miinster
bis ins 19.Jahrhundert an ihren Eigenliturgien fest, wihrend sich
im Frankreich des 17. und 18. Jahrhunderts eine neuerliche Eman-
zipierung vollzog durch das Aufkommen der sogenannten neugalli-
kanischen Missalien und Breviere. Zu den letzteren gehirt auch das
Utrechter Brevier von 1744 1), das im altkatholischen Seminar zu
Amersfoort bis ins 20.Jahrhundert hinein in Gebrauch stand. In
Frankreich selbst erreichte die ultramontane Bewegung des 19. Jahr-
hunderts unter Fithrung von Dom Prosper Guéranger, Abt von
Solesmes, die restlose Ersetzung der neugallikanischen Biicher durch

'} Breviarium Ecclesiasticum ad usum Metropolitanae Ecclesiae Ultra-
jectensis et Cathedralis Ecclesiae Harlemensis accommodatum MDCCXLIV.



— 163 —

die romischen und damit das Verschwinden der liturgischen Eigen-
stindigkeit der franzosischen Diozesen. Nur Lyon hilt an manchen
seiner altehrwiirdigen Sonderbriuche bis heute fest. In Portugal
hat die Kathedrale von Braga ihren eigenen «bracarensischen» Ritus
bewahren kénnen; im Jahre 1924 ist das Missale von Braga neu ge-
druckt worden.

Mit Ausnahme dieser eng beschrinkten Reservate abendlindi-
scher liturgischer Sondertraditionen sind innert cines Zeitraumes
von vier Jahrhunderten die Einheitsmissalien und -breviere Pius’V.
zu allgemeiner Herrschaft gekommen. Diese Uniformierung wurde
dadurch noch gesichert, dass keine Kirche, die einmal die romischen
Biicher angenommen hat. zu ihrem frithern Eigenritus zuriickkehren
darf. Neu gegriindeten Diozesen steht ohnehin keine andere Wahl
frei, als die Einheitsbiicher anzunehmen.

Das Resultat der nachtridentinischen Entwicklung ist einerseits
die imponierende liturgische Geschlossenheit der romischen Welt-
kirche, noch unterstrichen durch den allgemeinen Gebrauch der
lateinischen Liturgiesprache. Die Schattenseiten aber, die heute
immer mehr erkannt und zugegeben werden, sind Verarmung und
Erstarrung des liturgischen Lebens. Gewiss blieben Messbuch und
Brevier auch jetzt nicht vollig unverindert. Vor allem erfuhr das
Proprium Sanctorum eine stindige Erweiterung durch die Ein-
fiihrung neuer Feste, und auch sonst traten da und dort einzelne
Anderungen ein, die jedoch, aufs Ganze gesehen, geringfiigiger Art
sind. Bedeutsam ist aber, dass solche Anderungen nicht mehr aus
einem freien Stromen liturgischen Lebens hervorgehen, sondern von
einer kurialen Amtsstelle dekretiert werden.

Heute sieht man in weiten Kreisen der romisch-katholischen
Kirche ein, dass die nachtridentinische Uniformierung der Liturgie
nicht nur ihre Vorteile gebracht hat. So schreibt Jungmann in
seinem den modernen Wiinschen nach einer durchgreifenden Litur-
giereform die wissenschaftliche Grundlage bietenden Werk Missarum
Sollemnia !): «Das Missale Pius’ V. bedeutet nach den anderthalb
Jahrtausenden ununterbrochener Entwicklung des Ritus der ro-
mischen Messe, nach dem Rauschen und Stromen von allen Hohen
und aus allen Télern, einen gewaltigen Staudamm, von dem an die
angesammelten Wassermassen nur mehr in festen Leitungen und in
wohlgebauten Kanillen ihren Weg fortsetzen diirfen. Mit einem

1) 2. Aufl.,, Wien 1949, 1 179.



— 164 —

Schlag sind alle eigenwilligen Um- und Seitenwege abgeschnitten,
ist allen Uberschwemmungen und Ubermurungen gewehrt und ist
ein regelméassiger und nutzbarer Fortgang gesichert. Aber es ist
damit auch in Kauf genommen, dass das blithende Flusstal nun ¢de
liegt und dass die Eigenkrifte der weiteren Entwicklung nur mehr
in den bescheidenen Rinnsalen eines oft diirftigen Andachtswesens
abseits des grossen Laufes sich sammeln und zu neuen Ausdrucks-
formen gelangen koénnen.»

Aber bereits im Jahre 1908 hatte der Hymnologe Guido
M. Dreves seine Darstellung der Geschichte der lateinischen kirch-
lichen Hymnendichtung mit den Worten abgeschlossen: « Durch die
Zentralisation, welche dem romischen Ritus die Alleinberechtigung
zuspricht, neben welchem die verschiedenen Dibzesanriten kaum
anders denn als Unkraut zwischen dem Weizen geduldet erscheinen,
werden der liturgischen Dichtung die Lebensbedingungen entzogen.
Sie muss absterben, weil in der Liturgie kein Platz mehr fiir sie ist.
Diese selbst ist als etwas Abgeschlossenes erklért, als etwas Vollen-
detes, etwas Totes. .. Und da Geschichte stets die Darstellung des
Lebens ist, so kénnen wir auch ohne Ubertreibung behaupten, die
Geschichte der Liturgie und der liturgischen Dichtung schliesst mit
dem Tridentinum; von da an tritt Register und Aktenfaszikel an die
Stelle» 1).

Die mit der Vereinheitlichung einhergehende Festlegung der
Unveranderlichkeit von Officium und Messliturgie hatte zur Folge,
dass sich das Schwergewicht beim liturgischen Handeln auf die
genaue Befolgung der Rubriken verschob. Galt die Liturgie selbst
als etwas Abgeschlossenes, fernerer Wandlung und damit der Mog-
lichkeit, eine weitere Geschichte zu haben, Entzogenes, so kam es
nun ganz darauf an, das so Gegebene korrekt zu handhaben. Aus-
iibung der Liturgie bedeutete jetzt vor allem die Erfiillung einer
Menge von zum Teil recht komplizierten Vorschriften, riickte somit
unter einen vorwiegend juristischen Gesichtspunkt. Die Liturgik
wurde weitgehend zur Rubrizistik. Es ist daher nicht verwunderlich,
dass sie von manchen geradezu als eine Teildisziplin des Kirchen-
rechts bezeichnet wurde.

So méchte es zundchst als wenig interessant erscheinen, sich
mit einem die Rubriken betreffenden Dekret der rémischen Riten-

1) Die Kirche der Lateiner in ihren Liedern, Kempten 1908, 135; die
letzten Worte des SchluB3satzes scheinen im Druck irrtiimlich ausgefallen zu
sein.



— 165 —

kongregation zu befassen !). Zweierlei darf aber dabei nicht iiber-
sehen werden; niamlich erstens, dass erst durch die Rubriken sicht-
bar wird, wie die liturgischen Texte gehandhabt werden und wie sie
sich mit der liturgischen Handlung verbinden — und zweitens, dass
das Rubrikendekret vom 23. Mirz 1955, das auf den 1. Januar 1956
in Kraft getreten ist 2), nur einen Schritt auf dem Wege einer kriiftig
in Gang gekommenen und umfassenden Reform der rémischen
Liturgie darstellt.

Die Rubriken der liturgischen Biicher iiben eine doppelte Funk-
tion aus. Sie bestimmen einerseits, wie die liturgischen Texte
(Gebets-, Lese- und Gesangstexte) anzuordnen sind im Verlauf der
Gottesdienste eines liturgischen Tages, vorab in der Messe und den
Gebetszeiten des Officiums. Eine Fiille von Einzelfragen ist da zu
regeln, die sich einstellen infolge des Wechsels der kirchlichen Zeiten,
besonders aber infolge der zahlreichen Uberschneidungen von be-
weglichem Kirchenjahr und im Kalendarium auf einen bestimmten
Monatstag fixierten Festen: in Okkurrenz, wenn zwei oder mehrere
Feste oder sonst liturgisch ausgezeichnete Tage auf dasselbe Datum
fallen, in Konkurrenz, wenn die zweite Vesper des einen Festes mit
der ersten Vesper des tags darauf folgenden zusammentrifft. Ein
hochst komplizierter Apparat hat sich da ausgebildet, den korrekt
zu handhaben die Kenntnis zahlreicher Regeln erfordert. Noch mehr
als fiir die Messe bedeutet dies fiir das Stundengebet eine tigliche
Belastung des romisch-katholischen Priesters, der, wenn er in an-
strengender Seelsorgearbeit steht, ohnehin durch die Verpflichtung
auf ein betrichtliches alltigliches Gebetspensum oft peinlich be-
dringt ist.

Die Rubriken beschreiben andererseits alles, was zum #dussern
Aspekt der Liturgie gehort. Da diese, zumal in der Messfeier, nicht
bloss Textrezitation, sondern vor allem Handlung ist, so kann ihr
wirklicher Hergang aus den Texten allein nur sehr mangelhaft
ersehen werden. So konnten wir uns, wenn wir bloss auf die Sakra-
mentarien und iibrigen liturgischen Textbiicher angewiesen wiren,
kein anschauliches Bild von der altromischen Eucharistiefeier ma-
chen. Das ermdglichen uns erst die Ordines Romani, die die An-
weisungen zum Vollzug der Liturgie geben und damit den heutigen

') Decretum generale de rubricis ad simpliciorem formam redigendis,

2) Veroffentlicht in Acta Apostolicae Sedis 1955, 218-224; Text mit
Einfithrung und deutscher Ubersetzung auch Liturg. Jahrbuch 1955, 54-66;
eine Wiirdigung von lutherischer Seite in Leiturgia, Handbuch des evange-
lischen Cottesdienstes, 17. Lieferung 1956, 186.

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 3, 1956. 11



— 166 —

Rubriken entsprechen, nur dass diese nicht mehr in eigenen Biichern
gesammelt sind, sondern dem liturgischen Textbuch selbst, gew6hn-
lich in Rotdruck (daher «rubricae»), beigegeben sind.

Aus dem Gesagten erhellt, dass ein Eingriff in die Rubriken
immer das Gesicht der Liturgie verindern wird, auch wenn an den
Texten selbst nichts gedndert wird. Vorweg ist nun in bezug auf die
neueste Rubrikenreform festzustellen, dass sie nichts dndert an den
Bestimmungen, die den sichtbaren Gang der Handlung, die Haltung
des Zelebranten u.i. betreffen. Die Anderungen beriihren aus-
schliesslich die Rubriken der oben an erster Stelle beschriebenen
Art. Hier aber greifen sie zum Teil sehr tief in das bisherige Gefiige
des Rubrikenapparates ein.

Die klar ausgesprochene Absicht der Reform ist die einer weit-
gehenden Vereinfachung dieses Apparates, des «rubricarum copiosus
instructus», wie die Einleitung des Dekretes sagt. Weiter wird darin
mitgeteilt, dass sich der Papst auf Verwendung mehrerer Bischéfe
zu diesem Schritt entschlossen habe, und zwar mit besonderer Riick-
sicht auf die immer stirker belasteten Seelsorgegeistlichen. Neben
diesem pastoralen Anliegen werden dabei aber auch noch einige rein
liturgischer Art verfolgt, wie sich bei der Behandlung der einzelnen
Bestimmungen des Dekretes zeigen wird.

* *
*

Eine erste Vereinfachung betrifft die Rangordnung der Feste.
Abgeschafft wird die bisher zwischen den Festa duplicia und sim-
plicia stehende Stufe des Festum semiduplex; d.h. die bis jetzt
diesen Rang einnehmenden Feste werden fortan nur noch als Sim-
plicia begangen. Das betrifft nach dem allgemeinen rémischen
Kalendarium, wenn ich richtig zihle, 41 Feste, wozu dann je nachdem
noch eine Anzahl aus dem Diézesanproprium kommt. Unter anderem
hat das zur Folge, dass ein solches Fest, wenn es in die Advents- und
Fastenzeit oder auf einen der Quatembertage trifft, ausfallt bzw.
bloss durch die Einfiigung seiner Orationen in Messe, Laudes und
Vesper und in letzteren auch noch durch seine Antiphon zu Benedic-
tus und Magnificat sowie seinen Versikel kommemoriert wird. Messe
und Officium selbst werden dann vom betreffenden Wochentage
gehalten. Die Feste aber, die bis anhin mit Ritus simplex gefeiert
wurden (es sind ihrer gegen 30), werden iiberhaupt nur noch kom-
memoriert. Es ist dabei aber zu beachten, dass simtliche in neuerer
Zeit eingefiihrten Heiligenfeste mit Duplex-Rang ausgestattet sind,



— 167 —

also von der Reduktion nicht betroffen werden. So ergibt sich prak-
tisch eine deutliche Bevorzugung dieser neueren Feste auf Kosten
mancher dlterer, zum Teil solcher, die schon in den alten romischen
Sakramentarien figurieren.

Stark reduziert wird sodann die Zahl der den hiheren Festen
vorangehenden Vigilien, eigentlich vorbereitender Fasttage. Bei-
behalten sind als privilegierte Vigilien (die vor jedem etwa einfallen-
den Feste den Vorrang haben) die von Weihnachten und Pfingsten,
als gewohnliche Vigilien die von Christi und Mariaé Himmelfahrt,
Johannes dem Tiufer, Peter und Paul und Laurentius. In Wegfall
kommen diejenigen von Epiphanie, von Maria Empfingnis, von
Allerheiligen und aller Apostelfeste ausser Peter und Paul. Aufge-
hoben ist ferner die Bestimmung, dass eine Vigil, die auf einen Sonn-
tag fiele, am Samstag vorweg gefeiert werden muss; sie fillt nun in
diesem Falle einfach aus.

Noch radikaler wird mit den Oktaven verfahren. Es bleiben nur
die der drei hohen Herrenfeste Weihnachten, Ostern und Pfingsten.
In Wegfall kommen die iibrigen Oktaven hcéheren Ranges von
Epiphanie, Christi Himmelfahrt Fronleichnam und Herz Jesu (die
letztere war erst 1928 eingefiihrt worden) sowie alle gewéhnlichen
(nicht privilegierten) Oktaven, namlich von Mariia Empfingnis und
Himmelfahrt, vom Schutzfest des hl. Joseph, Johannes dem T#ufer,
Peter und Paul und Allerheiligen, aber auch diejenigen der Diézesan-
und Lokalfeste wie Kirchweihe und Patrocinium. Auch die soge-
nannten einfachen Oktaven, bei denen seit 1911 bloss der achte Tag
begangen wurde, verschwinden ; das betrifft vor allem die Oktavtage
der Begleitfeste von Weihnachten (St.Stephan, Johannes Evange-
list, Unschuldige Kindlein), welche bis jetzt die Tage zwischen Neu-
jahr und der Vigil von Epiphanie ausgefiillt hatten, sowie von
Marid Geburt und Laurentius.

Durch die Aufhebung der meisten Oktaven werden nicht nur
zahlreiche Fille von Okkurrenz vermieden und damit viele Kompli-
kationen aus der Welt geschafft; es wird dadurch auch erreicht, dass
die Struktur des Kirchenjahres weniger iiberdeckt wird und wie
schon durch die Reduktion der Semiduplex- und Simplexfeste
weitere Tage fiir Messe und Officium de tempore frei werden.

Der Wegfall der Oktaven, besonders derjenigen von Epiphanie
und Himmelfahrt und der Begleitfeste von Weihnachten, erforderte
eine Neuregelung der Liturgie an den Tagen vom 2. bis 5. und vom
7. bis 13. Januar sowie zwischen Himmelfahrt und Pfingsten. Sie ist



— 168 —

im Dekret der Ritenkongregation im einzelnen angegeben (Tit.II,
14-17). Interessant ist dabei, dass der bisherige Oktavtag von
Epiphanie, der 13.Januar, zur Feier der Taufe Jesu als Festum
duplex majus bestimmt wird. Damit wird derjenige Festgedanke
von Epiphanie wieder mehr zur Geltung gebracht, der im Morgen-
lande im Vordergrund steht, im Abendlande aber gegeniiber dem der
Anbetung der Weisen sehr stark in den Hintergrund getreten war.
Das Evangelium des Oktavtages (Joh. 1, 29-34) hatte ihn zwar
immer festgehalten, und in provinzialen Liturgiebereichen war der
Oktavtag auch frither schon als Tauftag Jesu besonders bezeichnet
gewesen, so z. B. in dem oben erwihnten Utrechter Brevier, das den
13. Januar als Octava Epiphaniae et Baptismus Domini auszeichnet,
mit eigenen Hymnen, Antiphonen, Responsorien usw. So ist nun
durch die neueste Rubrikenreform eine Idee wieder aufgegriffen
worden, die in den von Rom so verponten neugallikanischen Bre-
vieren bereits ihren Ausdruck gefunden hatte.

Auf der Linie der Bevorzugung des Kirchenjahres gegeniiber
den Heiligenfesten liegt ferner die erhohte Privilegierung der Sonn-
tage. Diejenigen der Advent- und Fastenzeit erhalten den Rang
Duplex primae classis, wodurch sie den hochsten Festen gleichgestellt
sind; in Okkurrenz und Konkurrenz gehen sie jedem Feste vor. War
es bis jetzt stossend gewesen, dass die Sonntage bloss den Ritus
semiduplex hatten, also als Herrentage hinter den vielen Heiligen-
festen von Duplex-Rang zuriickstanden, so wird jetzt, infolge der
Aufhebung des Semiduplex-Ranges, simtlichen Sonntagen des
Jahres der Ritus duplex zugebilligt.

Wesentlich vereinfacht wird auch das System der Kommemora-
tionen. IThre erlaubte Zahl wird auf zwei herabgesetzt, so dass also
hochstens drei Orationen aufeinander folgen kénnen. An gewohn-
lichen Sonntagen und an Festen 2. Klasse ist nur eine Kommemora-
tion zulissig, an Sonntagen und Festen 1.Klasse sowie tiberhaupt
in jedem gesungenen Amt gar keine, es wire denn ein Sonntag, ein
Fest 1.Klasse, ein Wochentag der Advent- und Fastenzeit oder ein
Quatembertag zu kommemorieren. Die genannten Tage miissen
nimlich auf jeden Fall erwihnt werden, und sie haben dabei den
Vorrang vor jeder anderen Kommemoration.

Der bis anhin recht oft eingetretenen Hiufung der Orationen
wird auch dadurch gesteuert, dass die «Orationes pro diversitate
temporumy, d.h. jene Orationen, die bis jetzt der Tagesoration der



— 169 —

Messe je nach dem Wechsel der Zeit beizufiigen waren, abgeschafft
werden, ebenso das Suffragium Sanctorum in Brevier.

Etwas erstaunt ist man darob, dass die erste Vesper (am Vor-
abend) mit Ausnahme der Sonntage und der Feste 1. und 2. Klasse
unterdriickt wird. Bis jetzt war es allgemeine Regel und entsprach
altem liturgischem Herkommen, dass jedes nicht werktéigliche Offi-
cium mit der ersten Vesper begann, ja die Simplex-Ieste hatten
iiberhaupt nur eine erste Vesper. Hier hat man recht tief in die tra-
ditionelle Struktur des Officiums eingegriffen. Allerdings wird auch
dadurch eine Vereinfachung erreicht, indem die meisten Uberschnei-
dungen zweier aufeinanderfolgender Officien (KKonkurrenz) vermie-
den werden.

Im Interesse eines sinnvollen Betens werden es die meisten auf
das Brevier Verpflichteten sicherlich begriissen, dass das stille Beten
des Pater noster und Ave Maria vor jeder Hore sowie des Apostoli-
cums vor Matutin und Prim abgeschafft wird, ebenso das des Pater
noster am Schlusse der Horen. Das hiufige Wiederholen dieser
Gebete trug ja allzu sehr die Gefahr gedankenlos mechanischer
Verrichtung in sich und ist eigentlich einem Missverstindnis ent-
sprungen. War urspriinglich gemeint, dass man zu Beginn und Schluss
der Horen eine stille Besinnungspause etwa von der Linge eines
Vaterunsers gehalten werde, so trat dafiir spiter das formelhafte
Verrichten der genannten Gebete ein. Durch die neue Bestimmung
wird nun dem Vaterunser etwas von seiner durch allzu viele Wieder-
holung herabgesetzten Wiirde zuriickgegeben.

In der Messe wird die Rezitation des Credo etwas eingeschriinkt
durch eine Vereinfachung der betreffenden Rubriken. Das «letzte
Evangelium» wird noch beibehalten, aber es tritt nicht mehr an
Stelle des Anfangs des Johannesevangeliums dasjenige einer zu
kommemorierenden Messe ein; nur in der dritten Weihnachtsmesse,
wo der Johannes-Anfang selbst das Tagesevangelium ist, bleibt
Matth. 2, 1-12 als «letztes Evangelium», ebenso in den Privatmessen
des Palmsonntags das Evangelium der Palmenweihe, Matth. 21, 1-9.
Wir vermuten aber, dass bei einer zu erwartenden Reform der Mess-
liturgie das «letzte Evangelium» iiberhaupt wegfallen wird, wie dies
bereits der Fall ist in der neuen Ordnung des Gottesdienstes der
Osternacht.

Einige weitere Vereinfachungen wollen wir tbergehen. Die
Bestimmungen des Dekrets werden in der praktischen Anwendung
noch etliche Einzelfragen aufwerfen, und eine ideale Regelung der



— 170 —

rubrizistischen Fragen ist auch jetzt bei weitem noch nicht erreicht.
Das alte System war bei aller Kompliziertheit doch in manchem
konsequenter, allerdings oft bis zur Spitzfindigkeit. Die neue Rege-
lung kann auch nur als etwas ganz Vorlaufiges angesehen werden.

Wenn auch am Text von Missale und Brevier noch nichts geén-
dert ist, so verleiht die Anwendung der Regeln des neuen Dekrets der
romischen Liturgie doch ein in vielen Teilen neues, und man darf
wohl sagen, im allgemeinen vorteilhafteres und klareres Gesicht.
Um aber die Bedeutung dieser péapstlichen Verfiigung recht zu
wiirdigen, muss man sie in die Reihe von liturgischen Teilreformen:
einordnen, die in den letzten Jahren von Rom ausgegangen sind.
Wir nennen die Einfiihrung der Abendmesse unter bestimmten Be-
dingungen, die Wiederherstellung der Osternachtfeier im Jahre 1951,
die Neugestaltung der ganzen Karwochenliturgie 1956.

Die Reform des Breviers jedoch hatte schon friiher eingesetzt,
nimlich unter Pius X. im Jahre 1911. Damals wurde vor allem das
Psalterium per hebdomadam neu geordnet im Sinne einer besseren
und gleichméissigeren Verteilung der Psalmen auf die Gebetszeiten
einer Woche. Aber auch die Rubriken hatten bereits manche Ver-
danderungen erfahren, weniger noch unter dem Gesichtspunkte der
Vereinfachung als in der Absicht, dem Sonntag wieder vermehrte
Geltung zu verschaffen und die Rezitation der den einzelnen Wochen-
tagen zugewiesenen Psalmen gegen allzu haufige Verdringung durch
die Heiligenoffizien zu schiitzen. Diese Tendenz wird im neuen Dekret
noch weitergefiihrt, wozu sich nun die einer fast radikal zu nennende
Vereinfachung gesellt. ,

Auf den Text des Breviers selbst erstreckt sich sodann in seiner
Auswirkung das Dekret von 1945 iiber die Zulassung der neuen
lateinischen Psalmeniibersetzung fiir das Stundengebet. Damit
wurde der bis dahin noch immer in alleiniger Geltung stehende Vul-
gatatext enthront. Sehr viele Priester machen schon von dieser
Erlaubnis Gebrauch und ziehen den leicht verstindlichen und dem
Urtext getreueren neuen Psalmentext dem zwar sprachlich kraft-
volleren, aber als Ubersetzung doch sehr mangelhaften der Vulgata
vor.

Wer all diese Vorginge verfolgt, der ist erstaunt, wie vieles, das
jahrhundertelang als unantastbar gegolten hatte, dem neuen Reform-
geist geopfert wird. Verfolgt man dazu die in Publikationen und an
liturgischen Kongressen vorgetragenen, recht weitgehenden Reform-
wiinsche und -vorschlidge, so darf man wohl erwarten, dass die néich-



— 171 —

sten Jahre noch etliche Uberraschungen auf dem Wege einer Er-
neuerung und Modernisierung der romischen Liturgie bringen werden.
Von altkatholischer Seite her wird man gut tun, diesem Geschehen
alle Aufmerksamkeit zu schenken, ist doch Liturgiereform von An-
fang an ein Anliegen des Altkatholizismus gewesen.

Mit dem sich vollziehenden Umbruch auf dem Boden der
romischen Liturgie geht tatsichlich eine Epoche ihrer Geschichte zu
Ende, gekennzeichnet durch die Erstarrung der einmal als giiltig fest-
gesetzten Liturgie und ihre Vereinheitlichung. Wenn nun heute die
Einheitsliturgie Pius’ V. nicht mehr unantastbar dasteht, so wird
indessen die damals inaugurierte liturgische Zentralisation auch
jetzt nicht riickgingig gemacht. Die Liturgiereform unserer Tage
ist in der romischen Kirche keinesfalls dem frei waltenden Spiel der
Krifte anheimgestellt, sondern vollzieht sich einzig auf dem Wege
kurialer Verfiigungen. Die Liturgie wichst nicht mehr aus der
Kirche heraus, sie wird ihr durch eine Amtsstelle verordnet — wie
auch das Dogma.

Bern Albert Emil Ruthy




	Zum römischen Dekret über die Vereinfachung der Rubriken

