
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 46 (1956)

Heft: 3

Artikel: Zum römischen Dekret über die Vereinfachung der Rubriken

Autor: Rüthy, Albert Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404337

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 162 —

Zum römischen Dekret
über die Vereinfachung der Rubriken

In den letzten Jahren mehren sich mit noch vor kurzem nicht
für möghch gehaltener Raschheit die Anzeichen dafür, dass eine
vier Jahrhunderte andauernde Periode römischer Liturgiegeschichte
ihrem Ende entgegengeht. Ihr Beginn ist bezeichnet durch die Jahre
1568 und 1570, in denen Pius V. in Befolgung der Beschlüsse des

Tridentinums das reformierte Brevier und Missale herausgab, die

nun an die Stelle der nach Diözesen mannigfach voneinander
abweichenden gottesdienstlichen Bücher zu treten hatten.
Ausgenommen waren diejenigen Kirchen und Orden, die seit mindestens
200 Jahren ein eigenes Brevier und Missale besässen. Damit war
zunächst der Fortbestand der früheren Romanisierungsversuchen
zum Trotz noch lebendig gebliebenen nichtrömischen Riten des

Abendlandes, d.h. des ambrosianischen und des in seinem Bereich
bereits sehr stark eingeschränkten mozarabischen, gesichert. Aber
auch die verschiedenen Sonderformen des römischen Ritus, sofern sie

das erforderliche Alter nachweisen konnten, durften beibehalten
werden. Auf Grund dieses Privilegs erhielten sich bis heute die

Ordensliturgien der Dominikaner, Kartäuser, Prämonstratenser und
Karmeliten sowie das monastische Brevier der Benediktiner und
verwandter Orden.

Anders verlief die Entwicklung bei den Diözesanliturgien. Im
Laufe des 16. und 17. Jahrhunderts nahmen sehr viele Bistümer die
römischen Einheitsbücher an, zum Teil aus finanziellen Gründen,
weil sie sich so den kostspieligen Druck eigener Bücher ersparen
konnten. Immerhin hielten in Deutschland Köln, Trier und Münster
bis ins 19. Jahrhundert an ihren Eigenliturgien fest, während sich
im Frankreich des 17. und 18. Jahrhunderts eine neuerliche
Emanzipierung vollzog durch das Aufkommen der sogenannten nengalli-
kanischen Missalien und Breviere. Zu den letzteren gehört auch das

Utrechter Brevier von 1744 l), das im altkatholischen Seminar zu
Amersfoort bis ins 20. Jahrhundert hinein in Gebrauch stand. In
Frankreich selbst erreichte die ultramontane Bewegung des 19.

Jahrhunderts unter Führung von Dom Prosper Guéranger, Abt von
Solesmes, die restlose Ersetzung der neugallikanischen Bücher durch

1) Breviarium Ecclesiasticum ad usum Metropolitanae Ecclesiae
Ultrajectensis et Cathedralis Ecclosiao Harlomensis aecommodatum MDCCXLIV.



— 163 —

die römischen und damit das Verschwinden der liturgischen
Eigenständigkeit der französischen Diözesen. Nur Lyon hält an manchen
seiner altehrwürdigen Sonderbräuche bis heute fest. In Portugal
hat die Kathedrale von Braga ihren eigenen «bracarensischen» Ritus
bewahren können; im Jahre 1924 ist das Missale von Braga neu
gedruckt worden.

Mit Ausnahme dieser eng beschränkten Reservate abendländischer

liturgischer Sondertraditionen sind innert eines Zeitraumes
von vier Jahrhunderten die Einheitsmissalien und -brevierePius'V.
zu allgemeiner Herrschaft gekommen. Diese Uniformierung wurde
dadurch noch gesichert, dass keine Kirche, die einmal die römischen
Bücher angenommen hat. zu ihrem frühern Eigenritus zurückkehren
darf. Neu gegründeten Diözesen steht ohnehin keine andere Wahl
frei, als die Kinheitsbücher anzunehmen.

Das Resultat der nachtridentinischen Entwicklung ist einerseits
die imponierende liturgische Geschlossenheit der römischen
Weltkirche, noch unterstrichen durch den allgemeinen Gebrauch der
lateinischen Liturgiesprache. Die Schattenseiten aber, die heute
immer mehr erkannt und zugegeben werden, sind Verarmung und
Erstarrung des liturgischen Lebens. Gewiss blieben Messbuch und
Brevier auch jetzt nicht völlig unverändert. Vor allem erfuhr das

Proprium Sanctorum eine ständige Erweiterung durch die

Einführung neuer Feste, und auch sonst traten da und dort einzelne

Änderungen ein, die jedoch, aufs Ganze gesehen, geringfügiger Art
sind. Bedeutsam ist aber, dass solche Änderungen nicht mehr aus
einem freien Strömen liturgischen Lebens hervorgehen, sondern von
einer kurialen Amtsstelle dekretiert werden.

Heute sieht man in weiten Kreisen der römisch-katholischen
Kirche ein, dass die nachtridentinische Uniformierung der Liturgie
nicht nur ihre Vorteile gebracht hat. So schreibt Jungmann in
seinem den modernen Wünschen nach einer durchgreifenden
Liturgiereform die wissenschaftliche Grundlage bietenden Werk Missarum

Sollemnia J): «Das Missale Pius' V. bedeutet nach den anderthalb
Jahrtausenden ununterbrochener Entwicklung des Ritus der
römischen Messe, nach dem Rauschen und Strömen von allen Höhen
und aus allen Tälern, einen gewaltigen Staudamm, von dem an die

angesammelten Wassermassen nur mehr in festen Leitungen und in
wohlgebauten Kanälen ihren Weg fortsetzen dürfen. Mit einem

') 2. Aufl., Wien 1949, I 179.



— 164 —

Schlag sind alle eigenwilligen Um- und Seitenwege abgeschnitten,
ist allen Überschwemmungen und Übermurungen gewehrt und ist
ein regelmässiger und nutzbarer Fortgang gesichert. Aber es ist
damit auch in Kauf genommen, dass das blühende Flusstal nun öde

liegt und dass die Eigenkräfte der weiteren Entwicklung nur mehr
in den bescheidenen Rinnsalen eines oft dürftigen Andachtswesens
abseits des grossen Laufes sich sammeln und zu neuen Ausdrucksformen

gelangen können.»
Aber bereits im Jahre 1908 hatte der Hymnologe Guido

M.Dreves seine Darstellung der Geschichte der lateinischen
kirchlichen Hymnendichtung mit den Worten abgeschlossen: «Durch die
Zentralisation, welche dem römischen Ritus die Alleinberechtigung
zuspricht, neben welchem die verschiedenen Diözesanriten kaum
anders denn als Unkraut zwischen dem Weizen geduldet erscheinen,
werden der hturgischen Dichtung die Lebensbedingungen entzogen.
Sie muss absterben, weil in der Liturgie kein Platz mehr für sie ist.
Diese selbst ist als etwas Abgeschlossenes erklärt, als etwas Vollendetes,

etwas Totes. Und da Geschichte stets die Darstellung des

Lebens ist, so können wir auch ohne Übertreibung behaupten, die
Geschichte der Liturgie und der liturgischen Dichtung schliesst mit
dem Tridentinum ; von da an tritt Register und Aktenfaszikel an die
Stelle»

Die mit der Vereinheitlichung einhergehende Festlegung der
Unveränderhchkeit von Officium und Messliturgie hatte zur Folge,
dass sich das Schwergewicht beim hturgischen Handeln auf die

genaue Befolgung der Rubriken verschob. Galt die Liturgie selbst
als etwas Abgeschlossenes, fernerer Wandlung und damit der
Möglichkeit, eine weitere Geschichte zu haben, Entzogenes, so kam es

nun ganz darauf an, das so Gegebene korrekt zu handhaben.
Ausübung der Liturgie bedeutete jetzt vor allem die Erfüllung einer
Menge von zum Teil recht komplizierten Vorschriften, rückte somit
unter einen vorwiegend juristischen Gesichtspunkt. Die Liturgik
wurde weitgehend zur Rubrizistik. Es ist daher nicht verwunderhch,
dass sie von manchen geradezu als eine Teildisziplin des Kirchenrechts

bezeichnet wurde.
So möchte es zunächst als wenig interessant erscheinen, sich

mit einem die Rubriken betreffenden Dekret der römischen Riten-

x) Die Kirche der Lateinor in ihren Liedern, Kempten 1908, 135; die
letzten Worte des Schlußsatzes scheinen im Druck irrtümlich ausgefallen zu
sein.



— 165 —

kongregation zu befassen x). Zweierlei darf aber dabei nicht
übersehen werden; nämlich erstens, dass erst durch die Rubriken sichtbar

wird, wie clie liturgischen Texte gehandhabt werden und wie sie
sich mit der liturgischen Handlung verbinden - und zweitens, dass
das Rubrikendekret vom 23.März 1955, das auf den 1. Januar 1956
in Kraft getreten ist 2), nur einen Schritt auf dem Wege einer kräftig
in Gang gekommenen und umfassenden Reform der römischen
Liturgie darstellt.

Die Rubriken der liturgischen Bücher üben eine doppelte Funktion

aus. Sie bestimmen einerseits, wie die liturgischen Texte
(Gebets-, Lese- und Gesangstexte) anzuordnen sind im Verlauf der
Gottesdienste eines liturgischen Tages, vorab in der Messe und den
Gebetszeiten des Officiums. Eine Fülle von Einzelfragen ist da zu
regeln, die sich einstellen infolge des Wechsels der kirchlichen Zeiten,
besonders aber infolge der zahlreichen Überschneidungen von
beweglichem Kirchenjahr und im Kalendarium auf einen bestimmten
Monatstag fixierten Festen: in Okkurrenz, wenn zwei oder mehrere
Feste oder sonst liturgisch ausgezeichnete Tage auf dasselbe Datum
fallen, in Konkurrenz, wenn die zweite Vesper des einen Festes mit
der ersten Vesper des tags darauf folgenden zusammentrifft. Ein
höchst komplizierter Apparat hat sich da ausgebildet, den korrekt
zu handhaben die Kenntnis zahlreicher Regeln erfordert. Noch mehr
als für die Messe bedeutet dies für das Stundengebet eine tägliche
Belastung des römisch-katholischen Priesters, der, wenn er in
anstrengender Seelsorgearbeit steht, ohnehin durch die Verpflichtung
auf ein beträchtliches alltägliches Gebetspensum oft peinlich
bedrängt ist.

Die Rubriken beschreiben andererseits alles, was zum äussern

Aspekt der Liturgie gehört. Da diese, zumal in der Messfeier, nicht
bloss Textrezitation, sondern vor allem Handlung ist, so kann ihr
wirklicher Hergang aus den Texten allein nur sehr mangelhaft
ersehen werden. So könnten wir uns, wenn wir bloss auf die
Sakramentarien und übrigen liturgischen Textbücher angewiesen wären,
kein anschauliches Bild von der altrömischen Eucharistiefeier
machen. Das ermöglichen uns erst die Ordines Romani, die die

Anweisungen zum Vollzug der Liturgie geben und damit den heutigen

') Decretimi generalo do rubricis ad simpliciorem formam redigendis.
2) Veröffentlicht in Acta Apostolicae Sodis 1955, 218-224; Text mit

Einführung und deutscher Übersetzung auch Liturg. Jahrbuch 1955, 54-66;
eino Würdigung von lutherischer Seite in Leiturgia, Handbuch dos evangelischen

Gottesdienstes, 17. Lieferung 1956, 186.

Internat. Kirchl. Zeltschrift, Haft 3, 195«. 11



— 166 —

Rubriken entsprechen, nur dass diese nicht mehr in eigenen Büchern
gesammelt sind, sondern dem liturgischen Textbuch selbst, gewöhnlich

in Rotdruck (daher «rubricae»), beigegeben sind.
Aus dem Gesagten erhellt, dass ein Eingriff in die Rubriken

immer das Gesicht der Liturgie verändern wird, auch wenn an den
Texten selbst nichts geändert wird. Vorweg ist nun in bezug auf die
neueste Rubrikenreform festzustellen, dass sie nichts ändert an den

Bestimmungen, die den sichtbaren Gang der Handlung, die Haltung
des Zelebranten u.a. betreffen. Die Änderungen berühren
ausschliesslich die Rubriken der oben an erster Stelle beschriebenen
Art. Hier aber greifen sie zum Teil sehr tief in das bisherige Gefüge
des Rubrikenapparates ein.

Die klar ausgesprochene Absicht der Reform ist die einer
weitgehenden Vereinfachung dieses Apparates, des «rubricarum copiosus
instructus», wie die Einleitung des Dekretes sagt. Weiter wird darin
mitgeteilt, dass sich der Papst auf Verwendung mehrerer Bischöfe
zu diesem Schritt entschlossen habe, und zwar mit besonderer Rücksicht

auf die immer stärker belasteten Seelsorgegeistlichen. Neben
diesem pastoralen Anliegen werden dabei aber auch noch einige rein
liturgischer Art verfolgt, wie sich bei der Behandlung der einzelnen

Bestimmungen des Dekretes zeigen wird.

Eine erste Vereinfachung betrifft die Rangordnung der Feste.

Abgeschafft wird die bisher zwischen den Festa duphcia und sim-

phcia stehende Stufe des Festum semiduplex; d.h. die bis jetzt
diesen Rang einnehmenden Feste werden fortan nur noch als Sim-

plicia begangen. Das betrifft nach dem allgemeinen römischen
Kalendarium, wenn ich richtig zähle, 41 Feste, wozu dann je nachdem
noch eine Anzahl aus dem Diözesanproprium kommt. Unter anderem
hat das zur Folge, dass ein solches Fest, wenn es in die Advents- und
Fastenzeit oder auf einen der Quatembertage trifft, ausfällt bzw.
bloss durch die Einfügung seiner Orationen in Messe, Laudes und
Vesper und in letzteren auch noch durch seine Antiphon zu Benedictus

und Magnificat sowie seinen Versikel kommemoriert wird. Messe

und Officium selbst werden dann vom betreffenden Wochentage
gehalten. Die Feste aber, die bis anhin mit Ritus simplex gefeiert
wurden (es sind ihrer gegen 30), werden überhaupt nur noch
kommemoriert. Es ist dabei aber zu beachten, dass sämthche in neuerer
Zeit eingeführten Heiligenfeste mit Duplex-Rang ausgestattet sind,



— 167 —

also von der Reduktion nicht betroffen werden. So ergibt sich praktisch

eine deutliche Bevorzugung dieser neueren Feste auf Kosten
mancher älterer, zum Teil solcher, die schon in den alten römischen
Sakramentarien figurieren.

Stark reduziert wird sodann die Zahl der den höheren Festen
vorangehenden Vigilien, eigentlich vorbereitender Fasttage.
Beibehalten sind als privilegierte Vigilien (die vor jedem etwa einfallenden

Feste den Vorrang haben) die von Weihnachten und Pfingsten,
als gewöhnliche Vigilien die von Christi und Maria Himmelfahrt,
Johannes dem Täufer, Peter und Paul und Laurentius. In Wegfall
kommen diejenigen von Epiphanie, von Maria Empfängnis, von
Allerheiligen und aller Apostelfeste ausser Peter und Paul. Aufgehoben

ist ferner die Bestimmung, dass eine Vigil, die auf einen Sonntag

fiele, am Samstag vorweg gefeiert werden muss ; sie fällt nun in
diesem Falle einfach aus.

Noch radikaler wird mit den Oktaven verfahren. Es bleiben nur
die der drei hohen Herrenfeste Weihnachten, Ostern und Pfingsten.
In Wegfall kommen die übrigen Oktaven höheren Ranges von
Epiphanie, Christi Himmelfahrt Fronleichnam und Herz Jesu (die
letztere war erst 1928 eingeführt worden) sowie alle gewöhnlichen
(nicht privilegierten) Oktaven, nämlich von Maria Empfängnis und
Himmelfahrt, vom Schutzfest des hl. Joseph, Johannes dem Täufer,
Peter und Paul und Allerheiligen, aber auch diejenigen der Diözesan-
und Lokalfeste wie Kirchweihe und Patrocinium. Auch die
sogenannten einfachen Oktaven, bei denen seit 1911 bloss der achte Tag
begangen wurde, verschwinden ; das betrifft vor allem die Oktavtage
der Begleitfeste von Weihnachten (St. Stephan, Johannes Evangelist,

Unschuldige Kindlein), welche bis jetzt die Tage zwischen Neujahr

und der Vigil von Epiphanie ausgefüllt hatten, sowie von
Maria Geburt und Laurentius.

Durch die Aufhebung der meisten Oktaven werden nicht nur
zahlreiche Fälle von Okkurrenz vermieden und damit viele
Komplikationen aus der Welt geschafft ; es wird dadurch auch erreicht, dass

die Struktur des Kirchenjahres weniger überdeckt wird und wie
schon durch die Reduktion der Semiduplex- und Simplexfeste
weitere Tage für Messe und Officium de tempore frei werden.

Der Wegfall der Oktaven, besonders derjenigen von Epiphanie
und Himmelfahrt und der Begleitfeste von Weihnachten, erforderte
eine Neuregelung der Liturgie an den Tagen vom 2. bis 5. und vom
7. bis 13. Januar sowie zwischen Himmelfahrt und Pfingsten. Sie ist



— 168 —

im Dekret der Ritenkongregation im einzelnen angegeben (Tit. II,
14-17). Interessant ist dabei, dass der bisherige Oktavtag von
Epiphanie, der 13. Januar, zur Feier der Taufe Jesu als Festum
duplex majus bestimmt wird. Damit wird derjenige Festgedanke
von Epiphanie wieder mehr zur Geltung gebracht, der im Morgenlande

im Vordergrund steht, im Abendlande aber gegenüber dem der
Anbetung der Weisen sehr stark in den Hintergrund getreten war.
Das Evangelium des Oktavtages (Joh. 1, 29-34) hatte ihn zwar
immer festgehalten, und in provinzialen Liturgiebereichen war der

Oktavtag auch früher schon als Tauftag Jesu besonders bezeichnet

gewesen, so z.B. in dem oben erwähnten Utrechter Brevier, das den
13. Januar als Octava Epiphaniae et Baptismus Domini auszeichnet,
mit eigenen Hymnen, Antiphonen, Responsorien usw. So ist nun
durch die neueste Rubrikenreform eine Idee wieder aufgegriffen
worden, die in den von Rom so verpönten neugallikanischen
Brevieren bereits ihren Ausdruck gefunden hatte.

Auf der Linie der Bevorzugung des Kirchenjahres gegenüber
den rleiligenfesten liegt ferner die erhöhte Privilegierung der Sonntage.

Diejenigen der Advent- und Fastenzeit erhalten den Rang
Duplex primae classis, wodurch sie den höchsten Festen gleichgestellt
sind; in Okkurrenz und Konkurrenz gehen sie jedem Feste vor. War
es bis jetzt stossend gewesen, dass die Sonntage bloss den Ritus
semiduplex hatten, also als Herrentage hinter den vielen Heiligenfesten

von Duplex-Rang zurückstanden, so wird jetzt, infolge der

Aufhebung des Semiduplex-Ranges, sämtlichen Sonntagen des

Jahres der Ritus duplex zugebilligt.

Wesentlich vereinfacht wird auch das System der Kommemora-
tionen. Ihre erlaubte Zahl wird auf zwei herabgesetzt, so dass also

höchstens drei Orationen aufeinander folgen können. An gewöhnlichen

Sonntagen und an Festen 2. Klasse ist nur eine Kommemora-
tion zulässig, an Sonntagen und Festen 1. Klasse sowie überhaupt
in jedem gesungenen Amt gar keine, es wäre denn ein Sonntag, ein
Fest 1. Klasse, ein Wochentag der Advent- und Fastenzeit oder ein

Quatembertag zu kommemorieren. Die genannten Tage müssen
nämlich auf jeden Fall erwähnt werden, und sie haben dabei den

Vorrang vor jeder anderen Kommemoration.

Der bis anhin recht oft eingetretenen Häufung der Orationen
wird auch dadurch gesteuert, dass die «Orationes pro diversitate
temporum», d.h. jene Orationen, die bis jetzt der Tagesoration der



— 169 —

Messe je nach dem Wechsel der Zeit beizufügen waren, abgeschafft
werden, ebenso das Suffragium Sanctorum in Brevier.

Etwas erstaunt ist man darob, dass die erste Vesper (am
Vorabend) mit Ausnahme der Sonntage und der Feste 1. und 2. Klasse
unterdrückt wird. Bis jetzt war es allgemeine Regel und entsprach
altem liturgischem Herkommen, dass jedes nicht werktägliche
Officium mit der ersten Vesper begann, ja die Simplex-Feste hatten
überhaupt nur eine erste Vesper. Hier hat man recht tief in die
traditionelle Struktur des Officiums eingegriffen. Allerdings wird auch
dadurch eine Vereinfachung erreicht, indem die meisten Überschneidungen

zweier aufeinanderfolgender Officien (Konkurrenz) vermieden

werden.
Im Interesse eines sinnvollen Betens werden es die meisten auf

das Brevier Verpflichteten sicherlich begrüssen, dass das stille Beten
des Pater noster und Ave Maria vor jeder Hore sowie des Apostoli-
cums vor Matutin und Prim abgeschafft wird, ebenso das des Pater
noster am Schlüsse der Hören. Das häufige Wiederholen dieser
Gebete trug ja allzu sehr die Gefahr gedankenlos mechanischer
Verrichtung in sich und ist eigentlich einem Missverständnis
entsprungen. War ursprünglich gemeint, dass man zu Beginn und Schluss
der Hören eine stille Besinnungspausc etwa von der Länge eines
Vaterunsers gehalten werde, so trat dafür später das formelhafte
Verrichten der genannten Gebete ein. Durch die neue Bestimmung
wird nun dem Vaterunser etwas von seiner durch allzu viele Wiederholung

herabgesetzten Würde zurückgegeben.
In der Messe wird die Rezitation des Credo etwas eingeschränkt

durch eine Vereinfachung der betreffenden Rubriken. Das «letzte
Evangelium» wird noch beibehalten, aber es tritt nicht mehr an
Stelle des Anfangs des Johannesevangeliums dasjenige einer zu
kommemorierenden Messe ein ; nur in der dritten Weihnachtsmesse,
wo der Johannes-Anfang selbst das Tagesevangelium ist, bleibt
Matth. 2, 1-12 als «letztes Evangelium», ebenso in den Privatmessen
des Palmsonntags das Evangelium der Palmenweihe, Matth. 21, 1-9.
Wir vermuten aber, dass bei einer zu erwartenden Reform der
Messliturgie das «letzte Evangelium» überhaupt wegfallen wird, wie dies
bereits der Fall ist in der neuen Ordnung des Gottesdienstes der
Osternacht.

Einige weitere Vereinfachungen wollen wir übergehen. Die

Bestimmungen des Dekrets werden in der praktischen Anwendung
noch etliche Einzelfragen aufwerfen, und eine ideale Regelung der



— 170 —

rubrizistischen Fragen ist auch jetzt bei weitem noch nicht erreicht.
Das alte System war bei aller Kompliziertheit doch in manchem
konsequenter, allerdings oft bis zur Spitzfindigkeit. Die neue Regelung

kann auch nur als etwas ganz Vorläufiges angesehen werden.
Wenn auch am Text von Missale und Brevier noch nichts geändert

ist, so verleiht die Anwendung der Regeln des neuen Dekrets der
römischen Liturgie doch ein in vielen Teilen neues, und man darf
wohl sagen, im allgemeinen vorteilhafteres und klareres Gesicht.
Um aber die Bedeutung dieser päpstlichen Verfügung recht zu
würdigen, muss man sie in die Reihe von liturgischen Teilreformeneinordnen,

die in den letzten Jahren von Rom ausgegangen sind.
Wir nennen die Einführung der Abendmesse unter bestimmten
Bedingungen, die Wiederherstellung der Osternachtfeier im Jahre 1951,
die Neugestaltung der ganzen Karwochenliturgie 1956.

Die Reform des Breviers jedoch hatte schon früher eingesetzt,
nämlich unter Pius X. im Jahre 1911. Damals wurde vor allem das

Psalterium per hebdomadam neu geordnet im Sinne einer besseren

und gleichmässigeren Verteilung der Psalmen auf die Gebetszeiten
einer Woche. Aber auch die Rubriken hatten bereits manche
Veränderungen erfahren, weniger noch unter dem Gesichtspunkte der
Vereinfachung als in der Absicht, dem Sonntag wieder vermehrte
Geltung zu verschaffen und die Rezitation der den einzelnen Wochentagen

zugewiesenen Psalmen gegen allzu häufige Verdrängung durch
die Heiligenoffizien zu schützen. Diese Tendenz wird im neuen Dekret
noch weitergeführt, wozu sich nun die einer fast radikal zu nennende

Vereinfachung gesellt.
Auf den Text des Breviers selbst erstreckt sich sodann in seiner

Auswirkung das Dekret von 1945 über die Zulassung der neuen
lateinischen Psalmenübersetzung für das Stundengebet. Damit
wurde der bis dahin noch immer in alleiniger Geltung stehende
Vulgatatext enthront. Sehr viele Priester machen schon von dieser
Erlaubnis Gebrauch und ziehen den leicht verständlichen und dem
Urtext getreueren neuen Psalmentext dem zwar sprachlich
kraftvolleren, aber als Übersetzung doch sehr mangelhaften der Vulgata
vor.

Wer all diese Vorgänge verfolgt, der ist erstaunt, wie vieles, das

jahrhundertelang als unantastbar gegolten hatte, dem neuen Reformgeist

geopfert wird. Verfolgt man dazu die in Publikationen und an
hturgischen Kongressen vorgetragenen, recht weitgehenden
Reformwünsche und -vorschlage, so darf man wohl erwarten, dass die nach-



— 171 —

sten Jahre noch etliche Überraschungen auf dem Wege einer

Erneuerung und Modernisierung der römischen Liturgie bringen werden.
Von altkatholischer Seite her wird man gut tun, diesem Geschehen
alle Aufmerksamkeit zu schenken, ist doch Liturgiereform von
Anfang an ein Anliegen des Altkatholizismus gewesen.

Mit dem sich vollziehenden Umbruch auf dem Boden der
römischen Liturgie geht tatsächlich eine Epoche ihrer Geschichte zu
Ende, gekennzeichnet durch die Erstarrung der einmal als gültig
festgesetzten Liturgie und ihre Vereinheitlichung. Wenn nun heute die

Einheitsliturgie Pius' V. nicht mehr unantastbar dasteht, so wird
indessen die damals inaugurierte liturgische Zentralisation auch

jetzt nicht rückgängig gemacht. Die Liturgierefonn unserer Tage
ist in der römischen Kirche keinesfalls dem frei waltenden Spiel der
Kräfte anheimgestellt, sondern vollzieht sich einzig auf dem Wege
kurialer Verfügungen. Die Liturgie wächst nicht mehr aus der
Kirche heraus, sie wird ihr durch eine Amtsstelle verordnet - wie
auch das Dogma.

Bern Albert Emil Rüthy


	Zum römischen Dekret über die Vereinfachung der Rubriken

