
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 46 (1956)

Heft: 3

Artikel: Der Ökumenische Rat der Kirchen und das Moskauer Patriarchat

Autor: Spuler, Bertold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404336

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404336
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 150 —

Der Ökumenische Rat der Kirchen und
das Moskauer Patriarchat

Die jüngst vergangenen Jahre haben das geistige Profil der
russischen orthodoxen Kirche in mancher Beziehung deutlicher werden

lassen und dadurch die Einstellung zu ihr, also auch die Fühlungnahme

mit ihr leichter gemacht als unmittelbar nach dem Ende des

Zweiten Weltkrieges. Freilich ist das innere Leben der Kirche und
ihr Verhältnis zum Staate immer noch nicht wirklich deutlich. Doch
darfman bei der Betrachtung dieserVerhältnisse nicht vergessen, dass

im Bereiche der östlichen Christenheit der Zusammenfall staats-
und kirchenpolitischer Ziele stets wesentlich enger war als im Abendlande,

konnte doch Byzanz bis zu seinem Untergang 1453 und das
Russische Kaiserreich bis 1917 zugleich als weltlicher Hort auch
orthodoxer Ziele gelten. Da dies vom Rätebunde keinesfalls mehr

gilt - auch wenn dieser sich, wie z.B. im heutigen Palästina (Israel
und Jordanien), aus taktischen Gründen der Belange der russischen
Orthodoxie annimmt -, so musste abgewartet werden, wie sich das

Verhältnis der orthodoxen Kirche zu einem aus Grundsatz gottlosen
Staate gestalten werde und wie weit sich hier christliches Denken
gegenüber der marxistisch-leninistisch-stalinistischen Doktrin halten
und durchsetzen könne. Die letzten Jahre scheinen zu erweisen, dass

mit der Wiederzulassung einer organisierten orthodoxen Kirche
während des Zweiten Weltkrieges (September 1943) Kräfte entfesselt
worden sind, die auch dem Staate gegenüber eigenes Gewicht
besitzen. Es sieht so aus, als ob der Staat oder die kommunistische
Partei die Kirche heute nicht lediglich aus aussenpolitischen Gründen
nicht wieder in den Status von vor 1943 zurückdrängen könnten,
selbst wenn sie dies wollten. Soweit dies von aussen zu erschliessen ist,
würde auch aus innenpolitischen Rücksichten eine Ausmerzung der
Kirche kaum noch tragbar sein. (Die Beschränkung des staatlichen
Vorgehens gegenüber den Kirchen, die in Chruscëvs Erlass vom
11. November 1954 niedergelegt ist, zeigt, dass dies vorderhand
offenbar nicht der Wille der staatlichen Machthaber ist.) Da vom
sowjetischen Staate her gesehen die Haltung der Kirche und der

Religion gegenüber durchaus opportunistisch und durch Grundsätze

nicht gebunden ist, bleibt die Möglichkeit eines solchen
Versuches völlig offen1). Zeigt doch die seit Februar/März 1956 laufende

1) Hierzu vgl. grundsätzlich den Aufsatz «Moskau und die Kirche» im
«Informationsblatt für die luth. Landeskirchen», 27. VIII. 1955, S. 245



— 151 —

Welle der «Entstalinisierung», mit welchen taktischen Wendungen
im Rätebunde zu rechnen ist, wenn bestimmte aussen- oder
innenpolitische Ziele es erfordern.

Bei allem Eigengewichte, das die orthodoxe Kirche offenbar
innerhalb des sowjetischen staatlichen Lebens gewonnen hat und
bei aller ideologischen und dogmatischen Festigkeit gegenüber den
atheistischen Lehren der Partei ist das Moskauer Patriachat doch
so weit in der traditionellen Linie des Verhältnisses von Kirche und
Staat geblieben, dass es nicht etwa den Versuch unternommen hat,
das «Gewissen des Staates» zu sein: ein geistiger Widerstand gegenüber

den Massnahmen des Staates über den kirchlich-glaubcnsmäs-
sigen Rahmen hinaus - wie er auch innerhalb eines grundsätzlich
christlich-orthodox bestimmten Staates gelegentlich, wenn auch
nicht allzu häufig, zu Tage getreten ist - ist innerhalb des Rätebundes
nicht sichtbar geworden und sicherlich angesichts der tatsächlichen
Machtverhältnisse auch nicht möglich. Hier steht die Aufgabe, die
abendländische Kirchen sich anhand einer völlig andersartigen
geschichtlichen Entwicklung in dieser Hinsicht gegenüber einem
demokratischen (aber auch einem anderen) Staate zuschreiben, der
Haltung der Orthodoxie (aber auch anderer Kirchen in totalitären
Staaten) grundsätzlich verschieden gegenüber.

Aus dieser Sachlage heraus hat sich eine Art paralleler taktischer
Einstellung der russischen orthodoxen Kirche und des Rätebundes
zu vielen Fragen der Weltpolitik ergeben. Der Periode des «Kalten
Krieges» entsprach die beharrliche Ablehnung einer Mitarbeit im
«Ökumenischen Rate der Kirchen»; die Zeitspanne des Zusammenlebens

(der «Koexistenz») lässt in diesem Punkte eine versöhnlichere
Haltung erkennen. Bei dieser Parallelität geht zum Teil der
Umschwung der staatlichen Politik dem kirchlichen Auftreten voraus;
ein anderes Mal hat die Kirche den ersten Schritt getan. So lag das
Bemühen des Moskauer Patriarchats um eine Wiederaufnahme der

Verbindungen zur Christenheit des Vorderen Orients (neben dem

parallele islamische Schritte einhergingen) um Jahre vor dem

Eindringen der rätebündischen Diplomatie in diesen Raum 2).

bis 250, der sich vor allem mit den staatspolitischen Hintergründen der
Moskauer Kirchenpolitik befasst.

z) Überblicke über die kirchlichen Bestrebungen bei Bertold Spider:
Moskaus kirchenpolitische Offensivo im Vorderen Oriont, in den «Ost-Problemen»

2. VT. 1951, S. 679-681; sowio von demselben: Dio Lage der Muslimo

in Russland seit 1942, im «Islam» XXIX/3 (1950), S. 296-300.



— 152 —

In diese Zeitspanne eines «Zusammenlebens» fällt nun im
kirchlichen Räume die Aufnahme eines Briefwechsels mit den
Vertretern des Ökumenischen Rates. Sie begann mit dem Entscheid der
Weltkirchentagung in Evanston (August 1954), ihre Beschlüsse
über einen der neugewählten Präsidenten des Ökumenischen Rates,
BischofD. Dr. Otto Dibelius, auch der russischen orthodoxen Kirche
zu übermitteln. Das geschah im Oktober 1954 gegenüber dem damaligen

Exarchen des Moskauer Patriarchats in (Ost-)Berlin, Bischof
Boris (Wick). Hierbei waren gegenseitige Besuche kirchlicher
Vertreter im Interesse einer Entspannung zwischen Ost und West
vorgeschlagen worden.

Dieser Aufruf hat in der Tat eine Fühlungnahme zwischen Mit-
ghedkirchen des Ökumenischen Rates und orthodoxen Kirchen,
neben dem Ökumenischen Patriarchat und der griechischen Landeskirche

vor allem des Moskauer Patriarchats, eingeleitet, über die in
dieser Zeitschrift laufend berichtet worden ist3). Wie weit dabei
neben der weltpolitischen Lage Bemühungen von Vertretern orthodoxer

Kirchen Südosteuropas, die ja bis zum Zweiten Weltkriege
eifrig im Rahmen der Ökumenischen Bewegung mitarbeiteten, zu
Tage traten, lässt sich von aussen nicht übersehen. Anhand persönlicher

Nachrichten besteht jedenfalls kein Zweifel daran, dass in der

(immernoch) tragenden Schicht der südosteuropäischen Orthodoxie
der Wunsch nach einer Wiederaufnahme der ökumenischen
Zusammenarbeit durchaus lebendig ist. Dass dabei die Haltung des

Moskauer Patriarchats tonangebend sein werde, wird allerdings nicht
in Frage gestellt.

Auf die Beschlüsse des Ökumenischen Rates, die an Bischof
(später Erzbischof) Boris weitergeleitet worden waren, traf bei
Bischof Dibelius und dem Generalsekretär des Ökumenischen Rates,
Dr. Willem Adolf Visser 't Hooft, ein vom 21.Februar 1955 datierter
Brief ein, der vom dauernden Vertreter der russischen orthodoxen
Kirche gegenüber andern Kirchen und andern Konfessionen,
überhaupt gegenüber dem Auslande, nämlich Metropolit Nikolaus von

Kruticy (nicht vom Patriachen selbst), unterzeichnet war.

Dieser Brief stellt die Parallele zwischen kirchlichem und staatlichem
Handeln innerhalb der russischen Orthodoxie selbst her, indem er
einleitend daraufhinweist, die orthodoxe Kirche könne «trotz ihrem Grundsatze,

sich in die Politik nicht einzumischen», dem irdischen Leben ihrer

3) Ausser den Berichten in der IKZ und der dort angegebenen Literatur
vgl. jetzt auch Hildegard Schaeder: Kirchliche West-Ost-Kontakte seit dem
Zweiten Weltkrieg, in der «Aussenpolitik» VII/6 (1956).



— 153 —

Glieder nicht gleichgültig gegonüborstehen. Es sei eine Frage von grösster
Wichtigkeit für ein christliches Lebensverständnis, dass beim
Nebeneinanderbestehen verschiedener sozialpolitischer Systeme eine dem Christen
aufgetragene Lösung im Sinne einer Erhaltung des Friedens erfolge. Aus
diosem Grunde sei der vorgeschlagene Austausch von Besuchen zwischen
den einzelnen Kirchen ein wichtiges Anliegen. Er diene dor Zerstreuung
des Misstrauens unter don Völkern und könne die Friedensliebe des
Rätebundes erwoisen : ein Ziel, um das sich die russische orthodoxe Kirche schon
lange bemühe. Tatsächlich entspreche dio vom Ökumenischen Rate
vorgeschlagene Enthaltung von Angriffen auf andere Länder oder von einer
Einmischung in deren innere Verhältnisse dem einmütigen Wunsche des
« Friedenslagors» und soi seine wichtigste Voraussetzung.

«Wir halten es für unsere moralische Pflicht, den im Aufrufo dos
Ökumenischen Rates erwähnten berechtigten Forderungen der Völker
wirtschaftlich schwach entwickelter Länder und ihrem Rufe nach der Hilfe
anderer Völker für eine Hebung ihres Lebensstandards unser Verständnis
und Mitgofühl auszusprochon. Insbesondere müssen wir hervorheben, dass
eine Abrüstung dor Grossmächte die für diesen edlen Zweck orfordorlichon
Geldmittel freimachen könnte. Ist nicht die Liebe, die wir anziehen müssen,

die Frucht dos Geistos (Gal. 5, 22 und Kol. 3, 12), um barmherzig
zu sein, wie auch unser Vater barmherzig ist Î» (Luk. 6, 36.) - Die russische
Kircho glaube, dass nach einer Beschränkung des Rüstungswettbeworbos
«die Bemühungen der christlichon Kirchen um eino Verständigung
zwischen den Kirchon und Völkern der Menschheit für die Sichorung des
Friedens und der Gerechtigkeit auf Erden einen unschätzbaren Dienst
leisten werden Ebonso wichtig ist olino Zweifel das Gebet dor
Weltchristenheit für den Friedon, das zu dem allmächtigen Gott aufsteigt in
dem sicheren Vertrauon in die Unerschütterlichkeit des Glaubons und dio
Erwartung Christi als des Quells des Friedens».

Abschliessend unterstrich das Moskauer Patriarchat seino im Rahmen

des «Weltfriedensrates» seit 1948 geleistete Arbeit und verlioh der
Hoffnung Ausdruck, dass dor Ökumenische Rat «bei der Schaffung einer
christlichen Atmosphäre auf Erden noch sehr, sehr viel tun» könne.
Der Ökumenische Rat solle die verschiedenen Aktionon und Unterschriftensammlungen

des «Weltfriedensrates» unterstützen, damit dieser «einon
eisernen Damm gogen die Kriegshetzer» bilde. Enthalte doch der Aufruf
dor Ökumonisehon Tagung in Evanston nebon grundsätzlichen Elementen
rein politische Gesichtspunkte, durch die er dio houtige Weltlage politisch
einseitig beleuchte. «In unserem Lande ist die Glaubensfreiheit, die
ungehinderte kirchliche Arbeit eingeschränkt durch das Gesetz, das zugleich
jogliche Einmischung in das kirchliche Loben ausschliesst. Dass dies von
kirchlichen und weltlichen Abordnungen, dio don Rätebund besucht haben,
bezeugt wird und dass diese Aussagen nicht fruchtlos geblieben sind,
boroitot uns aufrichtige Freude4).»

Mit dieser Antwort hatte das Moskauer Patriarchat es

unternommen, den Aufruf von Evanston mit der «Weltfriedensbewegung»
in Einklang zu bringen, die vom Rätebunde seit 1948 in Szene gesetzt
wird (in dieser Zeitschrift ist laufend darüber berichtet worden). Sie

4) 2urnal Moskovskoj Patriarchii Febr. 1955, S. 8-10, danach Ökum.
Pressedienst 22. IV. 1955, S. 3-5, und «Mitteilungsblatt» (wie Anm. 1), S. 246f.



— 154 —

stellte also nach Auffassung der russischen orthodoxen Kirche eine
Plattform dar, auf der sie ihre eigene Friedensbotschaft mit den

weltlich-politischen Bestrebungen der Räteregierung hofft, koordinieren

zu können. Es lässt sich nicht völlig klären, bis zu welchem
Grade dem Moskauer Patriarchat bekannt war und ist, dass man im
Westen über diese «Bewegung» wesentlich anders denkt. Eine
Abordnung amerikanischer Kirchenführer, die im Frühjahr 1956 den
Rätebund besuchte, hat gerade um diesen Punkt lebhafte Erörterungen

geführt und es eindeutig abgelehnt, diese «Bewegung» zur
Ausgangsbasis gemeinsamer christlicher Bemühungen um den Frieden

zu machen 5). Man darf also annehmen, dass mindestens jetzt
innerhalb der russischen Kirche hierüber kein Zweifel mehr bestehen
kann.

Es zeigte sich aber auch, dass der Ökumenische Rat den
Eindruck hatte, dass mit dieser Antwort die Basis des Gespräches
verschoben sei. Das brachte er in seinem Antwortschreiben aus Davos

vom 5. August 1955 deutlich zum Ausdruck. Dieses Schreiben wurde
nicht an den Absender des Briefes vom 21. Februar, den Metropoliten
Nikolaus, sondern an den Patriarchen Alexis unmittelbar gerichtet
und hat folgenden Wortlaut :

«An den allerhoiligsten Patriarchen von Moskau und ganz Russland und
den Heiligen Synod der Russisch-Orthodoxen Kircho.
Ew. Heiligkeit,

Mit grosser Freude und Anteilnahme haben wir das Schreiben vom
21.Februar 1955 erhalten, in dem namens Eurer Heiligkeit und des
Heiligen Synods der Russisch-Orthodoxen Kircho der Empfang bestimmter
Dokumente der Zweiten Vollversammlung des Ökumenischen Rates der
Kirchen in Evanston bestätigt wird und in dom zu einigen von ihnon
anregende Bemerkungen gegeben werden. Der Inhalt Ihres Antwortschreibens

ist don Mitgliedskirchen des Ökumenischon Rates in aller Welt zur
Kenntnis gebracht worden. Es ist von Christon vieler Bekenntnisse und
Nationen gelesen worden. Es ist unsero vornohmsto Pflicht, Ihnon für
diesen Brief zu danken und sogleich hinzuzufügen, dass wir die ernste
Hoffnung und den Wunsch hegen, dieser Briefwechsel möge der Beginn
eines neuen Austauschs christlicher Überzeugungen und Erfahrungen
zwischen uns sein.

Ihr Schreiben geht begreiflicherweise vor allem auf die Frage ein,
die auch der Gegenstand des Aufrufs von Evanston war ; nämlich wolchon
Beitrag die Christen zum Weltfrieden loiston können. Wir hoffen, Sie
stimmen mit uns darin überein, dass es nunmehr nützlich soin wird, den
Gegenstand unseres Gespräches zu erweitern, und dass wir uns auf die
tieferen Aspekto der Zusammenarbeit zwischen Kirchon als Kirchon und
auf die wesentlichen Fragon dos christlichen Glaubons und Gowissons

5)ÖPD 30. III./6. IV. 156, S. 5-7; zur Abordnung vgl. IKZ 1956,
S. 100 f.



— 155 —

konzentrierton und uns von diesor Grundlage her wiederum Fragen des
Handelns der Christen in der Welt zuwenden sollton.

Eine der tiefsten Erfahrungen, die wir im Ökumenischen Rat der
Kirchen gemacht haben, ist dio Entdeckung neuer Woge, auf denen der
eine Gott und Heiland unser aller uns dazu befähigt hat, die Mannigfaltigkeit

der Gabon miteinander zu teilen, die Er uns durch Seinen Heiligen
Goist verliohon hat. Wir glauben mit dem Apostel Paulus, dass ,einem
jeglichen sich die Gaben des Geistes zum gemeinsamen Nutzen erzeigen'
und dass ,dies alles wirkt derselbe eine Geist und teilt einem jeglichen
seines zu, nach dem er will' (I. Kor. 12, 4-11).

Unser höchstes Ziel in der ökumenischen Bewegung ist Gehorsam
gegen das Gebot unseres Gottes: .Bleibet in meiner Liebe' (Joh. 15, 9).
In dieser Gemeinschaft des Gehorsams suchen wir dem Willen Christi zu
dienen, der gebetot hat, ,auf dass sie alle oins seien. und dio Welt
erkenne, dass du mich gesandt hast' (Joh. 17, 23). Dankbar erkennen wir
an, dass wir innerhalb des Ökumenischon Rates der Kirchen wie in dor
gesamten ökumenischen Bewegung durch persönliche Kontakte,
Konferenzen und Boratungen zwischen Gliedorn vieler verschiedonor Kirchen
und Konfessionen aller Erdteile und Rassen und durch viele Formen von
Zusammenarbeit und gemoinsamom Handeln wirklich die Erstlingsfrüchto
dieser einigenden Gabo des Einen Geistes erfahren. ,Denn wir sind durch
einen Geist alle zu einom Loibo getauft, wir soien Judon oder Griechon,
Knechte oder Froio, und sind alle zu einem Goist getränkt' (I. Kor. 12, 13).

Wir würdigen die Beiträge, dio Kirchen aller Bekenntnisso dor
ökumenischen Bewegung goleistet haben; in diesem Augenblick aber erkennon
wir dankbar besonders den Wort der Gaben an, dio uns allen durch dio
Beteiligung der Heiligen Orthodoxen Kirchon an der ökumenischon
Bewegung und durch ihre Mitgliedschaft im Ökumenischen Rat der Kirchon
zuteil geworden sind. Wir geben der aufrichtigen, brennenden Hoffnung
Ausdruck, es möge zwischen den Mitgliedskirchen des Ökumenischon
Ratos und dor Heiligen Orthodoxon Kirche in Russland und anderen
Kirchon in der UdSSR so volle und freie Beziehungen geben, dass wir
samt euch getröstet werden durch euren und unseren Glauben, den wir
untereinander haben (Röm. I, 12).

Wir übersenden Ihnen ein Exemplar dos vollständigen Berichts der
Vollversammlung von Evanston. Er enthält Berichte übor die Ergebnisse
unseres gemeinsamen Denkens über ,Unser Einssein in Christus und unsere
Unoinigkoit als Kirchen', ,Die Verpflichtung der Kirche gegenüber don
ihr Fernstehenden', .Verantwortliche Gesellschaft in weltweiter Sicht',
.Christen im Ringen um dio rechte Ordnung der Welt', ,Die Kircho
inmitten rassischer und völkischer Spannungen', sowio ,Dor Christ in soinom
Beruf. Diese Berichte sind nicht nur das Ergebnis der auf der Zweiten
Vollversammlung geleisteten Arbeit, sondern sie sind auch die Frucht
langjährigor Studionarbeit und Beratung, an denen Vertreter vieler
verschiedener christlicher Überlieferungen teilgenommen haben.

Der Bericht von Evanston enthält ausserdem erschöpfende Information

über all die anderen mannigfachen Betätigungen des Ökumenischon
Rates der Kirchon, in denen dessen Mitgliedskirchon in der ganzen Wolt
miteinander voreint sind im Gehorsam gegen ihr Verständnis dos Willens
Gottes für das Handeln seiner Kircho in der heutigen Welt. Wir meinen,
dass in diesom Berieht zahlreiche Gobiote gemeinsamer christlicher
Studionarbeit und christlichen Handelns dargestellt sind, die Sio interessieren



— 156 —

könnten, und wir erwarten mit Interesse das Ergebnis ihres Studiums, das
Sie zugesagt haben.

Wir wenden uns nunmehr der Frage des christlichen Einsatzes für
den Frieden zu. Seit der Zweiten Vollversammlung in Evanston hat sich
vieles geändert auf dem Gebiet der internationalen Beziehungen. Als
Christen begrüssen wir die Wandlung der Atmosphäre in den letzten zwölf
Monaten. Wir glauben, Sie werden daran interessiert sein zu erfahren,
dass durch die Mitgliedskirchen dio Aufmerksamkeit vieler Regierungen
auf den Aufruf der Vollversammlung von Evanston zum Frieden und zur
Gerechtigkeit gelenkt worden ist. Die Kirchen selber haben diesen Aufruf,
sich im Gebet für den Frieden der Welt zu vereinen, aufgegriffen. Im Blick
auf die Genfer Konferenz der Regierungsleiter richtete der Ökumenische
Rat der Kirchen einen Gebetsaufruf an alle seine Mitgliedskirchen, und
in den meisten Ländern der Erde ist in besonderer Weise für einen fruchtbaren

Ausgang dieser Konferenz gebetet worden. Ein ökumenischer
Fürbittegottesdienst wurde in der Genfer Kathedrale des Hl. Petrus gehalten
zu der gleichen Stunde, da die Konferenz zu ihrer ersten Sitzung zusammentrat.

Ein an die Leiter dor vier Regierungen persönlich gerichtetes Schreiben

brachte die Anteilnahme und die Besorgnis der Kirchen zum
Ausdruck und sprach die Hoffnung aller Christen aus, die Spannungen möchten

weiterhin gelockert, die Grundlagen für ein gegenseitiges Vertrauen
ausgebaut und der Rahmen für ein neues und konstruktives Handeln in
strittigen Fragen geschaffen werden. Der Ökumenische Rat der Kirchen
wird mit besonderer Anteilnahme die Durchführung der Arbeit verfolgen,
mit der die Aussenminister von den Regierungschefs betraut worden sind.

Der gegenwärtig in Davos tagende Zentralausschuss des Ökumenischen

Rates der Kirchen hat einmütig eine Erklärung zur Frage der
Abrüstung und friedlichen Anpassung an die veränderten Vorhältnisse
angenommen, der er grosse Bedeutung beimisst. Diese Erklärung betont die
gegenseitige enge Beziehung zwischen der Auswertung der Atomenergie
zu friedlichen Zwecken, der Rüstungseinschränkung unter vertrauenswürdiger

Kontrolle und der friedlichen Anpassung oder eines Schlichtungsverfahrens

zur Beseitigung bestehender Ungerechtigkeiten. Ein Exemplar
dieser Erklärung übersenden wir Ihnen gleichzeitig mit dem Bericht der
Vollversammlung von Evanston. Wir lenken Ihre Aufmerksamkeit dabei
besonders auf den Abschnitt, in dem es heisst : ,Angesichts der Schwierigkeiten,

die manchmal unüberwindlich zu sein scheinen, dringen wir darauf,
dass unablässig auf das Herbeiführen und Inkraftsetzen eines Systems
hingearbeitet wird, in dem unter entsprechender Aufsicht und Kontrolle
die Vernichtung und das Verbot von Atom-, Wasserstoff- und aller anderen
Waffen der Massenzerstörung, sowie die Beschränkung aller Rüstungen
auf ein Mindestmass durchgeführt wird. Gleichzeitig warnen wir vor allzu
einfachen Formeln, die doch nur zu Propagandazwecken verwendet werden
und es auf oberflächliche Vereinbarungen abgesehen habon. Das Vertrauen
auf solche Formeln könnte in der Folge eine unvorbereitete Welt in eine
nur noch grössere Gefahr stürzen.'

Während dieser Tagung des Zentralausschusses des Ökumenischen
Rates der Kirchen haben wir an vielen Punkten des in Evanston angenommenen

Arbeitsprogramms weitergearbeitet und haben besondere Aufmerksamkeit

auf den Fortgang unserer Arbeit in Ländern und Gebieten
gerichtet, wo der Lebensstandard niedrig ist und die wirtschaftlichen Nöte
besonders gross sind. Zwei Dinge haben wir in all dieser Arbeit für den
Frieden und im Blick auf das soziale und politische Leben der Nationen



— 157 —

ständig vor Augen : einerseits die Notwendigkeit, unser christliches Zeugnis

auf allen Gebieten des menschlichen Lebens abzulegen und andererseits

unsere Verantwortung, die wesentliche Unabhängigkeit des
Ökumenischen Rates der Kirchen aufrechtzuerhalten.

Wir hoffen gonug gesagt zu haben, um darzutun, einen wie bedeutsamen

Platz die christliche Arbeit für den Frieden, die Gerechtigkeit und
dio Freiheit im Gebot, im Denken und in der übrigen Arbeit der Mitgliedskirchcn

des Ökumenischen Rates einnimmt. Der Ökumenische Rat hat die
Wahrnehmung der besonderen Aufgaben auf diesem Gebiet der
Kommission der Kirchon für Internationale Angelegenheiten übertragon. Wir
glauben nicht, dass die Gründe, die uns von einer Mitarbeit im
Weltfriedensrat abgehalten haben, ihr Gewicht verloren habon, und wir hoffon,
dass oin Gespräch miteinander zu einem besseren Verständnis unserer
gegenseitigen Stellungnahmen führt.

Im Blick auf unser Vorständnis des Menschen und seines Verhältnisses

zu Gott orkennon wir an, dass die religiöse Freiheit (von der in
Ihrem Schreiben ebenfalls dio Redo ist) die grundlegende Freiheit ist. Dass
in verschiedenen Ländern die religiöse Freiheit eingeschränkt ist und
Menschen zu Zeiten ihres Glaubens wogen vorfolgt werden, erfüllt uns
mit grosser Besorgnis. Das Mass der religiösen Freiheit, das wir überall
verwirklicht sehen möchton, ist, dass ein jeder frei sei, für sich selbst oder
gomeinsam mit andoron, öffentlich oder privat, seinon Glauben in Gottesdienst,

Lehre, Ausübung und Erfüllung religiöser Vorschriften zu bekunden.

Eine offene Aussprache über diese Fragen halten wir gleichfalls für
notwendig.

Wir haben uns gefreut, Berichte über Besuche zu hören, die einzelne
Christon und führende kirchliche Persönlichkeiten der Heiligon Orthodoxen

Kircho Russlands und anderen Kirchon in der UdSSR gemacht
haben, wie auch über die Besuche, die Vertreter der Russischen Kirchen
in anderen Ländern abgostattot haben. Wir hoffon, dass solche Besuche
in wachsendem Masse ausgetauscht werdon können als ein erster Schritt
zu einer aktiven christlichen Zusammenarbeit auf vielen Gebieten. Auch
würden wir persönliche Begegnungen zwischen Vertretern der Hoiligen
Orthodoxen Kircho Russlands und Vertretern des Ökumenischon Rates
der Kirchen begrüssen, und sind bereit, praktische Massnahmen für solche
Begegnungen zu erörtern.

Zum Schluss danken wir Ihnen aufs neue für Ihr Schreiben, für Ihre
Anteilnahme an der Arbeit des Ökumenischen Rates der Kirchen und für
Ihre Fürbitte. Wir beton, dass der Weg sich öffnen möge für einen volleren
Austausch der geistlichen Gaben zum Aufbau des Leibes Christi (Eph. 4,
4-16) und bitten, Gott möge den Dienst der Heiligen Orthodoxen Kirche
Russlands führen und leiton.

In brüderlicher Liebo in Christus» °).

Dieses Schreiben war unterzeichnet von Bischof Dibelius als Mitglied
des Präsidiums des Ökumenischen Rates, von Dr. Franklin Clark Fry als
Vorsitzendem des Zentralausschusses des ökumenischen Rates und von
Dr. Visser 't Hooft als Generalsekretär.

An diese drei Vertreter des Ökumenischen Rates ist dann auch
die Antwort der Russischen Kirche ergangen, die ihrerseits erneut

6) So im offiziellen deutschen Wortlaute nach ÖPD 12. VIIL 1955,
S. 6-9; «Informationsblatt» (wie Anm. 1), S. 247-249.



— 158 —

von Metropolit Nikolaus unterzeichnet war und die dem Exekutivausschuss

des Ökumenischen Rates auf seiner Sitzung in Gilbulla
(Australien) im Februar 1956 vorlag. Auch hier legt das Moskauer
Patriarchat wieder grosses Gewicht auf die Bemühungen um den

Frieden, ohne dass aber weiterhin auf den «Weltfriedensrat» Bezug

genommen würde. - Der Brief hat folgenden Wortlaut :

« Sehr verehrter Herr Präsident,
sehr verehrter Herr Vorsitzender,
sohr verehrter Herr Generalsekretär,

Ich begrüsse in Ihrer Person die ohrenwerten Leiter der ökumenischen
Bewegung und ihrer zentralen Organe und erachte es vor allem für meine
Pflicht, Ihnen persönlich und dem Zentralausschuss des Ökumenischon
Rates der Kirchen dio herzliche Dankbarkeit dos Allerheiligsten
Patriarchen von Moskau und ganz Russland, Alexis, und dos Heiligen Synods
der Russischen Orthodoxen Kirche für das Schreiben vom S.August [1955]
zum Ausdruck zu bringen, das uns als Antwort auf unseren Brief vorn
letzten Februar zugegangen ist, in dem die Stellungnahme dor Russischen
Orthodoxen Kirche zu einigen Beschlüssen der Zweiten Vollversammlung
des Ökumenischon Rates enthalten war.

Die Zeit, in der wir leben, ist günstig für eine Fühlungnahme zwischen
den Christen. In meiner Antwort auf Ihr Schreiben möchto ich daher vor
allem bezeugen, wie wünschenswert eine solche Fühlungnahme ist; ja,
ich möchte es als eine Pflicht bezeichnen, die uns nötigt, mit apostolischem
Eifer um dio Ehre Gottes dieso Zeit auszunutzen, damit wir uns gegenseitig

besser kennenlernen - nicht nur was das Unterschiedliche betrifft,
sondern in erster Linie das Übereinstimmende und Geistesverwandte,
damit wir in der Überzeugung unseres gegenseitigen Verlangens nach Christus,

dem Welterlöser, alles zu erfüllen suchen, was Er uns aufgetragen hat.
In dieser Richtung hört die Russische Orthodoxe Kirche nicht auf,

ihre Kräfte anzuspannen durch einen lebhaften Briefwechsel mit christlichen

Gemeinden vieler Länder nnd einen Austausch von Besuchon. Sie
bespricht sich mit ihnen über die Probleme der Entwicklung der
Beziehungen zwischen den verschiedenen christlichen Kirchen und Gruppen,
wie auch über die Fragen hinsichtlich der Rolle und Beteiligung der Christen

an der Verteidigung des Friedens, was aufs ganze gesehen, den Hochzielen

entspricht, wie sie in Ihrem Schreiben dargetan werden.
Wie liesse sich unsere Beteiligung an don christlichen

Einigungsbestrebungen denken Ich meine, dass in diesem Sinne die Gemeinschaft
der Christen verschiedener Kirchonzugehörigkeit, darunter auch die
Teilnehmer der ökumenischen Bewegung, mit der Russischen Orthodoxen
Kircho auf dem Gebiet der Verteidigung des Friedens besonders günstige
Folgen zeitigen könnte. Wir sind überzeugt, dass ein gemeinsames, auf
die Verwirklichung der hohen Aufgabo eines dauerhaften Friedons in der
Welt ausgerichtetes Streben es uns erleichtern wird, unseren christlichen
Glauben im Leben zu verwirklichen und zu einer Einmütigkeit zu gelangen.
Auch wir hegen die feste Hoffnung, dass der Ökumenischo Rat der
Kirchen, den Geboten unsoros Herrn und Hoilandos folgend, die Einigung
der Christen in dieser heiligen Sache fördern wird.

Das Schreiben, dem meine Antwort gilt, spricht von dom Trachten
nach dor Möglichkeit eines christlichen Handelns seitens dos Ökumeni-



— 159 —

sehen Rates der Kirchon für dio Herbeiführung dos Friedens, der Gerechtigkeit

und Freiheit. In diesem Zusammenhang verdienen seine Beschlüsse
beachtet zu werden, in denen die Regierungen dor Grossmächte zur
Abrüstung, zum Verbot der Atomwaffen, zur friedlichen Auswertung der
Atomenergie und zu einem Austausch der materiellen und geistigen Werte
aufgefordert werden. Auch die Russische Orthodoxe Kircho lässt nicht
nach in ihren Bestrebungen in dieser Richtung. Darum freut os uns, dio
guten Früchte des allgemeinen Strebens in der Entspannung der
internationalen Beziehungen zu sehen, die mit dem Ausdruck «Goist von Genf»
umschrieben wird.

Und doch bleibt das Ziel unseres gemeinsamen Handelns, trotz dieser
Erfolge, vorläufig unerreicht, weil das Rüstungswettrennen anhält, das
Aufstapeln von Atomwaffen zunimmt, Deutschland und Korea zerteilt
bleiben.

Dies bedeutet, dass das Misstrauen nach wio vor den guten Willen
der Staatsführer lähmt, von donen die friedliche Lösung der genannten
Probleme abhängt. So ist für dio Festigung des Friedens noch nicht alles
geschehen, und darum können wir Christen nicht von dieser grossen
Aufgabe abstehen und unsere Bestrebungen in dieser Richtung abschwächen.
Wir glauben, dass wir in den aktuellsten Problemen der Gegenwart, nämlich

dor Aufrechterhaltung unii Festigung dos Friedens, uns dem gesegneten

Resultat nähern werden, wenn wir den Boden der christlichen Liebe
nicht verlassen, die uns zu einer Gemeinschaft führt. Darum freut uns der
Wunsch des Ökumenischon Rates der Kirchon, mit der Russischen Orthodoxen

Kircho herzliche Beziehungen zu haben.

Was nun, wio Sio schreiben, die Entwicklung einer tätigen christlichen

Gemeinschaft anlangt, so kann man den durch den Ökumenischen
Rat geäusserten Vorschlag einor persönlichen Begegnung seiner Vertreter
mit führenden Vertretern der Russischen Orthodoxen Kirche nur
begrüssen, weil eine Zusammenarbeit in Sachen der christlichen Liebe und
des Friedens uns zu einer gegenseitigen Verständigung zu führen
verspricht.

Wir habon ein Exemplar des vollständigen Berichts der Zweiten
Vollvorsammlung des Ökumenischen Ratos der Kirchen in Evanston erhalten,
danken Urnen für seine Übersendung, gehen ihm mit der erforderlichen
Aufmerksamkeit nach und beabsichtigen, Ihnon zu gegebener Zeit über
die dort angeschnittenen Fragen zu schreiben.

Mit brüderlicher Liobo in Christus

im Auftrage des Allerheiligsten Patriarchen und des
Heiligen Synods der Russischen Orthodoxen Kirche,

Metropolit Nikolaus von Kruticy und Kolomna,
Mitglied des Hoiligon Synods» 7).

Dieses Schreiben des Metropoliten Nikolaus kann als eine

Modifizierung der Haltung der Russischen Orthodoxen Kirche gegenüber

dem Ökumenischen Rate angesehen werden. Verspricht es doch,
die Ökumenische Bewegung und ihr Anliegen weiterhin zu prüfen und
zu gegebener Zeit Stellung dazu zu nehmen. Von einer «Ablehnung

') ÖPD 24. II. J956, S. 8-10; Istina 1956/1, S. 9-11.



— 160 —

einer Teilnahme an dieser Bewegung für diese Zeit» (wie 1948) war
nicht mehr die Rede.

Der Austausch von Besuchs-Abordnungen zwischen dem
Moskauer Patriarchat und Mitgliedskirchen des Ökumenischen Rates ist
im Jahre 1956 im Vergleiche mit früheren Jahren verstärkt worden.
Er betrafKirchen in Grossbritannien, den Vereinigten Staaten, Kanada
und Deutschland 8). Aber auch die offizielle Einstellung der russischen
Orthodoxie zur Ökumenischen Bewegung wird neu erörtert. Davon
zeugt der Bericht über den Besuch der amerikanischen Kirchenführer

im Rätebunde im März 1956 in der Zeitschrift des Moskauer
Patriarchats unter dem Titel «Zameòatel'naja Vstrèca» («Ein
bedeutsames Treffen»)9). Danach führte Metropolit Nikolaus beim

Empfang der amerikanischen Besucher aus :

Die russische orthodoxe Kirche weigere sich nicht, ihre im Jahre 1948

festgelegte Haltung zur ökumenischen Bewegung10) zu revidieren. Da dieser

Beschluss aber zusammen mit fast allen Leitern anderer orthodoxer
Kirchen gefasst worden sei, die an der Moskauer Synode von 1948
teilnahmen (nämlich abgesehen von den griechischen oder griechisch geleiteten

Kirchen ausser der Alexandrinischen, die zustimmte), so müsse erst
mit diesen Kirchen Rücksprache genommen werden; das erfordere «einige
Zeit».

Die Feststellung des Metropoliten Nikolaus zu dieser Frage schloss
mit der Bemerkung, dass seiner Auffassung nach politische Fragen nicht
in den Bereich der Beziehungen zum Ökumenischen Rate gehörten, dass
aber die russische Kirche auf dem Gebiete des Friedens und der Freundschaft

zwischen den Völkern «eine Übereinstimmung zwischen ihren
eigenen Ansichten und den jüngsten Entschlüssen des Ökumenischen Rates
feststellen» könne: hier sei also eine Zusammenarbeit möglich.

Auf seiten der Vertreter des Ökumenischen Rates bestand
schon im März 1956 der Eindruck, dass die Frist, innerhalb deren
die orthodoxen Kirchen des sowjetischen Einflussbereiches sich über
eine mögliche Revision ihrer Stellungnahme zur ökumenischen

Bewegung schlüssig werden könnten, bis zum Zusammentritt des

Ökumenischen Rates in Ungarn Ende Juli 1956 noch nicht abgelaufen
sein werde. Das erwies sich als richtig: nach Berichten aus
südosteuropäischen kirchlichen Kreisen vom 9. Juli hatten sich die orthodoxen

Kirchen dieses Raumes im Gefolge des hierbei tonangebenden
Moskauer Patriarchats damals schon entschlossen, an dieser Tagung
nicht teilzunehmen.

8) Darüber soll IKZ 1956/IV berichtet werden.
•) 2umal (wie Anm. 4) 1956/V, S. 53-73.

10) Vgl. IKZ 1949, S. 37-39.



— 161 —

In Voraussicht dieser Entwicklung hatte der Vorsitzende des

Zentralausschusses des Ökumenischen Rates, Dr.Fry, Präsident
der Vereinigten evangelisch-lutherischen Kirche der Vereinigten
Staaten, schon im März in Moskau erklärt, er hoffe, dass im Herbst
1956 die ersten Besprechungen zwischen Vertretern der russischen
orthodoxen Kirche und solchen des Ökumenischen Rates stattfinden
könnten, um einen Ausgangspunkt für eine allfällige Zusammenarbeit
zu schaffen. Angesichts der Bedeutung dieser erstmaligen Berührung
sollte die Abordnung des Ökumenischen Rates aus Vertretern
verschiedener Kirchen und Nationen zusammengesetzt sein. Er werde
einstweilen die übrigen Mitglieder des Zentralausschusses des

Ökumenischen Rates gern über sein Gespräch mit dem Metropoliten
Nikolaus unterrichten11). Das ist während der Tagung des
Zentralausschusses des Ökumenischen Rates zu Galyatetö in Ungarn (vgl.
S. 160) geschehen; dabei wurde Ende Januar 1957 als der Termin
in Aussicht genommen, zu dem sich Vertreter des Ökumenischen
Rates und der Russischen Orthodoxen Kirche in Paris treffen
könnten12).

Z.Z. Kufstein in Tirol, 16.August 1956. Bertold Spuler

n) 2urnal 1956/V, S. 55 (innerhalb der Anm. 9 genannten Aufsatzes). -
Vgl. auch ÖPD 6. VII. 1956, S. 5 f.

12) World Council of Churches, Information Genf), 3. VIIL 1956, S. 1 f.


	Der Ökumenische Rat der Kirchen und das Moskauer Patriarchat

