Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 46 (1956)

Heft: 3

Artikel: Pour le 25e anniversaire de l'intercommunion anglicane et vieille-
catholique

Autor: Gauthier, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404335

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 133 —

Pour le 25° anniversaire de ’intercommunion
anglicane et vieille-catholique

Le 7 septembre 1931 la Conférence des évéques vieux-catholiques
prenait les résolutions suivantes:

«1° La Conférence des évéques vieux-catholiques de 1’Union
d’Utrecht, réunie a Vienne, le 7 septembre 1931, accepte I'intercom-
munion des Eglises vieilles-catholiques avec la Communion anglicane,
la validité des ordres anglicans ayant été reconnue.

20 L’intercommunion consiste dans 'admission réciproque des
membres des deux Communions ecclésiastiques aux sacrements.

3¢ L’intercommunion n’exige d’aucune des deux Communions
ecclésiastiques ’adoption de toutes les opinions doctrinales, de toutes
les formes de piété sacramentelle ou de toutes les pratiques liturgiques
propres a l’autre, mais elle implique que chacune croit que I'autre
persévere dans tout ce qui est essentiel a la foi chrétiennel).»

Voici done vingt-cing ans de cela. La décision de la Conférence de
leurs évéques engageait les glises de I’'Union d’Utrecht. Toutefois
I’Eglise catholique-nationale polonaise, aux Etats-Unis d’Amérique,
membre de I'Union, a tenu & ratifier I'acte de 1931 par une décision
de son Synode général, en octobre 1946, et, en juillet 1947, d’entente
avec |'Eglise protestante épiscopale américaine, en précisait les
modalités d’application territoriale pour les deux Eglises?). Depuis,
I'ensemble des figlises vieilles-catholiques de I'Union d’Utrecht se
trouve en intercommunion avec la Communion anglicane. De leur
coté, les Convocations de Cantorbéry et celles d’York, en 1932, puis
successivement les autres Eglises membres de la Communion angli-
cane ont approuvé l'intercommunion avec les Eglises vieilles-catho-
liques de I’'Union d’Utrecht 3).

Dans la bréve étude qui suit je voudrais rappeler les étapes qui
ont mené & cet accord important puis montrer les conséquences déja
acquises et celles & attendre encore de I'intercommunion de 1931.

5 Dans «IKZ», 1931, p. 161/162.

2) Bishop Bell: «Documents on Christian Unity», third Series, Oxford
University Press, 1948, pp. 60-63; Theodore Andrews: «The Polish National
Catholic Church», SPCK, 1953, pp. 88 ss.; «IKZ», 1947, pp. 266 ss.

3) Bell, loc. cit.; Bishop Neill in «A History of the Ecumenical Move-
ment», SPCK, 1954, p. 470.

Internat, Kirchl. Zeitschrift, Heft 3 1956. 9



— 134 —

L

On trouve l’essentiel de I'histoire des rapports entre Vieux-
Catholiques et Anglicans, de Grande-Bretagne et des USA surtout,
sous la plume d’O. Steinwachs?), E. Herzog?), W. Herzog?3), A. Kiiry?)
et C.B.Moss ).

Du coté vieux-catholique, voici d’abord les grands pionniers de
notre mouvement et de 1'union des Eglises: les Dollinger, Friedrich,
Langen, Reusch et Reinkens, en Allemagne, E. Herzog, en Suisse,
Michaud, en France et en Suisse, le P.H. Loyson, en France. Outre
leurs relations interconfessionnelles privées, ils agissent efficacement
aux Congrés de Munich, en 1871, de Cologne, en 1872, de Constance,
en 1873, ce dernier suivi des Conférences unionistes de Bonn, en
1874 et 1875. Congres et Conférences sont ’'occasion non seulement
d’études plus ou moins étendues et de déclarations publiques solen-
nelles, mais aussi de contacts personnels précieux avec les représen-
tants orthodoxes orientaux, anglicano-épiscopaliens et protestants.
La perspective du début est celle d’une réunion avec I’Orient ortho-
doxe et d’un rapprochement avec les épiscopaliens et les protestants
(thése ITI du Congres de Munich, 1871). Cette perspective s’explique
par le fait de la similitude ou de I’analogie de la position vieille-
catholique avec celle de I’Orthodoxie, tandis que I’Anglicanisme a
été marqué par la Réforme du 16¢€ siécle. Mais le rapprochement avec
les Anglicans et les Episcopaliens américains se développera assez
pour passer & ’acceptation commune des théses unionistes de 1874
et 1875. Bien plus, tandis que les tentatives d’union avec les Orien-
taux n’aboutiront pas, malgré I’acceptation partielle par ceux-ci des
theses de Bonn, le rapprochement avec les Anglicans se transformera
rapidement en perspective d’intercommunion. Les Anglicans en
prennent eux-mémes l'initiative, en 1874, par I'intermédiaire du
Dr H.Browne, évéque de Winchester, qui, en sa qualité de président
de la Société anglo-continentale, avait déja pris part au Congrés de
Cologne. L’évéque de Pittsburg, aux USA, également présent & Bonn,
en 1874, s’associa & la déclaration anglicane. De leur c6té, Déllinger

1) «(IKZ», 1911, pp. 169-186 et 471-499,

2) Ibid., 1919, pp. 1-37 et 112-126, en particulier pp. 21-37.

8) Ibid., 1925, pp. 3-26, et 1931, pp. 129-162, les derniers documents
relatant les débats et les décisions de Lambeth, 1930, et Bonn, 1931.

1) In: «Die altkatholische Kirche», coll. «Ekklesia», Gotha, 1935, pp. 97
3 113, surtout pp. 99-109. Voir aussi lettre pastorale, Caréme 1932.

8) «The Old Catholic Movement», SPCK, 1948, pp. 326-350, surtout
pPp- 329-350.



— 135 —

et Reinkens, appuyés dans la suite par Mer Herzog, reconnaissent la
validité des ordres anglicans. Or on sait la sensibilité pour ne pas dire
la susceptibilité anglicane sur la question de la reconnaissance de
cette validité. Dans la suite on rencontre toujours des représentants
anglicans aux Congrés vieux-catholiques internationaux.

Mais ces premiers efforts demeurent sur le plan personnel, quand
bien méme ils jouissent de I'appui de personnalités de la qualité des
Wordsworth, pére et fils, et de la sympathie de larges milieux. En
effet, & cette époque, les Eglises vieilles-catholiques sont en pleine
organisation, en Allemagne, en Suisse et dans I’Empire austro-
hongrois; I'Eglise néerlandaise, elle, se tient sur la réserve. Il faudra
donc attendre avant que des contacts officieux ou officiels puissent
s’établir et des décisions formelles étre prises. D’ailleurs, de par leur
ampleur et leur portée mémes, les premiers efforts s’achoppent a des
oppositions. Les «evangelicals» redoutent une influence catholicisante
et les anglo-catholiques favorables & une union avec Rome un obs-
tacle nouveau. De notre c6té, E. Michaud pose déja des restrictions
a un rapprochement avec I’ Anglicanisme?). Mais si I'effort se reliche
sur le plan personnel, il rebondit a 1’échelle ecclésiastique. Les Con-
férences de Lambeth, pour ne point constituer une autorité ecclésias-
tique proprement dite, n’en sont pas moins éminemment représen-
tatives de la Communion anglicane. Celle de 1878 a une résolution de
sympathie pour les Vieux-Catholiques et désigne «les archevéques
d’Angleterre et d’Irlande, avec I'évéque de Londres, le primus de
I’Eglise épiscopale d’Ecosse et 'évéque président de I’Eglise épis-
copale des Etats-Unis d’Amérique, I’évéque surintendant des con-
grégations américaines sur le continent d’Europe, et 1'évéque de
Gibraltar, avec tels autres évéques qu’ils pourraient s’adjoindre»
«pour aviser sur tous les cas ou les circonstances le demanderont». Il
ne s’agit pas d’obtenir «une uniformité rigide», mais une coopération
non «en contradiction avec les principes énoncés dans nos formu-
laires» et dans le respect des légitimes libertés ecclésiastiques natio-
nales?). Nous avons 14 la premiére trame des dispositions de l'inter-
communion de 1931. Fort de l'aide ainsi offerte, le P. H. Loyson
demandera immédiatement et obtiendra une juridiction anglicane,

1) Voir, p. ex.: «Programme de réforme de 1'Eglise d’Occident», Paris,
1872, pp. 91 ss. et passim.

2) Voir texte francais dans H.Loyson: «La Réforme catholique et
IEglise gallicane», Paris, 1879, pp. 8-12, et dans la version frangaise du
Procés-verbal de la 5¢ session du Synode national de I’Eglise catholique-
chrétienne de la Suisse, Genéve, 1879, pp. 40-42.



— 136 —

¢jusqu’au jour ou il nous sera possible de nous constituer nous-
mémes a I'état d’Eglise complete et autonome!)y. La paroisse catho-
lique gallicane de Paris, «formant en France une mission chrétienne?)»,
demeurera sous juridiction anglicane jusqu’en 1893, date ol elle
passera sous la juridiction d’Utrecht. A la demande du primat
d’Ecosse, a la haute direction de qui avait été confiée la communauté
de Paris, Mer E.Herzog, évéque de Berne, administre dans cette
derniere le sacrement de confirmation, le 17 juillet 1879, le Conseil
tédéral ayant consenti a cette fonction a ’étranger d’'un évéque
suisse ). Mer Herzog note dans son journal intime: «Ainsi l'inter-
communion (avec la Communion anglicane) a été réellement cons-
tatée ). Ce premier acte officiel d’«intercommunion» sera suivi de
deux ordinations sacerdotales par I’évéque catholique-chrétien, I'une
en 1882, 'autre en 1887, toujours pour Paris ?). Occasionnel il est
déja caractéristique de ce que sera plus tard l'intercommunion
officielle des deux Communions ecclésiastiques. L’Eglise catholique-
chrétienne devait d’ailleurs répondre formellement a la résolution
de Lambeth par la déclaration suivante: «Le Synode de 1’Eglise
catholique-chrétienne de la Suisse, tenu & Soleure, le 5 juin 1879,
déclare: 10 Qu’il a été nanti des décisions prises au sujet de la réforme
catholique par cent évéques de I'Eglise catholique anglo-américaine,
réunis & Londres en juillet 1878, et que, en considérant les décisions
du Synode d’Olten de 1876, il estime étre dans les choses essentielles
sur le méme terrain chrétien et catholique que I’Eglise anglo-améri-
caine. 2° Qu’il comprend, lui aussi, le rapprochement des diverses
Eglises en ce sens, que par ce rapprochement, il ne doit étre porté
aucune atteinte a I'indépendance des Eglises nationales et au main-
tien de leurs particularités justifiées. 3¢ Qu’il exprime ses respectueux
remerciements a 1’Eglise anglo-américaine pour ses preuves nom-
breuses de bienveillante sympathie. 40 Qu’il invite 'évéque & com-
muniquer officiellement cette déclaration aux évéques anglo-
américains qui sont chargés des relations entre I’Eglise anglo-amé-
ricaine et 'Eglise catholique-chrétienne de la Suisse ¢).» Le Synode

1) Loyson, ibid., p. 17.
2) Loyson, ibid., p. 17.
3) Procés-verbal de la 6° session du Synode national de 1'Eglise catho-
lique-chrétienne de la Suisse, version frangaise, Genéve, 1880, p. 16s.;
E.Herzog, in «IKZ», 1919, p. 13.

1) W.Herzog: «Bischof Dr. Eduard Herzog», Laufen, 1935, p. 207.

) « IKZ», 1919, p. 14.

8) Procés-verbal, p. 28.



— 137 —

de I'Eglise vieille-catholique allemande ira plus loin en acceptant, &
I'unanimité, en 1883, une proposition d’accorder ¢aux membres de
I’'Eglise anglaise la sainte communion sous les deux espéces 1)».
Quoique officielle, cette résolution n’a cependant pas le caractere
d’une intercommunion formelle d’Eglise & Eglise, mais simplement
celui d’une offre aux membres d’une autre Eglise. De caractére privé
est 'acte suivant qu’il convient de signaler ici dans les termes mémes
de Mer E. Herzog: «Un jour vraiment mémorable et qui, je 'espére
avec confiance, portera bonheur & notre Eglise, a été le 10 aotit (1879),
jour ou M. Reinkens, évéque des vieux-catholiques de I’Allemagne,
M. Henry Cotteril, évéque écossais d’ldimbourg, et M. Loyson,
recteur de I'Kglise gallicane, de Paris, étaient réunis dans I’église de
I'livéque catholique-chrétien, & Berne, et, dans un service solennel,
ont témoigné leur union religieuse avec nous par une communion
commune 2).» En 1878, 1881, 1888, 1895, 1897, M#r Herzog est 'hote
de I'Eglise d’Angleterre, en 1878 en compagnie du P.H. Loyson, en
1881 dans celle de Mer Reinkens, en 1888 dans celle de M. Czech,
administrateur diocésain d’Autriche, et du curé hollandais van
Santen. En 1880, répondant & une invitation, il se rend aux Etats-
Unis d’Amérique et y participe activement a la vie religieuse de
I’Eglise épiscopale, donnant notamment le sacrement de confirma-
tion. Il s’étendra sur ce voyage et la vision «catholique» qu’il en
remporte dans une conférence et une lettre pastorale notamment 3).
Dans le cadre de ces contacts s’éclairent les déclarations de sympa-
thie de la Conférence de Lambeth, en 1888, a I’endroit de nos Eglises
en Allemagne et en Suisse, en Autriche également *). La méme réso-
lution contient un mot mesuré a l'adresse de I’Eglise vieille-catho-
lique néerlandaise toujours encore sur la réserve et qui hésite a recon-
naitre la validité des ordres anglicans. Elle ne s’y résoudra officielle-
ment qu’'en 1925 °). En Suisse, le professeur Michaud, pensant & la
maniére des Orientaux en termes d’union plutét que d’intercommu-
nion, fait des difficultés & propos du catholicisme incomplet, & son sens,

1) Cf. «IKZ», 1911, p. 479.

2) Procds-verbal de la 6¢ session du Synode national de I'Eglise catho-
lique-chrétienne, etc., 1880, p. 27/28.

3) En voir les textes dans E.Herzog: «Gemeinschaft mit der Anglo-
amerikanischen Kircho», Berne, 1881. Sur l'ensemble des relations de
Me#r Herzog avee 1'Eglise anglicane et américaine, voir son propre rappel
dans «IKZ», 1919, surtout pp. 21-37, et W.Herzog, op. cit., pp. 206-211.

1) Voir texte anglais dans Moss: «Old C. Mvt.», p. 334/335.

5) Sur Vieux-Catholiques hollandais et Ordres anglicans, Moss, ibid.,

Pp. 332 & 338.



— 138 —

de I’Anglicanisme. En 1897 il résume ainsi son sentiment a ce sujet:
«Quant & 'union de I’Eglise anglicane, du centre surtout, avec les
Eglises d’Orient et les Eglises anciennes-catholiques, je crois qu’elle
serait possible & de certaines conditions. Je n’al pas mission pour
préciser ces conditions, mais, & mon humble avis, il me semble qu’on
pourrait s’entendre, 1° si I'Eglise anglicane reprenait purement et
simplementle texte authentique dusymbole de Nicée-Constantinople,
sans le mot filioque et avec le mot sancta,; 2° si elle déclarait officielle-
ment reconnaitre sept sacrements; 30 si elle acceptait officiellement les
sept conciles cecuméniques avec leurs «définitions» dogmatiques;
40 si elle reconnaissait comme criterium la regle formulée par Vincent
de Lérins: «ce qui a été cru partout, toujours et par tous»; 5° si elle
déclarait officiellement que les 39 articles ne sont ni dogmatiques, ni
obligatoires, mais un simple document de 1562. Telle est, ce me
semble, la base sur laquelle on pourrait s’entendre. Les autres diver-
gences s’éclairciraient facilement par une bonne application du
criterium susdit!)». C’était demander beaucoup plus que n’en accor-
dait le fameux « Lambeth Quadrilateral» de 1888. Certes, M&r Herzog
n’approuvait pas toutes les «institutions» ni tous les «usages» de
I’Eglise anglicane, mais il reconnaissait que dans la Communion
anglicane on peut étre «bon catholique %)». Le 2 décembre 1878 il
écrit au P.H.Loyson: «je vous autorise a déclarer formellement que
j’ai reconnu & plusieurs reprises la catholicité de I'Eglise anglo-amé-
ricaine 3).» Il lui avait déja écrit, le 26 aoGt de la méme année: «Je
regarde comme tout & fait catholiques les principes qui ont été pro-
mulgués par le Synode de Lambeth, dans l’article relatif au mouve-
ment vieux-catholique. Je serai toujours prét & donner la sainte
communion dans mon Eglise & toutes les personnes qui reconnaissent
de tels principes, et je n’aurai personnellement aucun scrupule de
communier dans une Eglise anglicane 4).» C’est que lui pensait en
termes d’intercommunion plutét que d’union. De son ¢6té la Confé-
rence de Lambeth, en 1888, tout en posant le principe de I’admission
a la table sainte de Vieux-Catholiques, en excluait pourtant ceux dont
le mariage ne correspondait pas aux exigences de la discipline angli-
cane. Par 1 était posée publiquement I'importante question du
divorce et du mariage des divorcés 5). L’ensemble de ces problémes

1) In «Revue i. Th.», 1897, pp. 1564/155.

2) In «IKZ», 1919, p. 21.

%) In Loyson, op. cit., p. 36.

4) Ibid., p. 34.
5) Cf. Steinwachs in «IKZ», 1911, p. 484, et Moss, op. cit., p. 334 s.



— 139 —

|l

reparaitra dans les discussions préparatoires a 'intercommunion de
1931. En résumé nous pouvons dire que dans le dernier quart du
19¢ siécle les relations entre Anglicans et Vieux-Catholiques passent
du plan personnel au plan ecclésiastique et s’orientent nettement dans
le sens de I'intercommunion. Les tractations et les décisions se con-
centrent sur la Suisse et 1’Allemagne pour les Vieux-Catholiques,
sur la Grande-Bretagne et les Etats-Unis d’Amérique pour les
Anglicans. Mer Herzog joue un réle prépondérant dans cette évo-
lution. Il convient en outre de relever les témoignages multiples de la
générosité anglo-américaine pendant toute cette période.Nous!’avons
entendu, le Synode national catholique-chrétien de 1879 avait déja
exprimé sa gratitude & ce sujet. A plus d’une reprise Catholiques-
Chrétiens ou Vieux-Catholiques auront encore I’occasion de marquer
leur reconnaissance pour des signes sensibles de la générosité anglo-
américaine.

De la fin du siécle a la Grande Guerre les relations vieilles-
catholiques et anglicanes marquent le pas. Il y a a cela une cause for-
melle du c6té vieux-catholique. Depuis la Convention d’Utrecht, de
1889, les évéques vieux-catholiques, et par voie de conséquence leurs
Eglises, ne peuvent plus contracter d’obligation «envers d’autres
Eglises sans que la chose n’ait été, au préalable, discutée en conseil
et approuvée & I'unanimité des membres» (art. 5 de la Convention).
Ainsi, tant que les Hollandais n’auront pas reconnu officiellement la
validité des ordres anglicans, aucun progres ne sera possible sur le
chemin de I'intercommunion des deux Communions ecclésiastiques.
De 1908 &4 1913, et méme au dela, I’épisode Mathews, cette tentative
avortée de constitution d’une Eglise vieille-catholique en Angleterre,
indispose fort les Anglicans et agit défavorablement sur les rapports
entre les deux Communions. Une déclaration circonstanciée de
I'épiscopat vieux-catholique, en 1920, mit un point final & cette
affaire 1). En revanche, un fait positif a effet durable: la constitution,
en 1908, de la Société de saint Willibrord, dont le but est de favoriser
et d’intensifier les rapports entre Anglicans et Vieux-Catholiques.
L’intercommunion de 1931, loin de mettre un terme & ’activité de la
Société, I’a au contraire consacrée et lui a donné un départ nouveau
pour rendre toujours plus effective I'intercommunion établie.

Dés la fin de la premiére Guerre mondiale les événements évo-
luent rapidement et s’inscrivent dans le cadre de ’essor du mouve-

1) Texte dans «IKZ», 1920, pp. 94-96.



— 140 —

ment cecuménique contemporain. La 26¢ résolution de I'importante
déclaration de Lambeth, de 1920, émet le désir «de maintenir et
d’affermir les rapports amicaux existant entre les Eglises de la
Communion anglicane d’une part et la vénérable Eglise de Hollande
et les Eglises vieilles-catholiques — notamment en Allemagne, en
Suisse et en Autriche — d’autre part 1).» Le 2 juin 1925, 'archevéque
d’Utrecht, Mer F.Kenninck, adresse a I’archevéque de Cantorbéry
une lettre en latin, dans laquelle il I'informe qu’«apres une longue
enquéte et un grave débat» I’Eglise néerlandaise déclare que «la
succession apostolique n’a pas cessé (,non defecisse‘) dans I’Eglise
anglicane» (au 16¢€ siecle) 2). La méme année notre épiscopat pouvait
alors déclarer: «La Conférence des évéques vieux-catholiques de
I’Union d’Utrecht prend note, dans sa séance du 2 septembre 1925,
4 Berne, de la reconnaissance des ordres de I’Eglise d’Angleterre par
I'Eglise d’Utrecht. Elle s’associe & cette décision, conforme aux
déclarations antérieures de savants vieux-catholiques et d’évéques
de I’Allemagne et de la Suisse, et espére ’avénement d’une étroite
communion avec I'Eglise d’Angleterre et les Kglises qui en sont
issues, sur un terrain vraiment catholique 2).» Cinq ans s’écoulent de
nouveau et nous arrivons a 1930. Cette année-la 'archevéque d’Ut-
recht, accompagné des évéques de Haarlem et de Deventer, tous
trois délégués par la Conférence de nos évéques, se rendent & Londres,
a l'occasion de la Conférence de Lambeth. En deux séances avec un
comité époscopal anglican se prépare I'intercommunion. La Confé-
rence de Lambeth en prend acte, de méme que de la reconnaissance
vieille-catholique de la validité des ordres anglicans. En 1931 se
réunissent, & Bonn, deux commissions théologiques, I'une désignée
par l'archevéque de Cantorbéry, l'autre par I'épiscopat vieux-
catholique. En une journée, le 2 juillet, toutes les questions pen-
dantes sont reprises et discutées: nature de I'autorité ecclésiastique,
importance des tensions théologiques, valeur des 39 articles, rapports
avec les autres Eglises, dans I’Anglicanisme ; autorité de 1’Ecriture,
sens du critére de la foi selon s. Vincent de Lérins, doctrine eucharis-
tique et conciliaire, indissolubilité du mariage et admission des divor-
cés remariés & la communion sacramentelle, pratique de la confession
auriculaire, dans le Vieux-Catholicisme. En somme, ce sont pour une
part des questions déja abordées et partiellement résolues lors des

1) Texte dans «IKZ», 1920, p. 258.
2) Texte dans «IKZ», 1925, p. 65.
%) Texte dans «IKZ», 1926, p. 53.



— 141 —

Conférences unionistes de Bonn, en 1874 et 1875, et pour une autre
part les difficultés doctrinales et disciplinaires que nous avons déja
rencontrées plus haut ). Le tout se ramene a la doctrine scripturaire,
traditionnelle, sacramentelle et disciplinaire dans les deux Commu-
nions. Les deux commissions entérinent en quelque sorte les expé-
riences déja faites antérieurement: les divergences existantes em-
péchent un alignement doctrinal, mais elles n’excluent pas la recon-
naissance d’une commune réalité et volonté catholiques et aposto-
liques. Aussi bien, & défaut d’union corporative, I'intercommunion,
elle, ne serait-elle pas possible et sous quelle forme ? 1’idée d’inter-
communion ¢tait retenue depuis longtemps, nous le savons. Le
2 juillet 1931, les deux commissions la proposent finalement aux
deux Communions ecclésiastiques dans la forme suivante:

«1° Chaque Communion ecclésiastique reconnait la catholicité
de l’autre, son indépencance et maintient la sienne.

20 Chaque Communion ecclésiastique accepte 'admission des
membres de I'autre & la reception des sacrements.

30 I’intercommunion n’exige d’aucune des deux Communions
ecclésiastiques I'adoption de toutes les opinions doctrinales, de toutes
les formes de piété sacramentelle ou de toutes les pratiques liturgiques
propres & 'autre, mais elle implique que chacune croit que 'autre
persévére dans tout ce qui est essentiel & la foi chrétienne.»

Acceptées sous cette forme par les autorités compétentes des
deux Communions, aux dates indiquées au début de cette étude, ces
propositions et leur entérinement marquent l'aboutissement de
soixante années d’efforts.

II.

Ainsi établie en droit, I'intercommunion n’allait pas tarder a se
traduire dans les faits. Ici il suffira d’indiquer ces conséquences con-
crétes, sans entrer dans leur détail. Le détail, on le trouvera dans les
publications officielles et dans la presse des deux Communions.

Aux termes mémes de Darticle second de 'accord de 1931 la
conséquence spécifique de l'intercommunion vieille-catholique et
anglicane est d’ordre sacramentel. ("est méme la seule qui soit
formulée, la reconnaissance de la catholicité et de l'indépendance

1) Voir W.Herzog: ¢«Dokumente», «1KZ», 1931, pp. 129-162, et Moss,
op. cit., pp. 342 ss.



— 142 —

organique et spirituelle (articles premier et troisieme) étant des
présupposés et non des conséquences. Admis & recevoir les sacrements
de ’autre Communion, Anglicans et Vieux-Catholiques font un usage
de plus en plus fréquent de ce droit, surtout de la participation & la
communion eucharistique. En bénéficient des voyageurs, des tou-
ristes, des prétres et des laics, voire des soldats en pays occupés ou
des prisonniers de guerre. Suivant les circonstances et les lieux,
d’occasionnel cet usage peut devenir régulier. Je ne sache pas qu’au-
cune restriction lui soit apportée. Il arrive aussi toujours plus fré-
quemment que des prétres célebrent ou co-célébrent dans des
sanctuaires de la Communion sceur. De méme il y a échange de
fonctions épiscopales. Pour ne parler que de la Suisse, notons que
I’évéque catholique-chrétien a confirmé & plus d’une reprise de jeunes
Anglicans, séparés de leur évéque pendant toute la durée de la guerre.
D’autre part, des évéques vieux-catholiques participent activement
a des sacres anglicans, de méme que des évéques anglicans participent
activement & des sacres vieux-catholiques. Il convient de s’arréter &
ce dernier point, d’'une importance particuliére. Certains ont pu
penser, voire insinuer, que la participation d’évéques vieux-catho-
liques & des sacres anglicans représentait tout 'intérét que les Angli-
cans attacherait & l'intercommunion avec les Vieux-Catholiques.
Cette participation finirait, en effet, par rendre incontestable, aux
yveux de ceux qui en douteraient, la validité de la succession apos-
tolique chez les Anglicans. Le jour viendrait ou 1’Eglise catholique-
romaine elle-méme devrait s’incliner devait cette validité et ainsi
serait effacé I'affront infligé aux Anglicans par Léon XIII. Pareille-
ment, ceux des Orthodoxes orientaux qui hésitent encore devraient
eux aussi reconnaitre cette validité. Le raisonnement ne vaut que
pour ceux qui ont une conception «mécanique» de la succession
apostolique. Mer A.Rinkel s’est publiquement élevé contre une telle
conception. Voici ses paroles: «Nous, Vieux-Catholiques, sommes
convaincus qu’en participant au sacre d’évéques de I'Eglise d’ Angle-
terre nous ne pouvons pas rendre I’épiscopat de celle-ci plus pur, plus
catholique et plus apostolique; 'acte de consécration n’est pas une
transfusion ou une purification ou un affermissement sanguin; ce
serait une maniére mécanique, matérielle et manichéenne de 1’envi-
sager, pour laquelle il n’y a pas de place dans la foi chrétienne. La
participation & une consécration devrait étre précédée de la ferme
conviction que nous prenons part & la communication de la grace
dans une Eglise vraiment catholique et apostolique; notre réelle



— 143 —

participation est la preuve de cette conviction !).» Dans un sens
analogue et quant & une éventuelle reconnaissance des ordres angli-
cans par Rome, voir C.B. Moss?). C’est 1a une question fondamentale
sur laquelle nous aurons l'occasion de revenir.

Pour étre primordiale et spécifique, I'intercommunion sacra-
mentelle n’est pas la seule conséquence de ’accord de 1931. Soit sous
I’égide de la Société de saint Willibrord, soit par voie officielle ou par
des initiatives privées, les échanges personnels s’intensifient entre les
deux Communions: visites, réceptions, individuelles ou par groupes,
camps de jeunesse, etc. De plus l’assistance matérielle s’est accrue,
sous sa forme financiére notamment, par 'aide généreuse de 1'Eglise
épiscopale américaine aux Eglises vieilles-catholiques éprouvées par
la derniére guerre mondiale, et sous forme de services réciproques.
Une congrégation anglicane ou vieille-catholique manque-t-elle en
un lieu d’église ou de chapelle, elle pourra utiliser 1’église ou la
chapelle vieille-catholique ou anglicane qui s’y trouve, de fagon
provisoire ou durable. Les nécessités et I'imagimation ne pourront
qu’amplifier ces conséquences variées.

Sacramentelle et pratique dans ses effets, I'intercommunion de
1931 crée peu & peu un climat psychologique et spirituel dans lequel
va pouvoir s’élaborer une théologie de I'intercommunion elle-méme,
théologie dont on est en droit d’attendre des résultats féconds. Enavril
dernier, une commission officieuse de théologiens anglicans et vieux-
catholiques s’est réunie & Oxford, afin de préparer une premiere
conférence — la premiére depuis 1931 — réservée a des théologiens des
deux Eglises. Cette conférence aura lieu en septembre 1957, & la
veille du 17¢ Congreés vieux-catholique international. Elle sera sans
doute suivie d’autres. On ne peut que se féliciter de cette initiative,
car des questions délicates sont restées en suspens, en 1931, qui
continuent de se poser avec une acuité accrue, ainsi celle de 'autorité
en matiére de foi ou celle du divorce et du mariage des divoreés,
d’autres sont nées de la pratique de l'intercommunion de méme
qu’avec le développement des deux Eglises, interne et au sein du
mouvement cecuménique et de la chrétienté en général. Tous ces
problémes requiérent une solution sinon unique du moins en accord

1) Voir «Theology», numéros d’oct., nov. et déc. 1947. Voir également
I'importante étude de Mgr Rinkel sur I’intercommunion, présentée au 16¢Con-
grés vieux-catholique international, 1953, dans «I. K. Z.», 1953, pp. 209-230,
particuliérement pp. 221 ss.

?) Op. cit., p. 348.



— 144 —

avec les termes de l'intercommunion et capable d’ouvrir & cette
derniere des aspects nouveaux. Je voudrais maintenant essayer de
montrer quelle orientation me semble devoir prendre le développe-
ment théologique de'intercommunion anglicane et vieille-catholique.

I11.

De T'acte de 1931 Bishop Neill observe justement qu’il «est
I'unique exemple en Occident d'une intercommunion entre une
Eglise qui est passée par la crise de la Réforme du 16€ siécle et une
autre Eglise qui, bien qu’ayant accompli sa propre réforme, a échappé
aux bouleversements de cette époque difficile !)». Un coup d’ceil sur
les pratiques actuellement connues d’intercommunion nous per-
mettra de nous en rendre compte et de mieux mesurer la portée
théologique des accords de 1931.

Avec les théologiens de la Conférence de Lund, en 1952, nous
pouvons discerner sept pratiques différentes d’intercommunion dans
la chrétienté actuelle,]’on veut bien élargir le terme d’intercommunion
a la communion ouverte, limitée ou non, etc. 2). Notons que, dans leur
définition, ces pratiques sont susceptibles d’étre nuancées et pré-
cisées et qu’elles peuvent se révéler complémentaires. Bornons-nous
a l'essentiel: 10 L’union pléniére d’Eglises organiquement diverses
mais confessionnellement unies. Exemple: Orthodoxes, Luthériens,
Réformés, etc., par «famille». 20 L’intercélébration, et par conséquent
aussi 'intercommunion, d’Eglises confessionnellement plus ou moins
proches. Exemple: Luthériens et Réformés en France. 3° L’inter-
communion d’Eglises originellement différentes. Exemple: Anglicans
et Vieux-Catholiques. Nous y reviendrons. 4° La communion ouverte,
des Eglises admettant sans plus des membres d’autres Eglises et
d’autres confessions a leur table sainte. Ainsi pratiquent, de nos jours,
les Eglises membres de 1'Alliance réformée mondiale. 5° La com-
munion ouverte mutuelle. Exemple: Réformés et certains Luthé-
riens. 6° La communion ouverte mais limitée aux seuls cas de néces-
sité, lorsque des chrétiens sont dans 'impossibilité matérielle de
recevoir les sacrements, notamment de communier, dans leur propre
Eglise. Cette pratique, dite de 'économie, est de plus en plus appli-
quée de nos jours, officiellement ou officieusement. 7° La communion

1) In «History of the Ecum. Mvt», p. 470/471.
2) «Report of the Third World Conference on Faith and Order», 1952,
pp. 38 s.



— 145 —

fermée, c’est-a-dire réservée aux seuls membres d’'une méme Eglise.
Mais alors il n’est plus question d’intercommunion, mais simplement
de communion interne. — Quoi que 'on pense de ces pratiques, elles
viennent toutes a l'appui de ce jugement des théologiens de la
Conférence d’Edimbourg, en 1937: «Nous considérons !inter-
communion sacramentelle comme faisant nécessairement partie
d’une unité satisfaisante de I'Eglise ).»

L’intercommunion entre Anglicans et Vieux-Catholiques s’ap-
parente a la seconde et & la troisieme pratique ci-dessus nommées, done
a 'intercélébration et & I'intercommunion proprement dite. En effet,
elle a été conclue d’Eglise a Eglise, elle s’étend a la réception de tous
les sacrements de chacune des deux Eglises et & tous les membres des
deux Communions ecclésiastiques, sans restriction de lieu ni de
circonstances. D’autre part, chacun des deux clergés peut célébrer
dans les sanctuaires de I'autre, du consentement, bien entendu, du
prétre ou de 'évéque du lieu, mais le droit leur en est en principe
accordé. Toutefois il ne résulte de cette intercommunion et de cette
intercélébration ni unité pléniére dans la foi ni fusion organique,
puisque chaque Communion conserve, nous l’avons entendu, ses
propres opinions doctrinales, formes de piété sacramentelle et pra-
tiques liturgiques, et son indépendance particuliére. Aucune n’inter-
vient dans les affaires propres a I'autre, et les membres de l'épiscopat
anglican ne font pas partie de la Conférence de I'épiscopat vieux-
catholique pas plus que les évéques vieux-catholiques ne sont
membres de la Conférence de Lambeth.

Excepté la permission de participer & leurs propres sacrements,
accordée par elles aux Orientaux matériellement empéchés de rece-
voir les sacrements de la main d'un prétre orthodoxe 2), les Eglises
vieilles-catholiques n’admettent que l'intercommunion et l'inter-
célébration plénieres, qu’elles n’ont établies jusqu’ici qu’avec la seule
Communion anglicane. Car ¢’est leur doctrine constante que l'inter-
communion doit se baser, comme en 1931, sur la reconnaissance
réciproque de la catholicité, celle-ci incluant I’apostolicité. Aussi bien
leur tendance profonde est-elle & I'union plutét qu’a I'intercom-
munion. Il s’ensuit que pour elles l'intercommunion implique

1} «Rapport de la deuxiéme Conférence universelle de Foi et Constitu-

tion», 1937, p. 30.
2) Communication de M#" A Kiiry, in «Rules and Customs of Churches

concerning Intercommunion and open Communion», éd. par le secrétariat
de «Faith and Order», 1944, p. 44.



— 146 —

nécessairement l'intercélébration, ce qui fait qu’elles ne parlent
habituellement que d’intercommunion et non d’intercélébration.
Cela explique le commentaire vieux-catholique suivant des accords
de Bonn: «Une Eglise est catholique si elle garde intact le depositum
fides transmis aux apétres. Une Eglise ne peut étre appelée catholique
que dans la mesure d’une continuité entre elle et I’Eglise des apétres.
Cette continuité avec I’Eglise des premiers siécles se manifeste dans la
foi (,in creed‘), la liturgie et les ordres. Ces trois éléments ne peuvent
exister a I'état séparé; ils relévent I'un de I’autre, indissolublement.
L’évéque maintient la pureté liturgique et en méme temps propage
la. foi. En conséquence son ministéere est essentiel & une Eglise
catholique 1).»

Plus nuancée est la position anglicane. En fait, sinon toujours en
droit 2), les Eglises de la Communion anglicane pratiquent & peu pres
toutes les formes d’'intercommunion. Bien que I’ Anglicanisme ne soit
pas une confession & proprement parler et que la Conférence de
Lambeth n’y posséde point I’autorité que la Conférence des évéques
a dans le Vieux-Catholicisme, ses différentes Eglises sont, bien en-
tendu, en union pléniere. Avec nous elles pratiquentl’intercommunion
et I'intercélébration. Telles d’entre elles pratiquent plus ou moins la
communion ouverte. Et surtout elles s’ouvrent toujours davantage a
la pratique de la communion ouverte limitée. D’oli, dans les deux
derniers cas, des polémiques souvent violentes au sein de I’Angli-
canisme, lorsque, par exemple, 'évéque de Chicago offrit la commu-
nion & tous ceux qui voulaient la prendre, a I’occasion de I’Assemblée
du Conseil cecuménique, en 1954, ou encore lorsque I’Eglise d’Angle-
terre entre en pourparlers d’«intercommunion» avec des Eglises non
épiscopales. On comprend done que «la plupart des Eglises anglicanes
n’interprétent pas I’accord (de Bonn) dans un sens exclusif, depuis
qu’elles ont des régles et des usages selon lesquels des membres
d’Eglises autres que 1’ Eglise vieille-catholique, y compris en certaines
circonstances des membres d’Eglises non épiscopales, sont admis &
la communion 3)».

1) Cité par J.P.Hickinbotham, in «Intercommunion. The report of the
theological Commission appointed by the Continuation Committee of the
World Conference on Faith and Order, etc.», London, 1952, p. 379. Ici on
se reportera avec fruit & I’étude de Mgr Urs Kiiry: « Konfession und Oku-
mene», « 1. K.Z.», 1953, pp. 129-145, et & celle déja signalée de Mgr A. Rinkel :
« Interkommunion», « I. K. Z.», 1953, pp. 209-230.

2) Voir «Rules and Customs», cité plus haut (p. 1452), pp. b ss.

3) Hickinbotham in «Intercommuniony, cité plus haut (1), p. 379.



— 147 —

Ainsi les faits prouvent que l'intercommunion anglicane et
vieille-catholique n’a pas surmonté la tension catholico-protestante, &
laquelle d’ailleurs le Congres anglican mondial de 1954, & Minneapolis,
a déclaré tenir et qui est si sensible dans I’cecuménisme contemporain,
Mais l'intercommunion de 1931 prend & cet égard une valeur exem-
plaire pour les deux Communions et pour le dialogue cecuménique.
(’est par I'indication du sens de cette valeur exemplaire que je veux
conclure.

A Bonn, en 1931, les délégués vieux-catholiques n’ont pas
bronché sur la position traditionnelle vieille-catholique, fidéle, comme
I’Orthodoxie orientale, a la catholicité de I’Eglise indivisée du premier
millénaire. A cet égard ils étaient liés par la Déclaration d’Utrecht,
de 1889 1). De leur coté les délégués anglicans ont fait état de la
déclaration du comité de la Conférence de Lambeth, de 1930: « Nous
nous en tenons a la foi catholique dans sa totalité, ¢’est-a-dire & la
vérité du Christ, contenue dans I'Ecriture Sainte, fixée dans le
symbole de foi apostolique et de Nicée, exprimée dans les sacrements
de I’Evangile et les rites de I’Eglise primitive — comme indiqué dans le
Livre des pri¢res publiques avec ses différentes applications — et
garantie par le triple degré du ministere ecclésiastique.» A quoi I'un
d’eux a tenu d’ajouter que les «evangelicals» auraient formulé la
déclaration de fagon différente; ainsi ils préféreraient dire: «comme
résumée briévement dans les symboles de foi.» Il le devait dans I’éla-
boration d’un acte engageant les Eglises vieilles-catholiques non
envers le seul parti anglo-catholique mais envers I’ensemble de
I’Eglise anglicane 2). Mais les uns et les autres ont montré qu’il ne
s’agissait pas 1a d’une attitude figée. Or ceci importe! Voyons-le sur
des exemples précis et décisifs. A propos du délicat probléme de
Pautorité et de I'usage de I’Ecriture ainsi que des rapports entre
Ecriture et Tradition, les vieux-catholiques ont approuvé, par la
bouche de I’évéque de Deventer, la doctrine de la valeur premiére des
Ecritures, conformément & 'esprit général du Vieux-Catholicisme et
telle qu’elle s’exprime aussi dans les articles VI et XX des «Articles of
Religion», tandis que ’an précédent, & Londres, les Anglicans avaient
admis la valeur interprétative de la Tradition par rapport & I’Ecri-
ture 3). La position des uns et des autres n’est-elle pas conforme &4 une

1) «IKZ», 1931, pp. 157; idem, ’an précédent, & Londres: ibid., pp. 141
et 146.

%) Ibid., p. 153.

3) Ibid., pp. 166 5. et 143 s.



— 148 —

constante patristique et aux données initiales du «Commonitorium »
de s. Vincent de Lérins ? Le célébre E. Du Pin (1657-1719), dans son
«Commonitorium» sur les 39 Articles, ne raisonnait-il pas dans un
sens analogue 1) ? Et n’est-ce pas le devoir et en méme temps le
privilege des Vieux-Catholiques, des Orthodoxes et des Anglicans
de défendre et d’illustrer la valeur testimoniale de la Tradition chez
les Péres contre le sens déductif et spéculatif qu’elle a pris chez les
Scolastiques, sens entrainant les définitions dogmatiques propres
a I'Eglise catholique-romaine 2)? De méme, lorsque I'évéque de
Deventer accordait aux quatres premiers conciles cecuméniques une
prépondérance sur les trois suivants 3), n’incitait-il pas en méme
temps ses interlocuteurs a prendre en considération la valeur des
trois autres? Ou bien encore, quand les Vieux-Catholiques, Tra-
dition & 'appui, acceptent de placer au premier rang le baptéme et
I'eucharistie, n’engagent-ils pas du méme coup les Anglicans & ne pas
déprécier les cinq autres sacrements %) ? Ainsi, lanotion de catholicité,
fondement de I'intercommunion de 1931, je le rappelle, y prend-elle
un sens ouvert et enrichissant. Quvert ne signifie pas dissolvant, Au
contraire: rendus attentifs au fait qu’il ne saurait y avoir d’apostoli-
cité véritable sans catholicité réelle, les Anglicans sont-ils d’autant
plus prudents dans leurs tractations avec des Eglises privées non
seulement d’épiscopat mais bien plus encore de sens doctrinal
catholique parce qu’authentiquement évangélique. Ils savent qu’il
v a des limites qu’ils ne peuvent franchir sans compromettre non
seulement leur intercommunion avec nous mais aussi leur propre
équilibre. Inversément les Vieux-Catholiques sont-ils entrainés &
reconnaitre qu’il ne saurait y avoir de catholicité véritable sans
apostolicité réelle et non seulement formelle, c’est-a-dire sans
mission d’évangélisation. Loin donc de se contredire et de s’appauvrir,
I’apport catholique et l'influence évangélique produisent ici des
ajustements féconds.

En résumé et en conclusion: le développement théologique de
I'intercommunion de 1931 ira nécessairement dans le sens d’une
définition & la fois plus large et plus nette de la conception de catho-
licité, dont elle procede. Je ne puis en prédire les résultats, mais je

1) Cf. Norman Sykes dans «History of the Ecum. Mvt», p. 156.

%) Voir, p. ex., les notes suggestives du P.F.Cayré: «.’Assomption et
la méthode doctrinale en théologie», dans «L’Année théologique», Paris,
1950, fascicule III, pp. 213-228.

3) «IKZ», 1931, p. 157.

1) «IKZ», 1925, p. 7; Catéchisme catholique-chrétien III, 55.



— 149 —

puis en indiquer le but souhaitable: 'unité finale, avec un concile
commun pour la sauvegarder et en exprimer la vérité. Conforme & la
tendance profonde des efforts unionistes des Vieux-Catholiques,
avec les Orthodoxes comme avec les Anglicans, ce but & atteindre ne
correspond-il pas & celui que poursuit le mouvement cecuménique ?
Les préparatifs et les vingt-cinq premiéres années de I'intercommu-
nion anglicane et vieille-catholique confirment, en effet, I'’expérience
ancienne et récente du dialogue cecuménique: 'entente dans «les
choses essentielles» est indissociable d'un sens général de la foi, de
sa vérité et de son unité, donc de sa catholicité. I.’essentiel, au singu-
lier, c’est d’accéder a la mesure de la plénitude de I’Eglise Corps du
Christ. La est la «comprehensiveness» divine, 1a I’épanouissement du
«depositum fidei». Daigne Dieu en hater I’avenement !

Geneéve, aott 1956. L. Gauthier

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1956. 10



	Pour le 25e anniversaire de l'intercommunion anglicane et vieille-catholique

