
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 46 (1956)

Heft: 3

Artikel: Pour le 25e anniversaire de l'intercommunion anglicane et vieille-
catholique

Autor: Gauthier, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404335

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 133

Pour le 25e anniversaire de l'intercommunion
anglicane et vieille-catholique

Le 7 septembre 1931 la Conférence des évêques vieux-catholiques
prenait les résolutions suivantes :

«l°La Conférence des évêques vieux-catholiques de l'Union
d'Utrecht, réunie à Vienne, le 7 septembre 1931, accepte l'intercommunion

des Eglises vieilles-catholiques avec la Communion anglicane,
la validité des ordres anglicans ayant été reconnue.

2° L'intercommunion consiste dans l'admission réciproque des

membres des deux Communions ecclésiastiques aux sacrements.

3° L'intercommunion n'exige d'aucune des deux Communions
ecclésiastiques l'adoption de toutes les opinions doctrinales, de toutes
les formes de piété sacramentelle ou de toutes les pratiques liturgiques
propres à l'autre, mais elle implique que chacune croit que l'autre
persévère dans tout ce qui est essentiel à la foi chrétienne1).»

Voici donc vingt-cinq ans de cela. La décision de la Conférence de

leurs évêques engageait les Eglises de l'Union d'Utrecht. Toutefois
l'Eglise catholique-nationale polonaise, aux Etats-Unis d'Amérique,
membre de l'Union, a tenu à ratifier l'acte de 1931 par une décision
de son Synode général, en octobre 1946, et, en juillet 1947, d'entente
avec l'Eglise protestante episcopale américaine, en précisait les

modalités d'application territoriale pour les deux Eglises2). Depuis,
l'ensemble des Eglises vieilles-catholiques de l'Union d'Utrecht se

trouve en intercommunion avec la Communion anglicane. De leur
côté, les Convocations de Cantorbéry et celles d'York, en 1932, puis
successivement les autres Eglises membres de la Communion anglicane

ont approuvé l'intercommunion avec les Eglises vieilles-catholiques

de l'Union d'Utrecht 3).

Dans la brève étude qui suit je voudrais rappeler les étapes qui
ont mené à cet accord important puis montrer les conséquences déjà
acquises et celles à attendre encore de l'intercommunion de 1931.

') Dans «IKZ», 1931, p. 161/162.
2) Bishop Boll: «Documents on Christian Unity», third Sories, Oxford

Univorsity Pross, 1948, pp. 60-63; Theodore Andrews: «The Polish National
Catholic Church», SPCK, 1953, pp. 88 ss.; «IKZ», 1947, pp. 266 ss.

3) Bell, loc. cit.; Bishop Neill in «A History of the Ecumenical
Movement», SPCK, 1954, p. 470.

Internat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 3 1956. ;l



— 134

I.
On trouve l'essentiel de l'histoire des rapports entre Vieux-

Catholiques et Anglicans, de Grande-Bretagne et des USA surtout,
sous la plume d'O. Steinwachs1), E. Herzog2), W. Herzog3), A. Küry4)
et C.B.Moss5).

Du côté vieux-catholique, voici d'abord les grands pionniers de

notre mouvement et de l'union des Eglises : les Döllinger, Friedrich,
Langen, Reusch et Reinkens, en Allemagne, E. Herzog, en Suisse,

Michaud, en France et en Suisse, le P.H. Loyson, en France. Outre
leurs relations interconfessionnelles privées, ils agissent efficacement

aux Congrès de Munich, en 1871, de Cologne, en 1872, de Constance,
en 1873, ce dernier suivi des Conférences unionistes de Bonn, en
1874 et 1875. Congrès et Conférences sont l'occasion non seulement
d'études plus ou moins étendues et de déclarations publiques
solennelles, mais aussi de contacts personnels précieux avec les représentants

orthodoxes orientaux, anglicano-épiscopaliens et protestants.
La perspective du début est celle d'une réunion avec l'Orient orthodoxe

et d'un rapprochement avec les épiscopaliens et les protestants
(thèse III du Congrès de Munich, 1871). Cette perspective s'explique
par le fait de la similitude ou de l'analogie de la position vieille-
catholique avec celle de l'Orthodoxie, tandis que l'Anglicanisme a
été marqué par la Réforme du 16e siècle. Mais le rapprochement avec
les Anglicans et les Episcopaliens américains se développera assez

pour passer à l'acceptation commune des thèses unionistes de 1874

et 1875. Bien plus, tandis que les tentatives d'union avec les Orientaux

n'aboutiront pas, malgré l'acceptation partielle par ceux-ci des

thèses de Bonn, le rapprochement avec les Anglicans se transformera
rapidement en perspective d'intercommunion. Les Anglicans en

prennent eux-mêmes l'initiative, en 1874, par l'intermédiaire du
Dr H.Browne, évêque de Winchester, qui, en sa qualité de président
de la Société anglo-continentale, avait déjà pris part au Congrès de

Cologne. L'évêque de Pittsburg, aux USA, également présent à Bonn,
en 1874, s'associa à la déclaration anglicane. De leur côté, Döllinger

») «IKZ», 1911, pp. 169-186 et 471-499.
2) Ibid., 1919, pp. 1-37 et 112-126, en particulier pp. 21-37.
a) Ibid., 1925, pp. 3-26, et 1931, pp. 129-162, les derniers documents

relatant les débats et les décisions de Lambeth, 1930, et Bonn, 1931.
4) In: «Die altkatholische Kirche», coll. «Ekklesia», Gotha, 1935, pp. 97

à 113, surtout pp. 99-109. Voir aussi lettre pastorale, Carême 1932.
6) «The Old Catholic Movement», SPCK, 1948, pp. 326-350, surtout

pp. 329-350.



— 135 —

et Reinkens, appuyés dans la suite par Msr Herzog, reconnaissent la
validité des ordres anglicans. Or on sait la sensibilité pour ne pas dire
la susceptibilité anglicane sur la question de la reconnaissance de

cette validité. Dans la suite on rencontre toujours des représentants
anglicans aux Congrès vieux-catholiques internationaux.

Mais ces premiers efforts demeurent sur le plan personnel, quand
bien même ils jouissent de l'appui de personnalités de la qualité des

Wordsworth, père et fils, et de la sympathie de larges milieux. En
effet, à cette époque, les Eglises vieilles-catholiques sont en pleine
organisation, en Allemagne, en Suisse et dans l'Empire austro-

hongrois; l'Eglise néerlandaise, elle, se tient sur la réserve. Il faudra
donc attendre avant que des contacts officieux ou officiels puissent
s'établir et des décisions formelles être prises. D'ailleurs, de par leur
ampleur et leur portée mêmes, les premiers efforts s'achoppent à des

oppositions. Les «evangelicals» redoutent une influence catholicisante
et les anglo-catholiques favorables à une union avec Rome un
obstacle nouveau. De notre côté, E. Michaud pose déjà des restrictions
à un rapprochement avec l'Anglicanisme1). Mais si l'effort se relâche

sur le plan personnel, il rebondit à l'échelle ecclésiastique. Les
Conférences de Lambeth, pour ne point constituer une autorité ecclésiastique

proprement dite, n'en sont pas moins éminemment représentatives

de la Communion anglicane. Celle de 1878 a une résolution de

sympathie pour les Vieux-Catholiques et désigne «les archevêques
d'Angleterre et d'Irlande, avec l'évêque de Londres, le primus de

l'Eglise episcopale d'Ecosse et l'évêque président de l'Eglise
episcopale des Etats-Unis d'Amérique, l'évêque surintendant des

congrégations américaines sur le continent d'Europe, et l'évêque de

Gibraltar, avec tels autres évêques qu'ils pourraient s'adjoindre»
«pour aviser sur tous les cas où les circonstances le demanderont». II
ne s'agit pas d'obtenir «une uniformité rigide», mais une coopération
non «en contradiction avec les principes énoncés dans nos formulaires»

et dans le respect des légitimes libertés ecclésiastiques
nationales2). Nous avons là la première trame des dispositions de

l'intercommunion de 1931. Fort de l'aide ainsi offerte, le P. H. Loyson
demandera immédiatement et obtiendra une juridiction anglicane,

J) Voir, p. ex.: «Programme de réforme de l'Eglise d'Occidont», Paris,
1872, pp. 91 ss. et passim.

2) Voir texte français dans H.Loyson: «La Réforme catholique et
l'Eglise gallicane», Paris, 1879, pp. 8-12, et dans la version française du
Procès-verbal do la 5e session du Synode national de l'Eglise catholique-
chrétienne de la Suisse, Genève, 1879, pp. 40-42.



— 136 —

«jusqu'au jour où il nous sera possible de nous constituer nous-
mêmes à l'état d'Eglise complète et autonome1)». La paroisse catholique

gallicane de Paris, «formant en France une mission chrétienne2)»,
demeurera sous juridiction anglicane jusqu'en 1893, date où elle

passera sous la juridiction d'Utrecht. A la demande du primat
d'Ecosse, à la haute direction de qui avait été confiée la communauté
de Paris, M^r E.Herzog, évêque de Berne, administre dans cette
dernière le sacrement de confirmation, le 17 juillet 1879, le Conseil
fédéral ayant consenti à cette fonction à l'étranger d'un évêque
suisse3). Msr Herzog note dans son journal intime: «Ainsi
l'intercommunion (avec la Communion anglicane) a été réellement
constatée 4). Ce premier acte officiel d'«intercommunion» sera suivi de
deux ordinations sacerdotales par l'évêque catholique-chrétien, l'une
en 1882, l'autre en 1887, toujours pour Paris 5). Occasionnel il est

déjà caractéristique de ce que sera plus tard l'intercommunion
officielle des deux Communions ecclésiastiques. L'Eglise catholique-
chrétienne devait d'ailleurs répondre formellement à la résolution
de Lambeth par la déclaration suivante: «Le Synode de l'Eglise
catholique-chrétienne de la Suisse, tenu à Soleure, le 5 juin 1879,
déclare : 1° Qu'il a été nanti des décisions prises au sujet de la réforme
catholique par cent évêques de l'Eglise cathohque anglo-américaine,
réunis à Londres en juillet 1878, et que, en considérant les décisions
du Synode d'Olten de 1876, il estime être dans les choses essentielles

sur le même terrain chrétien et catholique que l'Eglise anglo-américaine.

2° Qu'il comprend, lui aussi, le rapprochement des diverses

Eglises en ce sens, que par ce rapprochement, il ne doit être porté
aucune atteinte à l'indépendance des Eglises nationales et au maintien

de leurs particularités justifiées. 3° Qu'il exprime ses respectueux
remerciements à l'Eglise anglo-américaine pour ses preuves
nombreuses de bienveillante sympathie. 4° Qu'il invite l'évêque à

communiquer officiellement cette déclaration aux évêques anglo-
américains qui sont chargés des relations entre l'Eglise anglo-américaine

et l'Eglise catholique-chrétienne de la Suisse 6).» Le Synode

2) Loyson, ibid., p. 17.

2) Loyson, ibid., p. 17.

3) Procès-verbal de la 6e session du Synode national de l'Egliso
catholique-chrétienne de la Suisse, version françaiso, Gonève, 1880; p. 16 s. ;

E.Herzog, in «IKZ», 1919, p. 13.

¦>) W.Herzog: «Bischof Dr. Eduard Herzog», Laufen, 1935, p. 207.
5) «IKZ», 1919, p. 14.

6) Procès-verbal, p. 28.



— 137 —

de l'Eglise vieille-catholique allemande ira plus loin en acceptant, à

l'unanimité, en 1883, une proposition d'accorder «aux membres de

l'Eglise anglaise la sainte communion sous les deux espèces x)».

Quoique officielle, cette résolution n'a cependant pas le caractère
d'une intercommunion formelle d'Eglise à Eglise, mais simplement
celui d'une offre aux membres d'une autre Eglise. De caractère privé
est l'acte suivant qu'il convient de signaler ici dans les termes mêmes
de Mgr E.Herzog: «Un jour vraiment mémorable et qui, je l'espère
avec confiance, portera bonheur à notre Eglise, a été le 10 août 1879),

jour où M. Reinkens, évêque des vieux-catholiques de l'Allemagne,
M. Henry Cotteril, évêque écossais d'Edimbourg, et M. Loyson,
recteur de l'Eglise gallicane, de Paris, étaient réunis dans l'église de

l'Evêque catholique-chrétien, à Berne, et, dans un service solennel,
ont témoigné leur union religieuse avec nous par une communion
commune 2).»En 1878, 1881, 1888, 1895, 1897, M*"- Herzogest l'hôte
de l'Eglise d'Angleterre, en 1878 en compagnie du P.H. Loyson, en
1881 dans celle de M«r Reinkens, en 1888 dans celle de M. Czech,

administrateur diocésain d'Autriche, et du curé hollandais van
Santen. En 1880, répondant à une invitation, il se rend aux Etats-
Unis d'Amérique et y participe activement à la vie religieuse de

l'Eglise episcopale, donnant notamment le sacrement de confirmation.

Il s'étendra sur ce voyage et la vision «catholique» qu'il en

remporte dans une conférence et une lettre pastorale notamment 3).

Dans le cadre de ces contacts s'éclairent les déclarations de sympathie

de la Conférence de Lambeth, en 1888, à l'endroit de nos Eglises
en Allemagne et en Suisse, en Autriche également4). La même
résolution contient un mot mesuré à l'adresse de l'Eglise vieille-catholique

néerlandaise toujours encore sur la réserve et qui hésite à reconnaître

la validité des ordres anglicans. Elle ne s'y résoudra officiellement

qu'en 1925 5). En Suisse, le professeur Michaud, pensant à la
manière des Orientaux en termes d'union plutôt que d'intercommu-
nion, fait des difficultés à propos du catholicisme incomplet, à son sens,

») Cf. «IKZ», 1911, p. 479.
2) Procès-verbal do la 6e session du Synode national de l'Egliso

catholique-chrétienne, etc., 1880, p. 27/28.
3) En voir les textes dans E.Herzog: «Gemeinschaft mit der Anglo-

amerikanischen Kircho», Borne, 1881. Sur l'ensemble dos relations de
MRr Herzog avec l'Eglise anglicane et américaine, voir son propro rappel
dans «IKZ», 1919, surtout pp. 21-37, et W.Herzog, op. cit., pp. 206-211.

4) Voir texte anglais dans Moss: «Old C. Mvt.», p. 334/335.
6) Sur Vieux-Catholiques hollandais ot Ordros anglicans, Moss, ibid.,

pp. 332 à 338.



— 138 —

de l'Anglicanisme. En 1897 il résume ainsi son sentiment à ce sujet:
« Quant à l'union de l'Eglise anglicane, du centre surtout, avec les

Eglises d'Orient et les Eglises anciennes-cathohques, je crois qu'elle
serait possible à de certaines conditions. Je n'ai pas mission pour
préciser ces conditions, mais, à mon humble avis, il me semble qu'on
pourrait s'entendre, 1° si l'Eglise anglicane reprenait purement et
simplement le texte authentique du symbole de Nicée-Constantinople,
sans le mot filioque et avec le mot sancta; 2° si elle déclarait officiellement

reconnaître sept sacrements ; 3° si elle acceptait officiellement les

sept conciles œcuméniques avec leurs «définitions» dogmatiques;
4° si elle reconnaissait comme criterium la règle formulée parVincent
de Lérins: «ce qui a été cru partout, toujours et par tous»; 5° si elle
déclarait officiellement que les 39 articles ne sont ni dogmatiques, ni
obligatoires, mais un simple document de 1562. Telle est, ce me
semble, la base sur laquelle on pourrait s'entendre. Les autres
divergences s'éclairciraient facilement par une bonne application du
criterium susdit1)». C'était demander beaucoup plus que n'en accordait

le fameux «Lambeth Quadrilateral» de 1888. Certes, Ms* Herzog
n'approuvait pas toutes les «institutions» ni tous les «usages» de

l'Eglise anglicane, mais il reconnaissait que dans la Communion
anglicane on peut être «bon catholique2)». Le 2 décembre 1878 il
écrit au P.H.Loyson: «je vous autorise à déclarer formellement que
j'ai reconnu à plusieurs reprises la catholicité de l'Eglise anglo-américaine

3).» Il lui avait déjà écrit, le 26 août de la même année: «Je
regarde comme tout à fait catholiques les principes qui ont été

promulgués par le Synode de Lambeth, dans l'article relatif au mouvement

vieux-catholique. Je serai toujours prêt à donner la sainte
communion dans mon Eglise à toutes les personnes qui reconnaissent
de tels principes, et je n'aurai personnellement aucun scrupule de
communier dans une Eglise anglicane *).» C'est que lui pensait en
termes d'intercommunion plutôt que d'union. De son côté la Conférence

de Lambeth, en 1888, tout en posant le principe de l'admission
à la table sainte de Vieux-Catholiques, en excluait pourtant ceux dont
le mariage ne correspondait pas aux exigences de la discipline anglicane.

Par là était posée publiquement l'importante question du
divorce et du mariage des divorcés 6). L'ensemble de ces problèmes

î) In «Revue i. Th.», 1897, pp. 154/155.
2)In «IKZ», 1919, p. 21.
8) In Loyson, op. cit., p. 36.
4) Ibid., p. 34.
6) Cf. Steinwachs in «IKZ», 1911, p. 484, et Moss, op. cit., p. 334 s.



— 139 —

reparaîtra dans les discussions préparatoires à l'intercommunion de

1931. En résumé nous pouvons dire que dans le dernier quart du
19e siècle les relations entre Anglicans et Vieux-Catholiques passent
du plan personnel au plan ecclésiastique et s'orientent nettement dans
le sens de l'intercommunion. Les tractations et les décisions se

concentrent sur la Suisse et l'Allemagne pour les Vieux-Catholiques,
sur la Grande-Bretagne et les Etats-Unis d'Amérique pour les

Anglicans. Mgr Herzog joue un rôle prépondérant dans cette
évolution. Il convient en outre de relever les témoignages multiples de la

générosité anglo-américaine pendant toute cette période.Nous l'avons
entendu, le Synode national catholique-chrétien de 1879 avait déjà
exprimé sa gratitude à ce sujet. A plus d'une reprise Catholiques-
Chrétiens ou Vieux-Catholiques auront encore l'occasion de marquer
leur reconnaissance pour des signes sensibles de la générosité anglo-
américaine.

De la fin du siècle à la Grande Guerre les relations vieilles-
catholiques et anglicanes marquent le pas. Il y a à cela une cause
formelle du côté vieux-cathohque. Depuis la Convention d'Utrecht, de

1889, les évêques vieux-catholiques, et par voie de conséquence leurs
Eglises, ne peuvent plus contracter d'obligation «envers d'autres
Eglises sans que la chose n'ait été, au préalable, discutée en conseil
et approuvée à l'unanimité des membres» (art. 5 de la Convention).
Ainsi, tant que les Hollandais n'auront pas reconnu officiellement la
validité des ordres anglicans, aucun progrès ne sera possible sur le
chemin de l'intercommunion des deux Communions ecclésiastiques.
De 1908 à 1913, et même au delà, l'épisode Mathews, cette tentative
avortée de constitution d'une Eglise vieille-catholique en Angleterre,
indispose fort les Anglicans et agit défavorablement sur les rapports
entre les deux Communions. Une déclaration circonstanciée de

l'épiscopat vieux-catholique, en 1920, mit un point final à cette
affaire *). En revanche, un fait positif à effet durable : la constitution,
en 1908, de la Société de saint Willibrord, dont le but est de favoriser
et d'intensifier les rapports entre Anglicans et Vieux-Catholiques.
L'intercommunion de 1931, loin de mettre un terme à l'activité de la
Société, l'a au contraire consacrée et lui a donné un départ nouveau

pour rendre toujours plus effective l'intercommunion établie.

Dès la fin de la première Guerre mondiale les événements
évoluent rapidement et s'inscrivent dans le cadre de l'essor du mouve-

») Texto dans «IKZ», 1920, pp. 94^96.



— 140 —

ment œcuménique contemporain. La 26e résolution de l'importante
déclaration de Lambeth, de 1920, émet le désir «de maintenir et
d'affermir les rapports amicaux existant entre les Eglises de la
Communion anglicane d'une part et la vénérable Eglise de Hollande
et les Eglises vieilles-catholiques - notamment en Allemagne, en
Suisse et en Autriche - d'autre partx).» Le 2 juin 1925, l'archevêque
d'Utrecht, M"r F. Kenninck, adresse à l'archevêque de Cantorbéry
une lettre en latin, dans laquelle il l'informe qu'«après une longue
enquête et un grave débat» l'Eglise néerlandaise déclare que «la
succession apostolique n'a pas cessé (,non defecisse') dans l'Eglise
anglicane» (au 16e siècle)2). La même année notre épiscopat pouvait
alors déclarer: «La Conférence des évêques vieux-catholiques de

l'Union d'Utrecht prend note, dans sa séance du 2 septembre 1925,
à Berne, de la reconnaissance des ordres de l'Eglise d'Angleterre par
l'Eglise d'Utrecht. Elle s'associe à cette décision, conforme aux
déclarations antérieures de savants vieux-catholiques et d'évêques
de l'Allemagne et de la Suisse, et espère l'avènement d'une étroite
communion avec l'Eglise d'Angleterre et les Eglises qui en sont
issues, sur un terrain vraiment catholique 3). » Cinq ans s'écoulent de

nouveau et nous arrivons à 1930. Cette année-là l'archevêque
d'Utrecht, accompagné des évêques de Haarlem et de Deventer, tous
trois délégués par la Conférence de nos évêques, se rendent à Londres,
à l'occasion de la Conférence de Lambeth. En deux séances avec un
comité époscopal anglican se prépare l'intercommunion. La Conférence

de Lambeth en prend acte, de même que de la reconnaissance

vieille-catholique de la validité des ordres anglicans. En 1931 se

réunissent, à Bonn, deux commissions théologiques, l'une désignée

par l'archevêque de Cantorbéry, l'autre par l'épiscopat vieux-
catholique. En une journée, le 2 juillet, toutes les questions
pendantes sont reprises et discutées : nature de l'autorité ecclésiastique,

importance des tensions théologiques, valeur des 39 articles, rapports
avec les autres Eglises, dans l'Anglicanisme; autorité de l'Ecriture,
sens du critère de la foi selon s. Vincent de Lérins, doctrine eucharistique

et conciliaire, indissolubilité du mariage et admission des divorcés

remariés à la communion sacramentelle, pratique de la confession

auriculaire, dans le Vieux-Catholicisme. En somme, ce sont pour une

part des questions déjà abordées et partiellement résolues lors des

Texte dans «IKZ», 1920, p. 258.
2) Texte dans «IKZ», 1925, p. 65.
3) Texte dans «IKZ», 1926, p. 53.



— 141 —

Conférences unionistes de Bonn, en 1874 et 1875, et pour une autre
part les difficultés doctrinales et disciplinaires que nous avons déjà
rencontrées plus haut1). Le tout se ramène à la doctrine scripturaire,
traditionnelle, sacramentelle et disciplinaire dans les deux Communions.

Les deux commissions entérinent en quelque sorte les
expériences déjà faites antérieurement: les divergences existantes
empêchent un alignement doctrinal, mais elles n'excluent pas la
reconnaissance d'une commune réalité et volonté catholiques et apostoliques.

Aussi bien, à défaut d'union corporative, l'intercommunion,
elle, ne serait-elle pas possible et sous quelle forme L'idée d'inter-
communion était retenue depuis longtemps, nous le savons. Le
2 juillet 1931, les deux commissions la proposent finalement aux
deux Communions ecclésiastiques dans la forme suivante:

« 1° Chaque Communion ecclésiastique reconnaît la catholicité
de l'autre, son indépencance et maintient la sienne.

2° Chaque Communion ecclésiastique accepte l'admission des

membres de l'autre à la reception des sacrements.

3° L'intercommunion n'exige d'aucune des deux Communions
ecclésiastiques l'adoption de toutes les opinions doctrinales, de toutes
les formes de piété sacramentelle ou de toutes les pratiques liturgiques
propres à l'autre, mais elle implique que chacune croit que l'autre
persévère dans tout ce qui est essentiel à la foi chrétienne.»

Acceptées sous cette forme par les autorités compétentes des

deux Communions, aux dates indiquées au début de cette étude, ces

propositions et leur entérinement marquent l'aboutissement de

soixante années d'efforts.

II.

Ainsi établie en droit, l'intercommunion n'allait pas tarder à se

traduire dans les faits. Ici il suffira d'indiquer ces conséquences
concrètes, sans entrer dans leur détail. Le détail, on le trouvera dans les

publications officielles et dans la presse des deux Communions.

Aux termes mêmes de l'article second de l'accord de 1931 la
conséquence spécifique de l'intercommunion vieille-catholique et

anglicane est d'ordre sacramentel. C'est même la seule qui soit

formulée, la reconnaissance de la catholicité et de l'indépendance

Voir W.Herzog: «Dokumente», «IKZ», 1931, pp. 129-162, et Moss,

op. cit., pp. 342 ss.



— 142 —

organique et spirituelle (articles premier et troisième) étant des

présupposés et non des conséquences. Admis à recevoir les sacrements
de l'autre Communion, Anglicans et Vieux-Catholiques font un usage
de plus en plus fréquent de ce droit, surtout de la participation à la
communion eucharistique. En bénéficient des voyageurs, des

touristes, des prêtres et des laïcs, voire des soldats en pays occupés ou
des prisonniers de guerre. Suivant les circonstances et les lieux,
d'occasionnel cet usage peut devenir régulier. Je ne sache pas qu'aucune

restriction lui soit apportée. Il arrive aussi toujours plus
fréquemment que des prêtres célèbrent ou co-célèbrent dans des

sanctuaires de la Communion sœur. De même il y a échange de
fonctions épiscopales. Pour ne parler que de la Suisse, notons que
l'évêque catholique-chrétien a confirmé à plus d'une reprise de jeunes
Anglicans, séparés de leur évêque pendant toute la durée de la guerre.
D'autre part, des évêques vieux-catholiques participent activement
à des sacres anglicans, de même que des évêques anglicans participent
activement à des sacres vieux-catholiques. Il convient de s'arrêter à

ce dernier point, d'une importance particulière. Certains ont pu
penser, voire insinuer, que la participation d'évêques vieux-catholiques

à des sacres anglicans représentait tout l'intérêt que les Anglicans

attacherait à l'intercommunion avec les Vieux-Catholiques.
Cette participation finirait, en effet, par rendre incontestable, aux
yeux de ceux qui en douteraient, la validité de la succession
apostolique chez les Anglicans. Le jour viendrait où l'Eglise catholique-
romaine elle-même devrait s'incliner devait cette validité et ainsi
serait effacé l'affront infligé aux Anglicans par Léon XIII. Pareillement,

ceux des Orthodoxes orientaux qui hésitent encore devraient
eux aussi reconnaître cette validité. Le raisonnement ne vaut que
pour ceux qui ont une conception «mécanique» de la succession

apostolique. M&r A. Rinkel s'est publiquement élevé contre une telle
conception. Voici ses paroles: «Nous, Vieux-Catholiques, sommes
convaincus qu'en participant au sacre d'évêques de l'Eglise d'Angleterre

nous ne pouvons pas rendre l'épiscopat de celle-ci plus pur, plus
cathohque et plus apostolique; l'acte de consécration n'est pas une
transfusion ou une purification ou un affermissement sanguin; ce

serait une manière mécanique, matérielle et manichéenne de l'envisager,

pour laquelle il n'y a pas de place dans la foi chrétienne. La
participation à une consécration devrait être précédée de la ferme
conviction que nous prenons part à la communication de la grâce
dans une Eglise vraiment cathohque et apostolique; notre réelle



¦ — 143 —

participation est la preuve de cette conviction1).» Dans un sens

analogue et quant à une éventuelle reconnaissance des ordres anglicans

par Rome, voir C.B.Moss2). C'est là une question fondamentale
sur laquelle nous aurons l'occasion de revenir.

Pour être primordiale et spécifique, l'intercommunion
sacramentelle n'est pas la seule conséquence de l'accord de 1931. Soit sous

l'égide de la Société de saint Willibrord, soit par voie officielle ou par
des initiatives privées, les échanges personnels s'intensifient entre les

deux Communions : visites, réceptions, individuelles ou par groupes,
camps de jeunesse, etc. De plus l'assistance matérielle s'est accrue,
sous sa forme financière notamment, par l'aide généreuse de l'Eglise
episcopale américaine aux Eglises vieilles-catholiques éprouvées par
la dernière guerre mondiale, et sous forme de services réciproques.
Une congrégation anglicane ou vieille-catholique manque-t-elle en

un lieu d'église ou de chapelle, elle pourra utiliser l'église ou la
chapelle vieille-catholique ou anglicane qui s'y trouve, de façon
provisoire ou durable. Les nécessités et l'imagimation ne pourront
qu'amplifier ces conséquences variées.

Sacramentelle et pratique dans ses effets, l'intercommunion de
1931 crée peu à peu un chmat psychologique et spirituel dans lequel
va pouvoir s'élaborer une théologie de l'intercommunion elle-même,
théologie dont on est en droit d'attendre des résultats féconds. En avril
dernier, une commission officieuse de théologiens anglicans et vieux-
catholiques s'est réunie à Oxford, afin de préparer une première
conférence - la première depuis 1931 - réservée à des théologiens des

deux Eghses. Cette conférence aura heu en septembre 1957, à la
veille du 17e Congrès vieux-catholique international. Elle sera sans
doute suivie d'autres. On ne peut que se féliciter de cette initiative,
car des questions déhcates sont restées en suspens, en 1931, qui
continuent de se poser avec une acuité accrue, ainsi celle de l'autorité
en matière de foi ou celle du divorce et du mariage des divorcés,
d'autres sont nées de la pratique de l'intercommunion de même

qu'avec le développement des deux Eghses, interne et au sein du
mouvement œcuménique et de la chrétienté en général. Tous ces

problèmes requièrent une solution sinon unique du moins en accord

x) Voir «Theology», numéros d'oct., nov. et déc. 1947. Voir également
l'importante étude de Mgr Rinkel sur l'intercommunion, présentée au ^Congrès

vieux-catholique international, 1953, dans «I. K. Z.», 1953, pp. 209-230,
particulièrement pp. 221 ss.

2) Op. cit., p. 348.



— 144 —

avec les termes de l'intercommunion et capable d'ouvrir à cette
dernière des aspects nouveaux. Je voudrais maintenant essayer de

montrer quelle orientation me semble devoir prendre le développement

thèologique de l'intercommunion anglicane et vieille-catholique.

III.
De l'acte de 1931 Bishop Neill observe justement qu'il «est

l'unique exemple en Occident d'une intercommunion entre une
Eglise qui est passée par la crise de la Réforme du 16e siècle et une
autre Eglise qui, bien qu'ayant accompli sa propre réforme, a échappé
aux bouleversements de cette époque difficile 1)». Un coup d'œil sur
les pratiques actuellement connues d'intercommunion nous
permettra de nous en rendre compte et de mieux mesurer la portée
théologique des accords de 1931.

Avec les théologiens de la Conférence de Lund, en 1952, nous

pouvons discerner sept pratiques différentes d'intercommunion dans
la chrétienté actuelle, l'on veut bien élargir le terme d'intercommunion
à la communion ouverte, limitée ou non, etc.2). Notons que, dans leur
définition, ces pratiques sont susceptibles d'être nuancées et
précisées et qu'elles peuvent se révéler complémentaires. Bornons-nous
à l'essentiel : 1° L'union plénière d'Eglises organiquement diverses
mais confessionnellement unies. Exemple: Orthodoxes, Luthériens,
Réformés, etc., par «famille». 2° L'intercélébration, et par conséquent
aussi l'intercommunion, d'Eglises confessionnellement plus ou moins
proches. Exemple: Luthériens et Réformés en France. 3°
L'intercommunion d'Eglises originellement différentes. Exemple : Anglicans
et Vieux-Catholiques. Nous y reviendrons. 4° La communion ouverte,
des Eglises admettant sans plus des membres d'autres Eglises et
d'autres confessions à leur table sainte. Ainsi pratiquent, de nos jours,
les Eglises membres de l'Alliance réformée mondiale. 5° La
communion ouverte mutuelle. Exemple: Réformés et certains Luthériens.

6° La communion ouverte mais limitée aux seuls cas de nécessité,

lorsque des chrétiens sont dans l'impossibilité matérielle de

recevoir les sacrements, notamment de communier, dans leur propre
Eglise. Cette pratique, dite de l'économie, est de plus en plus appliquée

de nos jours, officiellement ou officieusement. 7° La communion

In «History of the Eciim. Mvt», p. 470/471.
2) «Report of the Third World Conference on Faith and Order», 1952,

pp. 38 s.



— 145 —

fermée, c'est-à-dire réservée aux seuls membres d'une même Eglise.
Mais alors il n'est plus question d'intercommunion, mais simplement
de communion interne. - Quoi que l'on pense de ces pratiques, elles
viennent toutes à l'appui de ce jugement des théologiens de la
Conférence d'Edimbourg, en 1937: «Nous considérons
l'intercommunion sacramentelle comme faisant nécessairement partie
d'une unité satisfaisante de l'Eglise x).»

L'intercommunion entre Anglicans et Vieux-Catholiques
s'apparente à la seconde et à la troisième pratique ci-dessus nommées, donc
à l'intercélébration et à l'intercommunion proprement dite. En effet,
elle a été conclue d'Eglise à Eglise, elle s'étend à la réception de tous
les sacrements de chacune des deux Eglises et à tous les membres des

deux Communions ecclésiastiques, sans restriction de lieu ni de
circonstances. D'autre part, chacun des deux clergés peut célébrer
dans les sanctuaires de l'autre, du consentement, bien entendu, du
prêtre ou de l'évêque du lieu, mais le droit leur en est en principe
accordé. Toutefois il ne résulte de cette intercommunion et de cette
intercélébration ni unité plénière dans la foi ni fusion organique,
puisque chaque Communion conserve, nous l'avons entendu, ses

propres opinions doctrinales, formes de piété sacramentelle et
pratiques liturgiques, et son indépendance particulière. Aucune n'intervient

dans les affaires propres à l'autre, et les membres de l'épiscopat
anglican ne font pas partie de la Conférence de l'épiscopat vieux-
catholique pas plus que les évêques vieux-catholiques ne sont
membres de la Conférence de Lambeth.

Excepté la permission de participer à leurs propres sacrements,
accordée par elles aux Orientaux matériellement empêchés de recevoir

les sacrements de la main d'un prêtre orthodoxe 2), les Eglises
vieilles-catholiques n'admettent que l'intercommunion et Tinter-
célébration plénières, qu'elles n'ont établies jusqu'ici qu'avec la seule

Communion anglicane. Car c'est leur doctrine constante que
l'intercommunion doit se baser, comme en 1931, sur la reconnaissance

réciproque de la catholicité, celle-ci incluant l'apostolicité. Aussi bien

leur tendance profonde est-elle à l'union plutôt qu'à l'intercommunion.

Il s'ensuit que pour elles l'intercommunion implique

') «Rapport do la deuxième Conférenco universelle de Foi et Constitution»,

1937, p. 30.
2) Communication de M«r A.Küry, in «Rules and Customs of Churches

concerning Intercommunion and open Communion», éd. par le secrétariat
do «Faith and Order», 1944, p. 44.



— 146 —

nécessairement l'intercélébration, ce qui fait qu'elles ne parlent
habituellement que d'intercommunion et non d'intercélébration.
Cela explique le commentaire vieux-catholique suivant des accords
de Bonn : «Une Eglise est catholique si elle garde intact le depositum
fidei transmis aux apôtres. Une Eglise ne peut être appelée catholique
que dans la mesure d'une continuité entre elle et l'Eglise des apôtres.
Cette continuité avec l'Eglise des premiers siècles se manifeste dans la
foi (,in creed'), la liturgie et les ordres. Ces trois éléments ne peuvent
exister à l'état séparé ; ils relèvent l'un de l'autre, indissolublement.
L'évêque maintient la pureté hturgique et en même temps propage
la foi. En conséquence son ministère est essentiel à une Eglise
cathohque 1).»

Plus nuancée est la position anglicane. En fait, sinon toujours en

droit 2), les Eghses de la Communion anglicane pratiquent à peu près
toutes les formes d'intercommunion. Bien que l'Anglicanisme ne soit

pas une confession à proprement parler et que la Conférence de

Lambeth n'y possède point l'autorité que la Conférence des évêques
a dans le Vieux-Catholicisme, ses différentes Eghses sont, bien
entendu, en union plénière. Avec nous elles pratiquent l'intercommunion
et l'intercélébration. Telles d'entre elles pratiquent plus ou moins la
communion ouverte. Et surtout elles s'ouvrent toujours davantage à

la pratique de la communion ouverte limitée. D'où, dans les deux
derniers cas, des polémiques souvent violentes au sein de

l'Anglicanisme, lorsque, par exemple, l'évêque de Chicago offrit la communion

à tous ceux qui voulaient la prendre, à l'occasion de l'Assemblée
du Conseil œcuménique, en 1954, ou encore lorsque l'Eglise d'Angleterre

entre en pourparlers d'«intercommunion» avec des Eglises non
épiscopales. On comprend donc que «la plupart des Eghses anglicanes
n'interprètent pas l'accord (de Bonn) dans un sens exclusif, depuis
qu'elles ont des règles et des usages selon lesquels des membres
d'Eglises autres que l'Eglise vieille-catholique, y compris en certaines
circonstances des membres d'Eglises non épiscopales, sont admis à

la communion 3)».

*) Cité par J.P.Hickinbotham, in «Intercommunion. The report of the
theological Commission appointed by the Continuation Committee of the
World Conference on Faith and Order, etc.», London, 1952, p. 379. Ici on
se reportera avec fruit à l'étude de Mgr Urs Küry : « Konfession und
Ökumene», «I.K.Z.», 1953, pp. 129-145, età celle déjà signalée de Mgr A. Rinkel:
«Interkommunion», «I.K.Z.», 1953, pp. 209-230.

2) Voir «Rules and Customs», cité plus haut (p. 1452), pp. 5 ss.
3) Hickinbotham in «Intercommunion», cité plus haut f1), p. 379.



— 147 —

Ainsi les faits prouvent que l'intercommunion anglicane et
vieille-catholique n'a pas surmonté la tension cathohco-protestante, à

laquelle d'ailleurs le Congrès anglican mondial de 1954, à Minneapolis,
a déclaré tenir et qui est si sensible dans l'œcuménisme contemporain.
Mais l'intercommunion de 1931 prend à cet égard une valeur exemplaire

pour les deux Communions et pour le dialogue œcuménique.
C'est par l'indication du sens de cette valeur exemplaire que je veux
conclure.

A Bonn, en 1931, les délégués vieux-catholiques n'ont pas
bronché sur la position traditionnelle vieille-catholique, fidèle, comme
l'Orthodoxie orientale, à la catholicité de l'Eglise indivisée du premier
millénaire. A cet égard ils étaient liés par la Déclaration d'Utrecht,
de 1889 *). De leur côté les délégués anglicans ont fait état de la
déclaration du comité de la Conférence de Lambeth, de 1930: «Nous

nous en tenons à la foi catholique dans sa totalité, c'est-à-dire à la
vérité du Christ, contenue dans l'Ecriture Sainte, fixée dans le

symbole de foi apostolique et de Nicée, exprimée dans les sacrements
de l'Evangile et les rites de l'Eglise primitive - comme indiqué dans le

Livre des prières publiques avec ses différentes applications - et
garantie par le triple degré du ministère ecclésiastique.» A quoi l'un
d'eux a tenu d'ajouter que les «evangelicals» auraient formulé la
déclaration de façon différente; ainsi ils préféreraient dire: «comme
résumée brièvement dans les symboles de foi.» Il le devait dans
l'élaboration d'un acte engageant les Eglises vieilles-catholiques non
envers le seul parti anglo-catholique mais envers l'ensemble de

l'Eglise anglicane 2). Mais les uns et les autres ont montré qu'il ne

s'agissait pas là d'une attitude figée. Or ceci importe! Voyons-le sur
des exemples précis et décisifs. A propos du délicat problème de

l'autorité et de l'usage de l'Ecriture ainsi que des rapports entre
Ecriture et Tradition, les vieux-catholiques ont approuvé, par la
bouche de l'évêque de Deventer, la doctrine de la valeur première des

Ecritures, conformément à l'esprit général du Vieux-Catholicisme et
telle qu'elle s'exprime aussi dans les articles VI et XX des «Articles of
Religion», tandis que l'an précédent, à Londres, les Anglicans avaient
admis la valeur interprétative de la Tradition par rapport à l'Ecriture

3). La position des uns et des autres n'est-elle pas conforme à une

>) «IKZ», 1931, pp. 157; idem, l'an précédent, à Londres: ibid., pp. 141

et 146.
2) Ibid., p. 153.
3) Ibid., pp. 156 s. ot 143 s.



— 148 —

constante patristique et aux données initiales du « Commonitorium»
de s.Vincent de Lérins Le célèbre E.Du Pin (1657-1719), dans son
«Commonitorium» sur les 39 Articles, ne raisonnait-il pas dans un
sens analogue 1) Et n'est-ce pas le devoir et en même temps le

privilège des Vieux-Catholiques, des Orthodoxes et des Anglicans
de défendre et d'illustrer la valeur testimoniale de la Tradition chez
les Pères contre le sens déductif et spéculatif qu'elle a pris chez les

Scolastiques, sens entraînant les définitions dogmatiques propres
à l'Eglise catholique-romaine 2) De même, lorsque l'évêque de

Deventer accordait aux quatres premiers conciles œcuméniques une
prépondérance sur les trois suivants 3), n'incitait-il pas en même

temps ses interlocuteurs à prendre en considération la valeur des

trois autres Ou bien encore, quand les Vieux-Catholiques,
Tradition à l'appui, acceptent de placer au premier rang le baptême et
l'eucharistie, n'engagent-ils pas du même coup les Anglicans à ne pas
déprécier les cinq autres sacrements 4) Ainsi, la notion de catholicité,
fondement de l'intercommunion de 1931, je le rappelle, y prend-elle
un sens ouvert et enrichissant. Ouvert ne signifie pas dissolvant. Au
contraire: rendus attentifs au fait qu'il ne saurait y avoir d'apostoli-
cité véritable sans catholicité réelle, les Anglicans sont-ils d'autant
plus prudents dans leurs tractations avec des Eglises privées non
seulement d'épiscopat mais bien plus encore de sens doctrinal
catholique parce qu'authentiquement évangélique. Ils savent qu'il
y a des limites qu'ils ne peuvent franchir sans compromettre non
seulement leur intercommunion avec nous mais aussi leur propre
équilibre. Inversement les Vieux-Catholiques sont-ils entraînés à

reconnaître qu'il ne saurait y avoir de catholicité véritable sans

apostolicité réelle et non seulement formelle, c'est-à dire sans
mission d'évangélisation. Loin donc de se contredire et de s'appauvrir,
l'apport catholique et l'influence évangélique produisent ici des

ajustements féconds.

En résumé et en conclusion: le développement théologique de
l'intercommunion de 1931 ira nécessairement dans le sens d'une
définition à la fois plus large et plus nette de la conception de catholicité,

dont elle procède. Je ne puis en prédire les résultats, mais je

*) Cf. Norman Sykes dans «History of the Ecum. Mvt», p. 156.
2) Voir, p. ex., les notes suggostivos du P.F.Cayré: «L'Assomption et

la méthodo doctrinale en théologie», dans «L'Annéo théologique», Paris,
1950, fascicule III, pp. 213-228.

3) «IKZ», 1931, p. 157.
4) «IKZ», 1925, p. 7; Catéchisme catholique-chrétien III, 55.



— 149 —

puis en indiquer le but souhaitable: l'unité finale, avec un concile

commun pour la sauvegarder et en exprimer la vérité. Conforme à la
tendance profonde des efforts unionistes des Vieux-Catholiques,
avec les Orthodoxes comme avec les Anglicans, ce but à atteindre ne

correspond-il pas à celui que poursuit le mouvement œcuménique
Les préparatifs et les vingt-cinq premières années de l'intercommunion

anglicane et vieille-catholique confirment, en effet, l'expérience
ancienne et récente du dialogue œcuménique: l'entente dans «les

choses essentielles» est indissociable d'un sens général de la foi, de

sa vérité et de son unité, donc de sa catholicité. L'essentiel, au singulier,

c'est d'accéder à la mesure de la plénitude de l'Eglise Corps du
Christ. Là est la «comprehensiveness» divine, là l'épanouissement du
«depositum fidei». Daigne Dieu en hâter l'avènement

Genève, août 1956. L.Gauthier

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1956. 10


	Pour le 25e anniversaire de l'intercommunion anglicane et vieille-catholique

