Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 46 (1956)

Heft: 2

Artikel: Die Probleme des Offertoriums und Versuche zu ihrer Losung [Schluss]
Autor: Pursch, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404334

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404334
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 106 —

Die Probleme des Offertoriums und Versuche
zu ihrer Losung
(Schluss)

VI

Wir konnten nachweisen, dass die als Priesterliturgie entstan-
denen Offertoriumsgebete den anfinglichen Sinn hatten, den Prie-
ster bei seinen mannigfachen Handlungen in seiner Andacht zu for-
dern und zu befruchten, da er infolge der Handlungen dem Gesang
der Gemeinde nicht die erforderliche Aufmerksamkeit schenken
konnte. Darum sollten diese Gebete oder dhnliche aus zeitgenos-
sischen Quellen stammende der Priesterliturgie reserviert bleiben,
nicht aus Uberheblichkeit oder um eine Trennung zwischen Priester
und Gemeinde herbeizufiithren, sondern aus rein liturgiegeschicht-
lichen und praktischen Erwigungen heraus. Als Gemeindeliturgie
erhalten diese Gebete einen zu starken Akzent und werden im ge-
meinsamen Vollzug leicht missverstindlich, unecht und unglaub-
wirdig. Die Losung wird in kurzen Strichen diese sein: Wihrend
des Opferganges bzw. der Einsammlung des Kirchenopfers bereitet
der Priester unter stillem Gebet die Opferelemente zu, wendet sich
dann an die Gemeinde mit der Bitte um ihre Fiirbitte und spricht
die «Oratio super oblata». (Gebet iiber die Opfergaben.) Wihrend
des Opferganges bzw. der Einsammlung des Kirchenopfers kann
die Gemeinde ein der Kirchenzeit oder der Opferung entsprechendes
Lied singen oder nach ganz altem Vorbild in Schweigen verharren.

Die anglikanischen Liturgien lassen daher bis auf die schot-
tische die Gabenbereitung still geschehen. In der schottischen Li-
turgie steht auch nur zum Schluss ein Gebet, das man als Offer-
toriumsgebet im gleichen Sinn wie die mozarabischen und die aus
ihnen gestalteten romischen werten darf. Es bezieht sich allerdings
auf die Darbringung des Kirchenopfers, das in den vorher genannten
Liturgien fehlt. « Gepriesen bist Du, Herr, Gott, fiir immer und ewig.
Herr, Dein ist die Kraft und die Ehre, der Sieg und die Herrlich-
keit, denn alles ist Dein im Himmel und auf Erden. Dein, Herr, ist
das Reich und Du bist erhoht als Haupt tiber das All. Reichtum
und Ehre kommen von Dir, und von Deinen Gaben bringen wir
Dir dar. Amen.»

Die Zuriistung der Gaben ist heute auf ein Mindestmass be-
schrinkt, die Herbeibringung lediglich im levitierten Hochamt noch



— 106 —

hervorgehoben. Dadurch fallen natiirlich viele symbolische Hand-
lungen fort, die sonst verdeutlichend das ganze Geschehen beglei-
teten. Die orthodoxe Liturgie hat diesen Urbestand treuer bewahrt
und dadurch ihre Tiefenwirkung als Liturgie auf die Gemeinde
nicht verloren. Das Ideal, das Pius V. bei der Reform der Mess-
liturgie vorgeschwebt hat, ihr jene Reinheit und Klarheit wieder-
zugeben, die sie zur Zeit der Kirchenviter besessen hat, diirfte
wohl auch heute noch giiltig und aller Beachtung wert sein, aber
wie jede Reform hatte sie auch ihre Schattenseiten. Die Reinigung
der Liturgie von dem Rankenwerk der Volksfrommigkeit und Volks-
dichtung hatte zur Folge, dass sie aus dem geschichtlichen Leben
der Volker herausgelost wurde. Wir sehen das nicht nur bei der
Neuordnung des Offertoriums, sondern auch bei der Neufassung
der Hymnen, die vor allem unter Urban VIII. geschah, der die
aus der Seele des Volkes quellenden Lieder auf ein klassisches Tdeal
formaler Vollendung und kiihler Schonheit zugeschnitten hat. So
sehr die Reform dazu beigetragen hat, Ordnung, Zucht und Mass
in die gottesdienstliche Feier einzufiihren, so sehr hat sie auch die
Kluft zwischen Altar und Gemeinde vergrossert. Es erscheint hier
ein vollig neues Verhaltnis zur Tradition, das nahezu gegen alles
Bisherige steht, fremd, feindselig und protestierend, einen verhing-
nisvollen Bruch vollziehend. Die Haltung der damaligen Reformer
ist vielleicht dadurch deutlicher charakterisiert, wenn wir uns daran
erinnern, dass Urban VIII. es war, der die Denkmailer antiker ro-
mischer Baukunst zerstort hat. Trotzdem ist diese Reform in ihrer
Art bestechend, — aber wie alles von Menschenhand, wie wir sahen,
unzulinglich, trotzdem durchaus wert, dass darauf weitergebaut
und daran weitergearbeitet wird.

Wenn wir im Abendland noch von einer Aussonderung der
Opfergaben sprechen wollen, so kénnen wir das nicht in der Be-
deutung des eigentlichen Wortsinnes. Das Brot ist ja schon bereitet.
Es ist schon in der Sakristei ausgesondert, ja eigentlich seit der Ver-
wendung des ungesiuerten Brotes schon vorher durch seine eigene
Zubereitung. In der byzantinischen Liturgie ist durch die Aus-
sonderung des «Lammes» aus dem gesduerten Brot noch die Sym-
bolik der Auswahl und Ausscheidung aus den dargebrachten Gaben
erhalten. Der Wein wird durch den uralten Vermischungsritus fiir
das Mahl zubereitet. Die Entziehung aus dem Profangebrauch ge-
schieht durch die Niederlegung der eucharistischen Opferelemente
auf dem Altar, vor allem durch die begleitenden Gebete, am aus-



— 107 —

drucksvollsten durch die kleine «Epiklese». Durch die Herab-
rufung des heiligenden Gottes und seines Segens werden die Gaben
aus dem gewdhnlichen Gebrauch herausgenommen und fiir die
Opferhandlung bestimmt: geheiligt, Gott iibereignet. Die heutige
Form der «KEpiklese» vermeidet die ausdriickliche Anrufung des
Heiligen Geistes. Vollig verschwunden ist leider die sinnbildwirk-
liche Handlung des Opfergangs und die Niederlegung der Opfer-
gabe der Gemeinde.

In der heutigen Gestalt fehlt vielfach die Beziehung zwischen
der Gemeinde und ihrem Opfer. Diese Beziehung konnte folgender-
massen wiederhergestellt werden: a ) durch die Teilnahme am Opfer-
mahl und 6) durch die Gabendarbringung, die gleichzeitig das Ein-
gehen in die Opferhandlung selbst sein soll, wie es in dem Gebet
der drei Jiinglinge als Selbstaufopferung ausgesprochen ist: «In
spiritu humilitatis et in animo contrito suscipiamur a Te, Do-
mine!»

Zur Bereitung des heiligen Mahles war es notwendig, dass alle
dazu beitragen mussten. In der Eucharistiefeier der alten Kirche
brachten die Gilaubigen (nachgewiesen seit dem 3.Jh.) ihre Opfer-
gaben in feierlicher Prozession an den Opfertisch (Prothesis), der
vor dem Altare stand, spiter an die Kanzellen. Dabei wurde seit
dem 5.Jahrhundert ein Prozessionsgesang — ein Responsorium —
gesungen, wihrend der Bischof die Gaben in Empfang nahm und
zum Schluss nur ein Gebet sprach, die oratio super oblata (secreta).
Kern und Sinn dieses Offertoriums ist eindeutig der Opfergang der
Glaubigen als Manifestation der Opfergesinnung des Herzens.

Wenn auch die Bemerkungen Justinus des Martyrers nur all-
gemein gehalten sind und aus diesen Worten noch nicht streng
eine Oblation des Volkes gefolgert werden kann, so ist doch aus den
andern Quellen der Schluss dazu berechtigt. Hippolyt spricht in
seiner Kirchenordnung wiederholt von einer Oblation des Volkes,
wenn auch vom Opfergang nicht ausdriicklich die Rede ist. Dass
aber ausser Brot und Wein auch noch andere Gaben dargebracht
wurden, geht aus einigen anderen Stellen und aus Gebeten hervor,
die eigens dafiir bestimmt waren. Es wird ein deutlicher Unterschied
gemacht zwischen den Friichten, die zum Opfergang gebracht wer-
den durften, und denen, die dazu nicht geeignet waren. Hippolyt
gibt uns ein klares Bild der Oblationen, wenn er auch nichts davon
iiberliefert, wann und wie diese zum Altar gebracht wurden. «Alle
sollen sich bestreben, dem Bischof jederzeit die Erstlinge der Feld-



— 108 —

friichte, die ersten Erzeugnisse, darzubringen. Der Bischof nehme
sie mit Dank an und segne sie, indem er den Namen des Uber-
bringers nennt und spricht: Wir danken dir, Herr und Gott, und
opfern dir die Erstlinge der Friichte, welche du uns gegeben hast,
dass wir von ihnen nehmen, nachdem du sie durch dein Wort zur
Reife gebracht und der Erde befohlen hast, alle Friichte hervor-
zubringen zum Nutzen, zur Freude und zur Nahrung des Menschen-
geschlechtes und aller erschaffenen Wesen. Wir preisen dich, o Gott,
wegen dieser und aller anderen Dinge, durch welche du uns Wohl-
taten erwiesen hast; denn du hast die ganze Schopfung mit ver-
schiedenen Friichten geziert durch deinen hl. Sohn Jesus Christus,
durch den dir und ihm und dem Heiligen Geiste Ruhm sei in alle
Ewigkeit, Amen. Das sind die Friichte, die gesegnet werden sollen:
Traube, Feige, Apfel, Olive, Birne, Granatapfel, Pfirsich, Kirsche,
Mandel. Nicht gesegnet werden sollen: Lotus oder Zwiebel oder
Knoblauch oder Pfebe oder Gurke oder etwas anderes von Ge-
miisen. Werden Blumen gebracht, so nehme man Rose und Lilie
an; die anderen lasse man nicht annehmen.» (Hippolyt, Kirchen-
ordnung, Kap. 23, 24).

Cyprian von Karthago tadelt den Reichen, der zur Eucharistie
ohne Opfergabe kommt und doch bei der Kommunion einen Teil
des vom Armen Geopferten nimmt. (Cypr., De opere et eleemos.
c. 15 CSEL 3, 384.). In dhnlicher Weise dussert sich Caesarius von
Arles (Caes. v. Arles, Serm. 13, Morin 63; PL 39, 2238). Ein Beweis
dafiir, dass die zum Opfer notwendigen Gaben, einschliesslich der
Opferelemente, von den Gliubigen dargebracht wurden.

Die Apostolischen Konstitutionen sprechen in ihren Canones
(4.Jh.) ganz deutlich vom Opfergang. «Wenn ein Bischof oder
Priester wider die vom Herrn iiber das Opfer gegebene Konstitution
etwas anderes auf dem Altare Gottes geopfert hat als Honig oder
Milch, oder statt des Weines ein berauschendes oder kiinstliches
Getrink, oder Vogel, oder irgendwelche Tiere, oder Hiilsenfriichte:
der soll, weil ordnungswidrig handelnd, abgesetzt werden. Aus-
genommen zu einer Zeit frischer Ahren und Trauben darf man nichts
anderes zum Altare bringen als Ol zum hl. Licht und Réucher-
gewiirze fiir die Zeit des gottlichen Opfers. Eine jegliche andere
Frucht aber soll ins Haus geschickt werden, als Erstlinge fiir Bischof
und Priester, nicht aber zum Altar. Es ist aber bekannt, dass Bi-
schiofe und Priester mit den Diakonen und den iibrigen Klerikern
teilen.»



— 109 —

Die Synode von Macon (585) enthilt im 4. Kanon eine An-
ordnung, dass Ménner und Frauen an allen Sonntagen Brot und
Wein zum Altare bringen sollen. Das wurde in der Folgezeit bis ins
spite Mittelalter immer wieder von den Synoden eingeschirft, frei-
lich mit immer weniger Erfolg.

EKin sehr eindringlicher Beweis ist der Mosaikfussboden des
Domes von Aquileja aus dem Jahre 317 n.Chr. Hier ist ein Opfer-
gang der Glaubigen dargestellt. Dazu sind die Spuren der Prothesis
genau zu erkennen, die etwa fiinf Meter vor dem Altare stand. Auch
die Mosaiken von Ravenna sind beweiskraftig mit dem Opfergang
des Kaisers. Justinian und der Kaiserin Theodora.

Sinn dieses Opferganges sollte sein: 1. dass sich in der Gabe
der Mensch selber darbringt und schenkt. Ob wir das heute auch
noch von der kleinen Miinze sagen konnen, die wir von unserem
Uberfluss opfern ? 2. Brot und Wein stehen in ihrer Symbolik — wie
schon vorher ausgefiihrt — fiir das ganze menschliche Leben. 3. Die
Einzelgabe wird zur gemeinsamen Opferspende der ganzen Ge-
meinde. 4. Durch die gleichzeitige Zuriistung des Herzens und die
Selbsthingabe sollte das notwendige geistige Eingehen in das Opfer
Jesu erfolgen. Alles ist Gabe fir Christus, ob fir die Eucharistie-
feier oder die Bediirfnisse des mystischen Leibes Christi. Darum ist
das entscheidende Moment die personliche Beteiligung des ein-
zelnen an der Opferhandlung und erst in zweiter Linie der Beitrag
zu den Kultuskosten. 5. Das Offertorium kann nicht abgesondert
und verselbstindigt werden im Sinne eines alttestamentlichen
Speiseopfers nach der Weise des Melchisedech. Es ist im (Gegenteil
nur zu verstehen in Verbindung mit dem Opfer Christi.

Was die Christen der Urzeit als irdische Gabe zum Altare
brachten, erhielten sie als himmlische Speise zuriick. Gott nimmt
unsere GGabe an, darum diirfen wir seine Gegengabe nicht ablehnen.
Unser Geben enthilt die Verpflichtung, auch zu empfangen.

Die Wendung von der actio zur blossen oratio — ein Zeichen
der Opferscheu und die immer grosser werdende Distanz zum Altar
haben hier Wertvolles zerstort oder doch zumindest undeutlich wer-
den lassen. Es erweckt den Anschein, als wiiren wir uns noch gar
nicht klar dariiber geworden, was wir eigentlich verloren haben,
niamlich die gemeinsame Bereitung der Opfergaben durch die ganze
Gemeinde. :

Mit dem Aufhoren des Opferganges trat eine Verkiirzung des
Gesanges zum Offertorium ein. Zugleich wurde eine Reihe von



— 110 —

Priestergebeten obligatorisch, die vor allem in der Privatmesse zur
Aufgabe hatten, die entstandene Liicke auszufiillen bzw. an die
Stelle des eigentlichen Opferganges zu treten. Diese Priestergebete
wurden in unserer liturgischen Entwicklung zu Gemeindegebeten
gemacht. Kénnen wir diese Entwicklung positiv bewerten ? In dem
Sinne jedenfalls, dass sie die entstandene Liicke jetzt sinnvoller
ausfiillen als sonst und den Gedanken des Opfers im Sinne von Ge-
meinschaft, Kameradschaft und Gefolgschaftstreue (germanischer
Ursprung!) stirker bewusst werden lassen, aber doch auch ander-
seits sich mit einem Minimum an Handlung, Haltung und Ge-
sinnung zufrieden geben. Vom Mittun fiithrt der Weg allméihlich
abwarts zum Zuschauen. Gebete, die aus sich heraus nicht ein-
deutig sind, verlieren leicht ihren urspriinglichen Sinn, zumal keine
der vorliegenden Ordnungen den Kern des Offertoriums klar er-
kennen lidsst und leicht proleptisch verstanden werden kann.

Das Wesen des Offertoriums liegt im Opfergang der Glaubigen —
auch in seiner heutigen Gestalt. Es fordert das Mittun, die Aktivitat
aller Teilnehmer. Das Missverstehen des Offertoriums als einer
Vorwegnahme der Opfergedanken des Kanons geht allerdings aus
einer Betrachtungsweise hervor, die einseitig der Ratio verpflichtet
ist und die {iberlieferte altkirchliche Ganzheitsschau ausser acht
lasst.

VII.

Ohne die tiefen Einsichten in die Theologie des mystischen
Leibes Christi wird uns die ganze Eucharistiefeier und nicht nur
das Offertorium unverstindlich bleiben. Es geht hier zudem nicht
um die «res» wegen ihrer Geringfiigigkeit im Hinblick auf die Grosse
Gottes, sondern — wie bereits wiederBolt herausgestellt — um die
«action. Die «res» ist nur Sinnbild der inneren Gesinnung, des Le-
bensopfers in seiner ganzen Fiille durch die Symbolik von Brot
und Wein. Wir kénnen das Ganze ja iiberhaupt nur verstehen in
dem Sinne, dass wir die materiellen Elemente der Eucharistiefeier
zur Verfiigung stellen aus den Gaben, die Gott uns gegeben hat.
Die Gaben an sich sind zu klein und zu unbedeutend, um ein theo-
logisches Missverstdndnis hervorrufen zu kénnen. Entscheidend ist
allein, dass hier der Wille lebt zum Schenken an Gott, dass hier
das Beten zum Tun und Handeln wird. Die héhere Bestimmung
der Gaben steht doch im Blickfeld, die im gegenwiirtigen Mischungs-
gebet des romischen Ordo, einer nur ganz wenig verinderten alten



— 111 —

Weihnachtsoration, nicht nur auf die Verwandlung und Heiligung
unserer Gaben, sondern unseres ganzen Menschentums ausgeweitet
wird.

Wir stellen uns dariiber hinaus in Gegensatz mit den iltesten
Opferungsgebeten mit ihren Termini, wenn wir Ausdriicke wie
«hostia», «sacrificiumy», ¢oblatio», «munera oblata», «nostra», «tibi
dicata» vermeiden und darauf verzichten wollen, Brot und Wein
(auch wenn sie konsekriert sind) als unsere Opfergaben zu bezeich-
nen. Wir konnen darum auch das «Opfer» nicht in ein blosses « Dar-
stellen» umwandeln. Wir diirfen die Eucharistiefeier nicht materiali-
sieren im Sinne einer Wiederholung des Kreuzesopfers und eines
grobsinnlichen Opferbegriffs, aber anderseits auch nicht spirituali-
sieren, als ob die Opfergabe nur Gebet und Danksagung wiire.
(Minucius Felix, Octavius c. 32, 1 CSEL 2, 45. — vgl. ¢. 10, 2 ebd. 14. -
Tertull., de spect. ¢. 13 CSEL 20, 15. — Clem. Rom., ad Cor. 36, 1. -
Justinus, Dial. ¢. Tryph. c. 41 PG 6, 564.) Wir diirfen, wie schon
mehrfach betont, den paulinischen Begriff des mystischen Leibes
Christi nicht aus den Augen verlieren und werden dann am ehesten
Zugang finden zu dem, was dltestes, ererbtes Gut der Kirche ist.

Der von der 3. internationalen Studienwoche altkatholischer
Theologen in Solothurn an die internationale liturgische Kommis-
sion gestellte Antrag beziiglich der Offertoriumsgebete '3) bleibt
letztlich unbefriedigend: «Die Leitgedanken der Offertoriums-
gebete sollen sein: Ausscheidung und Zuriistung, Selbstaufopferung,
Danksagung und Darbietung im Hinblick auf die folgende Konse-
kration und Kommunion.» «Es ist zu fragen, ob nicht alle Wen-
dungen, die von einer Darbringung von Opfergaben reden (dazu
gehort der Ausdruck Offertorium als solcher) zu vermeiden sind.
Von jeder Vorwegnahme von Epiklese und Konsekration ist ab-
zusehen.» Es wurde im vorhergehenden hinreichend darauf hin-
gewiesen, dass das Offertorium nur verstindlich ist im Hinblick
auf die ganze Eucharistiefeier. Die Vermeidung der eigentlichen
Opfertermini selbst bleibt widerspruchsvoll, weil wir dann auch die
«Danksagung» nicht erwihnen diirften, da unter « Danksagung» die
Konsekration erfolgt und man dann ebenfalls wieder einwenden
konnte, sie wiire vorausgenommen. Der Sinn dieses Antrags kann
darum wohl nur dieser sein, dass im Offertorium der Blick auf das
kommende eigentliche Opfergeschehen stirker zum Ausdruck ge-
bracht wird. Am besten wird man sich wohl orientieren an den alten

lz")7 Internationale Kirchliche Zeitschrift, Bern 1955, 2. Heft, S. 76.



— 112 —

«orationes super oblata», die zum Inhalt hatten: a ) die Darbringung
der Gaben, b) die Bitte um ihre Heiligung (selbstverstéindlich im
Sinne einer Vorweihe und Vorausschau auf die eigentliche Opfer-
weihe) und ¢) den Bezug auf das Heilsgeschehen. Das Anbieten und
Darreichen der Gaben erfolgt zum Zwecke der Huldigung und der
Anerkennung Gottes als des Herrn und Vaters. Die Gabe ist immer
Symbol der Person des Opfernden. Der Opfersymbolismus kommt
in einigen klassischen Sekreten klar zum Ausdruck: «Gib, dass wir
mit der Gabe des Altars das Opfer einer vollkommenen Liebe ver-
binden» (Fest des hl. Bischofs Paulinus, 22. Juni). « Nimm die Gabe
an, damit wir dir unsern Geist als wohlgefilliges Opfer anbieten»
(Samstag nach Aschermittwoch). « Gib uns die Gnade, durch die
Gabe dieses Geheimnisses dir ein geliutertes Herz darzubringen»
(Samstag nach Pfingsten). Die Reihe dieser Beispiele kénnte selbst-
verstindlich erheblich vermehrt werden. Wir sehen hier einen Pa-
rallelismus walten zwischen Gabe und Gebet. Beide werden zu-
gleich dargebracht und um ihre Annahme gebetet. Mit den Gaben
oder in den Gaben wird der Mensch selbst Gott dargebracht. Wir
bringen Brot und Wein nicht um ihrer selbst willen dar, sondern
damit sie zur Opfergabe werden, die Christus ist. Schon das Mass
der Gabe ist ein Beweis fiir die Symbolik und widerlegt das Miss-
verstindnis Luthers, Gott Brot und Wein zu opfern.

Man wendet freilich ein, der eucharistische Christus selbst als
solcher sei eine Gabe, die um ihrer selbst willen Gott angeboten
wird. Christus habe ja auch sich selbst dem Vater am Kreuze ge-
opfert. Es ist richtig, dass wir auf unseren Altiaren eine Gabe haben,
uns von Gott selbst geschenkt, die um ihrer selbst willen wiederum
Gott dargebracht wird. Es wurde aber auch schon klar und deut-
lich darauf aufmerksam gemacht auf die Theologie des mystischen
Leibes Christi, und es ist als theologisch sicher anzusehen, dass die
Gegenwirtigsetzung des Kreuzesopfers keinen anderen Sinn haben
kann, als die Kirche, den mystischen Leib Christi, in Verbindung
und heiliger Gemeinschaft mit Christus dem himmlischen Vater
darzubringen. Wir konnen sagen, dass dies die einhellige Lehre der
Messerklirer und Theologen der alten Kirche ist, bei denen gerade
die Lehre vom mystischen Leibe Christi und der tieferen Eingliede-
rung der Gldubigen in denselben durch die Eucharistiefeier von so
grosser Bedeutung ist. |

Wir Menschen sind einer Annahme von seiten Gottes nicht
wert, deshalb vereinen wir uns im Opfer mit der dem Vater wohl-



— 113 —

gefilligen Gabe: mit dem Opferlamm des N.T. und sind in Ver-
bindung mit ihm der Annahme von seiten Gottes sicher, wenn wir
durch die Gnade lebendige Glieder dieses Leibes Christi sind.
Christus vollzieht das Opfer, um uns als seine Kirche in sein Pascha
hineinzunehmen, in sein Hiniibergehen aus dieser Welt zum Vater.
Sein Opfer wird zum Opfer der Kirche. Die Kirche sagt durch die
Eucharistie Ja zum Kreuzesopfer. Der Bund, der geschlossen wurde,
fordert vom einzelnen die Annahme und innere Zustimmung bzw.
die entsprechende Haltung. (Vgl. Mt. 20, 28. — Is. 61, 8. — Jer. 33,
20f. — Bar. 2, 35. — Jer. 31, 31-34 und 33, 8 und 32, 40. — Hebr. 9, 15.—
1. Kor. 11, 24. — Luk. 22, 19. — Mk. 14, 24. — Mt. 26, 28. — 1. Kor. 11,
25. — Luk. 22, 20.)

VIII.

Welche Vorschlige konnen nun aus den vorgelegten Erkennt-
nissen zur Losung der Offertoriumsprobleme gemacht werden ?

Grundsatzlich muss zunichst betont werden, dass das Ideal
allen liturgischenVollzugs ist, wenn die vom Priester geleitete heilige
Handlung gleichermassen aus dem Willen und Tun der Gemeinde
hervorwiichst. Darum wird gerade fiir uns als den Verfechtern der alt-
katholischen Idee das Hauptanliegen sein, die Herbeibringung und
Bereitung der Gaben wieder zu einem Tun der ganzen Gemeinde zu
gestalten.

Dabei soll beachtet werden, dass die Riickfiihrung auf alt-
katholischen Bestand nicht einfach die Heriibernahme altchrist-
licher Urelemente bedeutet. Manche der erfolgten Entwicklungen
kann nicht einfach als wertlos abgetan werden. Wir wollen uns bei
der Neugestaltung dieses Teils der Eucharistiefeier Tiiren offen-
halten fiir heute noch nicht genau abzusehende, aber sich schon
anbahnende gesunde Entwicklungen, die vor allem aus dem tief-
inneren Zusammenhang von Liturgie und Diakonie hervorquellen.
Die Gestaltung der «Opferung» wird jedoch noch viel Uberlegungen
notwendig machen. Das Interesse der Gliubigen an der Eucharistie-
feier muss gerade in der Hinsicht geweckt werden, dass die Ge-
meinde nicht nur mitbetet, sondern wieder handelnd wird, wieder
begreifen lernt, dass es auf das Tun aus der Gesinnung ankommt.
Das ist in einer opferscheuen und materialistischen Zeit wie der
unsern von ganz besonderer Bedeutung.

Was wir heute noch an Handlungselementen von seiten der
Glaubigen besitzen, ist im allgemeinen noch die Absammlung des



— 114 —

Kirchenopfers (Kollekte) und vereinzelt zu besonderen Anléissen noch
ein Opfergang, zumeist aber auch mit Geld. Hier konnte nun ange-
kniipft werden, indem zunéchst der Absammlung des Kirchenopfers
iiber den praktischen Zweck hinaus wieder eine wiirdigere Gestalt
gegeben wird. Sie sollte im Zusammenhang bleiben mit der Gaben-
bereitung, indem sie mit dem Offertorium beginnt, durch Vertreter
des Kirchenvorstandes oder der Naturstinde vorgenommen und
dann an den Altar oder einen eigenen Gabentisch gebracht wird.
Wihrend dieser Absammlung konnte der Offertoriumsgesang ge-
sungen werden, und der Priester bereitet indessen unter Gebet die
Elemente zur Eucharistiefeier. Das ist zunichst der Rahmen, der
dann weitere Gestaltungsmoglichkeiten hinsichtlich der Handlung
und der dabei zu sprechenden Gebete zulisst.

Der Hostienopfergang zu besonderen Anlissen und in aus-
gewihlten Kreisen, wie Erstkommunion, Firmung, Trauung, Ju-
gendgottesdiensten lisst zwei Gestaltungsmoglichkeiten zu, die
selbstverstindlich wieder weiter abgewandelt werden koénnen:
a) Jeder bringt seine Hostie an den Altar und legt sie dem Priester
auf die Patene; b ) durch zwei Vertreter werden auf einer Patene die
Hostien und in einer Kanne der Wein an den Altar gebracht, die
der Priester entgegennimmt. Diesen Hostienopfergang finden wir
schon bei Wilhelm von Hirsau (Const. I 84; II 30): Der Sakristan
reicht vom grossen Hostienteller jedem eine Hostie mit einem gol-
denen oder silbernen Loffel, die man auf einem Tiichlein entgegen-
nimmt. Ein zweiter giesst jedem Wein in seinen Becher. So trug
man beides zum Priester hin 14).

Es handelt sich hier durchaus nicht um eine iisthetische Spie-
lerei, sondern um ein seelsorgliches Anliegen, die Gemeinde wieder
auf ihr Mitwirken hinzulenken.

Auch der Liebesgabenopfergang konnte durch seine Verbin-
dung zwischen Liturgie und Diakonie — der Altar wirklich wieder
als der gemeinsame Tisch der Gemeinde — von grossem Segen fiir
die Gemeinde werden. Im ¢Altkatholischen Volksblatt» (November
1953, Nr. 11, Seite 119) schildert Pfarrer Heinrich Schmitt den
von ihm eingefithrten Brauch des Erntedankopfergangs in den
Randengemeinden : «Kinder brachten zur Opferung Korn, Gemiise,
Brot, Hostien, Friichte, Wein, Honig und Flachs zum Altar. Bei
der Uberreichung jeder einzelnen Gabe wurde ein sinnreiches Opfer-

14y §, Jungmann, a. a. O. IT S. 16.



— 115 —

gebet gesprochen. Alsdann sprach die Gemeinde das Tischgebet.
Nach der Segnung der Erntegaben sprach der Priester das Ernte-
dankgebet.» Vorschlige zu Gabenopfergingen an besonderen Tagen
fiir die kirchlichen Bediirfnisse (Kerzen, Ol, Weihrauch, Blumen), die
von der liturgischen Bewegung gemacht werden, sind sicherlich
sehr wertvolle Hinweise zur Verlebendigung der Liturgie. Jung-
mann weist nachdriicklich und mit Recht darauf hin, dass die Gabe
der Gemeinde wieder auf die «lebendige Wurzel eines Beitrags» zu-
riickgefiithrt werden solle, «der primér Gabe an Gott sein will und
erst iiber den Altar zum irdischen Empfinger kommt '%)». Das Geld
ist wie in anderen menschlichen Bereichen an die Stelle der (caben
getreten. Wir miissen dann noch mehr darauf bedacht sein, dass
diese Gaben mit der Gabenbereitung in Zusammenhang bleiben
und nicht erst zum Schluss des Gottesdienstes an der Kirchentiir
gesammelt werden.

Mit der Oblation in der Gestalt zumeist der Absammlung des
Kirchenopfers liuft die Bereitung der fiir die eucharistische Feier
bestimmten Elemente parallel. Was in der heutigen Liturgiegestalt
vor allem fehlt, ist das Element der Herbeibringung der Gaben
(heute nur noch im levitierten Hochamt mancherorts erhalten ge-
blieben!). Die Zuriistung der Gaben gehorte urspriinglich auch nicht
an den Altar und besteht ja heute lediglich noch in der Vermischung
von Wein und Wasser seit der Einfiihrung des ungesiuerten Brotes
und der kleinen Hostien fir die Gliubigenkommunion.

Um wenigstens der Symbolik besser gerecht zu werden, wiire
zu erwigen, ob die (caben nicht zuerst auf einer « Prothesis» (Neben-
altar) bereitgestellt und dann zum Offertorium an den Altar iiber-
tragen werden sollten. Dieser Zug des Priesters mit seinen Mess-
dienern von der Prothesis zum Altar mit den fiir die Eucharistie-
feier bestimmten Opfergaben, wihrend gleichzeitig das Opferungs-
lied gesungen und das Kirchenopfer gesammelt wird, wiirde sicher-
lich dazu beitragen, der Gemeinde das Offertorium wieder mehr be-
wusst werden zu lassen. Zudem ist diese Gestaltung in fast allen
Liturgien ausserhalb von Rom erhalten geblieben.

Wiihrend der Offertoriumsgesang die Darbringung der Gaben
aus den Hinden der Gliubigen begleitet — es ist ein Prozessions-
gesang, da die Gaben in einer Prozession dargebracht wurden —,
haben die im Mittelalter entstandenen Gebete der romischen Mess-
ordnung den Zweck, die Gedanken des Priesters bei der Gaben-

1) 8. Jungmann, a. a. O. 11 S. 34.



— 116 —

bereitung auf die eucharistische Darbringung vorzubereiten. Die
(rebete selbst gliedern sich in zwei Gruppen: 1. GGabenbereitung
und Vorweihe; 2. Bitte um den Segen fiir die Gaben und die Dar-
bringenden.

Die Gebetsgestalt der heutigen réomischen Ordnung ist ziem-
lich uneinheitlich und aus verschiedenartigen Elementen zusammen-
gesetzt, die heute noch den Charakter des «ad libitum» an sich
tragen.

Die Zubereitung der Brotgabe fillt in der heutigen Liturgie
weg, dafiir wird aber das friiher iiblich gewesene blosse Niederlegen
des Brotes auf den Altar mit einer Oblationsgeste verbunden und
einem Darbringungsgebet begleitet: «Heiliger Vater, allmichtiger
und ewiger Gott, nimm diese makellose Gabe entgegen, die
ich, Dein unwiirdiger Diener, Dir darbringe, dem wahren Gott
meines Lebens, im Hinblick. auf meine zahllosen Siinden, Fehler
und Nachlassigkeiten, fiir alle Anwesenden und alle glaubigen
Christen, fiir Lebende und Verstorbene, auf dass sie ihnen und mir
zum Heile sei fiir das ewige Leben. Amen.» An diesem Gebet wird
vor allem der Ausdruck «makellose Gabe» («immaculata hostian)
kritisiert, der auch schon im Tridentinum unter den «abusus
missae» erwihnt wird. Doch darf dieses Gebetswort nur im Blick-
feld auf die hohere Bestimmung der Gabe gesehen und mit dem-
selben Recht gebraucht werden, wie das vorbedeutende Opfer des
Melchisedech wiahrend des Kanons als «heiliges Opfer und makel-
lose Weihegabe» («sanctum sacrificium, immaculatam hostiam») be-
zeichnet wird.

Zudem spricht das Gebet deutlich den Zweck des Opfers aus
und enthilt die urspriinglichen Gedanken der Oblationen. Im Sinne
der Straffung und klareren Gedankenfiihrung wire es wiinschens-
wert, dieses Gebet auf seinen wesentlichen Gehalt zu kiirzen und
darin lediglich den Gedanken der Aussonderung des Brotes mit der
Annahmebitte auszusprechen.

Die Zubereitung des Weines erfolgt unter dem Gebet einer
alten Weihnachtsoration aus dem Gelasianum, das sehr gedanken-
reich ist, aber vielleicht den Mischungsritus etwas zu stark hervor-
hebt. « Gott, Du hast die Wiirde der menschlichen Natur wunderbar
ins Dasein gerufen und noch viel wunderbarer neu geschaffen: ver-
leih uns durch die geheimnisvolle Bedeutung dieses Wassers und
Weines, dass wir eingehen in die Gemeinschaft der Gottheit dessen,
der sich gewiirdigt hat, unserer Menschheit teilhaft zu werden,



— 117 —

unseres Herrn Jesus Christus. Amen.» Der Betende soll mit Christus
geeint werden. Cyprian schreibt dazu, nachdem er das Wasser nach
der Apokalypse als Symbol des Volkes und den Wein als Symbol
des Blutes Christi bezeichnet hat: « Wird nun im Kelche das Wasser
mit dem Weine gemischt, so wird das Volk mit Christus vereint
und die Menge der Glaubigen verbunden und verkniipft mit dem,
an welchen sie glaubt.» (Cypr. ep. 63 an Caecilius.) Diese Vereini-
gung der opfernden GGemeinde mit Christus ist die «geheimnisvolle
Bedeutung dieses Wassers und Weines.»

Nach der Vermischung von Wasser und Wein wird auch der
Kelch in einem Oblationsgestus dargebracht. Das Begleitgebet steht
im Plural, weil es zusammen mit dem Diakon verrichtet wird.
«Herr, wir bieten Dir den Kelch des Heiles an und bitten Deine
Gite, dass unser Opfer vor dem Angesichte Deiner Herrlichkeit
emporsteige mit lieblichem Duft uns und der ganzen Welt zum
Heil. Amen.» Auch hier wird fir gewohnlich der «Kelch des Heiles»
(Psalm 115) als gefiihrliche Prolepsis kritisiert, aber es gilt auch
hier, was oben uber die «makellose Gabe» gesagt wurde.

Die Opfergaben der Kirche sind Brot und Wein. Das entspricht
dem Willen Christi bei der Einsetzung. Die Gaben werden zum
Symbol der Person des Darbringenden, und dariiber hinaus nennt
sich Christus der Herr selbst das « Brot des Lebens» und den «wahren
Weinstock». Brot und Wein sind also Symbole auch seiner Person.
Das Brot erinnert an den Leib des Herrn und der (rote) Wein an
das Blut Christi, das bei seinem Kreuzesopfer aus seiner Seite ge-
flossen ist. Weil aus seiner geoffneten Seite Blut und Wasser ge-
flossen ist, wird in den élteren Gebeten diese Symbolik zum Aus-
druck gebracht. Brot und Wein sind aber auch Symbole des mysti-
schen Christus. Schon in der Didache ist dieser Gedanke ausgespro-
chen. Wie das eine Brot aus vielen Kornern und der eine Wein aus
vielen Trauben, so ist der mystische Leib Christi, die Kirche, aus
vielen Glaubigen gebildet. Wie Brot und Wein zum Leib und Blute
Christi werden, so werden die Glaubigen unter den Symbolen von
Brot und Wein in den mystischen Christus aufgenommen, der ja
dadurch auch versinnbildet wird. Darum schreibt Josef Kramp mit
Recht: « Dieser letzte Gedanke ist fiir die liturgische Opferauffassung
von der grossten Bedeutung, denn er beherrscht den ganzen Ent-
wicklungsgang. Was sonst als Spielerei mit Symbolwerten er-
scheinen konnte, erhilt durch ihn seinen tiefen Sinn. Christus ist
die heilige und vor dem Vater aus sich selbst einzig wertvolle Opfer-

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1056, 8



— 118 —

gabe der Menschheit, jede andere Opfergabe also, die wir Gott
darbringen wollen — sei es die materielle Gabe, seien es wir selbst
im Gabensymbol — muss eins werden mit Christus, muss in ihn ver-
wandelt werden 16).»

Den Abschluss dieser Gabendarbringung und Bereitung bildet
ein zusammenfassendes Gebet, das auch gern als Selbstaufopferung
bezeichnet wird. Es ist dem Buche Daniel enthommen, wo es die
drei Jiinglinge im Feuerofen verrichten: « Herr, wir bitten Dich im
Geiste der Demut und mit zerknirschtem Herzen: Lass uns von
Dir angenommen werden und lass unsere Opfergabe heute vor
Deinem Angesichte dargebracht werden zu Deinem Wohlgefallen,
Herr und Gott!» ‘

Das Gebet spricht noch einmal den Opfersymbolismus aus,
anderseits ldsst es aber auch deutlich erkennen, dass es sich hier
nur um eine Vorweihe und die vorbereitende Handlung im Hin-
blick auf das eucharistische Opfer handelt. Dieses Gebet wiirde
sich auch nach der Darbringung der Opfergaben von seiten der Ge-
meinde am ehesten dazu eignen, von ihr mitvollzogen bzw. auch
gemeinsam gesprochen zu werden.

Wie oben gesagt, war das Mittelalter das Zeitalter der Seg-
nungen. Und so folgt denn hier auch noch eine Bitte um Segnung
der Opfergaben. Wie die Kirche den Segen Gottes iiber alle Gaben
der Erde herabrief, so tut sie es jetzt auch iiber die fiir die Kucha-
ristiefeier bestimmten, die zudem hier schon bald stellvertretend
fiir die «Oblationen» aufgefasst werden. Dass eine Epiklese des
Heiligen Geistes im Missale Pius V. vermieden werden soll, wie sie
sich vielfach in mittelalterlichen Formularen herausgebildet hatte,
zeigt die heutige Fassung. «Du Segensspender, allmichtiger und
ewiger GGott, komm und segne diese Opfergabe, die Deinem heiligen
Namen vorbereitet ist.» -

Uber die Berducherung der Gaben und des Altares ist oben be-
reits gesprochen worden. Sie hat lediglich den Zweck, den Opfer-
symbolismus in Wort und Brauchtum zu unterstreichen.

Die Hindewaschung, die friiher rein praktische Bedeutung nach
der Annahme der Opfergaben erlangt hatte, trigt jetzt auch sym-
bolischen Charakter. Der Psalm 25 konnte auf die hier wesentlichen

16) Joseph Kramp S.J., Opfergedanke und Messliturgie, Regensburg
1921, S. 74.

Vgl. dazu von demselben Verfasser, Die Opferanschauungen der rémi-
schen Messliturgie, Regensburg. (Verlag Jos. Kosel und Friedrich Pustet.)



— 119 —

Gedanken verkiirzt werden, auch konnte die Doxologie wegfallen.
Vielleicht konnte auch auf einige kiirzere Gebetsformeln zuriick-
gegriffen werden, etwa aus dem Missale von Monte Cassino: «Con-
cede mihi, omnipotens Deus, ita manum lavare, ut puro corde et
corpore possim dominicum corpus et sanguinem tractare» oder
«Munda me Domine ab omni inquinamento cordis et corporis nostri,
ut possim mundus implere opus sanctum Domini.» (Sarum.) Er-
wihnenswert wiire auch, die Hindewaschung einfach still verrichten
zu lassen oder eben einige Gebete wie bei den iibrigen vorbereitenden
Handlungen des Offertoriums zum beliebigen GGebrauche im Sinne
von Direktiven beizugeben.

Nun folgt noch einmal eine Verdoppelung der vorhergehenden
Gedanken in dem Gebet an die hhl. Dreifaltigkeit. Es wiirde besser
wahlweise gebetet, wenn man die vorausgehenden Gebete unter-
lisst, etwa als Abschluss des Opferganges oder der ganzen Gaben-
bereitung. An seiner Stelle konnten aber auch andere, kiirzere und
iltere Gebete verwendet werden: « Acceptabile sit omnipotenti Deo
sacrificium nostrum» (Bernold von Konstanz, Micrologus e. 23,
PL 151, 992) oder aus mittelitalischen Messbiichern des 12.Jahr-
hunderts: «Confirma hoc, Deus, quod operatus es in nobis. A templo
tuo in Jerusalem tibi offerent reges munera. In tuo conspectu Do-
mine haec munera nostra sint placita, ut nos tibi placere valeamus.
Per.»

Den Abschluss der Opferbereitung bildet die «oratio super
oblata», die Jahrhunderte alter ist als die vorhergehenden Gebete,
die aus ihr herausentwickelt wurden und der eine ganz besondere
Bedeutung zukommt, was schon aus der iiber das gewdihnliche
«Oremus» weit hinausgehenden Einleitungsformel hervorgeht.

Die Ordnung des Offertoriums, die von Thiirlings versucht wird,
verwirklicht wohl schon einige der angefiihrten Vorschlige, muss
aber die an der romischen Ordnung geiibte Kritik vielfach auch auf
sich selbst anwenden.

«Wahrend der Vers zur Opferung gesungen wird, deckt der
Diakon den Kelch ab, giebt die Hostie dem Pr., der sie mit der
Patene auf das Corporale legt und giesst Wein in den Kelch und
vermischt ihn mit ein wenig Wasser. Wenn er auch den Kelch dem
Pr. gereicht hat, der ihn auf das Corporale stellt, und der Gesang
beendigt ist, hebt der Pr. den Kelch und die Patene ein wenig in
die Hohe und lisst sie gleich wieder nieder, indem er spricht:
O Gott, himmlischer Vater, Geber aller guten Gaben, der du das



— 120 —

Brot uns reichst zu unserer tédglichen Nahrung, und den Wein ge-
geben hast, dass er des Menschen Herz erfreue: kraft des Beispiels
und der Weisung deines Sohnes, unsers Herrn Jesu Christi, legen
wir nieder diese kostbaren (Geschenke deiner Giite auf den Altar,
und halten sie bereit zum heiligen Opfermahle. In ihnen opfern wir
uns selbst dir auf und deine ganze Welt mit ihrem Wohl und Wehe.
Nimm an unsere demiitigen Herzen und blicke erbarmend hin auf
deine ganze Schopfung, die nach dir seufzt und ringet. Komme denn,
der du alles belebest und heiligest, allméchtiger und ewiger Gott: —
er macht das Kreuzzeichen iiber die Opfergaben, — und se +gne das
Opfer, das deinem heiligen Namen bereitet ist. Betet, Geliebteste:
dass unser Opfer wohlgefalle dem Vater, dem allmichtigen Gott.
D. So geschehe es zur Ehre seines Namens und zum Heil der Welt.
Pr. Amen. Nun spricht der Pr. das Zwischengebet ohne das Lasset
uns beten 17).»

Als Mangel muss es auch angesehen werden, wenn die beiden
Gaben nicht getrennt, sondern in einem Oblationsgestus dar-
gebracht werden, weil dadurch die Symbolik der getrennten Ge-
stalten, die in der Konsekration und Kommunion gegeben ist und
den Tod Jesu andeutet, ausser acht gelassen wird. Wollte man auf
den Oblationsgestus ganz verzichten, so konnte man das Gebet still
verrichten, wenn die Gaben nach ihrer Ubertragung auf dem Altar
niedergelegt werden. Am ehesten konnte man im Sinne der Straf-
fung und Kiirzung auf die Segnung der Gaben verzichten und lieber
das Darbringungsgebet durch die oben angefiihrten Gedanken aus
der Didache ergéinzen. Die Gebetsaufforderung vor der Secreta, die
sehr zu Unrecht und vollig sinnentleerend «Zwischengebet» genannt
wird, ist gliicklich verbessert.

Die Gebetsgestalt von Thiirlings konnte darum mit folgendem
Brauchtum einer Neugestaltung unterzogen werden: Wihrend der
Vers zur Opferung gesungen wird, bringt der Subdiakon die Opfer-
gaben zum Altar. Der Diakon gibt die Hostie mit der Patene dem
Priester, der sie emporhebt und dabei die Worte spricht: «Gott,
Vater im Himmel, Geber aller guten Gaben, Du reichst uns das
Brot zu unserer téiglichen Nahrung, das iiber die Berge zerstreut
war und nun zu einem Brote zusammengefiigt eines ist: wir legen
es nieder an heiliger Stitte und bitten Dich, Du mogest Deine
heilige Kirche einigen und zusammenfiihren von den Enden der

17) Adolf Thiirlings, Liturgisches Gebetbuch, Mannheim 1885, S. 115 f.



— 121 —

Erde zu Deinem Reich.» Wihrend der Worte «wir legen es nieder»
legt der Priester die Hostie mit einem Kreuzzeichen auf das Cor-
porale. Wihrend der Diakon mit dem Subdiakon den Kelch be-
reitet, betet der Priester: « Du gibst uns den Wein, dass er des Men-
schen Herz erfreue. Wie aus der Seite Christi Blut und Wasser floss,
so mischen auch wir beides zusammen, dass es Dir gefallen moge
zum Heil unserer Seelen.» Nun reicht der Diakon dem Priester
den Kelch, und beide beten zusammen, indem sie ihn emporheben:
«Auch diese kostliche Gabe Deiner giitigen Hénde legen wir nieder
auf Deinem Altar und halten sie bereit zum heiligen Opfermahle.»
Der Priester stellt nun den Kelch mit einem Kreuzzeichen auf das
Corporale. Dann spricht er noch tief verneigt: « Vor Deinem Antlitz
moge Dir gefallen, was wir von Deinen Gaben Dir zur Opferfeier
vorbereitet haben. Amen.» Wiahrend der Priester die Hinde wiischt,
spricht er: «Tilge, Herr, all meine Vergehen, dass ich Deine heiligen
Geheimnisse wiirdig zu feiern vermége.» Dann wendet er sich nach
Beendigung des Gesanges zu den Glaubigen und spricht: «Betet,
Briider und Schwestern, fiir mich Siinder, dass der Herr den Geist
der Uberheblichkeit und des Stolzes von mir nehme, damit ich fiir
meine und euere Vergehen um Verzeihung zu bitten vermoge.» Die
Gemeinde antwortet: «Der Herr erhire dich und gebe dir, was dein
Herz verlangt.» Der Priester antwortet mit « Amen» und beginnt
sofort die «Oratio super oblata 18)».

Ein interessanter Versuch, Urelemente der patristischen Zeit
und die Gestalt der Darbringung wieder zu beleben und damit auch
eine Briicke zu schlagen zwischen der westlichen und ostlichen Li-
turgie, soll hier beziiglich des Offertoriums noch erwihnt werden.
Es handelt sich um den Ordo liturgicus von Alexis van der Mens-
brugghe 19).

« Wihrend das Symbolum gesungen wird, begibt sich der Dia-
kon zum Altar, entfaltet das Antimension oder Corporale und geht
nach empfangenem Segen zur Oblationskapelle. Wenn er an den

18) Auf die Gebetsaufforderung des Priesters brauchte von seiten der
Gemeinde nach élteren Vorbildern keine Antwort zu erfolgen. Hier wire
vielleicht ein Innehalten in Schweigen zu personlichem Gebet von grossem
Wert.

19) Alexis van der Mensbrugghe, La Liturgie orthodoxe de rit occidental,
Essai de restauration, Paris 1948.

Die Arbeit van der Mensbrugghes ist vor allem fiir den Raum des ehe-
maligen Gallien mit seiner gallikanischen Liturgietradition bestimmt, kann
aber auch uns zu dhnlichem Tun anregen und wegweisend sein.



— 122 —

Oblationstisch getreten ist, bezeichnet er sich selbst mit dem Kreuz-
zeichen und spricht: ,, Selig, die gerufen sind zur Hochzeit des Lam-
mes!“ (Apok.19, 9). Dann nimmt er das Brot, das im Namen des
Klerus dargebracht ist, in die linke Hand, bezeichnet das Brot mit
der Lanze und spricht: ,, Siehe, das Lamm Gottes, das die Siinde der
Welt hinwegnimmt!“ (Joh. 1, 29). Er schneidet einen wiirfelformigen
Teil aus dem Brote heraus und schneidet auf der weichen Seite
dieses Teils mit der Lanze die Gestalt des Kreuzes und spricht:
»Das Lamm, das geschlachtet wurde, machte uns zu Koénigen und
Priestern fiir unseren Gott“ (Apok. 5, 12. 9). Er legt den Teil, der
jetzt ,, Lamm® genannt wird, mitten auf die Patene, mit der harten
Seite nach oben. Dann giesst er Wein und Wasser in den Kelch
und spricht: ,, Aus seiner Seite floss Blut und Wasser heraus. Komm,
ich will dir zeigen die Braut, die Gemahlin des Lammes® (Joh. 19, 34.
Apok. 21, 9). Schliesslich setzt er den Asteriskus auf die Patene,
legt die Patene auf den Kelch und umbhiillt die Oblation mit dem
Velum, wihrend er die Antiphon spricht: , Halleluja! Der Herr,
unser Gott, der Allméchtige ist Konig. Lasst uns froh sein und
frohlocken und ihm die Ehre geben, denn die Hochzeit des Lammes
ist gekommen und seine Braut héilt sich bereit. Als Kleid wurde ihr
ein strahlend weisses Byssus-Linnen gegeben, denn der Byssus be-
deutet die gerechten Werke der Heiligen (Apok. 19, 6-8).

Nach Beendigung des Symbolums stimmt der Chor die Anti-
phon zum Offertorium an, wie sie im Missale Romanum angegeben
ist (oder folgendes Offertorium votivum: ,, Taceat omnis caro, stetque
in timore ac tremore: omnem curam terrenam deponat. Rex enim
regum et Dominus dominantium procedit, immolandus et dandus in
cibum fidelibus. Praecedit eum Chorus angelorum, Principatus
omnes et Potestates, Cherubim oculos habentes innumerabiles, ac
Seraphim sex alae cuique, velantes faciem suam et cantantes: Alle-
luja, alleluja, alleluja®).

Der Diakon nimmt den Kelch mit der Patene, hilt beide in
Augenhohe und trigt sie feierlich zum Altar, indem er die Kanzellen
mit dem Subdiakon umschreitet. Wenn sie zum Gabentisch der
Gliaubigen gekommen sind, nimmt der Subdiakon die Schiissel, in
der die Glaubigen ihre Brotgaben niedergelegt haben. Zum Altar
gekommen, legt der Diakon die Gaben auf der rechten Seite des
Korporale nieder, nimmt das Velum weg und legt die Patene auf
die linke Seite des Korporale, dann nimmt er die Schiissel aus den
Hinden des Subdiakons und stellt sie neben das Korporale. Der



— 123 —

Zelebrant inzensiert die Gaben, dann wischt er die Hinde und
spricht leise: ,,In Unschuld wasch ich meine Hiéinde und schreite,
Herr, um Deinen Altar.”

Wihrend der Zelebrant die Héinde wéscht, begibt sich der
Diakon mit dem Subdiakon zum Ambon. Wihrend sie die Kan-
zellen durchschreiten, nimmt der Subdiakon die Schale, in der die
Glaubigen ihre Diptychen niedergelegt haben. Der Diakon besteigt
den Ambon, der Subdiakon hingegen steht in der Nihe des Ambons
und hilt die Schale mit den Diptychen. Nachdem der Offertoriums-
gesang zu Ende ist, verliest der Diakon die ,,Namen®“ bzw. Dip-
tychen 20).»

Nach den Diptychen, die wir hier nicht im einzelnen anfiihren
wollen, streckt der Zelebrant seine Hénde iiber die Opfergaben aus
und beschliesst die Empfehlung der Darbringenden mit den Sekret-
gebeten oder den Gebeten «Post nomina». Es sind dies an Sonn-
und Festtagen unser «Te igitur» mit «Memento vivorum» und
«Communicantes», an Wochentagen, Obsequien und Jahrestagen
von Verstorbenen das Gedichtnisgebet fiir die Kirche aus der Di-
dache, das «Memento mortuorum» und das «Nobis quoque». Beide
Gebetsreihen werden geschlossen mit dem «Per Christum Dominum
nostrum.» Darauf folgt dann der eucharistische Kanon.

In der Schweizer Ordnung des Offertoriums lisst uns vieles
unbefriedigt trotz mancher hoffnungsvollen Ansitze 31).

Wiihrend Thiirlings noch dem Grusse zu Beginn der Missa
fidelium die Gebetsaufforderung «Lasset uns beten» folgen lisst,
fillt das im Schweizer Formular bereits weg, und der Offertoriums-
gesang wird in Anlehnung an protestantische Vorbilder zu einem
Tagesspruch oder einem «wechselnden Schriftwort», was eine griind-
liche Verkennung dieser Antiphon bedeutet. Wertvoll ist, dass zu
Beginn des Offertoriums auf die Einsammlung des Kirchenopfers
hingewiesen wird.

Das Gebet zur Erhebung der Hostie ist eine Eigenschopfung,
die wohl als gelungen bezeichnet werden kann, nur in der ab-
geiinderten Form von Friedrich Heiler besser das ausspricht, was
ausgesprochen werden muss 22): ¢Aus der Fiille Deiner Gaben son-

20y Alexis van der Mensbrugghe, a.a. O. 8. 30-33. Die Texte wurden
vom Verfasser aus dem lateinischen Original iibersetzt,

21) (iebetbuch der christkatholischen Kirche der Schweiz ', Solothurn
1951, S. 40 f.

22) Friedrich Heilor, Deutsche Messe oder Feier des Herrenmahls nach
altkirchlicher Ordnung 2, Miinchen 1948, S, 17.



— 124 —

dern wir aus, o Herr, dies Brot und sagen Dir Dank fiir alle leib-
lichen und geistlichen Giiter, die Deine Milde uns ohne Aufhéren
spendet. Amen.» Der Ausdruck «diese Gaben» ist in der urspriing-
lichen Fassung zu unbestimmt.

Fiir die Bereitung des Kelches steht kein Gebet zur Verfiigung,
was wohl allgemein als Mangel beklagt wird und daraus hervorgeht,
dass das dafiir bestimmte Gebet fiir die Erhebung des Kelches mit
einer Epiklese in wirklich ungliicklicher Weise kompiliert wurde,
so dass die Schweizer Offertoriumsgestalt allein schon durch dieses
Gebet gegeniiber der romischen Ordnung missverstindlicher ge-
worden ist und viel stirker als diese die Gedanken des Kanons
vorausnimmt. Dass es sich dabei nicht nur um eine mogliche Ent-
gleisung handeln kann, sprechen die folgenden Gebete deutlich aus,
die den aufgenommenen Gedanken noch weiter ausfithren und
unterstreichen.

«0 Gott, der du die Wiirde des Menschen wunderbar geschaffen
und noch wunderbarer erneuert hast, sende deinen heiligen Geist
iiber uns, damit wir durch die Feier des Opfertodes deines Sohnes
eingehen in die Gemeinschaft der Gottheit dessen, der sich ge-
wiirdigt hat, unserer Menschheit teilhaftig zu werden. Betet, Briider,
dass unsere Opferfeier wohlgefillig werde vor Gott, dem allméch-
tigen Vater. G. Weihe, o Herr, unsere Herzen und lass unsere Opfer-
feier geschehen zur Ehre deines Namens, zu unserem Heil und zur
Wohlfahrt deiner ganzen heiligen Kirche. P. Amen. Segne +, o
Gott, diese Gaben und weihe uns selbst zu einem dir wohlgefilligen
Opfer durch unsern Herrn Jesum Christum, deinen Sohn, der mit
dir lebt und regiert in Einigkeit des heiligen Geistes, Gott von Ewig-
keit zu Ewigkeit. G. Amen.»

Selbstverstindlich kénnen auch hier dieselben Erklirungen
zur Anwendung gebracht werden, wie sie oben bei der rémischen
Messordnung angebracht wurden. Die Gebete sind nicht aus sich
heraus verstindlich, sondern weisen auf die kommende Eucharistia
hin. Von einer Epiklese bei der Erhebung des Kelches sprechen zu
wollen, wire nur moéglich, wenn das Gebet die Herabkunft des Hei-
ligen Geistes iiber die Opfergaben erflehte, was jedoch nicht der
Fall ist. Die Gegenwart und den Beistand des Heiligen Geistes zu
erbitten, kann jedoch nirgends verwehrt sein, auch nicht bei der
Bereitung der Gaben zur Eucharistiefeier. Es wiire eher als Kom-
munion- wie Konsekrationsepiklese zu betrachten, wenn das Gebet
formuliert ist wie im vorliegenden Falle: «Sende deinen heiligen



— 125 —

Geist liber uns!» Aber auch dieser Gedanke lisst sich nicht be-
griinden, da wir es hier ja mit der Gabenbereitung zu tun haben
und daher die Bitte um den Beistand des Heiligen Geistes nicht
anders gewertet werden kann wie etwa zu Beginn der Predigt oder
des Unterrichtes.

Durch den Fortfall der Beziehung auf Wasser und Wein wird
dieses Gebet hier weder dem Vermischungsritus noch der Erhebung
des Kelches gerecht. Es ist nicht einzusehen, warum es so verformt
wurde. In seiner urspriinglichen Gestalt hitte es noch eher als
Darbringungsgebet stehen bleiben konnen, wenn die Vermischung
von Wein und Wasser still erfolgt oder durch ein kiirzeres Begleit-
gebet bereichert worden wiire.

Der Ersatz der «Oratio super oblata» durch ein stehendes Gebet
ist nicht ideal und wird dadurch noch problematischer, da es in
ein Segensgebet iiber die Gaben umgewandelt ist. Es wird sich
wohl auch hier — wie bei der oratio super oblata iiberhaupt — nur
um eine Vorweihe handeln. Die Gaben sind ausgesondert, im mora-
lischen Sinne geweiht, in der Ordnung des Rechtes und des Geltens,
nicht aber im physischen Sinne wie in der sakramentalen Ordnung.
Trotzdem kann diese (iebetsgestalt im Sinne der obigen Ausfiih-
rungen nicht als ideal bezeichnet werden und wire einer entspre-
chenden Korrektur bediirftig in der Art, dass der Offertoriumsvers
wieder ausgestaltet wird zum Gesang, dem Priester drei Begleit-
gebete an die Hand gegeben werden zur Erhebung der Hostie, der
Vermischung von Wein und Wasser und zur Erhebung des Kelches
(wobei es dahingestellt sei, ob der Erhebungsgestus als eigentlicher
Oblationsgestus nicht besser unterlassen wird), ferner die feierliche
Einleitung des «Orate fratres» und die Wiederbelebung der «Oratio
super oblata», die nach Festtagen und kirchlichen Zeiten wechseln soll.

Auf die Textgestalt der niederlindischen Kirche braucht hier
nicht eigens eingegangen zu werden, da sie sich mit der rémischen
Ordnung Pius’ V. deckt.

Bei der Losung der Probleme des Offertoriums werden wir uns
zu richten haben 1. nach den reichen liturgiegeschichtlichen Er-
kenntnissen der letzten Jahrzehnte, 2. nach den Formgesetzen der
liturgischen Feier und 3. nach dem missionarischen Gesichtspunkt
der Anpassung an Volk, Sprache und Lebensraum. Darum wird
eine Restaurierung des bisherigen gemeinsamen abendlindischen
Formulars nur mit grosster Vorsicht und tiefer Ehrfurcht vor der
Tradition erfolgen diirfen.



— 126 —

Zum Schluss miissen wir uns noch fragen nach dem Sinn und
Zweck der Darbringung in der Spraghe der Liturgie, um da-
durch der Abklirung des altkatholischen Opferbegriffs und der
Verwendung der sachgeméissen Worte zu dienen. Der heutige Aus-
druck «Offertorium» soll, wie gesagt, moglichst vermieden werden,
da er zu Missverstédndnissen Anlass geben kann. Offertorium kommt
von «offerre», das nach dem mittelalterlichen Sprachgebrauch, der
zugleich der allgemeine ist, so viel bedeutet wie «Darbieten, Dar-
reichen, Anbieten». Eine genaue Untersuchung der Texte des Offer-
toriums (unter Einbezug der biblisch-liturgischen Terminologie) er-
gibt, dass es sich dabei immer um ein Anbieten handelt, bei dem
jedes Missverstindnis ausgeschlossen wird durch den Zusatz der
Bitte um gnidige Annahme von seiten Gottes. Gerade die «Ora-
tiones super oblata» sprechen immer wieder in reichstem Wechsel
des Ausdrucks denselben Gedanken aus. Auch hier wird fiir ge-
wohnlich der Terminus «offerre» gebraucht, der allerdings auch
durch Synonyma wie «exhibere, dicare, reddere, deferre» abgelost
wird. Ahnlich findet auch die Bitte um Annahme verschiedenartigen
Ausdruck. Die Gaben mogen Gott ¢«genehm sein» (grata sint), «Gott
moge auf sie hinblicken» (respice), «er moge sie aufnehmen» (suscipe)
oder «annehmen» (accipe, assume), oder «er moge sie heiligen»
(sanctifica). Anbieten auf der einen und Annehmen auf der anderen
Seite stellen eine Gemeinschaft her, und der paulinische Gedanke
von der Gemeinschaft des Altares und damit der Anteilnahme an der
Gottheit, der dieser Altar errichtet ist, begegnet uns hier deutlich.

Das Grundelement des Offertoriums ist : Gott etwas anzubieten.
Alles andere ist dann nur eine genauere Bestimmung des Dar-
reichens, nicht aber eine Abidnderung seines Sinnes. Die dussere
Tat ist ein Anbieten, das aus unserer Dienstbarkeit (servitium)
gegen Gott quillt, wir dienen ihm in Demut (humilitas), wir be-
titigen unsere Hingabe (devotio) und zeigen unsere Ehrfurcht
(reverentia). Unser Dank, unser Siihnebediirfnis, unser Lob, unsere
Freude und unsere Liebe verlangen nach einem #dusseren Ausdruck.

Wie von einer Darbringung die Rede ist, so werden auch Brot
und Wein wihrend des Offertoriums wiederholt als «unsere O pfer-
gaben» bezeichnet. Das soll gemiss dem Diskussionsvotum von
Bischof Dr. Urs Kiiry 22), das sich auf die Darstellung des alt-
katholischen Opferbegriffs von Bischof Herzog stiitzt, in Zukunft
konsequent unterbleiben. Dagegen steht jedoch die Liturgie, die

23) IKZ 1955, 2. Heft, S. 72 f.



— 127 —

Worte wie hostia, oblatio, dona, munera, sacrificia im eigentlichen
und wahren Sinne, also nicht etwa in einem iibertragenen und un-
eigentlichen Sinne meint. Zunichst liegt auch kein Grund vor, von
der wortlichen Bedeutung abzugehen, wenn man nicht durch irgend-
eine Theorie und Voreingenommenheit diese Notwendigkeit gegeben
sieht. Die Attribute der angefiihrten Termini, wie «heilig», «unver-
sehrt», «makellos», «Kelch des Heiles» sind in der Profanliteratur
auch fiir andere Dinge gelaufig. Es wird — wie schon oben einmal
erwihnt — auch das Opfer des Melchisedech als «heiliges Opfer und
unbefleckte Gabe» bezeichnet. Daraus kann also kein Beweis fir
eine Prolepsis %) der Eucharistie konstruiert werden. Denn es be-
gegnet uns gerade zum Abschluss der Gabenbereitung der Aus-
druck «hoc sacrificium tuo sancto nomini praeparatum». Als vor-
bereitete, zugeriistete Gabe kénnen aber nur Brot und Wein an-
gesehen werden. Schliesslich wird wiederholt die Bitte ausgespro-
chen, der Herr moge unsere Opfergaben «heiligen», «segnen», «wei-
hen» u. 4. Diese Worte konnen aber doch auch nur gelten fiir Brot
und Wein, denn an den konsekrierten Gaben ist ja nichts mehr zu
heiligen, zu segnen und zu weihen.

Brot und Wein sind wohl unsere Gaben, die wir darbringen,
aber nicht um ihrer selbst willen, sondern damit sie geweiht werden
zu der einen Opfergabe, die Christus ist. Mit diesen Worten ist auf
den Entwicklungsgang der Opferhandlung hingewiesen, wie er sich
in der Liturgie offenbart. Brot und Wein sind als Opfergaben ge-
fordert, unter deren Gestalt der Leib und das Blut Christi gegen-
wirtig werden. Das geschieht in der Opferweihe, der Konsekration
von Brot und Wein, wo durch das «Gedachtnis» Christus in seinem
Kreuzesopfer gegenwirtig wird. Er ist die Opfergabe des N.'T'., das
«Brot des ewigen Lebens und der Kelch des immerwihrenden
Heiles». Brot und Wein sind die Opfergaben der Kirche, wirkliche
und eigentliche, aber nicht endgiiltige Opfergaben. Diese ist vielmehr
Christus. Es bereitet darum gar keine Schwierigkeit, wenn schon
in einzelnen «Sekreten» von den Beziehungen der irdischen Gaben
zu Christus oder den Gnadenwirkungen des Opfers die Rede ist.

Theologen der alten Zeit und neuere Forscher der Voilkerkunde
stimmen darin tiberein, dass der Grundgedanke aller Opfer ein Dar-

) Aus den Darlegungen diiefte hervorgehen, ob es sich um eine bloss
wortliche oder auch sachliche Vorwegnahme von Kanongedanken handelt.
An diesem Orte muss noch einmal nachdriicklich auf die Ganzheitsschau der
alten Kirche verwiesen werden.



— 128 —

reichen und Nahebringen einer eigens fiir den Fall zubereiteten
Gabe (Speise) zum Zweck der Vereinigung des Darbringenden mit
der Gottheit ist. Weil das Offertorium diesen Gedanken sowohl in
der Handlung als auch in den Gebeten ausspricht, diirfen wir auch
von ihnen als von wirklichen Opfergebeten handeln und die Hand-
lung als «Opferung» bezeichnen.

Der Opfercharakter der Eucharistiefeier besteht selbstverstind-
lich nicht im Offertorium, etwa in der Darbringung von Brot und
Wein, sondern darin, dass sie das bleibende Gedéichtnis des Kreuzes-
opfers ist und eine auf Erden stattfindende reale Vergegenwirtigung
der Einen Darbringung Christi im Himmel. (Vgl. die Utrechter
Erkliarung 2°).) Durch symbolische Handlungen wird uns dieses
Opfer Christi nahegebracht, bringen wir es uns nahe, indem wir
die Eucharistiefeier mitvollziehen und den Sinngehalt der Liturgie
immer wieder neu zu erfassen suchen. Darum sind nach dem gegen-
wirtigen Stand der liturgischen Erneuerung die Bedenken von Bi-
schof Herzog nicht mehr angebracht : «Bei der Formulierung unserer
Liturgie wurde auch absichtlich vermieden, zu dem Missverstindnis
Anlass zu geben, als ob der Opfercharakter der hl. Messe in der Dar-
bringung der natiirlichen Gaben bestehe, iiber die dann die Kon-
sekrationsworte gesprochen werden. In diesem Falle wiirde sich das
Messopfer von einem alttestamentlichen Speiseopfer nicht wesent-
lich unterscheiden. Es hat einen sehr guten Sinn, Gott fiir alle leib-
lichen und geistigen Giiter zu danken, die wir unaufhoérlich und
ohne unser Verdienst von Gottes Giite empfangen, aber auf andere
Weise als durch ein Dankgebet konnen wir natiirliche Gaben, die
Gottes Eigentum sind, Gott nicht schenken. Daher ist im ,,Offer-
torium® unserer Liturgie nur gesagt, dass wir Brot und Wein zur
Opferfeier ,,ausscheiden®, nimlich aus den Dingen, die wir zum phy-
sischen Lebensunterhalt verwenden.» «Die Eucharistie (= Dank-
sagung!) ist. .. recht eigentlich die Feier, mit der wir das fiir uns
(namlich von Christus) dargebrachte Opfer glaubig anerkennen, fiir
uns geltend machen und es uns, soweit das an uns liegt, nahebringen,
so dass es nach seiner ganzen segensvollen Wirkung fiir uns erreich-

bar wird 26).»

25) Siche Anmerkung Nr. 2.

28) Kduard Herzog, Mensa und Confessio nach Prof. Dr. Franz Wicland
und die christkatholische Messliturgie. IKZ 1911, S. 340 ff.

Uber die von Wieland angeregte Diskussion soll hier kein abschliessendes
Wort gesagt werden. Die Dogmatik wird zu erweisen haben, ob wir von einem
eindeutigen altkatholischen Opferbegriff im Sinne des oben angefiihrten



— 129 —

Wer die vorliegenden Darlegungen aufmerksam verfolgt hat,
wird jetzt keinen so grossen Gegensatz zwischen der Auffassung
des Aussonderns und des Darbringens mehr erkennen konnen. Im
iibrigen darf hier auf die lichtvollen und vortrefflichen Ausfiih-
rungen tiber die heilige Eucharistie des Herrn Erzbischofs von Ut-
recht, Dr. Andreas Rinkel, hingewiesen werden 27). Vor allem sind
die Einzelabschnitte uber das «Sacrificium Eucharistiae», das eine
Opfer und das bleibende Opfermahl, und ganz besonders I11. Dog-
matische und liturgische Einzelfragen auch als Antwort auf die
von Ed. Herzog vorgebrachten Ausserungen genannt. Neuere theo-
logische Einsichten und die Forschungsergebnisse der Liturgie-
geschichte finden darin ihre dogmatische Begriindung. Die Liturgie-
wissenschaft ist heute in einem ungeahnten Wachstum begriffen,
und es zeigt sich immer deutlicher, dass die von ihr angeschnittenen
Probleme nicht einer plotzlichen Losung zugefiihrt werden konnen,
ja dass zumeist, wenn ein Sonderteil der Liturgie beriihrt wird, auch
das Ganze in Bewegung gerit. Dazu stellt sich auch noch das nicht
zu iibersehende Problem, wie die Erfordernisse unserer Zeit mit dem
tiberlieferten Gut in Verbindung gebracht werden konnen. Nicht
alles, was die heutige Seelsorge von der Liturgie verlangt und er-
wartet, ist auch schon in ihrer zweitausendjahrigen Geschichte ent-
halten. Manchmal allerdings zeigt es sich auch, dass das, was als
Neuerung angesehen wird, schon lingst bestand, aber in Vergessen-
heit geraten oder eingeschrumpft ist. Jedenfalls wird die Objek-
tivitit der Wissenschaft unablissig verteidigt werden miissen gegen
alle Versuche einer uniiberlegten und nicht hinreichend begriindeten
Neugestaltung.

Vor allem muss festgehalten werden, dass die liturgische Arbeit
eine echte, geistige Bildung des Christen voraussetzt. Selbst wenn
es uns gelungen wire, der Liturgie ihre vollkommenste und ur-
spriingliche Gestalt zuriickgegeben zu haben, wenn sie, formgerecht
und ohne Mingel, ihre Originalitit wiedergefunden und ihren &us-

Artikels sprechen kénnen. Die Liturgiegeschichte bietet uns jedenfalls ein
anderes Bild. Es ist darum wohl auch kaum anzunehmen, dass Irenaecus
gleichsam eine Revolution des Opferbegriffs beschworen hitte. Vor ihm fehlt
lediglich die Fille der Quellen, und zudem ist das theologische und kirehliche
Denken beherrscht von der Abgrenzung gegentiber dem Heidentum,

Vel. G. Rauschen, Eucharistie und Buflsakrament in den ersten sechs
Jahrhunderten der Kirche 2, Freiburg 1910, und A. Arnold, Der Ursprung
des christlichen Abendmahls im Lichte der neuesten liturgiegeschichtlichen
Forschung 2, Freiburg 1939.

27) TKZ 1950 S. 260 ff., TKZ 1951 S. 3 ff., IKZ 1951 S. 65 ff.



— 130 —

seren Aufbau bis in die letzten Feinheiten vollendet hitte, dann
haben wir erst einen Anfang gemacht und eine vorliufige Aufgabe
erfiillt. Das Wesentliche muss dann noch in Angriff genommen wer-
den. Es darf nicht ausser acht gelassen werden, dass die Begegnung
des Menschen mit Gott nicht in der natiirlichen Ordnung begriffen
werden kann, sondern in den Bereich des Mysteriums und der Gnade
gehort. Darum wird sie sich dem Zugriff der Wissenschaft und der
Theologie entziehen. Sie ist transzendent, wie Pascal es schon vom
geringsten Liebesakt ausgesagt hat. Wichtiger als die Wissenschaft
und die Kunst, der Liturgie ihre Vollendung zu geben, wird die
echte und tiefe Frommigkeit des Herzens sein.

Bottrop Kurt Pursch

Bentitzte Literatur:

(ausser den in den Anmerkungen bereits genannten Werken)

Josef Andreas Jungmann, Gewordene Liturgie, Innsbruck 1941.

— Die Stellung Christi im liturgischen Gebet, Miinster 1925.

Josef Brinktrine, Die heilige Messe 3, Paderborn 1950.

Gregory Dix, The shape of the Liturgy 2, Westminster 1945,

Josef Elbogen, Der jiidische CGottesdienst in seiner geschichtlichen Ent-
wicklung 2, Frankfurt 1924.

Friedrich Heiler, Altkirchliche Autonomie und pépstlicher Zentralismus,
Miinchen 1941.

Pius Parsch, Messerklidrung 2, Klosterneuburg 1935.

Joseph Pascher, Eucharistia, Miinster 1947.

Gottlieb Séhngen, Das sakramentale Wesen des Messopfers, Essen 1946.




	Die Probleme des Offertoriums und Versuche zu ihrer Lösung [Schluss]

