
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 46 (1956)

Heft: 2

Artikel: Die Probleme des Offertoriums und Versuche zu ihrer Lösung [Schluss]

Autor: Pursch, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404334

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404334
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 105 —

Die Probleme des Offertoriums und Versuche

zu ihrer Lösung
(Schluss)

VI.

Wir konnten nachweisen, dass die als Priesterliturgie entstandenen

Offertoriumsgebete den anfänglichen Sinn hatten, den Priester

bei seinen mannigfachen Handlungen in seiner Andacht zu
fördern und zu befruchten, da er infolge der Handlungen dem Gesang
der Gemeinde nicht die erforderliche Aufmerksamkeit schenken
konnte. Darum sollten diese Gebete oder ähnliche aus zeitgenössischen

Quellen stammende der Priesterliturgie reserviert bleiben,
nicht aus Überheblichkeit oder um eine Trennung zwischen Priester
und Gemeinde herbeizuführen, sondern aus rein liturgiegeschichtlichen

und praktischen Erwägungen heraus. Als Gemeindeliturgie
erhalten diese Gebete einen zu starken Akzent und werden im
gemeinsamen Vollzug leicht missverständlich, unecht und unglaubwürdig.

Die Lösung wird in kurzen Strichen diese sein: Während
des Opferganges bzw. der Einsammlung des Kirchenopfers bereitet
der Priester unter stillem Gebet die Opferelemente zu, wendet sich
dann an die Gemeinde mit der Bitte um ihre Fürbitte und spricht
die «Oratio super oblata». (Gebet über die Opfergaben.) Während
des Opferganges bzw. der Einsammlung des Kirchenopfers kann
die Gemeinde ein der Kirchenzeit oder der Opferung entsprechendes
Lied singen oder nach ganz altem Vorbild in Schweigen verharren.

Die anglikanischen Liturgien lassen daher bis auf die schottische

die Gabenbereitung still geschehen. In der schottischen
Liturgie steht auch nur zum Schluss ein Gebet, das man als Offer-
toriumsgebet im gleichen Sinn wie die mozarabischen und die aus
ihnen gestalteten römischen werten darf. Es bezieht sich allerdings
auf die Darbringung des Kirchenopfers, das in den vorher genannten
Liturgien fehlt. « Gepriesen bist Du, Herr, Gott, für immer und ewig.
Herr, Dein ist die Kraft und die Ehre, der Sieg und die Herrlichkeit,

denn alles ist Dein im Himmel und auf Erden. Dein, Herr, ist
das Reich und Du bist erhöht als Haupt über das All. Reichtum
und Ehre kommen von Dir, und von Deinen Gaben bringen wir
Dir dar. Amen.»

Die Zurüstung der Gaben ist heute auf ein Mindestmass

beschränkt, die Herbeibringung lediglich im levitierten Hochamt noch



— 106 —

hervorgehoben. Dadurch fallen natürlich viele symbolische
Handlungen fort, die sonst verdeutlichend das ganze Geschehen begleiteten.

Die orthodoxe Liturgie hat diesen Urbestand treuer bewahrt
und dadurch ihre Tiefenwirkung als Liturgie auf die Gemeinde
nicht verloren. Das Ideal, das Pius V. bei der Reform der
Messliturgie vorgeschwebt hat, ihr jene Reinheit und Klarheit
wiederzugeben, die sie zur Zeit der Kirchenväter besessen hat, dürfte
wohl auch heute noch gültig und aller Beachtung wert sein, aber
wie jede Reform hatte sie auch ihre Schattenseiten. Die Reinigung
der Liturgie von dem Rankenwerk der Volksfrömmigkeit und
Volksdichtung hatte zur Folge, dass sie aus dem geschichtlichen Leben
der Völker herausgelöst wurde. Wir sehen das nicht nur bei der

Neuordnung des Offertoriums, sondern auch bei der Neufassung
der Hymnen, die vor allem unter Urban VIIL geschah, der die

aus der Seele des Volkes quellenden Lieder auf ein klassisches Ideal
formaler Vollendung und kühler Schönheit zugeschnitten hat. So

sehr die Reform dazu beigetragen hat, Ordnung, Zucht und Mass

in die gottesdienstliche Feier einzuführen, so sehr hat sie auch die
Kluft zwischen Altar und Gemeinde vergrössert. Es erscheint hier
ein völlig neues Verhältnis zur Tradition, das nahezu gegen alles

Bisherige steht, fremd, feindselig und protestierend, einen
verhängnisvollen Bruch vollziehend. Die Haltung der damaligen Reformer
ist vielleicht dadurch deutlicher charakterisiert, wenn wir uns daran
erinnern, dass Urban VIIL es war, der die Denkmäler antiker
römischer Baukunst zerstört hat. Trotzdem ist diese Reform in ihrer
Art bestechend, - aber wie alles von Menschenhand, wie wir sahen,

unzulänglich, trotzdem durchaus wert, dass darauf weitergebaut
und daran weitergearbeitet wird.

Wenn wir im Abendland noch von einer Aussonderung der
Opfergaben sprechen wollen, so können wir das nicht in der
Bedeutung des eigentlichen Wortsinnes. Das Brot ist ja schon bereitet.
Es ist schon in der Sakristei ausgesondert, ja eigentlich seit der
Verwendung des ungesäuerten Brotes schon vorher durch seine eigene
Zubereitung. In der byzantinischen Liturgie ist durch die
Aussonderung des «Lammes» aus dem gesäuerten Brot noch die Symbolik

der Auswahl und Ausscheidung aus den dargebrachten Gaben
erhalten. Der Wein wird durch den uralten Vermischungsritus für
das Mahl zubereitet. Die Entziehung aus dem Profangebrauch
geschieht durch die Niederlegung der eucharistischen Opferelemente
auf dem Altar, vor allem durch die begleitenden Gebete, am aus-



— 107 —

drucksvollsten durch die kleine «Epiklese». Durch die Herabrufung

des heiligenden Gottes und seines Segens werden die Gaben
aus dem gewöhnlichen Gebrauch herausgenommen und für die
Opferhandlung bestimmt: geheiligt, Gott übereignet. Die heutige
Form der «Epiklese» vermeidet die ausdrückliche Anrufung des

Heiligen Geistes. Völlig verschwunden ist leider die sinnbildwirkliche

Handlung des Opfergangs und die Niederlegung der Opfergabe

der Gemeinde.

In der heutigen Gestalt fehlt vielfach che Beziehung zwischen
der Gemeinde und ihrem Opfer. Diese Beziehung könnte folgendermassen

wiederhergestellt werden : a) durch die Teilnahme am Opfermahl

und b) durch die Gabendarbringung, die gleichzeitig das

Eingehen in die Opferhandlung selbst sein soll, wie es in dem Gebet
der drei Jünglinge als Selbstaufopferung ausgesprochen ist: «In
spiritu humilitatis et in animo contrito suscipiamiir a Te,
Domine »

Zur Bereitung des heiligen Mahles war es notwendig, dass alle
dazu beitragen mussten. In der Eucharistiefeier der alten Kirche
brachten die Gläubigen (nachgewiesen seit dem 3. Jh.) ihre Opfergaben

in feierlicher Prozession an den Opfertisch (Prothesis), der

vor dem Altare stand, später an die Kanzellen. Dabei wurde seit
dem 5. Jahrhundert ein Prozessionsgesang - ein Responsorium -
gesungen, während der Bischof die Gaben in Empfang nahm und
zum Schluss nur ein Gebet sprach, die oratio super oblata (secreta).
Kern und Sinn dieses Offertoriums ist eindeutig der Opfergang der
Gläubigen als Manifestation der Opfergesinnung des Herzens.

Wenn auch die Bemerkungen Justinus des Märtyrers nur
allgemein gehalten sind und aus diesen Worten noch nicht streng
eine Oblation des Volkes gefolgert werden kann, so ist doch aus den
andern Quellen der Schluss dazu berechtigt. Hippolyt spricht in
seiner Kirchenordnung wiederholt von einer Oblation des Volkes,
wenn auch vom Opfergang nicht ausdrücklich die Rede ist. Dass
aber ausser Brot und Wein auch noch andere Gaben dargebracht
wurden, geht aus einigen anderen Stellen und aus Gebeten hervor,
die eigens dafür bestimmt waren. Es wird ein deutlicher Unterschied
gemacht zwischen den Früchten, die zum Opfergang gebracht werden

durften, und denen, die dazu nicht geeignet waren. Hippolyt
gibt uns ein klares Bild der Oblationen, wenn er auch nichts davon

überliefert, wann und wie diese zum Altar gebracht wurden. «Alle
sollen sich bestreben, dem Bischof jederzeit die Erstlinge der Feld-



— 108 —

fruchte, die ersten Erzeugnisse, darzubringen. Der Bischof nehme
sie mit Dank an und segne sie, indem er den Namen des

Überbringers nennt und spricht: Wir danken dir, Herr und Gott, und
opfern dir die Erstlinge der Früchte, welche du uns gegeben hast,
dass wir von ihnen nehmen, nachdem du sie durch dein Wort zur
Reife gebracht und der Erde befohlen hast, alle Früchte
hervorzubringen zum Nutzen, zur Freude und zur Nahrung des

Menschengeschlechtes und aller erschaffenen Wesen. Wir preisen dich, o Gott,
wegen dieser und aller anderen Dinge, durch welche du uns Wohltaten

erwiesen hast; denn du hast die ganze Schöpfung mit
verschiedenen Früchten geziert durch deinen hl. Sohn Jesus Christus,
durch den dir und ihm und dem Heiligen Geiste Ruhm sei in alle

Ewigkeit, Amen. Das sind die Früchte, die gesegnet werden sollen:
Traube, Feige, Apfel, Olive, Birne, Granatapfel, Pfirsich, Kirsche,
Mandel. Nicht gesegnet werden sollen: Lotus oder Zwiebel oder
Knoblauch oder Pfebe oder Gurke oder etwas anderes von
Gemüsen. Werden Blumen gebracht, so nehme man Rose und Lilie
an; die anderen lasse man nicht annehmen.» (Hippolyt,
Kirchenordnung, Kap. 23, 24).

Cyprian von Karthago tadelt den Reichen, der zur Eucharistie
ohne Opfergabe kommt und doch bei der Kommunion einen Teil
des vom Armen Geopferten nimmt. (Cypr., De opere et eleemos.

c. 15 CSEL 3, 384.). In ähnlicher Weise äussert sich Caesarius von
Arles (Caes. v. Arles, Serm. 13, Morin 63; PL 39, 2238). Ein Beweis

dafür, dass die zum Opfer notwendigen Gaben, einschliesslich der

Opferelemente, von den Gläubigen dargebracht wurden.
Die Apostolischen Konstitutionen sprechen in ihren Canones

(4. Jh.) ganz deutlich vom Opfergang. «Wenn ein Bischof oder
Priester wider die vom Herrn über das Opfer gegebene Konstitution
etwas anderes auf dem Altare Gottes geopfert hat als Honig oder
Milch, oder statt des Weines ein berauschendes oder künstliches
Getränk, oder Vögel, oder irgendwelche Tiere, oder Hülsenfrüchte :

der soll, weil ordnungswidrig handelnd, abgesetzt werden.

Ausgenommen zu einer Zeit frischer Ähren und Trauben darf man nichts
anderes zum Altare bringen als Öl zum hl. Licht und Räuchergewürze

für die Zeit des göttlichen Opfers. Eine jegliche andere
Frucht aber soll ins Haus geschickt werden, als Erstlinge für Bischof
und Priester, nicht aber zum Altar. Es ist aber bekannt, dass
Bischöfe und Priester mit den Diakonen und den übrigen Klerikern
teilen.»



— 109 —

Die Synode von Maçon (585) enthält im 4. Kanon eine

Anordnung, dass Männer und Frauen an allen Sonntagen Brot und
Wein zum Altare bringen sollen. Das wurde in der Folgezeit bis ins
späte Mittelalter immer wieder von den Synoden eingeschärft, freilich

mit immer weniger Erfolg.
Ein sehr eindringlicher Beweis ist der Mosaikfussboden des

Domes von Aquileja aus dem Jahre 317 n.Chr. Hier ist ein Opfergang

der Gläubigen dargestellt. Dazu sind die Spuren der Prothesis

genau zu erkennen, die etwa fünf Meter vor dem Altare stand. Auch
die Mosaiken von Ravenna sind beweiskräftig mit dem Opfergang
des Kaisers Justinian und der Kaiserin Theodora.

Sinn dieses Opferganges sollte sein: 1. dass sich in der Gabe

der Mensch selber darbringt und schenkt. Ob wir das heute auch
noch von der kleinen Münze sagen können, die wir von unserem
Überfluss opfern 2. Brot und Wein stehen in ihrer Symbolik - wie
schon vorher ausgeführt - für das ganze menschliche Leben. 3. Die
Einzelgabe wird zur gemeinsamen Opferspende der ganzen
Gemeinde. 4. Durch die gleichzeitige Zurüstung des Herzens und die

Selbsthingabe sollte das notwendige geistige Eingehen in das Opfer
Jesu erfolgen. Alles ist Gabe für Christus, ob für die Eucharistiefeier

oder die Bedürfnisse des mystischen Leibes Christi. Darum ist
das entscheidende Moment die persönliche Beteiligung des
einzelnen an der Opferhandlung und erst in zweiter Linie der Beitrag
zu den Kultuskosten. 5. Das Offertorium kann nicht abgesondert
und verselbständigt werden im Sinne eines alttestamentlichen
Speiseopfers nach der Weise des Melchisédech. Es ist im Gegenteil
nur zu verstehen in Verbindung mit dem Opfer Christi.

Was die Christen der Urzeit als irdische Gabe zum Altare
brachten, erhielten sie als himmlische Speise zurück. Gott nimmt
unsere Gabe an, darum dürfen wir seine Gegengabe nicht ablehnen.
Unser Geben enthält die Verpflichtung, auch zu empfangen.

Die Wendung von der actio zur blossen oratio - ein Zeichen
der Opferscheu und die immer grösser werdende Distanz zum Altar
haben hier Wertvolles zerstört oder doch zumindest undeutlich werden

lassen. Es erweckt den Anschein, als wären wir uns noch gar
nicht klar darüber geworden, was wir eigentlich verloren haben,
nämlich die gemeinsame Bereitung der Opfergaben durch die ganze
Gemeinde.

Mit dem Aufhören des Opferganges trat eine Verkürzung des

Gesanges zum Offertorium ein. Zugleich wurde eine Reihe von



— 110 —

Priestergebeten obligatorisch, die vor allem in der Privatmesse zur
Aufgabe hatten, die entstandene Lücke auszufüllen bzw. an die
Stelle des eigentlichen Opferganges zu treten. Diese Priestergebete
wurden in unserer liturgischen Entwicklung zu Gemeindegebeten
gemacht. Können wir diese Entwicklung positiv bewerten In dem
Sinne jedenfalls, dass sie die entstandene Lücke jetzt sinnvoller
ausfüllen als sonst und den Gedanken des Opfers im Sinne von
Gemeinschaft, Kameradschaft und Gefolgschaftstreue (germanischer
Ursprung!) stärker bewusst werden lassen, aber doch auch anderseits

sich mit einem Minimum an Handlung, Haltung und
Gesinnung zufrieden geben. Vom Mittun führt der Weg allmählich
abwärts zum Zuschauen. Gebete, die aus sich heraus nicht
eindeutig sind, verlieren leicht ihren ursprünglichen Sinn, zumal keine
der vorliegenden Ordnungen den Kern des Offertoriums klar
erkennen lässt und leicht proleptisch verstanden werden kann.

Das Wesen des Offertoriums liegt im Opfergang der Gläubigen -
auch in seiner heutigen Gestalt. Es fordert das Mittun, die Aktivität
aller Teilnehmer. Das Missverstehen des Offertoriums als einer
Vorwegnahme der Opfergedanken des Kanons geht allerdings aus
einer Betrachtungsweise hervor, die einseitig der Ratio verpflichtet
ist und die überlieferte altkirchliche Ganzheitsschau ausser acht
lässt.

VII.

Ohne die tiefen Einsichten in die Theologie des mystischen
Leibes Christi wird uns die ganze Eucharistiefeier und nicht nur
das Offertorium unverständlich bleiben. Es geht hier zudem nicht
um die «res» wegen ihrer Geringfügigkeit im Hinblick auf die Grösse
Gottes, sondern - wie bereits wiederßolt herausgestellt - um die
«actio». Die «res» ist nur Sinnbild der inneren Gesinnung, des

Lebensopfers in seiner ganzen Fülle durch die Symbolik von Brot
und Wein. Wir können das Ganze ja überhaupt nur verstehen in
dem Sinne, dass wir die materiellen Elemente der Eucharistiefeier
zur Verfügung stellen aus den Gaben, die Gott uns gegeben hat.
Die Gaben an sich sind zu klein und zu unbedeutend, um ein
theologisches Missverständnis hervorrufen zu können. Entscheidend ist
allein, dass hier der Wille lebt zum Schenken an Gott, dass hier
das Beten zum Tun und Handeln wird. Die höhere Bestimmung
der Gaben steht doch im Blickfeld, die im gegenwärtigen Mischungsgebet

des römischen Ordo, einer nur ganz wenig veränderten alten



— Ill —

Weihnachtsoration, nicht nur auf die Verwandlung und Heiligung
unserer Gaben, sondern unseres ganzen Menschentums ausgeweitet
wird.

Wir stellen uns darüber hinaus in Gegensatz mit den ältesten
Opferungsgebeten mit ihren Termini, wenn wir Ausdrücke wie
«hostia», «sacrificium», «oblatio», «munera oblata», «nostra», «tibi
dicata» vermeiden und darauf verzichten wollen, Brot und Wein
(auch wenn sie konsekriert sind) als unsere Opfergaben zu bezeichnen.

Wir können darum auch das «Opfer» nicht in ein blosses
«Darstellen» umwandeln. Wir dürfen die Eucharistiefeier nicht materialisieren

im Sinne einer Wiederholung des Kreuzesopfers und eines

grobsinnlichen Opferbegriffs, aber anderseits auch nicht spirituali-
sieren, als ob die Opfergabe nur Gebet und Danksagung wäre.
(Minucius Felix, Octavius c. 32, l CSEL 2, 45. - vgl. c. 10, 2 ebd. 14. -
Tertull., de spect. c. 13 CSEL 20, 15. - Clem. Rom., ad Cor. 36, 1. -
Justinus, Dial. c. Tryph. c. 41 PG 6, 564.) Wir dürfen, wie schon
mehrfach betont, den paulinischen Begriff des mystischen Leibes
Christi nicht aus den Augen verlieren und werden dann am ehesten

Zugang finden zu dem, was ältestes, ererbtes Gut der Kirche ist.
Der von der 3. internationalen Studienwoche altkatholischer

Theologen in Solothurn an die internationale liturgische Kommission

gestellte Antrag bezüglich der Offertoriumsgebete 13) bleibt
letztlich unbefriedigend: «Die Leitgedanken der Offertoriumsgebete

sollen sein : Ausscheidung und Zurüstung, Selbstaufopferung,
Danksagung und Darbietung im Hinblick auf die folgende
Konsekration und Kommunion.» «Es ist zu fragen, ob nicht alle
Wendungen, die von einer Darbringung von Opfergaben reden (dazu
gehört der Ausdruck Offertorium als solcher) zu vermeiden sind.
Von jeder Vorwegnahme von Epiklese und Konsekration ist
abzusehen.» Es wurde im vorhergehenden hinreichend darauf
hingewiesen, dass das Offertorium nur verständlich ist im Hinblick
auf die ganze Eucharistiefeier. Die Vermeidung der eigentlichen
Opfertermini selbst bleibt widerspruchsvoll, weil wir dann auch die

«Danksagung» nicht erwähnen dürften, da unter «Danksagung» die

Konsekration erfolgt und man dann ebenfalls wieder einwenden

könnte, sie wäre vorausgenommen. Der Sinn dieses Antrags kann
darum wohl nur dieser sein, dass im Offertorium der Blick auf das

kommende eigentliche Opfergeschehen stärker zum Ausdruck
gebracht wird. Am besten wird man sich wohl orientieren an den alten

13) Internationale Kirchliehe Zeitschrift, Bern 1955, 2. Heft, S. 76.



— 112 —

«orationes super oblata», die zum Inhalt hatten : a) die Darbringung
der Gaben, b) die Bitte um ihre Heiligung (selbstverständlich im
Sinne einer Vorweihe und Vorausschau auf die eigentliche
Opferweihe) und c) den Bezug auf das Heilsgeschehen. Das Anbieten und
Darreichen der Gaben erfolgt zum Zwecke der Huldigung und der
Anerkennung Gottes als des Herrn und Vaters. Die Gabe ist immer
Symbol der Person des Opfernden. Der Opfersymbolismus kommt
in einigen klassischen Sekreten klar zum Ausdruck: «Gib, dass wir
mit der Gabe des Altars das Opfer einer vollkommenen Liebe
verbinden» (Fest des hl. Bischofs Paulinus, 22. Juni). «Nimm die Gabe

an, damit wir dir unsern Geist als wohlgefälliges Opfer anbieten»
(Samstag nach Aschermittwoch). «Gib uns die Gnade, durch die
Gabe dieses Geheimnisses dir ein geläutertes Herz darzubringen»
(Samstag nach Pfingsten). Die Reihe dieser Beispiele könnte
selbstverständlich erheblich vermehrt werden. Wir sehen hier einen
Parallelismus walten zwischen Gabe und Gebet. Beide werden
zugleich dargebracht und um ihre Annahme gebetet. Mit den Gaben
oder in den Gaben wird der Mensch selbst Gott dargebracht. Wir
bringen Brot und Wein nicht um ihrer selbst willen dar, sondern
damit sie zur Opfergabe werden, die Christus ist. Schon das Mass
der Gabe ist ein Beweis für die Symbolik und widerlegt das Miss-
verständnis Luthers, Gott Brot und Wein zu opfern.

Man wendet freilich ein, der eucharistische Christus selbst als

solcher sei eine Gabe, die um ihrer selbst willen Gott angeboten
wird. Christus habe ja auch sich selbst dem Vater am Kreuze
geopfert. Es ist richtig, dass wir auf unseren Altären eine Gabe haben,
uns von Gott selbst geschenkt, die um ihrer selbst willen wiederum
Gott dargebracht wird. Es wurde aber auch schon klar und deutlich

darauf aufmerksam gemacht auf die Theologie des mystischen
Leibes Christi, und es ist als theologisch sicher anzusehen, dass die
Gegenwärtigsetzung des Kreuzesopfers keinen anderen Sinn haben
kann, als die Kirche, den mystischen Leib Christi, in Verbindung
und heiliger Gemeinschaft mit Christus dem himmlischen Vater
darzubringen. Wir können sagen, dass dies die einhellige Lehre der
Messerklärer und Theologen der alten Kirche ist, bei denen gerade
die Lehre vom mystischen Leibe Christi und der tieferen Eingliederung

der Gläubigen in denselben durch die Eucharistiefeier von so

grosser Bedeutung ist.
Wir Menschen sind einer Annahme von seiten Gottes nicht

wert, deshalb vereinen wir uns im Opfer mit der dem Vater wohl-



— 113 —

gefälligen Gabe: mit dem Opferlamm des N.T. und sind in
Verbindung mit ihm der Annahme von seiten Gottes sicher, wenn wir
durch die Gnade lebendige Glieder dieses Leibes Christi sind.
Christus vollzieht das Opfer, um uns als seine Kirche in sein Pascha
hineinzunehmen, in sein Hinübergehen aus dieser Welt zum Vater.
Sein Opfer wird zum Opfer der Kirche. Die Kirche sagt durch die
Eucharistie Ja zum Kreuzesopfer. Der Bund, der geschlossen wurde,
fordert vom einzelnen die Annahme und innere Zustimmung bzw.
die entsprechende Haltung. (Vgl. Mt. 20, 28. - Is. 61, 8. - Jer. 33,
20 f. - Bar. 2, 35. - Jer. 31, 31-34 und 33, 8 und 32, 40. - Hebr. 9, 15.-
1. Kor. 11, 24.-Luk. 22, 19.-Mk. 14, 24. - Mt. 26, 28.- I. Kor. 11,

25. - Luk. 22, 20.)

VIIL
Welche Vorschläge können nun aus den vorgelegten Erkenntnissen

zur Lösung der Offertoriumsprobleme gemacht werden
Grundsätzlich muss zunächst betont werden, dass das Ideal

allen liturgischenVollzugs ist, wenn die vom Priester geleitete heilige
Handlung gleichermassen aus dem Willen und Tun der Gemeinde
hervorwächst. Darum wird gerade für uns als den Verfechtern der
altkatholischen Idee ilas Hauptanliegen sein, die Herbeibringung und
Bereitung der Gaben wieder zu einem Tun der ganzen Gemeinde zu
gestalten.

Dabei soll beachtet werden, dass die Rückführung auf
altkatholischen Bestand nicht einfach die Herübernahme altchristlicher

Urelemente bedeutet. Manche der erfolgten Entwicklungen
kann nicht einfach als wertlos abgetan werden. Wir wollen uns bei
der Neugestaltung dieses Teils der Eucharistiefeier Türen
offenhalten für heute noch nicht genau abzusehende, aber sich schon
anbahnende gesunde Entwicklungen, die vor allem aus dem
tiefinneren Zusammenhang von Liturgie und Diakonie hervorquellen.
Die Gestaltung der «Opferung» wird jedoch noch viel Überlegungen
notwendig machen. Das Interesse der Gläubigen an der Eucharistiefeier

muss gerade in der Hinsicht geweckt werden, dass die
Gemeinde nicht nur mitbetet, sondern wieder handelnd wird, wieder

begreifen lernt, dass es auf das Tun aus der Gesinnung ankommt.
Das ist in einer opferscheuen und materialistischen Zeit wie der

unsern von ganz besonderer Bedeutung.
Was wir heute noch an Handlungselementen von Seiten der

Gläubigen besitzen, ist im allgemeinen noch die Absammlung des



— 114 —

Kirchenopfers (Kollekte) und vereinzelt zu besonderen Anlässen noch
ein Opfergang, zumeist aber auch mit Geld. Hier könnte nun
angeknüpft werden, indem zunächst der Absammlung des Kirchenopfers
über den praktischen Zweck hinaus wieder eine würdigere Gestalt
gegeben wird. Sie sollte im Zusammenhang bleiben mit der
Gabenbereitung, indem sie mit dem Offertorium beginnt, durch Vertreter
des Kirchenvorstandes oder der Naturstände vorgenommen und
dann an den Altar oder einen eigenen Gabentisch gebracht wird.
Während dieser Absammlung könnte der Offertoriumsgesang
gesungen werden, und der Priester bereitet indessen unter Gebet die
Elemente zur Eucharistiefeier. Das ist zunächst der Rahmen, der
dann weitere Gestaltungsmöglichkeiten hinsichtlich der Handlung
und der dabei zu sprechenden Gebete zulässt.

Der Hostienopfergang zu besonderen Anlässen und in
ausgewählten Kreisen, wie Erstkommunion, Firmung, Trauung,
Jugendgottesdiensten lässt zwei Gestaltungsmöghchkeiten zu, die
selbstverständlich wieder weiter abgewandelt werden können:
a) Jeder bringt seine Hostie an den Altar und legt sie dem Priester
auf die Patene ; b) durch zwei Vertreter werden auf einer Patene die
Hostien und in einer Kanne der Wein an den Altar gebracht, die
der Priester entgegennimmt. Diesen Hostienopfergang finden wir
schon bei Wilhelm von Hirsau (Const. I 84; II 30): Der Sakristan
reicht vom grossen Hostienteller jedem eine Hostie mit einem
goldenen oder silbernen Löffel, die man auf einem Tüchlein entgegennimmt.

Ein zweiter giesst jedem Wein in seinen Becher. So trug
man beides zum Priester hin 14).

Es handelt sich hier durchaus nicht um eine ästhetische Spielerei,

sondern um ein seelsorgliches Anliegen, die Gemeinde wieder
auf ihr Mitwirken hinzulenken.

Auch der Liebesgabenopfergang könnte durch seine Verbindung

zwischen Liturgie und Diakonie - der Altar wirklich wieder
als der gemeinsame Tisch der Gemeinde - von grossem Segen für
die Gemeinde werden. Im «Altkathohschen Volksblatt» (November
1953, Nr. 11, Seite 119) schildert Pfarrer Heinrich Schmitt den

von ihm eingeführten Brauch des Erntedankopfergangs in den

Randengemeinden: «Kinder brachten zur Opferung Korn, Gemüse,

Brot, Hostien, Früchte, Wein, Honig und Flachs zum Altar. Bei
der Überreichung jeder einzelnen Gabe wurde ein sinnreiches Opfer-

14) S. Jungmann, a. a. O. II S. 16.



— 115 —

gebet gesprochen. Alsdann sprach die Gemeinde das Tischgebet.
Nach der Segnung der Erntegaben sprach der Priester das

Erntedankgebet.» Vorschläge zu Gabenopfergängen an besonderen'lagen
für die kirchlichen Bedürfnisse (Kerzen, Ol, Weihrauch. Blumen), die

von der liturgischen Bewegung gemacht werden, sind sicherlich
sehr wertvolle Hinweise zur Verlebendigung der Liturgie. Jungmann

weist nachdrücklich und mit Recht darauf hin, class die Gabe
der Gemeinde wieder auf die «lebendige Wurzel eines Beitrags»
zurückgeführt werden solle, «der primär Gabe an Gott sein will und
erst über den Altar zum irdischen Empfänger kommt '"')». Das Geld
ist wie in anderen menschlichen Bereichen an die Stelle der Gaben

getreten. Wir müssen dann noch mehr darauf bedacht sein, dass
diese Gaben mit der Gabenbereitung in Zusammenhang bleiben
und nicht erst zum Schluss des Gottesdienstes an der Kirchcntür
gesammelt werden.

Mit der Oblation in der Gestalt zumeist der Absammlung des

Kirchenopfers läuft die Bereitung der für die eucharistische Feier
bestimmten Elemente parallel. Was in der heutigen Liturgiegestalt
vor allem fehlt, ist das Element der Herbeibringung der Gaben

(heute nur noch im levitierten Hochamt mancherorts erhalten
geblieben!). Die Zurüstung der Gaben gehörte ursprünglich auch nicht
an den Altar und besteht ja heute lediglich noch in der Vermischung
von Wein und Wasser seit der Einführung des ungesäuerten Brotes
und der kleinen Hostien für die Gläubigenkommunion.

Um wenigstens der Symbolik besser gerecht zu wrerden, wäre
zu erwägen, ob die Gaben nicht zuerst auf einer «Prothesis» (Nebenaltar)

bereitgestellt und dann zum Offertorium an den Altar
übertragen werden sollten. Dieser Zug des Priesters mit seinen
Messdienern von der Prothesis zum Altar mit den für die Eucharistiefeier

bestimmten Opfergaben, während gleichzeitig das Opferungs-
lied gesungen und das Kirchenopfer gesammelt wird, würde sicherlich

dazu beitragen, der Gemeinde das Offertorium wieder mehr
bewusst werden zu lassen. Zudem ist diese Gestaltung in fast allen

Liturgien ausserhalb von Rom erhalten geblieben.
Während der Offertoriumsgesang die Darbringung der Gaben

aus den Händen der Gläubigen begleitet - es ist ein Prozessionsgesang,

da die (Jaben in einer Prozession dargebracht wurden -,
haben die im Mittelalter entstandenen Gebete der römischen

Messordnung den Zweck, die Gedanken des Priesters bei der Gaben-

,5) S. Jungmann, a. a. II S. 34.



— 116 —

bereitimg auf die eucharistische Darbringung vorzubereiten. Die
Gebete selbst gliedern sich in zwei Gruppen: 1. Gabenbereitung
und Vorweihe; 2. Bitte um den Segen für die Gaben und die
Darbringenden.

Die Gebetsgestalt der heutigen römischen Ordnung ist ziemlich

uneinheitlich und aus verschiedenartigen Elementen zusammengesetzt,

die heute noch den Charakter des «ad libitum» an sich

tragen.
Die Zubereitung der Brotgabe fällt in der heutigen Liturgie

weg, dafür wird aber das früher üblich gewesene blosse Niederlegen
des Brotes auf den Altar mit einer Oblationsgeste verbunden und
einem Darbringungsgebet begleitet: «Heiliger Vater, allmächtiger
und ewiger Gott, nimm diese makellose Gabe entgegen, die
ich, Dein unwürdiger Diener, Dir darbringe, dem wahren Gott
meines Lebens, im Hinblick, auf meine zahllosen Sünden, Fehler
und Nachlässigkeiten, für alle Anwesenden und alle gläubigen
Christen, für Lebende und Verstorbene, auf dass sie ihnen und mir
zum Heile sei für das ewige Leben. Amen. » An diesem Gebet wird
vor allem der Ausdruck «makellose Gabe» («immaculata hostia»)
kritisiert, der auch schon im Tridentinum unter den «abusus
missae» erwähnt wird. Doch darf dieses Gebetswort nur im Blickfeld

auf die höhere Bestimmung der Gabe gesehen und mit
demselben Recht gebraucht werden, wie das vorbedeutende Opfer des

Melchisédech während des Kanons als «heiliges Opfer und makellose

Weihegabe» («sanctum sacrificium, immaculatam hostiam»)
bezeichnet wird.

Zudem spricht das Gebet deutlich den Zweck des Opfers aus
und enthält die ursprünglichen Gedanken der Oblationen. Im Sinne
der Straffung und klareren Gedankenführung wäre es wünschenswert,

dieses Gebet auf seinen wesentlichen Gehalt zu kürzen und
darin lediglich den Gedanken der Aussonderung des Brotes mit der
Annahmebitte auszusprechen.

Die Zubereitung des Weines erfolgt unter dem Gebet einer
alten Weihnachtsoration aus dem Gelasianum, das sehr gedankenreich

ist, aber vielleicht den Mischungsritus etwas zu stark hervorhebt.

« Gott, Du hast die Würde der menschlichen Natur wunderbar
ins Dasein gerufen und noch viel wunderbarer neu geschaffen : verleih

uns durch die geheimnisvolle Bedeutung dieses Wassers und
Weines, dass wir eingehen in die Gemeinschaft der Gottheit dessen,
der sich gewürdigt hat, unserer Menschheit teilhaft zu werden,



— 117 —

unseres Herrn Jesus Christus. Amen.» Der Betende soll mit Christus
geeint werden. Cyprian schreibt dazu, nachdem er das Wasser nach
der Apokalypse als Symbol des Volkes und den Wein als Symbol
des Blutes Christi bezeichnet hat: «Wird nun im Kelche das Wasser
mit dem Weine gemischt, so wird das Volk mit Christus vereint
und die Menge der Gläubigen verbunden und verknüpft mit dem,
an welchen sie glaubt.» (Cypr. ep. 63 an Caecilius.) Diese Vereinigung

der opfernden Gemeinde mit Christus ist die «geheimnisvolle
Bedeutung dieses Wassers und Weines.»

Nach der Vermischung von Wasser und Wein wird auch der
Kelch in einem Oblationsgestus dargebracht. Das Begleitgebet steht
im Plural, weil es zusammen mit dem Diakon verrichtet wird.
«Herr, wir bieten Dir den Kelch des Heiles an und bitten Deine
Güte, dass unser Opfer vor dem Angesichte Deiner Herrlichkeit
emporsteige mit lieblichem Duft uns und der ganzen Welt zum
Heil. Amen.» Auch hier wird für gewöhnlich der «Kelch des Heiles»

(Psalm 115) als gefährliche Prolepsis kritisiert, aber es gilt auch
hier, was oben über die «makellose Gabe» gesagt wurde.

Die Opfergaben der Kirche sind Brot und Wein. Das entspricht
dem Willen Christi bei der Einsetzung. Die Gaben werden zum
Symbol der Person des Darbringenden, und darüber hinaus nennt
sich Christus der Herr selbst das «Brot des Lebens» und den «wahren
Weinstock». Brot und Wein sind also Symbole auch seiner Person.
Das Brot erinnert an den Leib des Herrn und der (rote) Wein an
das Blut Christi, das bei seinem Kreuzesopfer aus seiner Seite
geflossen ist. Weil aus seiner geöffneten Seite Blut und Wasser
geflossen ist, wird in den älteren Gebeten diese Symbolik zum
Ausdruck gebracht. Brot und Wein sind aber auch Symbole des mystischen

Christus. Schon in der Didache ist dieser Gedanke ausgesprochen.

Wie das eine Brot aus vielen Körnern und der eine Wein aus
vielen Trauben, so ist der mystische Leib Christi, die Kirche, aus
vielen Gläubigen gebildet. Wie Brot und Wein zum Leib und Blute
Christi werden, so wrerden die Gläubigen unter den Symbolen von
Brot und Wein in den mystischen Christus aufgenommen, der ja
dadurch auch versinnbildet wird. Darum schreibt Josef Kramp mit
Recht : «Dieser letzte Gedanke ist für die liturgische Opferauffassung
von der grössten Bedeutung, denn er beherrscht den ganzen
Entwicklungsgang. Was sonst als Spielerei mit Symbolwerten
erscheinen könnte, erhält durch ihn seinen tiefen Sinn. Christus ist
die heilige und vor dem Vater aus sich selbst einzig wertvolle Opfer-

lntemat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 195«. 8



— 118 —

gäbe der Menschheit, jede andere Opfergabe also, die wir Gott
darbringen wollen - sei es die materielle Gabe, seien es wir selbst
im Gabensymbol - muss eins werden mit Christus, muss in ihn
verwandelt werden 16).»

Den Abschluss dieser Gabendarbringung und Bereitung bildet
ein zusammenfassendes Gebet, das auch gern als Selbstaufopferung
bezeichnet wird. Es ist dem Buche Daniel entnommen, wo es die
drei Jünglinge im Feuerofen verrichten: «Herr, wir bitten Dich im
Geiste der Demut und mit zerknirschtem Herzen: Lass uns von
Dir angenommen werden und lass unsere Opfergabe heute vor
Deinem Angesichte dargebracht werden zu Deinem Wohlgefallen,
Herr und Gott!»

Das Gebet spricht noch einmal den Opfersymbolismus aus,
anderseits lässt es aber auch deutlich erkennen, dass es sich hier
nur um eine Vorweihe und die vorbereitende Handlung im
Hinblick auf das eucharistische Opfer handelt. Dieses Gebet würde
sich auch nach der Darbringung der Opfergaben von seiten der
Gemeinde am ehesten dazu eignen, von ihr mitvollzogen bzw. auch

gemeinsam gesprochen zu werden.

Wie oben gesagt, war das Mittelalter das Zeitalter der

Segnungen. Und so folgt denn hier auch noch eine Bitte um Segnung
der Opfergaben. Wie die Kirche den Segen Gottes über alle Gaben
der Erde herabrief, so tut sie es jetzt auch über die für die
Eucharistiefeier bestimmten, die zudem hier schon bald stellvertretend
für die «Oblationen» aufgefasst werden. Dass eine Epiklese des

Heiligen Geistes im Missale Pius V. vermieden werden soll, wie sie
sich vielfach in mittelalterlichen Formularen herausgebildet hatte,
zeigt die heutige Fassung. «Du Segensspender, allmächtiger und
ewiger Gott, komm und segne diese Opfergabe, die Deinem heihgen
Namen vorbereitet ist.»

Über die Beräucherung der Gaben und des Altares ist oben
bereits gesprochen worden. Sie hat lediglich den Zweck, den
Opfersymbolismus in Wort und Brauchtum zu unterstreichen.

Die Händewaschung, die früher rein praktische Bedeutung nach
der Annahme der Opfergaben erlangt hatte, trägt jetzt auch
symbolischen Charakter. Der Psalm 25 könnte auf die hier wesentlichen

le) Joseph Kramp S. J., Opforgodanko und Messliturgio, Regensburg
1921, S. 74.

Vgl. dazu von demselben Verfasser, Die Opferanschauungen der
römischen Mcssliturgie, Regensburg. (Verlag Jos. Kösel und Friedrich Pustet.)



— 119 —

Gedanken verkürzt werden, auch könnte die Doxologie wegfallen.
Vielleicht könnte auch auf einige kürzere Gebetsformeln
zurückgegriffen werden, etwa aus dem Missale von Monte Cassino: «Concede

mihi, omnipotens Deus, ita manum lavare, ut puro corde et

corpore possim dominicum corpus et sanguinem tractare» oder
«Munda me Domine ab omni inquinamento cordis et corporis nostri,
ut possim mundus implere opus sanctum Domini.» (Sarum.)
Erwähnenswert wäre auch, die Händewaschung einfach still verrichten
zu lassen oder eben einige Gebete wie bei den übrigen vorbereitenden
Handlungen des Offertoriums zum behebigen Gebrauche im Sinne

von Direktiven beizugeben.
Nun folgt noch einmal eine Verdoppelung der vorhergehenden

Gedanken in dem Gebet an die hhl. Dreifaltigkeit. Es würde besser

wahlweise gebetet, wenn man die vorausgehenden Gebete unterlasse

etwa als Abschluss des Opferganges oder der ganzen
Gabenbereitung. An seiner Stelle könnten aber auch andere, kürzere und
ältere Gebete verwendet werden: «Acceptabile sit omnipotenti Deo
sacrificium nostrum» (Bernold von Konstanz, Micrologus c. 23,
PL 151, 992) oder aus mittelitalischen Messbüchern des 12.

Jahrhunderts: «Confirma hoc, Deus, quod operatus es in nobis. A tempio
tuo in Jerusalem tibi Offerent reges munera. In tuo conspeetu
Domine haec munera nostra sint placita, ut nos tibi piacere valeamus.
Per. »

Den Abschluss der Opferbereitung bildet die «oratio super
oblata», die Jahrhunderte älter ist als die vorhergehenden Gebete,
die aus ihr herausentwickelt wurden und der eine ganz besondere

Bedeutung zukommt, was schon aus der über das gewöhnliche
«Oremus» weit hinausgehenden Einleitungsformel hervorgeht.

Die Ordnung des Offertoriums, die von Thürlings versucht wird,
verwirklicht wohl schon einige der angeführten Vorschläge, muss
aber die an der römischen Ordnung geübte Kritik vielfach auch auf
sich selbst anwenden.

«Während der Vers zur Opferung gesungen wird, deckt der
Diakon den Kelch ab, giebt die Hostie dem Pr., der sie mit der
Patene auf das Corporale legt und giesst Wein in den Kelch und
vermischt ihn mit ein wenig Wasser. Wenn er auch den Kelch dem

Pr. gereicht hat, der ihn auf das Corporale stellt, und der Gesang

beendigt ist, hebt der Pr. den Kelch und die Patene ein wenig in
die Höhe und lässt sie gleich wieder nieder, indem er spricht:
0 Gott, himmlischer Vater, Geber aller guten Gaben, der du das



— 120 —

Brot uns reichst zu unserer täglichen Nahrung, und den Wein
gegeben hast, dass er des Menschen Herz erfreue : kraft des Beispiels
und der Weisung deines Sohnes, unsers Herrn Jesu Christi, legen
wir nieder diese kostbaren Geschenke, deiner Güte auf den Altar,
und halten sie bereit zum heiligen Opfermahle. In ihnen opfern wir
uns selbst dir auf und deine ganze Welt mit ihrem Wohl und Wehe.
Nimm an unsere demütigen Herzen und blicke erbarmend hin auf
deine ganze Schöpfung, die nach dir seufzt und ringet. Komme denn,
der du alles belebest und heiligest, allmächtiger und ewiger Gott : -
er macht das Kreuzzeichen über die Opfergaben, - und se+gne das

Opfer, das deinem heiligen Namen bereitet ist. Betet, Geliebteste:
dass unser Opfer wohlgefalle dem Vater, dem allmächtigen Gott.
D. So geschehe es zur Ehre seines Namens und zum Heil der Welt.
Pr. Amen. Nun spricht der Pr. das Zwischengebet ohne das Lasset

uns beten 17).»

Als Mangel muss es auch angesehen werden, wenn die beiden
Gaben nicht getrennt, sondern in einem Oblationsgestus
dargebracht werden, weil dadurch die Symbolik der getrennten
Gestalten, die in der Konsekration und Kommunion gegeben ist und
den Tod Jesu andeutet, ausser acht gelassen wird. Wollte man auf
den Oblationsgestus ganz verzichten, so könnte man das Gebet still
verrichten, wenn die Gaben nach ihrer Übertragung auf dem Altar
niedergelegt werden. Am ehesten könnte man im Sinne der Straffung

und Kürzung auf die Segnung der Gaben verzichten und lieber
das Darbringungsgebet durch die oben angeführten Gedanken aus
der Didache ergänzen. Die Gebetsaufforderung vor der Secreta, die
sehr zu Unrecht und völlig sinnentleerend «Zwischengebet» genannt
wird, ist glücklich verbessert.

Die Gebetsgestalt von Thürlings könnte darum mit folgendem
Brauchtum einer Neugestaltung unterzogen werden : Während der
Vers zur Opferung gesungen wird, bringt der Subdiakon die Opfergaben

zum Altar. Der Diakon gibt die Hostie mit der Patene dem
Priester, der sie emporhebt und dabei die Worte spricht: «Gott,
Vater im Himmel, Geber aller guten Gaben, Du reichst uns das
Brot zu unserer täglichen Nahrung, das über die Berge zerstreut
war und nun zu einem Brote zusammengefügt eines ist : wir legen
es nieder an heiliger Stätte und bitten Dich, Du mögest Deine
heilige Kirche einigen und zusammenführen von den Enden der

") Adolf Thürlings, Liturgisches Gebetbuch, Mannheim 1885, S. 115 f.



— 121 —

Erde zu Deinem Reich.» Während der Worte «wir legen es nieder»

legt der Priester die Hostie mit einem Kreuzzeichen auf das
Corporale. Während der Diakon mit dem Subdiakon den Kelch
bereitet, betet der Priester: «Du gibst uns den Wein, dass er des
Menschen Herz erfreue. Wie aus der Seite Christi Blut und Wasser floss,
so mischen auch wir beides zusammen, dass es Dir gefallen möge
zum Heil unserer Seelen.» Nun reicht der Diakon dem Priester
den Kelch, und beide beten zusammen, indem sie ihn emporheben :

«Auch diese köstliche Gabe Deiner gütigen Hände legen wir nieder
auf Deinem Altar und halten sie bereit zum heiligen Opfermahle.»
Der Priester stellt nun den Kelch mit einem Kreuzzeichen auf das

Corporale. Dann spricht er noch tief verneigt : «Vor Deinem Antlitz
möge Dir gefallen, was wir von Deinen Gaben Dir zur Opferfeier
vorbereitet haben. Amen. » Während der Priester die Hände wäscht,
spricht er: «Tilge, Herr, all meine Vergehen, dass ich Deine heiligen
Geheimnisse wrürdig zu feiern vermöge.» Dann wrendet er sich nach

Beendigung des Gesanges zu den Gläubigen und spricht: «Betet,
Brüder und Schwestern, für mich Sünder, dass der Herr den Geist
der Überheblichkeit und des Stolzes von mir nehme, damit ich für
meine und euere Vergehen um Verzeihung zu bitten vermöge.» Die
Gemeinde antwortet: «Der Herr erhöre dich und gebe dir, was dein
Herz verlangt.» Der Priester antwortet mit «Amen» und beginnt
sofort die «Oratio super oblata 18)».

Ein interessanter Versuch, Urelemente der patristischen Zeit
und die Gestalt der Darbringung wdeder zu beleben und damit auch
eine Brücke zu schlagen zwischen der westlichen und östlichen
Liturgie, soll hier bezüglich des Offertoriums noch erwähnt werden.
Es handelt sich um den Ordo liturgicus von Alexis van der Mens-

brugghe 19).

«Während das Symbolum gesungen wird, begibt sich der Diakon

zum Altar, entfaltet das Antimension oder Corporale und geht
nach empfangenem Segen zur Oblationskapelle. Wenn er an den

18) Auf die Oebetsaufforderung des Priesters brauchte von seiten dor
Gemeinde nach älteren Vorbildern keine Antwort zu erfolgen. Hior wäre
vielleicht ein Innehalten in Schweigen zu persönlichem Gebot von grossem
Wert.

19) Alexis van der Mensbruggho, La Liturgie orthodoxe de rit occidental,
Essai de restauration, Paris 1948.

Die Arbeit van der Mensbrugghes ist vor allom für den Raum des

ehemaligen Gallion mit soiner gallikanischen Liturgietradition bestimmt, kann
aber auch uns zu ähnlichem Tun anregen und wegweisend sein.



— 122 —

Oblationstisch getreten ist, bezeichnet er sich selbst mit dem
Kreuzzeichen und spricht : „ Selig, die gerufen sind zur Hochzeit des
Lammes!" (Apok. 19, 9). Dann nimmt er das Brot, das im Namen des

Klerus dargebracht ist, in die linke Hand, bezeichnet das Brot mit
der Lanze und spricht : „ Siehe, das Lamm Gottes, das die Sünde der
Welt hinwegnimmt!" (Joh. 1, 29). Er schneidet einen würfelförmigen
Teil aus dem Brote heraus und schneidet auf der weichen Seite
dieses Teils mit der Lanze die Gestalt des Kreuzes und spricht:
„Das Lamm, das geschlachtet wurde, machte uns zu Königen und
Priestern für unseren Gott" (Apok. 5, 12. 9). Er legt den Teil, der

jetzt „Lamm" genannt wird, mitten auf die Patene, mit der harten
Seite nach oben. Dann giesst er Wein und Wasser in den Kelch
und spricht : „Aus seiner Seite floss Blut und Wasser heraus. Komm,
ich will dir zeigen die Braut, die Gemahlin des Lammes" (Joh. 19, 34.

Apok. 21, 9). Schliesslich setzt er den Asteriskus auf die Patene,
legt die Patene auf den Kelch und umhüllt die Oblation mit dem
Velum, während er die Antiphon spricht: „Halleluja! Der Herr,
unser Gott, der Allmächtige ist König. Lasst uns froh sein und
frohlocken und ihm die Ehre geben, denn die Hochzeit des Lammes
ist gekommen und seine Braut hält sich bereit. Als Kleid wurde ihr
ein strahlend weisses Byssus-Linnen gegeben, denn der Byssus
bedeutet die gerechten Werke der Heiligen" (Apok. 19, 6-8).

Nach Beendigung des Symbolums stimmt der Chor die Antiphon

zum Offertorium an, wie sie im Missale Romanum angegeben
ist (oder folgendes Offertorium votivum : „Taceat omnis caro, stetque
in timore ac tremore: omnem curam terrenam deponat. Rex enim

regum et Dominus dominantium procedit, immolandus et dandus in
cibum fidelibus. Praecedit eum Chorus angelorum, Principatus
omnes et Potestates, Cherubim oculos habentes innumerabiles, ac

Seraphim sex alae cuique, vêlantes faciem suam et cantantes : Alleluja,

alleluja, alleluja").
Der Diakon nimmt den Kelch mit der Patene, hält beide in

Augenhöhe und trägt sie feierlich zum Altar, indem er die Kanzellen
mit dem Subdiakon umschreitet. Wenn sie zum Gabentisch der
Gläubigen gekommen sind, nimmt der Subdiakon die Schüssel, in
der die Gläubigen ihre Brotgaben niedergelegt haben. Zum Altar
gekommen, legt der Diakon clie Gaben auf der rechten Seite des

Korporale nieder, nimmt das Velum weg und legt die Patene auf
die linke Seite des Korporale, dann nimmt er die Schüssel aus den
Händen des Subdiakons und stellt sie neben das Korporale. Der



— 123 —

Zelebrant inzensiert die Gaben, dann wäscht er die Hände und
spricht leise: „In Unschuld wasch ich meine Hände und schreite,
Herr, um Deinen Altar."

Während der Zelebrant die Hände wäscht, begibt sich der
Diakon mit dem Subdiakon zum Ambon. Während sie die
Kanzellen durchschreiten, nimmt der Subdiakon die Schale, in der die

Gläubigen ihre Diptychen niedergelegt haben. Der Diakon besteigt
den Ambon, der Subdiakon hingegen steht in der Nähe des Ambons
und hält die Schale mit den Diptychen. Nachdem der Offertoriums-

gesang zu Ende ist, verliest der Diakon die „Namen" bzw.
Diptychen 20).»

Nach den Diptychen, die wir hier nicht im einzelnen anführen
wollen, streckt der Zelebrant seine Hände über die Opfergaben aus
und beschliesst die Empfehlung der Darbringenden mit den
Sekretgebeten oder den Gebeten « Post nomina». Es sind dies an Sonn-
und Festtagen unser «Te igitur» mit «Memento vivorum» und
«Communicantes», an Wochentagen, Obsequien und Jahrestagen
von Verstorbenen das Gedächtnisgebet für die Kirche aus der
Didache, das «Memento mortuorum» und das «Nobis quoque». Beide
Gebetsreihen werden geschlossen mit dem «Per Christum Dominum
nostrum.» Darauf folgt dann der eucharistische Kanon.

In der Schweizer Ordnung des Offertoriums lässt uns vieles

unbefriedigt trotz mancher hoffnungsvollen Ansätze 21).

Während Thürlings noch dem Crusse zu Beginn der Missa
fidelium die Gebetsaufforderung «Lasset uns beten» folgen lässt,
fällt das im Schweizer Formular bereits weg, und der Offertoriums-

gesang wird in Anlehnung an protestantische Vorbilder zu einem
Tagesspruch oder einem «wechselnden Schriftwort», was eine gründliche

Verkennung dieser Antiphon bedeutet. Wertvoll ist, dass zu

Beginn des Offertoriums auf die Einsammlung des Kirchenopfers
hingewiesen wird.

Das Gebet zur Erhebung der Hostie ist eine Eigenschöpfung,
die wohl als gelungen bezeichnet werden kann, nur in der

abgeänderten Form von Friedrich Heiler besser das ausspricht, was

ausgesprochen werden muss 22): «Aus der Fülle Deiner Gaben son-

2U) Alexis van der Monsbrugghe, a.a.O. S. 30-33. Die Texte wurden
vom Verfasser aus dom lateinischen Original übersetzt.

21 Gebetbuch der christkatholischen Kirche der Schweiz "', Solothurn
1951, S. 40 f.

22) Friedrich Heiler, Deutsche Messe oder Feier des Herronmahls nach
altkirchlichor Ordnung 2, Mimchen 1948, S. 17.



— 124 —

dem wir aus, o Herr, dies Brot und sagen Dir Dank für alle
leiblichen und geistlichen Güter, die Deine Milde uns ohne Aufhören
spendet. Amen.» Der Ausdruck «diese Gaben» ist in der ursprünglichen

Fassung zu unbestimmt.
Für die Bereitung des Kelches steht kein Gebet zur Verfügung,

was wohl allgemein als Mangel beklagt wird und daraus hervorgeht,
dass das dafür bestimmte Gebet für die Erhebung des Kelches mit
einer Epiklese in wirklich unglücklicher Weise kompiliert wurde,
so dass die Schweizer Offertoriumsgestalt allein schon durch dieses

Gebet gegenüber der römischen Ordnung missverständlicher
geworden ist und viel stärker als diese die Gedanken des Kanons
vorausnimmt. Dass es sich dabei nicht nur um eine mögliche
Entgleisung handeln kann, sprechen die folgenden Gebete deutlich aus,
die den aufgenommenen Gedanken noch weiter ausführen und
unterstreichen.

« 0 Gott, der du die Würde des Menschen wunderbar geschaffen
und noch wunderbarer erneuert hast, sende deinen heiligen Geist
über uns, damit wir durch die Feier des Opfertodes deines Sohnes

eingehen in die Gemeinschaft der Gottheit dessen, der sich
gewürdigt hat, unserer Menschheit teilhaftig zu werden. Betet, Brüder,
dass unsere Opferfeier wohlgefällig wrerde vor Gott, clem allmächtigen

Vater. G. Weihe, o Herr, unsere Herzen und lass unsere Opferfeier

geschehen zur Ehre deines Namens, zu unserem Heil und zur
Wohlfahrt deiner ganzen heiligen Kirche. P. Amen. Segne -f-, o

Gott, diese Gaben und weihe uns selbst zu einem dir wohlgefälligen
Opfer durch unsern Herrn Jesum Christum, deinen Sohn, der mit
dir lebt und regiert in Einigkeit des heiligen Geistes, Gott von Ewdg-
keit zu Ewigkeit. G.Amen.»

Selbstverständlich können auch hier dieselben Erklärungen
zur Anwendung gebracht werden, wie sie oben bei der römischen
Messordnung angebracht wurden. Die Gebete sind nicht aus sich
heraus verständlich, sondern weisen auf die kommende Eucharistia
hin. Von einer Epiklese bei der Erhebung des Kelches sprechen zu
wollen, wäre nur möglich, wenn das Gebet die Herabkunft des

Heihgen Geistes über die Opfergaben erflehte, was jedoch nicht der
Fall ist. Die Gegenwart und den Beistand des Heiligen Geistes zu
erbitten, kann jedoch nirgends verwehrt sein, auch nicht bei der
Bereitung der Gaben zur Eucharistiefeier. Es wäre eher als
Kommunion- wie Konsekrationsepiklese zu betrachten, wenn das Gebet
formuhert ist wie im vorhegenden Falle: «Sende deinen heihgen



— 125 —

Geist über uns!» Aber auch dieser Gedanke lässt sich nicht
begründen, da wir es hier ja mit der Gabenbereitung zu tun haben
und daher die Bitte um den Beistand des Heiligen Geistes nicht
anders gewertet werden kann wie etwa zu Beginn der Predigt oder
des Unterrichtes.

Durch den Fortfall der Beziehung auf Wasser und Wein wird
dieses Gebet hier weder dem Vermischungsritus noch der Erhebung
des Kelches gerecht. Es ist nicht einzusehen, warum es so verformt
wurde. In seiner ursprünglichen Gestalt hätte es noch eher als

Darbringungsgebet stehen bleiben können, wenn die Vermischung
von Wein und Wasser still erfolgt oder durch ein kürzeres Begleitgebet

bereichert worden wäre.
Der Ersatz der «Oratio super oblata» durch ein stehendes Gebet

ist nicht ideal und wird dadurch noch problematischer, da es in
ein Segensgebet über die Gaben umgewandelt ist. Es wird sich
wohl auch hier - wie bei der oratio super oblata überhaupt - nur
um eine Vorweihe handeln. Die Gaben sind ausgesondert, im
moralischen Sinne geweiht, in der Ordnung des Rechtes und des Geltens,
nicht aber im physischen Sinne wie in der sakramentalen Ordnung.
Trotzdem kann diese Gebetsgestalt im Sinne der obigen Ausführungen

nicht als ideal bezeichnet werden und wäre einer
entsprechenden Korrektur bedürftig in der Art, dass der Offertoriumsvers
wieder ausgestaltet wird zum Gesang, dem Priester drei Begleitgebete

an die Hand gegeben werden zur Erhebung der Hostie, der
Vermischung von Wein und Wasser und zur Erhebung des Kelches
(wobei es dahingestellt sei, ob der Erhebungsgestus als eigentlicher
Oblationsgestus nicht besser unterlassen wird), ferner die feierliche
Einleitung des «Orate fratres» und die Wiederbelebung der «Oratio

super oblata», die nach Festtagen und kirchlichen Zeiten wechseln soll.
Auf die Textgestalt der niederländischen Kirche braucht hier

nicht eigens eingegangen zu werden, da sie sich mit der römischen

Ordnung Pius' V. deckt.
Bei der Lösung der Probleme des Offertoriums werden wrir uns

zu richten haben 1. nach den reichen liturgiegeschichtlichen
Erkenntnissen der letzten Jahrzehnte, 2. nach den Formgesetzen der

liturgischen Feier und 3. nach dem missionarischen Gesichtspunkt
der Anpassung an Volk, Sprache und Lebensraum. Darum wird
eine Restaurierung des bisherigen gemeinsamen abendländischen
Formulars nur mit grösster Vorsicht und tiefer Ehrfurcht vor der

Tradition erfolgen dürfen.



— 126 —

Zum Schluss müssen wir uns noch fragen nach dem Sinn und
Zweck der Darbringung in der Sprache der Liturgie, um
dadurch der Abklärung des altkatholischen Opferbegriffs und der
Verwendung der sachgemässen Worte zu dienen. Der heutige
Ausdruck «Offertorium» soll, wie gesagt, möglichst vermieden werden,
da er zu Missverständnissen Anlass geben kann. Offertorium kommt
von «offerre», das nach dem mittelalterlichen Sprachgebrauch, der

zugleich der allgemeine ist, so viel bedeutet wie «Darbieten,
Darreichen, Anbieten». Eine genaue Untersuchung der Texte des

Offertoriums (unter Einbezug der biblisch-liturgischen Terminologie)
ergibt, dass es sich dabei immer um ein Anbieten handelt, bei dem

jedes Missverstand nis ausgeschlossen wird durch den Zusatz der
Bitte um gnädige Annahme von seiten Gottes. Gerade die «Ora-
tiones super oblata» sprechen immer wieder in reichstem Wechsel
des Ausdrucks denselben Gedanken aus. Auch hier wird für
gewöhnlich der Terminus «offerre» gebraucht, der allerdings auch
durch Synonyma wie «exhibere, dicare, reddere, déferre» abgelöst
wird. Ähnlich findet auch die Bitte um Annahme verschiedenartigen
Ausdruck. Die Gaben mögen Gott «genehm sein» (grata sint), «Gott
möge auf sie hinblicken» (respice), «er möge sie aufnehmen» (suscipe)
oder «annehmen» (accipe, assume), oder «er möge sie heiligen»
(sanctifica). Anbieten auf der einen und Annehmen auf der anderen
Seite stellen eine Gemeinschaft her, und der paulinische Gedanke

von der Gemeinschaft des Altares und damit der Anteilnahme an der
Gottheit, der dieser Altar errichtet ist, begegnet uns hier deutlich.

Das Grundelement des Offertoriums ist : Gott etwas anzubieten.
Alles andere ist dann nur eine genauere Bestimmung des Dar-
reichens, nicht aber eine Abänderung seines Sinnes. Die äussere

Tat ist ein Anbieten, das aus unserer Dienstbarkeit (servitium)
gegen Gott quillt, wir dienen ihm in Demut (humilitas), wir
betätigen unsere Hingabe (devotio) und zeigen unsere Ehrfurcht
(reverentia). Unser Dank, unser Sühnebedürfnis, unser Lob, unsere
Freude und unsere Liebe verlangen nach einem äusseren Ausdruck.

Wie von einer Darbringung die Rede ist, so werden auch Brot
und Wein während des Offertoriums wiederholt als «unsere
Opfergaben» bezeichnet. Das soll gemäss dem Diskussionsvotum von
Bischof Dr. Urs Küry 23), das sich auf die Darstellung des

altkatholischen Opferbegriffs von Bischof Flerzog stützt, in Zukunft
konsequent unterbleiben. Dagegen steht jedoch die Liturgie, die

23) IKZ 1955, 2. Heft, S. 72 f.



— 127 —

Worte wie hostia, oblatio, dona, munera, sacrificia im eigentlichen
und wahren Sinne, also nicht etwa in einem übertragenen und
uneigentlichen Sinne meint. Zunächst liegt auch kein Grund vor, von
der wörtlichen Bedeutung abzugehen, wenn man nicht durch irgendeine

Theorie und Voreingenommenheit diese Notwendigkeit gegeben
sieht. Die Attribute der angeführten Termini, wie «heilig», «unversehrt»,

«makellos», «Kelch des Heiles» sind in der Profanliteratur
auch für andere Dinge geläufig. Es wird - wie schon oben einmal
erwähnt - auch das Opfer des Melchisédech als «heiliges Opfer und
unbefleckte Gabe» bezeichnet. Daraus kann also kein Beweis für
eine Prolepsis 24) der Eucharistie konstruiert werden. Denn es

begegnet uns gerade zum Abschluss der Gabenbereitung der
Ausdruck «hoc sacrificium tuo sancto nomini praeparatum». Als
vorbereitete, zugerüstete Gabe können aber nur Brot und Wein
angesehen werden. Schliesslich wird wiederholt die Bitte ausgesprochen,

der Herr möge unsere Opfergaben «heiligen», «segnen», «weihen»

u. ä. Diese Worte können aber doch auch nur gelten für Brot
und Wein, denn an den konsekrierten Gaben ist ja nichts mehr zu
heiligen, zu segnen und zu weihen.

Brot und Wein sind wohl unsere Gaben, die wir darbringen,
aber nicht um ihrer selbst willen, sondern damit sie geweiht werden
zu der einen Opfergabe, die Christus ist. Mit diesen Worten ist auf
den Entwicklungsgang der Opferhandlung hingewiesen, wie er sich

in der Liturgie offenbart. Brot und Wein sind als Opfergaben
gefordert, unter deren Gestalt der Leib und das Blut Christi
gegenwärtig werden. Das geschieht in der Opferweihe, der Konsekration
von Brot und Wein, wo durch das «Gedächtnis» Christus in seinem

Kreuzesopfer gegenwärtig wird. Er ist die Opfergabe des N.T., das

«Brot des ewigen Lebens und der Kelch des immerwährenden
Heiles». Brot und Wein sind die Opfergaben der Kirche, wirkliche
und eigentliche, aber nicht endgültige Opfergaben. Diese ist vielmehr
Christus. Es bereitet darum gar keine Schwierigkeit, wenn schon

in einzelnen «Sekreten» von den Beziehungen der irdischen Gaben

zu Christus oder den Gnadenwirkungen des Opfers die Rede ist.

Theologen der alten Zeit und neuere Forscher der Völkerkunde
stimmen darin übercin, class der Grundgedanke aller Opfer ein Dar-

24) Aus den Darlegungen dürfte hervorgehen, ob es sich um eine bloss
wörtliche oder auch sachliche Vorwegnähme von Kanongedanken handelt.
An diesem Orte muss noch einmal nachdrücklich auf die Ganzheitsschau dor
alten Kirche verwiosen werden.



— 128 —

reichen und Nahebringen einer eigens für den Fall zubereiteten
Gabe (Speise) zum Zweck der Vereinigung des Darbringenden mit
der Gottheit ist. Weil das Offertorium diesen Gedanken sowohl in
der Handlung als auch in den Gebeten ausspricht, dürfen wir auch

von ihnen als von wirklichen Opfergebeten handeln und die Handlung

als «Opferung» bezeichnen.
Der Opfercharakter der Eucharistiefeier besteht selbstverständlich

nicht im Offertorium, etwa in der Darbringung von Brot und
Wein, sondern darin, dass sie das bleibende Gedächtnis des Kreuzesopfers

ist und eine auf Erden stattfindende reale Vergegenwärtigung
der Einen Darbringung Christi im Himmel. (Vgl. die Utrechter
Erklärung 25).) Durch symbolische Handlungen wird uns dieses

Opfer Christi nahegebracht, bringen wir es uns nahe, indem wir
die Eucharistiefeier mitvollziehen und den Sinngehalt der Liturgie
immer wieder neu zu erfassen suchen. Darum sind nach dem
gegenwärtigen Stand der liturgischen Erneuerung die Bedenken von
Bisehof Herzog nicht mehr angebracht : «Bei der Formulierung unserer
Liturgie wurde auch absichtlich vermieden, zu dem Missverständnis
Anlass zu geben, als ob der Opfercharakter der hl. Messe in der

Darbringung der natürlichen Gaben bestehe, über die dann die
Konsekrationsworte gesprochen werden. In diesem Falle würde sich das

Messopfer von einem alttestamentlichen Speiseopfer nicht wesentlich

unterscheiden. Es hat einen sehr guten Sinn, Gott für alle
leiblichen und geistigen Güter zu danken, die wir unaufhörlich und
ohne unser Verdienst von Gottes Güte empfangen, aber auf andere
Weise als durch ein Dankgebet können wir natürliche Gaben, die
Gottes Eigentum sind, Gott nicht schenken. Daher ist im
„Offertorium" unserer Liturgie nur gesagt, dass wir Brot und Wein zur
Opferfeier „ausscheiden", nämlich aus den Dingen, die wir zum
physischen Lebensunterhalt verwenden.» «Die Eucharistie
Danksagung!) ist.. recht eigentlich die Feier, mit der wir das für uns
(nämlich von Christus) dargebrachte Opfer gläubig anerkennen, für
uns geltend machen und es uns, soweit das an uns hegt, nahebringen,
so dass es nach seiner ganzen segensvollen Wirkung für uns erreichbar

wird 26).»

25) Siehe Anmorkimg Nr. 2.

26) Eduard Herzog, Mensa und Confessio nach Prof. Dr. Franz Wioland
und die christkatholische Messliturgie. IKZ 1911, S. 340 ff.

Übor die von Wieland angeregte Diskussion soll hier kein abschliessendes
Wort gesagt werden. Die Dogmatik wird zu erweisen haben, ob wir von einem
eindeutigen altkatholischen Opferbogriff im Sinne des oben angeführton



— 129 —

Wer die vorhegenden Darlegungen aufmerksam verfolgt hat,
wird jetzt keinen so grossen Gegensatz zwischen der Auffassung
des Aussonderns und des Darbringens mehr erkennen können. Im
übrigen darf hier auf die lichtvollen und vortrefflichen Ausführungen

über die heilige Eucharistie des Herrn Erzbischofs von
Utrecht, Dr. Andreas Rinkel, hingewiesen werden 27). Vor allem sind
die Einzelabschnitte über das «Sacrificium Eucharistiae», das eine

Opfer und das bleibende Opfermahl, und ganz besonders III.
Dogmatische und liturgische Einzelfragen auch als Antwort auf die

von Ed. LI erzog vorgebrachten Äusserungen genannt. Neuere
theologische Einsichten und die Forschungsergebnisse der
Liturgiegeschichte finden darin ihre dogmatische Begründung. Die
Liturgiewissenschaft ist heute in einem ungeahnten Wachstum begriffen,
und es zeigt sich immer deutlicher, dass die von ihr angeschnittenen
Probleme nicht einer plötzlichen Lösung zugeführt werden können,
ja dass zumeist, wenn ein Sonderteil der Liturgie berührt wird, auch
das Ganze in Bewegung gerät. Dazu stellt sich auch noch das nicht
zu übersehende Problem, wie die Erfordernisse unserer Zeit mit dem
überlieferten Gut in Verbindung gebracht werden können. Nicht
alles, was die heutige Seelsorge von der Liturgie verlangt und
erwartet, ist auch schon in ihrer zweitausendjährigen Geschichte
enthalten. Manchmal allerdings zeigt es sich auch, dass das, was als

Neuerung angesehen wird, schon längst bestand, aber in Vergessenheit

geraten oder eingeschrumpft ist. Jedenfalls wird die Objektivität

der Wissenschaft unablässig verteidigt werden müssen gegen
alle Versuche einer unüberlegten und nicht hinreichend begründeten
Neugestaltung.

Vor allem muss festgehalten werden, dass die liturgische Arbeit
eine echte, geistige Bildung des Christen voraussetzt. Selbst wenn
es uns gelungen wäre, der Liturgie ihre vollkommenste und
ursprüngliche Gestalt zurückgegeben zu haben, wrenn sie, formgerecht
und ohne Mängel, ihre Originalität wiedergefunden und ihren äus-

Artikels sprechen können. Die Liturgiegeschichte bietet uns jedenfalls ein
anderes Bild. Rs ist darum wohl auch kaum anzunehmen, dass Irenaeus
gleichsam eine Revolution dos Opferbegriffs beschworen hätte. Vor ihm fehlt
lediglich die Fülle der Quellen, und zudem ist das theologische und kirchliche
Denken beherrscht von der Abgrenzung gegenüber dom Heidentum.

Vgl. G. Rauschen, Eucharistie und Bußsakrament in den ersten sechs

Jahrhunderten der Kirche 2, Freiburg 1910, und A. Arnold, Der Ursprung
des christlichen Abendmahls im Lichte dor noueston liturgiegeschichtlichen
Forschung 2, Freiburg 1939.

27) IKZ 1950 S. 260 ff., IKZ 1951 S. 3 ff., IKK 1951 S. 65 ff.



— 130 —

seren Aufbau bis in die letzten Feinheiten vollendet hätte, dann
haben wir erst einen Anfang gemacht und eine vorläufige Aufgabe
erfüllt. Das Wesentliche muss dann noch in Angriff genommen werden.

Es darf nicht ausser acht gelassen werden, dass die Begegnung
des Menschen mit Gott nicht in der natürlichen Ordnung begriffen
werden kann, sondern in den Bereich des Mysteriums und der Gnade

gehört. Darum wird sie sich dem Zugriff der Wissenschaft und der
Theologie entziehen. Sie ist transzendent, wie Pascal es schon vom
geringsten Liebesakt ausgesagt hat. Wichtiger als die Wissenschaft
und die Kunst, der Liturgie ihre Vollendung zu geben, wird die
echte und tiefe Frömmigkeit des Herzens sein.

Bottrop Kurt Pursch

Benützte Literatur:
(ausser den in den Anmerkungen bereits genannton Werken)

Josef Andreas Jungmann, Gewordono Liturgie, Innsbruck 1941.

— Die Stellung Christi im liturgischen Gebet, Münster 1925.
Josef Brinktrine, Die heilige Messe3, Paderborn 1950.

Gregory Dix, The shape of tho Liturgy 2, Westminster 1945.

Josef Elbogen, Der jüdische Gottesdienst in seiner geschichtlichen
Entwicklung 2, Frankfurt 1924.

Friedrich Heiler, Altkirchlicho Autonomie und päpstlicher Zentralismus,
München 1941.

Pius Parsch, Messerklärung 2, Klosterneuburg 1935.

Joseph Pascher, Eucharistia, Münster 1947.
Gottlieb Söhngen, Das sakramentale Wesen des Messopfers, Esson 1946.


	Die Probleme des Offertoriums und Versuche zu ihrer Lösung [Schluss]

