
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 46 (1956)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


61 —

Bibliographie
Bcrnardus, P. : Fatima Wahrheit oder

Täuschung? Vorlag E. Reinhardt,
München. Mehrere Auflagen seit
1952.

Fino kloino Schrift - mit wichtigem
Inhalt. Sonderabdruck aus dor
«Ökumenischen Einheit». Verfasser ein
römisch-katholischer Dekan, der
inzwischen gestorben ist. Wir notieren
daraus einige Sätze: «Der Fatima-
Glaube und die Fatima-Frömmigkeit
durchdringt houto wie oin Sauerteig
das religiöse Leben und che katholische
Frömmigkeit. Auf Schritt und Tritt
stösst der katholische Christ auf dio
Fatima-Offenbarung und die von da
ausgehende Marienverehrung. Ob er
will oder nicht, er sieht sich vor die
Frage gestellt: «Was ist Fatima ?» Auf
S. 3 fragt dor Verfasser: «Was ist in
Fatima geschehen Der Sachverhalt
ist kurz dieser: Drei arme Hirtenkinder:

die 10jährige Luzie, die 7jährige
Jacinta und ihr Sjährigor Francisco
hatten sechs Marienerscheinungenvom
Mai bis zum Oktober 1917, jedesmal
am 13. des Monats. Dio wichtigsten
Erscheinungen waren die vom 13. Juli,
an welchem den Kindern oin Geheimnis

mitgeteilt wurde, das abor orst
zwei Jahrzehnte später von Luzio zum
grossen Teil niedergeschrieben imd
enthüllt wurde, und die vom 13.
Oktober, wo das grosse Sonnenwunder
sich oroignete. Die beiden Geschwister
Jacinta und Francisco sind früh
gestorben. Lucie hat von 1936-1941 woi-
tore Offenbarungen empfangen.» Was
Luzie vom Klostor aus prophezeit hat,
wird S. 5 kurz gesagt. «Sie hat das
Ende des ersten Weltkrieges angekündigt,

und zwar auf ,houto', das war der
13.Oktober 1917. Der Krieg dauerte
noch ein Jahr. Sio hat schreckliche
Gottesgerichte angekündigt ; darunter
auch einen portugiesischen Bürgerkrieg.

Diese Voraussago war falsch.
Sie hat den Ausbruch des zweiton
Weltkrieges unter Pius XI. vorausgesagt.

In Wirklichkeit brach er unter
Pius XII. aus. Die Seherin behauptet

seinorsoits 1941, Maria sei vom
Himmel gekommen, um zur Weihe
Russlands an ihr unbeflecktes Herz
"nd zur Sühnekommunion an den
ersten Monatssamstagon aufzufor¬

dern.» Der hl. Vater soll mir Russland
weihen, das sich bekehren wird, und
eino Zeit dos Friedens wird der Welt
geschenkt wordon. Das Sonnenwunder
hat sich «am 13.Oktober 1917 um die
Mittagszeit ereignet und dauerte etwa
10 Minuten. Die Volksmassen - man
sagt von 70 000 Menschen - erlebton
oin grosses und erschreckendes
Naturwunder. Dio Sonno begann sich wio
ein Feuerrad um sich selbst in rasender
Schnelligkeit zu drehen; sie louchtote
in allen Farben des Regonbogons und
streute Feuergarben nach allen
Richtungen aus; dann stand sio still, um
ein zweitos und oin drittes Mal dasselbe
Feuerwerk vor den Augen der
entsetzton Zuschauer zu zeigen. Dann
schien os, als ob die Sonno in
Zickzack-Sprüngen sich vom Firmamento
lösto und auf die Erde stürzte». P.Bor-
nardus untersucht dieso Dinge und
kommt zum Schluss: «Fatima ist
koine himmlische Offenbarung
sondern eine Täuschung.» Wer trägt dio
Schuld, dass Millionen von Gläubigon
dieso Täuschung für baro Münze
haiton. Darauf die Antwort auf S. 2.
«Was Fatima heute ist, das ist es durch
Pius XII. geworden. Er war es, der
die Offenbarung der Visionärin Luzia
entgegennahm und ihro Wünsche nach
der Weiho an das unbefleckte Herz
Marions am 31. Oktober 1942 für
Portugal und am S.Dozembor desselbon
Jahres für die ganze Welt vollzog. Er
war es, der ein eigenes Fest zum
unbefleckten Horzon Mariens auf den
22. August joden Jahres anordnete. Er
war es, der in einer überschwenglichen
Rode dio Krönung der Fatima-Statuo
am 13. Mai 1940 feierte. Er war es, der
die Schlussfeierlichkeiten des Heiligen
Jahres in Fatima abhalten lioss. » Die
kloino Schrift vordient weito Verbreitung.

A.K.

Fischer Gerard : Johann Michael Sailer
und Friedrich Heinrich Jacobi.
Untersuchungen zur Theologie der
Seclsorge. Freiburg, Herder 1955.
XVI, 226 S., brosch. 14 DM.

Als wir 1932 einige Gedonkworte
an Johann Michael Sailor und dessen
Todestag, don 20. Mai 1832, schrieben,



62

erinnerten wir an Sailers immer wieder
betonte Äusserung, dass die Spekulation

das Gefühl des Göttlichen nicht
geben könne, dass das endliche
Ausmessungsvermögen nicht ausreiche,
das Unendliche auszumessen, und der
Menschengeist bei diesem höchsten
Wesen seinen Zirkel nirgends
anzusetzen imstande sei. Die Vernunft
könne ihre Schranken nicht
durchbrechen, denn sie sei nicht Gott selber,
der sich allein ganz auszusprechen und
vernehmbar zu machen vermöge. Damit

führe Sailer in seiner «Vernunftlehre
» zu Jacobis Brief an Fichte über,

in welchem die Losung der Vernunft
heisst: «nicht Ich; sondern: Mehr als
Ich! Besser als Ich! - ein ganz Anderer!»,

wo der Mensch als der
Angeredete vor die Tatsache des
geheimnisvollen Wortes eines andern gestellt
ist, vor die Offenbarung. Sailer lebe
der Überzeugung, dass im Menschen
ein auf diese Offenbarung angelegter,
nach ihr verlangender «Vernunft-
Instinkt» vorhanden sei, der die
«Religionsfähigkeit» des Menschen
begründe.

Von solcher Einsicht aus hat
Dr. Gerard Fischer, Professor an der
Philosophisch - Theologischen
Hochschule Freising, im vorliegenden Buch
die Einflüsse untersucht, welche von
Friedrich Heinrich Jacobis
Erkenntnistheorie und Religionsphilosophie
auf Sailers literarisches Schaffen
gewirkt hätten. Wie in früheren Studien
der Verfasser Sailers Denkbeziehungen
zu Kant und Pestalozzi herausgestellt
hat, so geht er nun in sorgfältiger
Durchforschung der «Glückseligkeitslehre»,

der «Vernunftlehre», der
«Grundlehren der Religion», der
«Erziehung für Erzieher» den Gedanken
Jacobis bei Sailer nach. Der Freude
über aufgedeckte Denkgemeinschaft
und der Behauptung literarischer
Abhängigkeiten möchten wir indessen
verschiedenenorts die Frage entgegenhalten,

ob die Beziehungen nicht
zuweilen eher analogisch statt
genealogisch zu deuten seien. Sailer, der
anlässlich seiner Schweizerreisen
jeweils einen Sack voller Bücher in der
Kutsche mitführte, um eine Fülle von
Anregungen und Förderungen in die
Pfarrhäuser einstiger Studenten zu
bringen, huldigte selbst bei seiner weit
ausgedehnten Lektüre dem Grundsatz,
alles zu prüfen und das Gute zu bewah¬

ren. Dabei wurde vieles ins bereits
Vorhandene eingebaut, unterlegt ; gute
Gedanken riefen noch besseren eigenen
Erkenntnissen. So erscheint Sailer bei
aller Aufgeschlossenheit nie hörig. Ob
man trotzdem den Satz des Verfassers
so uneingeschränkt wagen kann: «Das
Gerüst der Sailerschen Philosophie ist
von Jacobi gezimmert»? (Seite 206).
Was Sailer 1804 an Jakob Salat
schrieb, weist weniger in dieser
Systemsrichtung : «Eschenmayer wird den
Mund nochmal auftun: ihn habe ich
studiert wie Jacobi; beide verdienen
es auch. Einen bewahrte das Gefühl
vor System, den andern rettete das
Gefühl aus dem System» (J.M. Sailer,
Briefe II. 288, 1952).

Es ist erfreulich - auch das hier
angezeigte Buch zeugt dafür - wie
lebhaft man sich mit Johann Michael
Sailer in der Römischen Kirche
beschäftigt. Wir werden damit auf jenen
Kreis hingelenkt, der wusste, dass
Gott sich selbst erschliessendes Subjekt

und nicht menschlichem Forschen
unterworfenes, erreichbares
Denkobjekt ist. Man lehnte es ab,
Offenbarung nach menschlicher Vernunft
zu meistern, dem Menschen gleich,
welcher - so Matthias Claudius - den
Gang der Sonne nach seiner hölzernen
Wanduhr richten wollte Otto Gilg

von Loewenich, W'.: Der moderne
Katholizismus. Erscheinung und
Probleme. Luther Verlag Witten, 2. Auflage

1955. 460 S., geb. DM 12.80.

Der Verfasser geht von der Tatsache
aus, dass sich das Urteil über den
Katholizismus seit der Wende der
Geschichte mit dem ersten Weltkrieg zu
seinen Gunsten total verändert hat.
Diese Wende erblickt er in der Abkehr
von der Aufklärung und vom
Liberalismus zur irrationalen Auffassung
der Dinge. Unter modernem Katholizismus

versteht er den heutigen
römischen Katholizismus. Er prüft, wie
sich dessen Vertreter mit der modernen

Welt auseinandersetzen, wie sie
von ihr beeinflusst werden und wie die
offizielle Kirche sich dazu einstellt, ob
eine Abweichung vom früheren
Katholizismus eingetreten sei. Der Verfasser
kennt nur einen Katholizismus, den
römischen. Das sagt er gleich auf don
ersten Seiten seines Buchos. Er
kommentiert auf S. 17 die bekannte Unter-



63 —

redung Döllingers mit dem Erzbischof
Schorr von München, in doren Vorlauf
sich Döllinger zur «alten» Kirche
bekannte wie folgt: «Es wai gut katholisch

gedacht, dass der Münchner
Erzbischof diese Unterscheidung nicht
anerkannte.» Das ist unrichtig. WoU
beruft sich dor Verfasser auf den «Papst»
Hormisdas zu Beginn des 6.
Jahrhundorts - damals war den Bischöfen
von Rom der Titel «Papst» noch nicht
ausschliesslich eigen - er habe den
apostolischen Stuhl als Garant der reinen
Lehre bezeichnet. Er war aber damals
der einzige, der dieso Anschauung
vertrat. Allgemeine Geltung im Sinne der
vatikanischen Dekrete hat sie keine
Kircho anerkannt. Dio Kirchen dos
Ostons haben sie überhaupt nie
gekannt, auch die Kirche von England
nicht, die sieh als legitime Nachfolgerin

dor vorreformatorischen Kirche
betrachtet. Boi heutigen römischen Li-
turgikorn kann man dem Urteil
begegnen, im Mittelaitor habe eine
Fehlentwicklung der Auffassung der Messe
eingesetzt, dio heute korrigiert worden
müsse. Eine solche Fehlentwicklung
hat auch mit Hormisdas eingesetzt,
die zu den Dogmen dos 19. Jahrhunderts

geführt, dio nicht mehr korrigiert
wordon kann. Gelänge es, würdo die
päpstliche Kircho ihren römischen
Charakter verlieren.

Im ersten Abschnitt seines Buches
beschreibt der Verfasser die Grundlage

des modernen Katholizismus in
den Kapiteln «Das Tridentinum»,
«Vom Tridentinum zum Vatikanum»,
«Der Antimodomismus». Dieso
Kapitel sind glänzend geschrieben und
zeugen von einer nicht alltäglichen
Kenntnis der behandelten Materie.
Der Rechtsprimat und die Unfehlbarkeit

dos Papstes werden als «dieeigentliche
Unterschiedslinie zwischen den

Konfessionen » bezeichnet. Derselben
gründlichen Kenntnis der Dinge
begegnet man im Hauptabschnitt des
Buches «Grundzüge des modernen
Katholizismus» in den Kapiteln «Die
äussere Geschichte», «Der Wandel der
innern Lage», «Katholische Aktion»
und «Katholisches Geistesleben», «Die
Quellen der katholischen Wahrheit»,
«Das Selbstbewusstsein der Kirche»,
«Bibelbowegung und liturgische
Bewegung», «Mariologie und marianische
Frömmigkeit», die «Neue Theologie»,
die Stellung zur Reformation «Kirche

und Welt». Wir vermissen ein Kapitel
über das kirchliche Gesetzbuch des
Jahres 1917. Es wird ja in einzelnen
Kapiteln besonders in «Kirche und
Welt» darauf Bezug genommen, aber
eine vollständige Würdigung würde
klar demonstrieren, wio die
römischkatholische Kirche eine straffe, dikta-
torischeRechtsanstalt geworden ist und
es doch versteht, sich der Moderne
anzupassen, ohne einen Grundsatz
preiszugeben. Aus den Kapiteln möchten
wir das über die Mariologie hervorheben.

Vom neuen Mariendogma wird
gesagt: «Das Dogma hat dio Kluft
zwischen den Konfessionen unheilvoll
vergrössert und der Una-Sancta-Bewegung

einen tödlichen Stoss
versetzt.» S. 256 ff. Die Auswüchse der
Mariologie werden u. A. auf das Konzil
von Ephesus zurückgeführt. Dort ging
es aber nicht in erster Linie um dio
Theotokos, sondern um die Gottheit
Christi. Die Ostkircho hielt sich in
der Mariologie frei von joder
Dogmatisierung und lehnt die Dogmen
ab, trotzdem die Marionverehrung
bisweilen auch im Osten stark
überwuchert. Zum Schluss «Katholizismus
und Protestantismus», ein Wort zu
sagen, fühlen wir uns nicht berufen.
Auch zum gut gomointen Urtoil übor
die Führer dos Altkatholizismus, die
nur beiläufig erwähnt werden, wollen
wir schweigen. Das Buch ist reich an
geschichtlichen Kenntnissen, an
trefflichen Beobachtungen, an scharfen
Urteilen, ohne dass Andersdenkende
verletzt werden. Jeder, der sieh an der
ökumenischen Bewegung odor der Una
Sancta aktiv beteiligt oder dafür
Interesse zeigt, sollte es lesen und
studieren. FjS klärt das Verständnis
für den römischen Katholizismus und
bringt den Nachweis, dass die
römisch-katholische Kirche, trotzdem die
Zoitlage für sie günstig ist imd sio
sich geschickt an die Moderne
anzupassen schoint, von dem, was man
gewöhnlich römisch oder päpstlich
nennt, nichts aufgegeben hat. Streng
wird darüber gewacht, dass nichts
geschieht, wenn ihren Anhängern oft
einiger Spielraum gelassen wird. Keine
der grossen und wichtigen
Rundschreiben und Erlasse, selbst der
berüchtigten wie Unam sanctam oder
Syllabus 1864, ist aufgegeben oder
abgeschwächt. Dor moderno Katholizismus

ist und bloibt römisch, wie ihn



— 64 —

der Verfasser an einigen Stellen auch
richtig bezeichnet. Die Una Sancta ist
eine Utopie. Das soll aber niemanden
hindern, sich ihrer Arbeit zu widmen.
Führt sie auch zu koiner Verständigung,

so doch dazu, dass man sich
besser versteht und sich achten lernt.

A.K.

Loorits, Oskar: Der Heilige Kassian
und die Schaltjahrlegende. Helsingfors

1954. Academia Scientiarum
Fennica. 207 S. (F[olklore] Ffollows]
Communications, Nr. 149.) -700finn.
Mark.
Dor bedeutende estnische

Volkskundler untersucht die in Osteuropa
(vom Baltenlando abgesehen) und auf
der Balkanhalbinsel weitverbreitete
(vgl. die Karten S. 107 und S. 152/153)
und vielfach umgestaltete, ätiologische

Legende, die den orthodoxen
Tagesheiligen des 29.Februar, Kassian

«den Römer», d.h. den Kirchenvater

Johannes Cassianus Romanus
(wahrscheinlich aus der heutigen
Dobrudscha, zuletzt Presbyter in
Marseille, um 360 bis um 433/435), mit der
Entstehung des Schaltjahres in
Verbindung bringt. L. bietet mit der
Sammlung und Deutung der zahlreichen,

auch national bedingten Varianten
bedeutsame Einblicke in das

Entstehen und die Fortentwicklung sol¬

cher Volkserzählungen. Sein durch ein
Register auch der Motivo der Erzählung

gut erschlossenes Buch trägt
wesentlich zur religionsgeschichtlichen
Legendenforschung bei.

Bertold Spuler

Adam, Alfred: Texte zum Manichäismus.

Ausgowählt und hrsg., Berlin
1954. Walter de Gruyter. XII,
108 S. DM 9.80.
Durch neuo Funde aller Art in

Vorderasien und Ägypton ist in don lotz-
ten Jahrzehnten eino grosse Monge
neuen (z.T. Original-) Materials übor
den Manichäismus zutago gokommen,
jone Religion, dio für das Christentum
zeitweise ein ernster Nebenbuhler war.
Nachdem kürzlich Charles-Henri Puech
eine geistvolle Üborsicht unseres jetzigen

Bildos von dieser Religion geliefert
hat (Le manichéisme, son fondateur, sa
doctrine, Paris 1949), ist hier aus neuen
und altbekannten Texten oine sehr
ansprechende, eingehend erläuterte
Chrestomathie zusammengetragen worden.
Sie bringt Griechisches und Lateinisches

im Original, Orientalisches in
meist neuen deutschen Übersetzungen
und ermöglicht damit weiten Kreisen,
auch Studenten, sich anhand der
wichtigsten Originalaussagen ein Bild von
dieser untergegangenen Woltroligion
zu machen. Bertold Spuler

Druck Stämpfli & Cie., Bern


	Bibliographie

