Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 46 (1956)
Heft: 1
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchliche Chronik

Die Christkatholische Kirche der Schweiz im Jahre 19551)

Wie im Leben eines einzelnen Menschen, so gibt es auch im Leben
einer kirchlichen Gemeinschaft Jahre ruhigen Arbeitens und stetigen Fort-
schreitens auf dem einmal eingeschlagenen Wege, aber auch Jahre der Ent-
scheidung, in denen weittragende Entschlisse zu fassen sind und die
kiinftige Wegrichtung festzulegen ist. Ein solches Jahr war 1955 fir die
Christkatholische Kirche der Schweiz, gekennzeichnet durch Wahl und
Weihe eines neuen Bischofs.

Das Ereignis der Bischofswahl ist fiir unsere Kirche umso bedeutsamer,
als es seit der vor achtzig Jahren erfolgten Konstituierung eines schweize-
rischen christkatholischen Bistums nun erst zum dritten Male eingetreten
ist. Von 1876 bis 1924 hatte ihm sein erster Oberhirte, Bischof Eduard
Herzog, vorgestanden und seit dessen T'ode Bischof Adolf Kiiry. Ein schweres
korperliches Leiden hat nun unsern zweiten Bischof genétigt, sein Amt
niederzulegen. Noch arbeitet er tiglich am Schreibtisch, aber seine Gemein-
den kann er nicht mehr besuchen und die geistlichen Funktionen seines
Amtes nicht mehr ausiiben. So entschloss er sich dazu, nach 31jihrigem
verdienstvollem Episkopat durch seine Demission die Wahl eines Nachfolgers
zu veranlassen.

Nach der christkatholischen Kirchenverfassung hat die Bischofswahl
in besonders geregeltem feierlichem Wahlverfahren durch die National-
synode zu erfolgen. Diese setzt sich zusammen aus den Geistlichen des
Bistums und den von den Kirchgemeinden nach Massgabe ihrer Seelenzahl
zu bestimmenden Laiendelegierten. Sie ist das oberste Organ des Bistums,
vor dem auch der Bischof Rechenschaft iiber seine Amtsfithrung abzulegen
hat. Ausser dem Bischof wihlt die Synode auch den aus Geistlichen und
Laien zusammengesetzten Synodalrat.

So stellt die Verfassung der Christkatholischen Kirche eine Verbindung
des synodalen und des episkopalen Systems dar, wobei den Laien ein weit-
gehendes Mitspracherecht eingeriumt ist. Durch die besondere Stellung des
Bischofs wird aber der katholische Charakter der Kirche entschieden ge-
wahrt, Durch das Bischofsamt wird auch die Verbindung mit den anderen
der Utrechter Union angeschlossenen altkatholischen Kirchen hergestellt.
Ihr gemeinsames Organ ist die internationale Bischofskonferenz, an der der

1) Rundfunk-Ansprache, gesendet am 7. Dezember 1955 aus dem Studio
Radio Bern,

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1956, 4



— 50 —

Erzbischof von Utrecht den Vorsitz fithrt. Da dieser der einzige altkatho-
lische Bischof mit dem Range eines Erzbischofs ist, kann man oft die Frage
héren, ob er das Oberhaupt der altkatholischen Kirchen sei. Das trifft
indessen nicht zu. Seinen Titel fiihrt er als rechtmissiger Inhaber des altehr-
wiirdigen Stuhles von Utrecht und damit als Nachfolger des hl. Willibrord,
jenes Missionars angelsidchsischer Herkunft, der auf dem Boden der heutigen
Niederlande mit grossem Erfolg gewirkt hat und als «Apostel der Friesen»
in die Geschichte der Christianisierung des germanischen Europa einge-
gangen ist.

Kraft so ehrwiirdiger Tradition kommt zwar dem heutigen Erzbischof
von Utrecht unter den altkatholischen Bischéfen ein gewisser Ehrenvorrang
zu. Aber irgendwelche kirchenrechtlichen Befugnisse iiber die anderen alt-
katholischen Kirchen und ihre Bischéfe tibt er nicht aus. Diese sind vielmehr
einander gleichgestellt und unabhingig in der Verwaltung ihrer Diézesen,
aber verbunden miteinander durch das Festhalten am Glaubensbekenntnis
der alten Kirche, an der bischoflichen Verfassung und der katholischen
Liturgie.

Diese Ausfithrungen iiber die Bedeutung des altkatholischen Bischofs-
amtes und die Stellung des Bischofs der Christkatholischen Kirche der
Schweiz schienen uns am Platze zu sein, jetzt, da von der Wahl eines neuen
Oberhirten dieser Kirche zu berichten ist. Sie fand anlisslich der Sitzung
der Nationalsynode in Rheinfelden am 2o.]Juni dieses Jahres statt, in der
dortigen St. Martinskirche, in der am 18.September 1876 der erste christ-
katholische Bischof konsekriert worden war. Jedes der 102 anwesenden
Synodemitglieder legte nach dem Aufruf seines Namens den Wahlzettel in
die Urne und trug sich dann in das Wahlprotokoll ein. Das mit Spannung
erwartete Resultat ergab, dass mit 97 Stimmen Dr.Urs Kiiry, Pfarrer in
Olten und Professor fiir systematische Theologie an der christkatholisch-
theologischen Fakultit der Universitit Bern, zum Bischof gewihlt war.

Mit der blossen Wahl ist nun aber ein Bischof noch nicht befugt, die
geistlichen Funktionen seines Amtes auszuiiben. Nach katholischer Auf-
fassung, wie sie auch fiir die anglikanische und die griechisch-orthodoxe
Kirche massgebend ist, muss er durch einen seinerseits giiltig geweihten
Bischof konsekriert werden. Dadurch wird er zu einem Glied in der Kette
der apostolischen Sukzession. Wenn die Christkatholische Kirche hierauf
von Anfang an grossten Wert gelegt hat, so nicht nur, um die Legitimitiit
ihres Bischofs und der von ihm geweihten Priester wie auch der von ihnen
gespendeten Sakramente zu sichern. Durch das Stehen in der apostolischen
Sukzession wird ebensosehr zum Ausdruck gebracht, dass unsere Kirche
sich nicht isolieren will, sondern sich bewusst in den Zusammenhang der
universalen Kirche stellt. Dieser Zusammenhang ist ein vertikaler, insofern
sich der Bischof durch den Eintritt in die apostolische Sukzession mit der
Kirche aller Zeiten von ihren apostolischen Anfingen an verbunden weiss,



— 51 —

ein horizontaler, indem er sich und seine Kirche durch den Empfang der
Weihe einordnet in die weltweite Gemeinschaft der auf dem Boden des
apostolischen Bekenntnisses und der bischéflichen Ordnung stehenden
Kirchen.

Einen Bekenntnisakt in diesem Sinne bedeutete nun auch die Weihe
des neuen christkatholischen Bischofs, die am 25. September in der Stadt-
kirche zu St.Martin in Olten stattgefunden hat. Die Wahl fiel auf dieses
Gotteshaus, weil es die Pfarrkirche des Erwihlten gewesen war und sich
auch als eines der hervorragendsten Denkmiler des klassizistischen Stils
in der Schweiz mit seiner Helle und Weitrdumigkeit als vortrefflicher
Rahmen fiir die hochfeierliche Zeremonie darbot. Es ist daneben ein bedeut-
sames Zusammentreffen, dass sowohl die Kirche, in der die Bischofswahl
stattgefunden hatte, als auch die fiir die Konsekration ersehene dem hl.
Martin von Tours geweiht ist, einer der edelsten Bischofsgestalten der
Christenheit, jedermann bekannt durch die Geschichte, wie er seinen
Mantel mit einem frierenden Bettler teilte.

Als Konsekrator amtete der derzeitige Erzbischof von Utrecht,
Mgr. Andreas Rinkel, assistiert von Bischof Lagerwey von Deventer (Nieder-
lande) und von Bischof Demmel, dem Oberhirten der Altkatholischen Kirche
Deutschlands. Neben weiteren altkatholischen Bischéfen wohnte der Feier
auch der Lordbischof von Fulham als Abgeordneter des anglikanischen
Erzbischofs von Canterbury bei. Ausserdem waren geladen und anwesend
die Vertreter mehrerer Kantonsregierungen, die mit der Christkatholischen
Kirche offizielle Beziehungen unterhalten, nimlich von Bern, Solothurn,
Aargau, Basel-Stadt und -Landschaft sowie Luzern.

Die Konsekration wurde vollzogen nach dem in der abendlindischen
Kirche geltenden Ritus, wie er im Pontificale Romanum niedergelegt ist,
allerdings in deutscher Sprache und mit gewissen Vereinfachungen im Zere-
moniell. Der eigentliche Weiheakt besteht in der Handauflegung durch den
konsekrierenden und alle anderen anwesenden Bischofe mit den Worten:
«Empfange den Heiligen Geist.» Voraus ging die Verlesung der Wahl-
urkunde und das die christliche Glaubens- und Sittenlehre betreffende
Examen, wie es in seinen Grundziigen bis ins 5.Jahrhundert zuriick ver-
folgt werden kann. Wihrend der Handauflegung und der nachfolgenden
Salbung des Hauptes und der Hinde war dem neuen Bischof das gedffnete
Evangelienbuch auf den Nacken gelegt zum Zeichen dafiir, dass er sich in
seiner Amtsausiibung ganz unter das Evangelium Jesu Christi zu beugen
habe. Weiterhin wurden ihm die bischoflichen Insignien, Brustkreuz,
Hirtenstab, Ring und Mitra, iiberreicht. Mit dem vom neugeweihten
Bischof gespendeten Segen schloss das feierliche Pontifikalamt, an das sich
noch die von der Kirchenverfassung vorgeschriebene und in Gegenwart der
Regierungsvertreter vorgenommene Beeidigung und Amtseinsetzung an-
schloss.



— 52 —

So konnte nun der neue Bischof, Dr. Urs Kiiry, sein verantwortungs-
volles Amt antreten, getragen von dem durch die fast einstimmige Wahl
bezeugten Vertrauen seiner Kirche, gestiitzt durch die briiderliche Gemein-
schaft mit seinen altkatholischen Mitbischéfen, aber auch mit denen der
weltumspannenden anglikanischen Kirchengemeinschaft, mit der die Alt-
katholischen Kirchen durch die Interkommunion besonders nahe verbunden
sind. In der Anwesenheit der kantonalen Regierungsvertreter fand auch das
Bestehen geregelter und gedeihlicher Beziehungen zwischen Kirche und
Staat seinen Ausdruck. Dies wurde noch speziell betont durch den festlichen
Empfang, den die Berner Regierung dem neuen Bischof nach seinem Amts-
antritt bereitete, sind doch die Beziehungen mit ihr besonders enge dadurch,
dass Bern der Bischofssitz ist und der Staat Bern der Christkatholischen
Kirche die Méglichkeit einer wissenschaftlichen Ausbildung ihres Klerus
durch den Unterhalt einer eigenen theologischen Fakultit bietet.

Als eine seiner ersten Amtshandlungen bestimmte Bischof Kiiry
Pfarrer Lic. theol. Léon Gauthier in Genf zu seinem Generalvikar, den etwas
abgelegenen welschen Teil des Bistums dadurch in nidhere Verbindung mit
dem kirchlichen Zentrum riickend.

Neben diesem wichtigsten Ereignis des laufenden Jahres im Leben der
Christkatholischen Kirche der Schweiz darf fiiglich manches in den Hinter-
grund treten, was zum normalen Leben der Kirche und der einzelnen
Gemeinden gehért. Nur von zwei Anlidssen mochten wir hier noch berichten,
die iiber den Tag hinaus Bedeutung haben. Das eine ist der 17.Siingertag
der christkatholischen Kirchenchére, der am 5. Juni in Olten stattgefunden
hat. Diese Veranstaltungen sind nicht nur dazu da, iiber das Schaffen der
Chore Rechenschaft abzulegen, sondern auch fiir ihr kiinftiges Bemiihen
wegweisend zu wirken. Hatten frither die Sdngertage etwa den Charakter
eines Singerwettstreites, indem jeder Chor sich mit einem Einzelvortrag zu
stellen hatte, so verzichtete man spiter hierauf und fasste die Chére zu
Gruppen zusammen, um so auch gréssere Werke zur Darbietung bringen
zu kénnen. Immer entschiedener wurde dabei Wert gelegt auf die Auswahl
wirklich gottesdienstgemisser Musik katholischer wie protestantischer Her-
kunft.

Auch das Programm des letzten Singertages hielt sich auf dieser Linie.
Neu war aber dabei die Aufnahme einiger Kompositionen entschieden
moderner Richtung von Distler, Pepping, Micheelsen und Bornefeld.
Damit bekannte sich die musikalische Leitung des Singertages zu der Not-
wendigkeit, neben den Perlen der historischen Kirchenmusik das Schaffen
zeitgendssischer Musiker nicht links liegen zu lassen, insoweit es aus wahr-
haft kirchlichem Geiste heraus geschieht. Mégen manche Singer von den
ihnen ungewohnten Klingen zunichst etwas befremdet gewesen sein, so
haben sie sich doch in diese modernen Werke gut eingesungen, und auch die
Zuhorer erkannten, dass auch moderne Musik schén sein kann.



— B3 —

Das andere Ereignis, das wir noch erwihnen maochten, ist ein Jubildum,
das zwar ohne besondere Feier vorbeiging, aber dafiir auf eine fiir die christ-
katholische Kirche immer wichtiger gewordene Institution hinweist. Vor
finfzig Jahren wurde nimlich der Schweizerische Verein fiir die christ-
katholische Diaspora gegriindet. Die stindig zunehmende Wanderung der
Bevoélkerung hat sich auch auf deren konfessionelle Zusammensetzung ver-
dndernd ausgewirkt. Orte, die frither rein katholisch oder protestantisch
waren, weisen heute starke konfessionelle Minderheiten auf; ja, manchenorts
hat sich bereits ein Gleichgewicht der grossen Konfessionen herausgebildet.
Das bringt nicht bloss Nachteile, sondern auch den Vorteil mit sich, dass
sich die Konfessionen besser kennen lernen und sich immer mehr auf ein
vertrigliches Zusammenleben einrichten miissen.

Fiir eine kleine Minderheit, wie sie die Christkatholiken in der Schweiz
bilden, wirft diese nicht aufzuhaltende Entwicklung aber ganz besondere
Probleme auf. Sie fithrt immer mehr zu einer Diasporanisierung ihres Bestan-
des; das heisst, dass viele ihrer Angehorigen in der Diaspora, in der
«Zerstreuung» unter Andersgliubigen leben, oft weitab von einer christ-
katholischen Kirchgemeinde. Diese Diasporanen machen heute etwa einen
Sechstel der Seelenzahl der Christkatholischen Kirche aus.

Um nun diese «Zerstreuten» nicht ohne kirchliche Betreuung zu lassen,
wurde 19og5 der christkatholische Diasporaverein gegriindet. Sein Haupt-
zweck ist es, die finanziellen Mittel fiir die Pastoration in den ausgedehnten
Diasporagebieten zu beschaffen: fiir Besuchsfahrten des fiir den betreffenden
Bezirk zustindigen Pfarrers, fiir die Erteilung des Religionsunterrichtes, fiir
die Errichtung von Gottesdienststellen. Wie ausgedehnt diese Diaspora-
arbeit ist, kann etwa daraus ersehen werden, dass das Pfarramt Luzern nicht
nur die Christkatholiken in der Innerschweiz, sondern auch die im Tessin,
ja sogar solche in Oberitalien zu betreuen hat, das Pfarramt St. Gallen solche
im Engadin und jenseits der Landesgrenze im Vorarlbergischen.

Ginstiger liegen die Verhitnisse dort, wo Christkatholiken in einem
dichten Siedlungsgebiet im Umkreis einer eigenen Kirchgemeinde wohnen.
Um den Zusammenhang unter diesen Glaubensgenossen enger zu gestalten,
st man zum Teil dazu {ibergegangen, das Territorium der betreffenden
Kirchgemeinden durch Einschluss der umliegenden Gemeinden zu er-
weitern, wie zum Beispiel in Solothurn und Umgebung. Andernorts wurden
besondere Diaspora-Kirchgemeinden geschaffen, so im Kanton Basel-Land-
schaft. Am grossziigigsten ist die Losung, die mit Zustimmung der staat-
lichen Behérden fiir den Kanton Bern getroffen werden konnte. Hier
wurde das ganze Kantonsgebiet unter die vorhandenen Kirchgemeinden
aufgeteilt, so dass nun kein Christkatholik im Kanton mehr ausserhalb des
Verbandes einer Kirchgemeinde lebt. Damit ist er auch im Genusse des
kirchlichen Stimmrechtes, andrerseits aber auch zur Leistung der Kirchen-
Steuer herangezogen. Dadurch hat der Diasporaverein eine gewisse finanzielle



Entlastung erfahren, wihrend aber auf der anderen Seite die wachsenden
Aufgaben vermehrte Aufwendungen verlangen. Wir sind daher den Ini-
tianten der Griindung des Vereins vor fiinfzig Jahren zu grossem Dank
verpflichtet, ebenso den vielen Glaubensgenossen, die durch ihre Beitriige
die Diasporaarbeit ermdéglichen helfen; insbesondere aber den Diasporanen
selbst, die vielfach auf einsamem Posten in Treue ihrer Kirche anhangen
und oft auch eine weite Fahrt nicht scheuen, um an einem Gottesdienste oder
einem andern kirchlichen Anlass teilzunehmen. Mancher von ihnen sitzt
auch gerne dann und wann an seinem Radio, um eine christkatholische
Predigt oder eine andere kirchliche Sendung anzuhéren. Diesen treuen
Glaubensgenossen in der Ferne sollen unsere Worte denn auch als ein
besonderer Gruss gelten. A.E. Riithy

Die Kirche von England und die Freikirchen. Unter dem Titel
«Church Relations in England» wird folgender Bericht versffentlicht, der in
deutscher Ubersetzung hier folgt }): Im Mai 1953 bestellten die Provinzial-
synoden (convocations) von Canterbury und York je eine Sonderkommission
mit dem Auftrag, die mit dem Bericht «Church Relations in England» zu-
sammenhingenden Fragen zu priifen und dazu Stellung zu nehmen. Als
Ergebnis ihrer Studienarbeit unterbreiten die beiden Ausschiisse den nach-
folgenden Bericht den zustindigen Provinzialsynoden.

I. Einleitung. Es geziemt sich, zunichst den Hintergrund der neueren
Geschichte in Erinnerung zu rufen, auf welchem die Kommissionen ihre
Arbeit durchfiihrten. Man muss sich vergegenwirtigen, dass am 3. November
1946 der Erzbischof von Canterbury in einer Predigt vor der Universitit
Cambridge, die in der Folge unter dem Titel «Ein Schritt vorwirts auf dem
Gebiet der kirchlichen Beziehungen» versffentlicht wurde, einige neue An-
regungen zu den Beziehungen zwischen der Kirche von England und den
Freikirchen in diesem Land machte. Die aus diesen Anregungen sich er-
gebenden Probleme wurden in der Folge in gemeinsamer Konferenzarbeit
von Vertretern der Kirche von England, die vom Erzbischof von Canterbury
bestimmt wurden, und der Freikirchen einer Priifung unterzogen. Im Ok-
tober 1950 wurde der Bericht dieser gemischten Kommission unter dem
Titel «Church Relations in England» veréffentlicht. Diese Arbeit enthilt
eine umfassende Erorterung der theologischen und praktischen Folgerungen,
die sich aus den vom Erzbischof gemachten Anregungen ergeben wiirden.
Wihrend die Verfasser darauf verzichten, bestimmte Vorschlage zu machen,
bestitigen sie jedoch einmiitig, dass jedes weitere Vorgehen im Sinne jener
«Predigt von Cambridge» gewisse Punkte einschliessen miisste, ,von denen
kein einziger gesondert von den iibrigen behandelt werden darf’. Seit seiner
Verbffentlichung war der Bericht «Church Relations in England» Gegen-
stand von Diskussionen in allen Kirchen, deren Vertreter an seiner Abfassung

1) Published Church House Westminster S. W, 1.




—_ 55 —

beteiligt waren, und die bestellten Sonderkommissionen priiften ihn in
Ubereinstimmung mit den Beschliissen der Provinzialsynoden.

Es 1st hier am Platz, die sechs Punkte anzufithren, von denen in « Church
Relations in England» gesagt wird, dass sie notwendigerweise mit jedemVer-
such in Zusammenhang stehen, der die Anregungen jener Predigt von Cam-
brigde verwirklichen méochte (S. 44-406):

1. Nachdem man sich gegenseitig iiber die dogmatische Haltung ver-
gewissert hat, wiirde jede Kirche sich damit zufrieden erkliren, dass die
andere den apostolischen Glauben bewahrte und das apostolische Evan-
gelium verkiindigte.

2. Die Freikirche wiirde «die bischofliche Verfassung in ihr System auf-
nchmen», indem sie ein Episkopat annihme, das vor allem durch
Bischofe von einer oder mehrerer der historischen bischoflichen
Kirchen konsekriert wire, und so in Verbindung gebracht wiirde mit
dem Episkopat der Vergangenheit, und wiirde bischofliche Ordination
als ihren Grundsatz fiir die Zukunft annehmen. Die Kirche von Eng-
land wiirde anerkennen, dass Bischofe und bischoflich geweihte
Presbyter von Anfang an giiltig beauftragt und fiir dieselben Funk-
tionen in der Kirche Gottes ermichtigt wiren wie ihre eigenen Bischofe
und Priester.

3. Die Kirche von England wiire damit einverstanden, getaufte und ent-
sprechend empfohlene abendmahlsberechtigte Glieder der Freikirche
zur Kommunion zuzulassen, sofern sie in gutem Ruf stehen; ebenso
wiirde sie entsprechend empfohlene abendmahlsberechtigte Glieder der
Kirche von England offiziell ermichtigen, das Sakrament der Heiligen
Kommunion aus der Hand von solchen Geistlichen der Freikirche zu
empfangen, die entweder zum Episkopat konsekriert oder bischoflich
ordiniert wurden, oder die anderweitig die Vollmacht zum Presbyte-
rat empfangen haben.

4. Die Kirche von England, ohne es fiir eine Interkommunion zur Be-
dingung zu machen, mochte die Hoffnung zum Ausdruck bringen, dass
der Ritus der Firmung, von einem Bischof gespendet, mit der Zeit weit-
hin und schliesslich allgemein in der Freikirche tiblich wiirde.

5. Es wiirde anerkannt, dass die Freikirche, wiewohl selber bischéflich
oder in zunehmendem Mass die bischéfliche Verfassung annehmend,
weiterhin durch briiderliche Gemeinschaft und Interkommunion die
Beziehungen beibehilt, derer sie sich gegenwirtig mit nicht-bischof-
lichen Kirchen erfreut. Umgekehrt wiirde die Kirche von England,
wiewohl sie selbst ein solches Verhalten sich nicht zu eigen machen
konnte, diese Angelegenheit nicht als Hindernis fiir den Vollzug der
Interkommunion zwischen ihr und der Freikirche betrachten.

6. Die beiden Kirchen wiirden {ibereinstimmend bekennen, dass dem
fortdauernden Nebeneinanderbestehen gleicher Kirchen im selben



R 51 § J—

Gebiet, selbst wenn es unter ihnen zur vollen kirchlichen Gemeinschaft
kommen sollte, nicht mehr Bedeutung beizumessen wire als einem vor-
ibergehenden Zustand auf dem Wege zur vollen Einheit in Uberein-
stimmung mit dem Willen Christi, wie er im Neuen Testament offen-
bart ist.

Die gemischten Kommissionen hatten zwar das gesamte Dokument
«Church Relations in England» als ihre Leitsitze, doch ist es nur natiirlich,
dass sie thr Hauptaugenmerk auf die praktischen Folgerungen richteten, die
sich aus dem Bestehen einer oder mehrerer bischoflichen Freikirchen an der
Seite der Kirche von England und in kirchlicher Gemeinschaft mit dieser
ergeben miissten.

II. Allgemeine Uberlegungen. Die Kommissionen sind sich darin
einig, dass es der Sache der Wiedervereinigung schaden wiirde, wenn ein
weiterer Bericht herausgegeben wiirde, der bestimmte Anregungen machen
wollte, die nachher von den Provinzialsynoden oder von der Kirche als
gesamter abgelehnt werden miisste. Soll dies vermieden werden, so scheint
es unumginglich, dass dariiber bedeutend mehr praktische und theologische
Diskussionen im Kreis der Lokalgemeinden stattfinden miissen. Solche
Gespriiche kénnen jedoch kaum von Nutzen sein, es sei denn unter dem An-
reiz bestimmter konkreter Vorschlige. Nachdem der Bericht des Aus-
schusses fiir Glaube und Verfassung der Methodistenkirche eine Bereitschaft
fiir engere Beziehungen zur Kirche von England zeigt und zugleich einige
wichtige Bedingungen stellt, nahmen wir diese Bedingungen in starkem
Mass als Grundlage fiir unsere eigenen Erdrterungen.

Das methodistische Dokument erklirt auf S. 6:

«Wir glauben, dass, bevor irgendein derartiger Schritt auf Grund des
Berichtes (Church Relations in England) unternommen wird, die Metho-
distenkirche bestimmte Zusicherungen autoritativer Art von der Kirche von
England haben miisste.

Sie miisste liberzeugt sein,

a) dass die Kirche von England anerkennt, dass unsere Spaltungen inner-
halb der Ganzheit der christlichen Gemeinschaft bestehen, welche sich
durchwegs in einem Zustand des Schismas befindet;

b) dass dieselbe Freiheit der Interpretation des Wesens von Episkopat
und Presbyterat der Methodistenkirche zugestanden wiirde, wie sie
in der Kirche von England vorherrschend ist;

¢) dass die Methodistenkirche frei wire, die Beziehungen in Interkom-
munion und kirchlicher Gemeinschaft mit andern nicht-bischéflichen
Kirchen beizubehalten, die sie jetzt geniesst.»

Es ist zu beachten, dass diese drei Vorbehalte sich unter denen befinden,
welche in den sechs Punkten des Berichts «Church Relations in England»
ebenfalls als im Vordergrund stehend betrachtet werden, worauf wir bereits



— 57 —

aufmerksam gemacht haben. Wir zogen also die sich aus diesen Problemen
ergebenden Folgerungen in dem Sinne in Erwiigung, als sie jede der Frei-
kirchen betreffen konnten, die bereit wire, gemiss der gemachten Vor-
schlidge die Ankniipfung engerer Beziehungen mit der Kirche von England
in Betracht zu ziehen. Doch hatten wir die Moglichkeit einer Diskussion
mit der Methodistenkirche ganz besonders im Auge.

ITI. Besondere Fragen. A. «Unsere Spaltungen.» Der erste metho-
distische Vorbehalt ersucht darum, dass die Kirche von England anerkennen
sollte, dass «unsere Spaltungen innerhalb der Ganzheit der christlichen Ge-
meinschaft bestehen, welche sich durchwegs in einem Zustand des Schismas
befindet». Die Kommission hat Bedenken, den genauen Wortlaut dieses
Vorbehaltes zu gebrauchen, und zwar mit Ricksicht darauf, dass der Be-
griff « Schisma» theologisch nicht eindeutig ist. Sie wiirde aber anerkennen,
dass alle Diskussionen zwischen der Methodistenkirche und der Kirche von
England innerhalb des Leibes Christi vonstatten gehen. Die Kirche von
England muss thren Teil an der Verantwortung fiir die urspriingliche Spal-
tung zwischen uns tragen und muss bussfertig zugeben, dass ihre Glieder
zu leicht sich ob deren Fortbestehen beruhigt haben. Wir wissen, dass das
Zeugnis der Kirche fiir den einen Christus seiner Kraft beraubt wird durch
den Zustand der Gespaltenheit unter seinen Nachfolgern.

Wir hoffen, dass ein derartiges Eingestindnis unserer allgemeinen Ge-
sinnung geniigen werde, um es den Methodisten zu erméglichen, sich mit der
Kirche von England in ein Gesprich einzulassen.

B. Die Lehre von Episkopat und Presbyterat. Die Mitglieder der ge-
mischten Kommissionen stimmen darin iiberein, dass zwecks einer Inter-
kommunion dieselbe Freiheit und Begrenzung in der Interpretation des
Wesens von Episkopat und Presbyterat sein muss, wie die Formularien und
die Praxis der Kirche von England sie vorsehen, gleicherweise in positiver
Aussage wie im Fehlen genauer Definition. Bevor irgendwelche Schritte
unternommen wiirden, um das Episkopat auf eine Freikirche zu iibertragen,
miisste die Kirche von England notgedrungen die Gewissheit haben, dass
das Amt und die Funktionen eines Priesters in der Kirche Gottes in deren
Ordinale und Praxis sichergestellt wiirden.

C. Interkommunion mit andern Kirchen. Der dritte Vorbehalt, «dass
die Methodistenkirche frei wiire, die Bezichungen in Interkommunion und
kirchlicher Gemeinschaft mit andern nicht-bischéflichen Kirchen beizu-
behalten, die sie jetzt geniessty, bedeutet nach Meinung dieser Kommissio-
nen nicht von selber eine uniiberwindliche Schranke fiir ein fruchtbares
Gesprich mit den Methodisten. Allerdings miissen Wesen und Ausmass
dieser « Bezichungen in Interkommunion und kirchlicher Gemeinschaft» ein
wichtiger Gegenstand in allen derartigen Gesprichen sein. Auf Seite der



— 58 —

Kirche von England bediirften Verfassung und Disziplin ebenfalls einer
Sicherstellung.

IV. Die Ubertragung des Episkopats. Neben der Erwiigung der
verschiedenen Folgen des Vorschlages, das Episkopat auf eineder Freikirchen
zu Uibertragen, schenkten die Kommissionen der grundsitzlichen Frage nach
der Rechtmissigkeit dieses Vorschlags iiberhaupt ihre besondere Aufmerk-
samkeit. Wiire es ein richtiger Schritt, das historische Episkopat z. B. auf die
Methodistenkirche zu iibertragen als ein Mittel zur Erméglichung der Inter-
kommunion und als ein Schritt auf die letzterdings erstrebte organische
Einheit ? Im Blick auf unser Interesse an solch organischer Einheit betrach-
ten wir es als wesentlich, dass, wenn dem Vorschlag auf Schaffung eines
methodistischen Episkopates Folge gegeben wiirde, ein derartiges Episkopat
von allem Anfang an durch gewisse Massnahmen mit dem bestehenden Epi-
skopat der Kirche von England verbunden werden sollte. In welcher Weise
dies geschehen kénnte, ob auf der Ebene der Kirchenprovinzen oder der
Diézesen, dariiber liesse sich reden, ebenso iiber die Beziehungen zwischen
einem methodistischen Episkopat und der Methodistenkonferenz. Unsere
Hoffnung geht dahin, die Kirche von England in enger Beziehung mit einer
bischéflichen Methodistenkirche zu sehen, die nach wie vor viele ihrer
eigenen Gebriduche und gottesdienstlichen Besonderheiten beibehilt.

V. Firmung. Die Kommissionen legen Wert darauf, dass im Stadium
des Zusammenwachsens auf allen Stufen kirchlichen Lebens eine Assimi-
lation stattfinden sollte. Es ist deshalb ermutigend zu sehen, dass die Metho-
distenkirche bereit ist, den Vorschlag ernsthaft zu priifen, wonach bischof-
liche Firmung, bei deren Spendung Priester mitbeteiligt werden kénnten,
die allgemeine Praxis fiir kiinftige neue Kommunikanten werden solle. Die
Annahme dieser Praxis wiirde manche seelsorgerlichen und lehrmissigen
Schwierigkeiten aus dem Wege riumen, welche andernfalls sich ergeben
miissten, und es wiirde der Kirche von England viel leichter fallen, diegegen-
wirtigen berechtigten Kommunikanten der Methodistenkirche zum Abend-
mahl willkommen zu heissen.

VI. Schlussfolgerungen. Die Kommissionen sind der Auffassung,
dass die in den obigen Abschnitten dargelegten Erwigungen — obwohl mit
besonderer Beriicksichtigung des Dokumentes der Kommission fiir Glaube
und Verfassung der Methodistenkirche verfasst — auf jede Bewegung zu-
treffen, welche die Interkommunion auf Grund des Episkopates zwischen
der Kirche von England und einer der Freikirchen zum Ziel hat. Wir hoffen,
dass die Gespriche zwischen der Kirche von England und der Methodisten-
kirche ihren Anfang nehmen, und dass solche Gespriche in ihrer Reichweite
uneingeschrinkt sein méchten, ferner dass sie nicht nur die im Bericht
«Church Relations in England» gemachten Vorschlige, sondern auch all-
fillige andere Anregungen fiir engere Beziehungen beriicksichtigen. Wir



—_ 59 —

schitzen sowohl die Offenheit als auch die Wirme der Entgegnung immetho-
distischen Dokument und glauben, dass der gegenseitigen Aufklirung
dienende Diskussionen, uneingeschrinkt in threm Bereich, fiir die nichste
Zeit das beste Vorgehen wiiren.

Die Provinzialsynoden genehmigten diesen Bericht und erteilten ihren
Prisidenten, den Erzbischifen von Canterbury und York den Auftrag, mit-
einander zu beraten, in welcher Weise gemiss dem Bericht die Gespriche
mit der Methodistenkirche einzuleiten seien. Gleichzeitig wurden die Son-
derkommissionen ihrer Aufgabe ledig erklirt.

Erklirung der Church Union zur Lehre und zu den kirchlichen
Beziehungen !). Die Church Union veroffentlichte inbezug auf Lehre und
kirchliche Beziehungen die nachfolgende Erklirung:

«1. Die Church Union besteht, um die Lehre und Disziplin der Kirche
aufrechtzuerhalten; um die Kenntnis des katholischen Glaubens und Lebens
daheim und in Ubersee auszubreiten; um jedermann zur Verehrung Jesu
Christi als Erloser und Kénig zu bringen; ferner ist es die Politik der Church
Union, «zu gelegener und ungelegener Zeit den Standpunkt zu verfechten,
dass die Kirche von England tatsichlich die katholische Kirche in diesem
Land ist, durch ihre Formularien dem ganzen katholischen apostolischen
Glauben und der Disziplin verpflichtet» (Bericht tiber die Politik 1947).

Bekenntnisse und Konzilien. 2. Wir glauben, dass die Lehre der
Kirche von England, wie sie im Apostolischen, Nicinischen und Atha-
nasianischen Glaubensbekenntnis enthalten ist, die urspriingliche (authen-
tische) Lehre der universalen Kirche sei. Wir glauben, dass die vier all-
gemeinen Konzilien von Nicia, Konstantinopel, Ephesus und Chalzedon
tiir alle Zeiten gewisse Wahrheiten in bezug auf Gott, unsern Herrn Jesus
Christus und die Heilige Dreifaltigkeit definierten, welche fiir alle Menschen
im Glauben verpflichtend sind.

Wir glauben, dass die kanonischen Biicher der Heiligen Schrift das reine
Wort Gottes enthalten, und bejahen ferner, «dass keine Weissagung der
Schrift bloss privater Deutung zuginglich sei» (II. Pt. 1. 20), sondern dass
Interpretation nur in Ubereinstimmung mit dem Verstindnis, dem Kon-
sensus und der Uberlieferung der Heiligen katholischen Kirche geschehen
solle.

Insonderheit bringen wir allen Christen unsern Glauben zur Kenntnis,
dass der Auftrag an seine Apostel (Joh. zo. 21) durch diese und ihre Nach-
folger in der katholischen Kirche weitergegeben worden ist durch Gebet
und Handauflegung, und in derselben Weise fiir immer weitergegeben wird,
bis Christus wiederkommt in Herrlichkeit. Darum glauben wir, dass dieser
Auftrag, verkorpert in den urspriinglichen Weihen von Bischof, Priester und

1) Church Times vom 30. Dez. 1955.



= Bl ==

Diakon, ein unveriusserlicher Teil dieser Uberlieferung von Glauben und
Verfassung sei, welche jede kirchliche Korperschaft besitzen sollte, die Ge-
meinschaft in Glauben und Briiderlichkeit beansprucht.

Wir glauben, dass diese géttliche und apostolische Institution durch
Gott geoffenbart worden sei nicht bloss fiir die wiirdige und ordnungs-
gemisse Leitung der Kirche, sondern auch fiir die wirksame Verwaltung
seines Wortes und seiner Sakramente.

Wir glauben, dass dieser Auftrag des Herrn in ununterbrochener Suk-
zession von den Aposteln her weitergegeben und so durch die Geschichte
der Kirche von England hindurch aufrechterhalten wurde.

Wir erkliren, dass das Vorwort zum Weiheritus im Book of Common
Prayer eine wahre Erklirung des historischen katholischen Glaubens in
dieser Sache enthilt.

Stidindien. 3. Die Schaffung der Kirche von Siidindien nach Richt-
linien, die die Church Union beharrlich verurteilte, brachte die Kirche von
England in eine schwierige und verwirrende Lage. Obwohl die Mehrheit des
Ausschusses fiir die Verteidigung der kirchlichen Prinzipien, welcher mit
Besorgnis wihrend vieler Jahre die Situation verfolgt hat, nach sorgfiltigem
Studium des Berichts der gemischten Kommissionen sich in der Lage sah,
die Resolutionen der Provinzialsynoden anzunehmen, sind manche doch
weiterhin tief beunruhigt, was nicht als unverniinftig abgetan werden darf,
liegt es doch offen auf der Hand, dass einige der getroffenen Abmachungen
vor Missbrauch nicht geschiitzt sind.

Die Church Union wird sich jedem Versuch widersetzen, der dahin-
gehen sollte, die Erlaubnis, welche unter der bestehenden Abmachung
gegeben wurde, auszudehnen, und wird darauf dringen, dass sie im katho-
lischen Geist ausgelegt werden solle, wie es der Erzbischof von Canterbury
iibrigens in seiner Prisidialansprache vor der Provinzialsynode im Oktober
zum Ausdruck gebracht hat. Die Church Union wird stets bereit sein, alle
ihre geistlichen Mitglieder zu unterstiitzen und ihnen beizustehen, sofern sie
in ihrer Titigkeit von den neuen Vorschriften berithrt werden.

Einheit in der Wahrheit. 4. Die Church Union begriisst die Er-
klirung der Erzbischife, wonach der Siidindien-Plan nicht als Vorbild
fiir kiinftige Aktionen dienen soll. Und da Einheit in der katholischen
Wahrheit sein muss, bestitigt sie, dass wenn diese Wahrheit gebiihrend dar-
geboten werden soll, bei allen Diskussionen, welche eine Vereinigung zum
Ziele haben, auch Beteiligung von katholischer Seite sein muss.

5. Im Blick auf die Mingel und Unregelmissigkeiten, auf welche der
Bericht der gemischten Kommissionen der Provinzialsynoden besonders
aufmerksam macht, dringt die Church Union darauf, dass die Verantwort-
lichen der siidindischen Kirche weiterhinvon denProvinzialsynoden dringend
gebeten werden, diesen Regelwidrigkeiten unverziiglich ihre ganze Auf-
merksamkeit zu schenken. H.F.



	Kirchliche Chronik

