
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 46 (1956)

Heft: 1

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


49 —

Kirchliche Chronik

Die Christkatholische Kirche der Schweiz im Jahre 19551)

Wie im Leben eines einzelnen Menschen, so gibt es auch im Leben
einer kirchlichen Gemeinschaft Jahre ruhigen Arbcitcns und stetigen
Fortschreitens auf dem einmal eingeschlagenen Wege, aber auch Jahre der
Entscheidung, in denen weittragende Entschlüsse zu fassen sind und die
künftige Wegrichtung festzulegen ist. Ein solches Jahr war 1955 für die
Christkatholische Kirche der Schweiz, gekennzeichnet durch Wahl und
Weihe eines neuen Bischofs.

Das Ereignis der Bischofswahl ist für unsere Kirche umso bedeutsamer,
als es seit der vor achtzig Jahren erfolgten Konstituierung eines schweizerischen

christkatholischen Bistums nun erst zum dritten Male eingetreten
ist. Von 1876 bis 1924 hatte ihm sein erster Oberhirte, Bischof Eduard
Herzog, vorgestanden und seit dessenTode BischofAdolf Küry. Ein schweres

körperliches Leiden hat nun unsern zweiten Bischof genötigt, sein Amt
niederzulegen. Noch arbeitet er täglich am Schreibtisch, aber seine Gemeinden

kann er nicht mehr besuchen und die geistlichen Funktionen seines
Amtes nicht mehr ausüben. So entschloss er sich dazu, nach 31 jährigem
verdienstvollem Episkopat durch seine Demission die Wahl eines Nachfolgers
zu veranlassen.

Nach der christkatholischen Kirchenverfassung hat die Bischofswahl
in besonders geregeltem feierlichem Wahlverfahren durch die Nationalsynode

zu erfolgen. Diese setzt sich zusammen aus den Geistlichen des

Bistums und den von den Kirchgemeinden nach Massgabe ihrer Seelenzahl
zu bestimmenden Laiendelegierten. Sic ist das oberste Organ des Bistums,
vor dem auch der Bischof Rechenschaft über seine Amtsführung abzulegen
hat. Ausser dem Bischof wählt die Synode auch den aus Geistlichen und
Laien zusammengesetzten Synodalrat.

So stellt die Verfassung der Christkatholischen Kirche eine Verbindung
des synodalen und des episkopalen Systems dar, wobei den Laien ein
weitgehendes Mitspracherecht eingeräumt ist. Durch die besondere Stellung des
Bischofs wird aber der katholische Charakter der Kirche entschieden
gewahrt. Durch das Bischofsamt wird auch die Verbindung mit den anderen
der Utrechter Union angeschlossenen altkatholischen Kirchen hergestellt.
Ihr gemeinsames Organ ist die internationale Bischofskonferenz, an der der

') Rundfunk-Ansprache, gesendet am 7. Dezember 1955 aus dem Studio
Radio Bern.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Hoft 1, 1950. 4



— 50 —

Erzbischof von Utrecht den Vorsitz führt. Da dieser der einzige altkatholische

Bischof mit dem Range eines Erzbischofs ist, kann man oft die Frage
hören, ob er das Oberhaupt der altkatholischen Kirchen sei. Das trifft
indessen nicht zu. Seinen Titel führt er als rechtmässiger Inhaber des

altehrwürdigen Stuhles von Utrecht und damit als Nachfolger des hl. Willibrord,
jenes Missionars angelsächsischer Herkunft, der auf dem Boden der heutigen
Niederlande mit grossem Erfolg gewirkt hat und als «Apostel der Friesen»
in die Geschichte der Christianisierung des germanischen Europa
eingegangen ist.

Kraft so ehrwürdiger Tradition kommt zwar dem heutigen Erzbischof
von Utrecht unter den altkatholischen Bischöfen ein gewisser Ehrenvorrang
zu. Aber irgendwelche kirchenrechtlichen Befugnisse über die anderen
altkatholischen Kirchen und ihre Bischöfe übt er nicht aus. Diese sind vielmehr
einander gleichgestellt und unabhängig in der Verwaltung ihrer Diözesen,
aber verbunden miteinander durch das Festhalten am Glaubensbekenntnis
der alten Kirche, an der bischöflichen Verfassung und der katholischen

Liturgie.
Diese Ausführungen über die Bedeutung des altkatholischen Bischofsamtes

und die Stellung des Bischofs der Christkatholischen Kirche der
Schweiz schienen uns am Platze zu sein, jetzt, da von der Wahl eines neuen
Oberhirten dieser Kirche zu berichten ist. Sie fand anlässlich der Sitzung
der Nationalsynode in Rheinfelden am 20. Juni dieses Jahres statt, in der

dortigen St. Martinskirche, in der am 18. September 1876 der erste
christkatholische Bischof konsekriert worden war. Jedes der 102 anwesenden

Synodemitglieder legte nach dem Aufruf seines Namens den Wahlzettel in
die Urne und trug sich dann in das Wahlprotokoll ein. Das mit Spannung
erwartete Resultat ergab, dass mit 97 Stimmen Dr. Urs Küry, Pfarrer in
Ölten und Professor für systematische Theologie an der christkatholisch-
theologischen Fakultät der Universität Bern, zum Bischof gewählt war.

Mit der blossen Wahl ist nun aber ein Bischof noch nicht befugt, die

geistlichen Funktionen seines Amtes auszuüben. Nach katholischer
Auffassung, wie sie auch für die anglikanische und die griechisch-orthodoxe
Kirche massgebend ist, muss er durch einen seinerseits gültig geweihten
Bischof konsekriert werden. Dadurch wird er zu einem Glied in der Kette
der apostolischen Sukzession. Wenn die Christkatholische Kirche hierauf
von Anfang an grössten Wert gelegt hat, so nicht nur, um die Legitimität
ihres Bischofs und der von ihm geweihten Priester wie auch der von ihnen
gespendeten Sakramente zu sichern. Durch das Stehen in der apostolischen
Sukzession wird ebensosehr zum Ausdruck gebracht, dass unsere Kirche
sich nicht isolieren will, sondern sich bewusst in den Zusammenhang der
universalen Kirche stellt. Dieser Zusammenhang ist ein vertikaler, insofern
sich der Bischof durch den Eintritt in die apostolische Sukzession mit der
Kirche aller Zeiten von ihren apostolischen Anfängen an verbunden weiss,



— 51 -
ein horizontaler, indem er sich und seine Kirche durch den Empfang der
Weihe einordnet in die weltweite Gemeinschaft der auf dem Boden des

apostolischen Bekenntnisses und der bischöflichen Ordnung stehenden
Kirchen.

Einen Bekenntnisakt in diesem Sinne bedeutete nun auch die Weihe
des neuen christkatholischen Bischofs, die am 25. September in der
Stadtkirche zu St. Martin in Ölten stattgefunden hat. Die Wahl fiel auf dieses

Gotteshaus, weil es die Pfarrkirche des Erwählten gewesen war und sich
auch als eines der hervorragendsten Denkmäler des klassizistischen Stils
in der Schweiz mit seiner Helle und Weiträumigkeit als vortrefflicher
Rahmen für die hochfeierliche Zeremonie darbot. Es ist daneben ein bedeutsames

Zusammentreffen, dass sowohl die Kirche, in der die Bischofswahl

stattgefunden hatte, als auch die für die Konsekration ersehene dem hl.
Martin von Tours geweiht ist, einer der edelsten Bischofsgestalten der

Christenheit, jedermann bekannt durch die Geschichte, wie er seinen

Mantel mit einem frierenden Bettler teilte.

Als Konsekrator amtete der derzeitige Erzbischof von Utrecht,
Mgr. Andreas Rinkel, assistiert von Bischof Lagerwey von Deventer (Niederlande)

und von Bischof Demmel, dem Oberhirten der Altkatholischen Kirche
Deutschlands. Neben weiteren altkatholischen Bischöfen wohnte der Feier
auch der Lordbischof von Fulham als Abgeordneter des anglikanischen
Erzbischofs von Canterbury bei. Ausserdem waren geladen und anwesend
die Vertreter mehrerer Kantonsregierungen, die mit der Christkatholischen
Kirche offizielle Beziehungen unterhalten, nämlich von Bern, Solothurn,
Aargau, Basel-Stadt und -Landschaft sowie Luzern.

Die Konsekration wurde vollzogen nach dem in der abendländischen
Kirche geltenden Ritus, wie er im Pontificale Romanum niedergelegt ist,
allerdings in deutscher Sprache und mit gewissen Vereinfachungen im
Zeremoniell. Der eigentliche Weiheakt besteht in der Handauflegung durch den
konsekrierenden und alle anderen anwesenden Bischöfe mit den Worten:
«Empfange den Heiligen Geist.» Voraus ging die Verlesung der
Wahlurkunde und das die christliche Glaubens- und Sittenlehre betreffende
Examen, wie es in seinen Grundzügen bis ins 5. Jahrhundert zurück
verfolgt werden kann. Während der Handauflegung und der nachfolgenden
Salbung des Hauptes und der Hände war dem neuen Bischof das geöffnete
Evangelienbuch auf den Nacken gelegt zum Zeichen dafür, dass er sich in
seiner Amtsausübung ganz unter das Evangelium Jesu Christi zu beugen
habe. Weiterhin wurden ihm die bischöflichen Insignien, Brustkreuz,
Hirtenstab, Ring und Mitra, überreicht. Mit dem vom neugeweihten
Bischof gespendeten Segen schloss das feierliche Pontifikalamt, an das sich
noch die von der Kirchenverfassung vorgeschriebene und in Gegenwart der
Regierungsvertreter vorgenommene Beeidigung und Amtseinsetzung an-
schloss.



— 52 —

So konnte nun der neue Bischof, Dr. Urs Küry, sein verantwortungsvolles

Amt antreten, getragen von dem durch die fast einstimmige Wahl
bezeugten Vertrauen seiner Kirche, gestützt durch die brüderliche Gemeinschaft

mit seinen altkatholischen Mitbischöfen, aber auch mit denen der
weltumspannenden anglikanischen Kirchengemeinschaft, mit der die
Altkatholischen Kirchen durch die Interkommunion besonders nahe verbunden
sind. In der Anwesenheit der kantonalen Regierungsvertreter fand auch das

Bestehen geregelter und gedeihlicher Beziehungen zwischen Kirche und
Staat seinen Ausdruck. Dies wurde noch speziell betont durch den festlichen
Empfang, den die Berner Regierung dem neuen Bischof nach seinem
Amtsantritt bereitete, sind doch die Beziehungen mit ihr besonders enge dadurch,
dass Bern der Bischofssitz ist und der Staat Bern der Christkatholischen
Kirche die Möglichkeit einer wissenschaftlichen Ausbildung ihres Klerus
durch den Unterhalt einer eigenen theologischen Fakultät bietet.

Als eine seiner ersten Amtshandlungen bestimmte Bischof Küry
Pfarrer Lie. theol. Léon Gauthier in Genf zu seinem Generalvikar, den etwas
abgelegenen welschen Teil des Bistums dadurch in nähere Verbindung mit
dem kirchlichen Zentrum rückend.

Neben diesem wichtigsten Ereignis des laufenden Jahres im Leben der
Christkatholischen Kirche der Schweiz darf füglich manches in den Hintergrund

treten, was zum normalen Leben der Kirche und der einzelnen
Gemeinden gehört. Nur von zwei Anlässen möchten wir hier noch berichten,
die über den Tag hinaus Bedeutung haben. Das eine ist der 17. Sängertag
der christkatholischen Kirchenchöre, der am 5. Juni in Ölten stattgefunden
hat. Diese Veranstaltungen sind nicht nur dazu da, über das Schaffen der
Chöre Rechenschaft abzulegen, sondern auch für ihr künftiges Bemühen

wegweisend zu wirken. Hatten früher die Sängertage etwa den Charakter
eines Sängerwettstreites, indem jeder Chor sich mit einem Einzelvortrag zu
stellen hatte, so verzichtete man später hierauf und fasste die Chöre zu
Gruppen zusammen, um so auch grössere Werke zur Darbietung bringen
zu können. Immer entschiedener wurde dabei Wert gelegt auf die Auswahl
wirklich gottesdienstgemässer Musik katholischer wie protestantischer
Herkunft.

Auch das Programm des letzten Sängertages hielt sich auf dieser Linie.
Neu war aber dabei die Aufnahme einiger Kompositionen entschieden
moderner Richtung von Distler, Pepping, Micheelsen und Bornefeld.
Damit bekannte sich die musikalische Leitung des Sängertages zu der
Notwendigkeit, neben den Perlen der historischen Kirchenmusik das Schaffen
zeitgenössischer Musiker nicht links liegen zu lassen, insoweit es aus wahrhaft

kirchlichem Geiste heraus geschieht. Mögen manche Sänger von den
ihnen ungewohnten Klängen zunächst etwas befremdet gewesen sein, so
haben sie sich doch in diese modernen Werke gut eingesungen, und auch die
Zuhörer erkannten, dass auch moderne Musik schön sein kann.



— 53 —

Das andere Ereignis, das wir noch erwähnen möchten, ist ein Jubiläum,
das zwar ohne besondere Feier vorbeiging, aber dafür auf eine für die
christkatholische Kirche immer wichtiger gewordene Institution hinweist. Vor
fünfzig Jahren wurde nämlich der Schweizerische Verein für die
christkatholische Diaspora gegründet. Die ständig zunehmende Wanderung der

Bevölkerung hat sich auch auf deren konfessionelle Zusammensetzung
verändernd ausgewirkt. Orte, die früher rein katholisch oder protestantisch
waren, weisen heute starke konfessionelle Minderheiten auf; ja, manchenorts
hat sich bereits ein Gleichgewicht der grossen Konfessionen herausgebildet.
Das bringt nicht bloss Nachteile, sondern auch den Vorteil mit sich, dass

sich die Konfessionen besser kennen lernen und sich immer mehr auf ein

verträgliches Zusammenleben einrichten müssen.

Für eine kleine Minderheit, wie sie die Christkatholiken in der Schweiz
bilden, wirft diese nicht aufzuhaltende Entwicklung aber ganz besondere
Probleme auf. Sie führt immer mehr zu einer Diasporanisierung ihres Bestandes;

das heisst, dass viele ihrer Angehörigen in der Diaspora, in der

«Zerstreuung» unter Andersgläubigen leben, oft weitab von einer
christkatholischen Kirchgemeinde. Diese Diasporanen machen heute etwa einen
Sechstel der Seelenzahl der Christkatholischen Kirche aus.

Um nun diese «Zerstreuten» nicht ohne kirchliche Betreuung zu lassen,

wurde 1905 der christkatholische Diasporaverein gegründet. Sein Hauptzweck

ist es, die finanziellen Mittel für die Pastoration in den ausgedehnten
Diasporagebieten zu beschaffen : für Besuchsfahrten des für den betreffenden
Bezirk zuständigen Pfarrers, für die Erteilung des Religionsunterrichtes, für
die Errichtung von Gottesdienststellen. Wie ausgedehnt diese Diasporaarbeit

ist, kann etwa daraus ersehen werden, dass das Pfarramt Luzern nicht
nur die Christkatholiken in der Innerschweiz, sondern auch die im Tessin,
ja sogar solche in Oberitalien zu betreuen hat, das Pfarramt St. Gallen solche
im Engadin und jenseits der Landesgrenze im Vorarlbergischen.

Günstiger liegen die Verhätnisse dort, wo Christkatholiken in einem
dichten Siedlungsgebiet im Umkreis einer eigenen Kirchgemeinde wohnen.
Um den Zusammenhang unter diesen Glaubensgenossen enger zu gestalten,
ist man zum Teil dazu übergegangen, das Territorium der betreffenden
Kirchgemeinden durch Einschluss der umliegenden Gemeinden zu
erweitern, wie zum Beispiel in Solothurn und Umgebung. Andernorts wurden
besondere Diaspora-Kirchgemeinden geschaffen, so im Kanton Basel-Landschaft.

Am grosszügigsten ist die Lösung, die mit Zustimmung der
staatlichen Behörden für den Kanton Bern getroffen werden konnte. Hier
wurde das ganze Kantonsgebiet unter die vorhandenen Kirchgemeinden
aufgeteilt, so dass nun kein Christkatholik im Kanton mehr ausserhalb des

Verbandes einer Kirchgemeinde lebt. Damit ist er auch im Genüsse des

kirchlichen Stimmrechtes, andrerseits aber auch zur Leistung der Kirchensteuer

herangezogen. Dadurch hat der Diasporaverein eine gewisse finanzielle



— 54 —

Entlastung erfahren, während aber auf der anderen Seite die wachsenden

Aufgaben vermehrte Aufwendungen verlangen. Wir sind daher den
Initianten der Gründung des Vereins vor fünfzig Jahren zu grossem Dank

verpflichtet, ebenso den vielen Glaubensgenossen, die durch ihre Beiträge
die Diasporaarbeit ermöglichen helfen ; insbesondere aber den Diasporanen
selbst, die vielfach auf einsamem Posten in Treue ihrer Kirche anhangen
und oft auch eine weite Fahrt nicht scheuen, um an einem Gottesdienste oder
einem andern kirchlichen Anlass teilzunehmen. Mancher von ihnen sitzt
auch gerne dann und wann an seinem Radio, um eine christkatholische

Predigt oder eine andere kirchliche Sendung anzuhören. Diesen treuen
Glaubensgenossen in der Ferne sollen unsere Worte denn auch als ein
besonderer Gruss gelten. A.E.Rüthy

Die Kirche von England und die Freikirchen. Unter dem Titel
«Church Relations in England» wird folgender Bericht veröffentlicht, der in
deutscher Übersetzung hier folgt *): Im Mai 1953 bestellten die Provinzialsynoden

(convocations) von Canterbury und York je eine Sonderkommission
mit dem Auftrag, die mit dem Bericht «Church Relations in England»
zusammenhängenden Fragen zu prüfen und dazu Stellung zu nehmen. Als
Ergebnis ihrer Studienarbeit unterbreiten die beiden Ausschüsse den

nachfolgenden Bericht den zuständigen Provinzialsynoden.

I. Einleitung. Es geziemt sich, zunächst den Hintergrund der neueren
Geschichte in Erinnerung zu rufen, auf welchem die Kommissionen ihre
Arbeit durchführten. Man muss sich vergegenwärtigen, dass am 3. November
1946 der Erzbischof von Canterbury in einer Predigt vor der Universität
Cambridge, die in der Folge unter dem Titel «Ein Schritt vorwärts auf dem
Gebiet der kirchlichen Beziehungen» veröffentlicht wurde, einige neue

Anregungen zu den Beziehungen zwischen der Kirche von England und den
Freikirchen in diesem Land machte. Die aus diesen Anregungen sich
ergebenden Probleme wurden in der Folge in gemeinsamer Konferenzarbeit
von Vertretern der Kirche von England, die vom Erzbischof von Canterbury
bestimmt wurden, und der Freikirchen einer Prüfung unterzogen. Im
Oktober 1950 wurde der Bericht dieser gemischten Kommission unter dem
Titel «Church Relations in England» veröffentlicht. Diese Arbeit enthält
eine umfassende Erörterung der theologischen und praktischen Folgerungen,
die sich aus den vom Erzbischof gemachten Anregungen ergeben würden.
Während die Verfasser darauf verzichten, bestimmte Vorschläge zu machen,
bestätigen sie jedoch einmütig, dass jedes weitere Vorgehen im Sinne jener
«Predigt von Cambridge» gewisse Punkte einschliessen musste, ,von denen
kein einziger gesondert von den übrigen behandelt werden darf. Seit seiner

Veröffentlichung war der Bericht «Church Relations in England» Gegenstand

von Diskussionen in allen Kirchen, deren Vertreter an seiner Abfassung

x) Published Church House Westminster S.W. i.



— 55 —

beteiligt waren, und die bestellten Sonderkommissionen prüften ihn in
Übereinstimmung mit den Beschlüssen der Provinzialsynoden.

Es ist hier am Platz, die sechs Punkte anzuführen, von denen in « Church
Relations in England» gesagt wird, dass sie notwendigerweise mit jedemVer-
such in Zusammenhang stehen, der die Anregungen jener Predigt von Cam-
brigde verwirklichen möchte (S. 44-46) :

1. Nachdem man sich gegenseitig über die dogmatische Haltung
vergewissert hat, würde jede Kirche sich damit zufrieden erklären, dass die
andere den apostolischen Glauben bewahrte und das apostolische
Evangelium verkündigte.

2. Die Freikirche würde «die bischöfliche Verfassung in ihr System auf¬

nehmen», indem sie ein Episkopat annähme, das vor allem durch
Bischöfe von einer oder mehrerer der historischen bischöflichen
Kirchen konsekriert wäre, und so in Verbindung gebracht würde mit
dem Episkopat der Vergangenheit, und würde bischöfliche Ordination
als ihren Grundsatz für die Zukunft annehmen. Die Kirche von England

würde anerkennen, dass Bischöfe und bischöflich geweihte
Presbyter von Anfang an gültig beauftragt und für dieselben
Funktionen in der Kirche Gottes ermächtigt wären wie ihre eigenen Bischöfe
und Priester.

3. Die Kirche von England wäre damit einverstanden, getaufte und ent¬

sprechend empfohlene abendmahlsberechtigte Glieder der Freikirche
zur Kommunion zuzulassen, sofern sie in gutem Ruf stehen; ebenso
würde sie entsprechend empfohlene abendmahlsberechtigte Glieder der
Kirche von England offiziell ermächtigen, das Sakrament der Heiligen
Kommunion aus der Hand von solchen Geistlichen der Freikirche zu
empfangen, die entweder zum Episkopat konsekriert oder bischöflich
ordiniert wurden, oder die anderweitig die Vollmacht zum Presbyte-
rat empfangen haben.

4- Die Kirche von England, ohne es für eine Interkommunion zur
Bedingung zu machen, möchte die Hoffnung zum Ausdruck bringen, dass

der Ritus der Firmung, von einem Bischof gespendet, mit der Zeit weithin

und schliesslich allgemein in der Freikirche üblich würde.
5- Es würde anerkannt, dass die Freikirche, wiewohl selber bischöflich

oder in zunehmendem Mass die bischöfliche Verfassung annehmend,
weiterhin durch brüderliche Gemeinschaft und Interkommunion die

Beziehungen beibehält, derer sie sich gegenwärtig mit nicht-bischöflichen

Kirchen erfreut. Umgekehrt würde die Kirche von England,
wiewohl sie selbst ein solches Verhalten sich nicht zu eigen machen

könnte, diese Angelegenheit nicht als Hindernis für den Vollzug der
Interkommunion zwischen ihr und der Freikirche betrachten.

6. Die beiden Kirchen würden übereinstimmend bekennen, dass dem
fortdauernden Nebeneinanderbestehen gleicher Kirchen im selben



— 56 —

Gebiet, selbst wenn es unter ihnen zur vollen kirchlichen Gemeinschaft
kommen sollte, nicht mehr Bedeutung beizumessen wäre als einem
vorübergehenden Zustand auf dem Wege zur vollen Einheit in
Übereinstimmung mit dem Willen Christi, wie er im Neuen Testament offenbart

ist.

Die gemischten Kommissionen hatten zwar das gesamte Dokument
«Church Relations in England» als ihre Leitsätze, doch ist es nur natürlich,
dass sie ihr Hauptaugenmerk auf die praktischen Folgerungen richteten, die
sich aus dem Bestehen einer oder mehrerer bischöflichen Freikirchen an der
Seite der Kirche von England und in kirchlicher Gemeinschaft mit dieser

ergeben mussten.

IL Allgemeine Überlegungen. Die Kommissionen sind sich darin
einig, dass es der Sache der Wiedervereinigung schaden würde, wenn ein
weiterer Bericht herausgegeben würde, der bestimmte Anregungen machen

wollte, die nachher von den Provinzialsynoden oder von der Kirche als

gesamter abgelehnt werden musste. Soll dies vermieden werden, so scheint
es unumgänglich, dass darüber bedeutend mehr praktische und theologische
Diskussionen im Kreis der Lokalgemeinden stattfinden müssen. Solche

Gespräche können jedoch kaum von Nutzen sein, es sei denn unter dem Anreiz

bestimmter konkreter Vorschläge. Nachdem der Bericht des

Ausschusses für Glaube und Verfassung der Methodistenkirche eine Bereitschaft
für engere Beziehungen zur Kirche von England zeigt und zugleich einige
wichtige Bedingungen stellt, nahmen wir diese Bedingungen in starkem
Mass als Grundlage für unsere eigenen Erörterungen.

Das methodistische Dokument erklärt auf S. 6:
«Wir glauben, dass, bevor irgendein derartiger Schritt auf Grund des

Berichtes (Church Relations in England) unternommen wird, die
Methodistenkirche bestimmte Zusicherungen autoritativer Art von der Kirche von
England haben musste.

Sie musste überzeugt sein,

a) dass die Kirche von England anerkennt, dass unsere Spaltungen inner¬
halb der Ganzheit der christlichen Gemeinschaft bestehen, welche sich
durchwegs in einem Zustand des Schismas befindet;

b) dass dieselbe Freiheit der Interpretation des Wesens von Episkopat
und Presbytérat der Methodistenkirche zugestanden würde, wie sie

in der Kirche von England vorherrschend ist;
c) dass die Methodistenkirche frei wäre, die Beziehungen in Interkom¬

munion und kirchlicher Gemeinschaft mit andern nicht-bischöflichen
Kirchen beizubehalten, die sie jetzt geniesst.»

Es ist zu beachten, dass diese drei Vorbehalte sich unter denen befinden,
welche in den sechs Punkten des Berichts «Church Relations in England»
ebenfalls als im Vordergrund stehend betrachtet werden, worauf wir bereits



— 57 —

aufmerksam gemacht haben. Wir zogen also die sich aus diesen Problemen
ergebenden Folgerungen in dem Sinne in Erwägung, als sie jede der
Freikirchen betreffen könnten, die bereit wäre, gemäss der gemachten
Vorschläge die Anknüpfung engerer Beziehungen mit der Kirche von England
in Betracht zu ziehen. Doch hatten wir die Möglichkeit einer Diskussion
mit der Methodistenkirche ganz besonders im Auge.

III. Besondere Fragen. A. «Unsere Spaltungen.» Der erste
methodistische Vorbehalt ersucht darum, dass die Kirche von England anerkennen

sollte, dass «unsere Spaltungen innerhalb der Ganzheit der christlichen
Gemeinschaft bestehen, welche sich durchwegs in einem Zustand des Schismas
befindet». Die Kommission hat Bedenken, den genauen Wortlaut dieses

Vorbehaltes zu gebrauchen, und zwar mit Rücksicht darauf, dass der
Begriff «Schisma» theologisch nicht eindeutig ist. Sie würde aber anerkennen,
dass alle Diskussionen zwischen der Methodistenkirche und der Kirche von
England innerhalb des Leibes Christi vonstatten gehen. Die Kirche von
England muss ihren Teil an der Verantwortung für die ursprüngliche Spaltung

zwischen uns tragen und muss bussfertig zugeben, dass ihre Glieder
zu leicht sich ob deren Fortbestehen beruhigt haben. Wir wissen, dass das

Zeugnis der Kirche für den einen Christus seiner Kraft beraubt wird durch
den Zustand der Gespaltcnheit unter seinen Nachfolgern.

Wir hoffen, dass ein derartiges Eingeständnis unserer allgemeinen
Gesinnung genügen werde, um es den Methodisten zu ermöglichen, sich mit der
Kirche von England in ein Gespräch einzulassen.

B. Die Lehre von Episkopat und Presbytérat. Die Mitglieder der
gemischten Kommissionen stimmen darin überein, dass zwecks einer
Interkommunion dieselbe Freiheit und Begrenzung in der Interpretation des

Wesens von Episkopat und Presbytérat sein muss, wie die Formularien und
die Praxis der Kirche von England sie vorsehen, gleicherweise in positiver
Aussage wie im Fehlen genauer Definition. Bevor irgendwelche Schritte
unternommen würden, um das Episkopat auf eine Freikirche zu übertragen,
musste die Kirche von England notgedrungen die Gewissheit haben, dass

das Amt und die Funktionen eines Priesters in der Kirche Gottes in deren
Ordinale und Praxis sichergestellt würden.

C. Interkommunion mit andern Kirchen. Der dritte Vorbehalt, «dass

die Methodistenkirche frei wäre, die Beziehungen in Interkommunion und
kirchlicher Gemeinschaft mit andern nicht-bischöflichen Kirchen
beizubehalten, die sie jetzt geniesst», bedeutet nach Meinung dieser Kommissionen

nicht von selber eine unüberwindliche Schranke für ein fruchtbares

Gespräch mit den Methodisten. Allerdings müssen Wesen und Ausmass

dieser «Beziehungen in Interkommunion und kirchlicher Gemeinschaft» ein

wichtiger Gegenstand in allen derartigen Gesprächen sein. Auf Seite der



— 58 —

Kirche von England bedürften Verfassung und Disziplin ebenfalls einer

Sicherstellung.

IV. Die Übertragung des Episkopats. Neben der Erwägung der
verschiedenen Folgen des Vorschlages, das Episkopat auf eine der Freikirchen
zu übertragen, schenkten die Kommissionen der grundsätzlichen Frage nach
der Rechtmässigkeit dieses Vorschlags überhaupt ihre besondere Aufmerksamkeit.

Wäre es ein richtiger Schritt, das historische Episkopat z. B. auf die
Methodistenkirche zu übertragen als ein Mittel zur Ermöglichung der
Interkommunion und als ein Schritt auf die letzterdings erstrebte organische
Einheit Im Blick auf unser Interesse an solch organischer Einheit betrachten

wir es als wesentlich, dass, wenn dem Vorschlag auf Schaffung eines

methodistischen Episkopates Folge gegeben würde, ein derartiges Episkopat
von allem Anfang an durch gewisse Massnahmen mit dem bestehenden
Episkopat der Kirche von England verbunden werden sollte. In welcher Weise
dies geschehen könnte, ob auf der Ebene der Kirchenprovinzen oder der

Diözesen, darüber liesse sich reden, ebenso über die Beziehungen zwischen
einem methodistischen Episkopat und der Methodistenkonferenz. Unsere

Hoffnung geht dahin, die Kirche von England in enger Beziehung mit einer
bischöflichen Methodistenkirche zu sehen, die nach wie vor viele ihrer
eigenen Gebräuche und gottesdienstlichen Besonderheiten beibehält.

V. Firmung. Die Kommissionen legen Wert darauf, dass im Stadium
des Zusammenwachsens auf allen Stufen kirchlichen Lebens eine Assimilation

stattfinden sollte. Es ist deshalb ermutigend zu sehen, dass die
Methodistenkirche bereit ist, den Vorschlag ernsthaft zu prüfen, wonach bischöfliche

Firmung, bei deren Spendung Priester mitbeteiligt werden könnten,
die allgemeine Praxis für künftige neue Kommunikanten werden solle. Die
Annahme dieser Praxis würde manche seelsorgerlichen und lehrmässigen
Schwierigkeiten aus dem Wege räumen, welche andernfalls sich ergeben
mussten, und es würde der Kirche von England viel leichter fallen, diegegen-
wärtigen berechtigten Kommunikanten der Methodistenkirche zum Abendmahl

willkommen zu heissen.

VI. Schlussfolgerungen. Die Kommissionen sind der Auffassung,
dass die in den obigen Abschnitten dargelegten Erwägungen - obwohl mit
besonderer Berücksichtigung des Dokumentes der Kommission für Glaube
und Verfassung der Methodistenkirche verfasst - auf jede Bewegung
zutreffen, welche die Interkommunion auf Grund des Episkopates zwischen
der Kirche von England und einer der Freikirchen zum Ziel hat. Wir hoffen,
dass die Gespräche zwischen der Kirche von England und der Methodistenkirche

ihren Anfang nehmen, und dass solche Gespräche in ihrer Reichweite
uneingeschränkt sein möchten, ferner dass sie nicht nur die im Bericht
«Church Relations in England» gemachten Vorschläge, sondern auch
allfällige andere Anregungen für engere Beziehungen berücksichtigen. Wir



— 59 —

schätzen sowohl die Offenheit als auch die Wärme der Entgegnung im
methodistischen Dokument und glauben, dass der gegenseitigen Aufklärung
dienende Diskussionen, uneingeschränkt in ihrem Bereich, für die nächste

Zeit das beste Vorgehen wären.

Die Provinzialsynoden genehmigten diesen Bericht und erteilten ihren
Präsidenten, den Erzbischöfen von Canterbury und York den Auftrag,
miteinander zu beraten, in welcher Weise gemäss dem Bericht die Gespräche
mit der Methodistenkirchc einzuleiten seien. Gleichzeitig wurden die
Sonderkommissionen ihrer Aufgabe ledig erklärt.

Erklärung der Church Union zur Lehre und zu den kirchlichen
Beziehungen x). Die Church Union veröffentlichte inbezug auf Lehre und
kirchliche Beziehungen die nachfolgende Erklärung:

«i. Die Church Union besteht, um die Lehre und Disziplin der Kirche
aufrechtzuerhalten; um die Kenntnis des katholischen Glaubens und Lebens
daheim und in Übersee auszubreiten; um jedermann zur Verehrung Jesu

Christi als Erlöser und König zu bringen; ferner ist es die Politik der Church
Union, «zu gelegener und ungelegener Zeit den Standpunkt zu verfechten,
dass die Kirche von England tatsächlich die katholische Kirche in diesem

Land ist, durch ihre Formularien dem ganzen katholischen apostolischen
Glauben und der Disziplin verpflichtet» (Bericht über die Politik 1947).

Bekenntnisse und Konzilien. 2. Wir glauben, dass die Lehre der
Kirche von England, wie sie im Apostolischen, Nicänischen und Atha-
nasianischen Glaubensbekenntnis enthalten ist, die ursprüngliche (authentische)

Lehre der universalen Kirche sei. Wir glauben, dass die vier
allgemeinen Konzilien von Nicäa, Konstantinopel, Ephesus und Chalzedon
für alle Zeiten gewisse Wahrheiten in bezug auf Gott, unsern Herrn Jesus

Christus und die Heilige Dreifaltigkeit definierten, welche für alle Menschen
im Glauben verpflichtend sind.

Wir glauben, dass die kanonischen Bücher der Heiligen Schrift das reine
Wort Gottes enthalten, und bejahen ferner, «dass keine Weissagung der
Schrift bloss privater Deutung zugänglich sei» (IL Pt. 1. 20), sondern dass

Interpretation nur in Übereinstimmung mit dem Verständnis, dem
Konsensus und der Überlieferung der Heiligen katholischen Kirche geschehen
solle.

Insonderheit bringen wir allen Christen unsern Glauben zur Kenntnis,
dass der Auftrag an seine Apostel (Joh. 20. 21) durch diese und ihre Nachfolger

in der katholischen Kirche weitergegeben worden ist durch Gebet
und Handauflegung, und in derselben Weise für immer weitergegeben wird,
bis Christus wiederkommt in Herrlichkeit. Darum glauben wir, dass dieser

Auftrag, verkörpert in den ursprünglichen Weihen von Bischof, Priester und

l) Church Times vom 30. Dez. 1955.



— 60 —

Diakon, ein unveräusserlicher Teil dieser Überlieferung von Glauben und
Verfassung sei, welche jede kirchliche Körperschaft besitzen sollte, die
Gemeinschaft in Glauben und Brüderlichkeit beansprucht.

Wir glauben, dass diese göttliche und apostolische Institution durch
Gott geoffenbart worden sei nicht bloss für die würdige und ordnungsgemässe

Leitung der Kirche, sondern auch für die wirksame Verwaltung
seines Wortes und seiner Sakramente.

Wir glauben, dass dieser Auftrag des Herrn in ununterbrochener
Sukzession von den Aposteln her weitergegeben und so durch die Geschichte
der Kirche von England hindurch aufrechterhalten wurde.

Wir erklären, dass das Vorwort zum Weiheritus im Book of Common
Prayer eine wahre Erklärung des historischen katholischen Glaubens in
dieser Sache enthält.

Südindien. 3. Die Schaffung der Kirche von Südindien nach Richtlinien,

die die Church Union beharrlich verurteilte, brachte die Kirche von
England in eine schwierige und verwirrende Lage. Obwohl die Mehrheit des

Ausschusses für die Verteidigung der kirchlichen Prinzipien, welcher mit
Besorgnis während vieler Jahre die Situation verfolgt hat, nach sorgfältigem
Studium des Berichts der gemischten Kommissionen sich in der Lage sah,

die Resolutionen der Provinzialsynoden anzunehmen, sind manche doch
weiterhin tief beunruhigt, was nicht als unvernünftig abgetan werden darf,
liegt es doch offen auf der Hand, dass einige der getroffenen Abmachungen
vor Missbrauch nicht geschützt sind.

Die Church Union wird sich jedem Versuch widersetzen, der dahingehen

sollte, die Erlaubnis, welche unter der bestehenden Abmachung
gegeben wurde, auszudehnen, und wird darauf drängen, dass sie im
katholischen Geist ausgelegt werden solle, wie es der Erzbischof von Canterbury
übrigens in seiner Präsidialansprache vor der Provinzialsynode im Oktober
zum Ausdruck gebracht hat. Die Church Union wird stets bereit sein, alle
ihre geistlichen Mitglieder zu unterstützen und ihnen beizustehen, sofern sie

in ihrer Tätigkeit von den neuen Vorschriften berührt werden.

Einheit in der Wahrheit. 4. Die Church Union begrüsst die
Erklärung der Erzbischöfe, wonach der Südindien-Plan nicht als Vorbild
für künftige Aktionen dienen soll. Und da Einheit in der katholischen
Wahrheit sein muss, bestätigt sie, dass wenn diese Wahrheit gebührend
dargeboten werden soll, bei allen Diskussionen, welche eine Vereinigung zum
Ziele haben, auch Beteiligung von katholischer Seite sein muss.

5. Im Blick auf die Mängel und Unregelmässigkeiten, auf welche der
Bericht der gemischten Kommissionen der Provinzialsynoden besonders
aufmerksam macht, dringt die Church Union darauf, dass die Verantwortlichen

der südindischen Kirche weiterhin vondenProvinzialsynoden dringend
gebeten werden, diesen Regelwidrigkeiten unverzüglich ihre ganze
Aufmerksamkeit zu schenken. H.F.


	Kirchliche Chronik

