
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 46 (1956)

Heft: 1

Artikel: Petrus in Rom?

Autor: Katzenmayer, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404331

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 28 —

Petrus in Rom?
Karl Heussi, Die römische Petrustradition in kritischer Sicht.

Tübingen, J.L.B.Mohr, 1955, 77 S., Brosch. (i,80 DM.

Die Schrift zerfällt in acht Paragraphen und vier Exkurse. In
dem Vorwort erklärt der Verfasser, er sei seit 1936, wo seine viel
angefochtene Schrift « War Petrus in Rom » erschienen ist und
eine lebhafte Diskussion um die Petrusfrage ausgelöst hat, immer
wieder zu dem Problem zurückgekehrt, glaube aber nicht mehr,
fernerhin noch etwas Erhebliches dazu sagen zu können, und schliesse

deshalb mit dem Problem ab.

Die römische Petrustradition ist nach Heussi die Anschauung,
dass Petrus in Rom gewirkt und dort den Zeugentod erlitten habe.
Das hat er bereits in seinen ersten Veröffentlichungen 1936 und 1937

geleugnet. Diese seine «kritische Haltung ist», wie er selbst sagt,
«unverändert geblieben», nur «die Einzelargumente sind wesentlich

verbessert und verschärft». Unter dieser Einstellung steht von
vorneherein die neue «abschliessende» Schrift.

Die Untersuchung beginnt mit der Interpretation von Gal. 2,6.
Heussi hat sie schon einmal vorgelegt x). Es handelt sich um die
Worte des Paulus: «ónoloi noxe -Pjoav ovòsv poi òiaipégei». Gemeint
sind «Jakobus, Kephas und Johannes, die Männer, welche für
etwas galten, die als die Säulen galten» der Ekklesie in Jerusalem
und der werdenden Kirche. Der Verfasser übersetzt jene Stelle:
« Wie beschaffen (als òoxovvxsc eivai xi, òoxovvxecoxvXoi elvai) sie auch

waren» oder «wie beschaffen sie auch gewesen sind». Entscheidend
ist nach seiner Meinung die Fassung des beziehungslos gebrauchten
fjoav. Paulus schildere nicht Vergangenes, sondern fälle von seiner

Gegenwart aus ein Urteil über die Urapostel. Gal. 2, 6 habe in der

allgemeinen Fassung einen verständlichen Sinn, deshalb sei jede
Hypothese, welche diesen Sinn nicht gelten lassen wolle, überflüssig
und falsch. An den Tempora, die der Apostel gewählt habe, sei

nicht zu rütteln. Sowohl in der Vetus Latina wie in der Vulgata
seien sie mit «quales aliquando fuerint», richtig wiedergegeben,
ebenso auch in der Lutherübersetzung mit «welcherlei sie weiland

l) Theologische Literaturzeitung, 77. Jahrg., 1952, Sp. 67 ff.



— 29 —

gewesen sind». Diese Wahl der Tempora fordere eine bestimmte
Folgerung: Entweder hätten die Urapostel ihre Beschaffenheit als die
Säulen eingebüsst, oder sie seien nicht mehr am Leben gewesen,
als Paulus den Brief schrieb. Da jene Folgerung nicht in Betracht
komme, bliebe nur diese übrig. Sie stosse sich aber zu hart an den
herrschenden Vorstellungen über den Lebensausgang der führenden
Männer der Urgemeinde. Darnach müsse, als Paulus an die Galater
schrieb, sowohl der Herrenbruder Jakobus wie auch die Jesus-

jünger Petrus und Johannes der Zebcdäide noch am Leben gewesen
sein. Da die ausserkanonischen kirchlichen Überlieferungen über
die Apostel jedoch jünger seien als der Galaterbrief, müsse dieser
nicht aus jenen, sondern aus sich selbst erklärt werden. So sei aus
Gal. 2, 6 nichts Geringeres gewonnen als eine implizite Aussage des

Paulus über den Tod der Gal. 2, 9 Genannten. Diese sei ein historisches

Zeugnis ersten Ranges. Klar sei, dass die Nachrichten über den
Märtyrertod des alten Petrus unter Nero in Rom und der Tod dos

greisen ZwölfJüngers Johannes unter Traianus in Ephesus dagegen
nicht aufkommen könnten. Endlich entscheide sich auch die Frage,
ob der Gal. 2, 9 genannte Jakobus der Zebcdäide oder der Herronbruder

sei. Da dieser um 62 den Märtyrertod erlitten habe, also zur
Zeit der Abfassung des Galaterbriefes noch lebte, dagegen der Zebcdäide

Jakobus zur Passahzeit des Jahres 44 nach guter
Überlieferung (Apg. 12) in Jerusalem sein Ende gefunden habe, könne
Gal. 2, 9 nur der Zebedäide gemeint sein. Mit diesen Aufstellungen
zieht Heussi gewichtige Konsequenzen: 1. Der Apostelkonvent sei

auf die Jahre 43-44 anzusetzen, denn Gal. 2, 9 setze den Zebe-
däiden Jakobus als bei jener Zusammenkunft noch lebend voraus.
2. Der Zebedäide Johannes habe frühzeitig den Märtyrertod
erlitten, da Gal. 2, 6 seinen Tod voraussetze. 3. Da l.Kor.9, 5 von
Petrus als einem noch Lebenden gesprochen werde, müsse sein Tod
zwischen der Abfassung des 1. Korintherbriefes und der des Galaterbriefes

erfolgt sein, also etwa 55/56. 4. Da Petrus schon mehrere
Jahre nicht mehr am Leben gewesen sei, als Paulus in Rom einzog,
sei die Behauptung des Bischofs Dionysius von Korinth (um 170),
Petrus und Paulus hätten gemeinsam in Italien (=Rom) gelehrt
und um dieselbe Zeit Zeugnis abgelegt, ein geschichtlicher Irrtum.
5. Petrus sei nicht in den sechziger Jahren als Märtyrer in Rom
gestorben, da Gal. 2, 6 zeige, dass er schon vor Abfassung des Galaterbriefes

tot war. 6. Petrus sei nicht nach dem am Ende der
Apostelgeschichte erreichten Zeitpunkt nach Rom gekommen. 7. Petrus



— 30 —

könne aber auch nicht innerhalb des von der Apostelgeschichte
behandelten Zeitraums vor 55/56 in Rom gewirkt haben, für den
Verfasser sei deutlich genug Paulus der Apostel Roms. 8. Petrus
sei in der 2. Hälfte der Regierung Neros nicht mehr am Leben
gewesen, wie sich aus Gal. 2, 6 eindeutig ergebe. Das Fazit: Die
römische Petrustradition ist ungeschichtlich.

Damit ist, wie der Verfasser selbst sagt, «seine Aufgabe eigentlich

erledigt». Er hält es aber für notwendig, «die üblichen vermeintlichen

Beweise für die römische Wirksamkeit des Petrus einer
scharfen Kritik zu unterwerfen». Das geschieht in den §§ 2-6 der
Schrift. Es handelt sich um 1. Klemens 5 f. und Ignatius Röm. 4, 3,

in zweiter Linie um 1. Petrus 5, 13 und Johannes 21, 18 f. Dazu
kommen die jüngeren Zeugnisse: Phlegrn, Papias, Justinus der

Märtyrer, Dionysius von Korinth, Irenäus, der Kanon Muratori,
Tertullianus, Klemens von Alexandria, Origenes, der römische
Christ Gajus, Eusebius und Porphyrius.

Am ausführlichsten beschäftigt sich Heussi mit der Klemens-
stelle daraufhin, ob der Briefschreiber die römische Petrustradition
kannte x). Dazu gibt er eine ausführliche Interpretation von 5, 1 f.
An dieser Stelle stehe «von einem Zeugentod des Petrus in Rom
und von seinem Aufenthalt in Rom nichts». «Magxvgrjaaç» 5, 4

bedeute nicht «nachdem er den Zeugentod gestorben war», sondern
«nachdem er Zeugnis abgelegt hatte». In der ersten Bedeutung sei

paQxvQEiv erst um 160 nachweisbar. In « r\pâ>v xovç âya&ovç ânoaxôXovç »

5, 1 gehöre r\pä>v zu ânoaxôXovç, es sei aber unbetont. Dadurch
werde deutlich gemacht, dass der Briefschreiber sie nicht als Apostel
Roms bezeichnen wollte. « 'Ev r\päv» 6,1 bedeute nicht «unter
uns den römischen Christen», sondern allgemein «unter uns
Christen». Das Fazit: Klemens verrät keine Bekanntschaft mit der
römischen Petrustradition. Ferner, jener habe von vorneherein
nicht an Rom und römische Märtyrer gedacht, sondern er habe
Petrus und Paulus als Beispiele ausgewählt, weil sie die beiden

grössten Apostel und vorbildlich im Erdulden vieler Mühsale
gewesen seien. In Paulus besonders habe er den Apostel Roms
gesehen. Daher sei die grössere Ausführlichkeit des Paulustextes zu
erklären. Er habe das gleiche Bild von der apostolischen Zeit vor
Augen gehabt wie der Verfasser der Apostelgeschichte: Petrus als

*) Vgl. dazu Karl Heussi, War Petrus in Rom Gotha 1936, S. 19 ff.,
und meinen Aufsatz «Zur Frage, ob Petrus in Rom war», IKZ 1949, S. 243 ff.



— 31 —

wirkend im Osten, Paulus im Osten und Westen. 1. Klemens 5, 1 ff.
sei endlich «höchst bedeutsam», weil hier che «Anfänge der
Parallelisierung» der beiden Apostel vorliege. Die Parallele beschränke sich
noch auf das Ertragen von vielerlei Mühen. Der Märtyrertod und
das Wirken in Rom komme erst für Paulus in Betracht, mit andern
Worten, es liege ein Stadium vor der Entstehung der römischen
Petrustradition vor.

Was Ignatius Röm. 4, 3 betrifft J), so entwertet Heussi die
Stelle dadurch, dass er, hauptsächlich den französischen Kritikern
Joseph Turmel und Alfred Loisy folgend, die Ignatianen nicht dem

Anfang des 2. Jahrhunderts, der Zeit des Traianus, angehören,
sondern im «zeitlichen Bereich des Hegesippus und des Anicetus von
Rom, wenn nicht gar des Dionysius von Korinth», also um 150 u. Z.
entstanden sein lässt. Falls der Stelle überhaupt Rom vorschwebe,
könne sie so «lediglich die bereits fertige römische Petruslegende
widerspiegeln».

Zu 1. Petrus 5, 13 bringt Heussi eine neue Deutung. Bei «r) èv

BaßvXwvt avvexXexxr'j» sei weder an das Babylon am Euphrat
noch an das Babylon am Tiber zu denken, sondern es sei «ein
Missverständnis, dass Babylon den Abfassungsort bezeichnen soll».
Deshalb sei man mit der Stelle bisher nicht fertig geworden. Wie
àiaanooâ 1, l ein bildlicher Ausdruck sei, womit «die irdische Welt»
gemeint sei, in der die Christen fern von ihrer eigentlichen Heimat
als «Beisassen» leben müssen, so sei auch BaßvXcov 5, 13 als Wechselwort

für ôiaajiogâ bildlich zu fassen. Es bezeichne genau so die
irdische Welt, in der die Christen sich als Heimatlose fühlen.
Hinzukomme, dass in den lirchristlichen Briefen sonst niemals der
Ortsname der Gemeinde genannt werde, in deren Mitte der Verfasser
weilt und von der er Grüsse bestellt. Mithin sei 1. Petrus 5, 13

zu umschreiben: «Es grüsst euch die mit euch miterwählte
Gemeinde, die gleich euch in der Heimatlosigkeit lebt.» Schlechterdings

berechtige nichts dazu, êv BaßvXcövi auf Rom zu beziehen.
Damit habe der Brief mit der Frage des römischen Petrus
überhaupt nichts zu tun. Nicht zu vergessen sei, dass der Brief eine
Fälschung darstelle, die zuerst in Kleinasien im Umkreise des

Papias und des Polykarpus auftauche. Wäre Babylon Rom,
so wäre damit nur bewiesen, dass im Kreise jener Männer um 140

') Vgl. dazu Karl Heussi, a.v.O., S.39, ff. und meinen Aufsatz
«Ignatius ad Romanos 4, 3», IKZ 1953, S. 65 ff.



— 32 —

bis 160 die «Anschauung» bestand, Petrus habe von Rom aus die
Kirche regiert.

Die Beweisstelle Johannes 21, 18 f. schliesslich verrate nicht,
ob «bei ihrer Konzeption an Rom gedacht war, auch nicht, ob wir
es mit einem legendarischen oder einem geschichtlichen Stoff zu
tun haben.» Lediglich die «Anschauung vom Zeugentod des Petrus»
komme darin zum Ausdruck. Dazu sei jene Stelle jünger als der
1. Klemensbrief, ihre Entstehung falle in die Jahre 125-150.

Von den jüngeren Zeugnissen interessiert besonders dasjenige
des Bischofs Dionysius von Korinth (um 170 u. Z.), welches Eusebius

in seiner Kirchengeschichte II 25, 8 überliefert hat. Es stelle
die «älteste explizite Erwähnung der römischen Wirksamkeit des

Petrus» dar. Dionysius habe aus der Erwähnung der Kephaspartei
durch Paulus 1. Kor. 9, 5 entnommen, jener sei in Korinth
gewesen, und seine Gemeinde habe die beiden Apostel höchsten
Ansehens genau so wie die Gemeinde in Rom zu ihren Gründern
gehabt. Damit sei das Vorhandensein der römischen Petrustradition
für die Zeit um 170 für Korinth und vermutlich auch für Rom
festgestellt.

Es bleibt noch das angebliche Petrusgrab auf dem Vatikan
übrig Wohl sei eino wichtige Entdeckung mit den Resten eines
alten Denkmals gemacht worden, über dessen Bedeutung,
Grabanlage oder Erinnerungsmal, keine Klarheit herrsche, in keinem
Fall aber handle es sich um das Grab des Petrus. Dieser könne
unmöglich an der Stelle unter der Kuppel Michelangelos begraben
worden sein. Dafür gebe es einen «durchschlagenden Grund»: die

topographische Situation am Vatikan unter Nero. Der Vatikan sei
damals unbewohnt gewesen, darauf hätten sich die grossen Gärten
Neros erstreckt, die Stätte des Christenmordes vom Jahre 64 u. Z.

Inmitten der Gärten sei der Zirkus gewesen, nach den neuen
Ausgrabungen in unmittelbarer Nähe der heutigen Peterskirche. In
nächster Nähe des Zirkus aber sollte sich das angebliche Petrus-
grab befunden haben. Das setze voraus, dass Petrus unter den

Opfern der Neronischen Christenverfolgung gewesen sei, was aber
unsicher bliebe, dass ferner Christen von der römischen Behörde
die Freigabe des Leichnams des Apostels erwirkt hätten, was eine
sehr gewagte Annahme sei, dass es weiter gelungen sei, aus der

') Vgl. dazu Karl Heussi, Das Grab dos Petrus. Deutsches Pfarrcrblatt,
Bd. 49, 1949, S. 82 ff.



— 33 —

Menge der verstümmelten Hingerichteten den Leichnam des Petrus
herauszufinden und zu bergen, dass es ausserdem den Christen
gestattet worden sei, neben dem Zirkus inmitten der kaiserlichen
Gärton die Leiche zu bestatten, eine groteske Annahme, dass es

endlich den verfolgten Christen erlaubt worden sei, das Grab
aufzusuchen und zu pflegen, so dass es über die Zeit Neros hinaus
erhalten und bekannt geblieben sei. Sollte gar Petrus vor oder nach
dem Jahre 64 in Rom hingerichtet worden sein, wäre es unmöglich
zu beantworten, wie er in den kaiserlichen Gärten hätte bestattet
werden können. Nach dem Sturz und Tod Neros seien auch die
Vatikanischen Gärten in den Besitz der öffentlichen Hand
übergegangen, der Zirkus sei rasch in Verfall geraten. Vielleicht schon
im 1., sicher im 2. Jahrhundert u. Z. habe sich dort die durch die

Ausgrabungen freigelegte heidnische Nekropole erstreckt. Hier soi

unter der heutigen Basilika das oben erwähnte Denkmal mit dor
area entstanden. Es sei nicht unmöglich, dass man bei der Errichtung

der Anlage geglaubt habe, Petrus sei dort begraben worden
oder dass einige Zeit später die Vorstellung aufgekommen sei, vor
der Nische des Denkmals befände sich das Apostelgrab. Kurz und
gut, das archäologische Material könne nicht, darüber entscheiden, ob

Petrus in Rom gewesen sei. Das Problem des römischen Petrus sei

vielmehr eine Frage der kritischen Behandlung der literarischen
Quellen l).

Im § 8 zieht Heussi die Bilanz aus seinen Darlegungen und
kommt zu den folgenden Ergebnissen: 1. Mit 1.Klemens 5 f. lasse
sich weder ein römisches noch ein ausserrömisches Martyrium des
Petrus beweisen. 2. Ignatius Röm. 4, 3 sei so spät und wenig
eindeutig, dass man damit nichts beweisen könne. 3. Eine Beziehung
von I.Petrus 5, 13 auf Rom habe sich als überaus unwahrscheinlich

herausgestellt, ausserdem sei die Stelle sehr jung. 4. Mit
Johannes 21, 18 f. lasse sich unmöglich die Geschichtlichkeit des
römischen Petrus beweisen. Damit sei gezeigt, dass die genannten «vier
klassischen Beweisstellen» keine Stützen für die römische
Petrustradition sein können. Heussi fragt weiter, wie es sich erkläre, dass
die Legende den Petrus nach Rom versetzt hat. Nach seiner
Meinung sei, sobald man Petrus und Paulus, wie 1.Klemens 5 f., in
Parallele gestellt habe, «ein starker Anreiz» vorgelegen, die Parallele

') Denselben Standpunkt habe ich in meinen Arbeiten IKZ 1938 ff.,
eingenommen, nicht olino zu betonen, dass es sich nur um einen indirekten
Boweis handeln könne.

Internat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 1,11)58 3



— 34 —

auf den römischen Aufenthalt und den römischen Zeugentod
auszudehnen. Ferner, im nachapostolischen Zeitalter sei die Vorstellung

entstanden, wie 1. Klemens 42 und Matthäus 28, 19 f. zeige,
die Zwölf hätten das Evangelium in alle Länder getragen. Damit
sei implizite schon der römische Petrusgedanke gesetzt gewesen,
denn die Weltstadt hätte nur vom ersten Jünger Jesu bekehrt sein
können. Dass nur Paulus in Rom gewesen sein sollte, wäre für die
Römer auf die Dauer ein schwer erträglicher Gedanke gewesen,
zumal da Petrus in der Phantasie der Christen zum «Weltapostel,
zum mystischen Hauptrepräsentanten des Apostolats»
emporgestiegen sei. Weiter, in der Auseinandersetzung mit den Gnostikern
des 2. Jahrhunderts sei es Sitte geworden, sich besonders auf die
Autorität des Petrus zu berufen. Im Kampf gegen die Marcioniten,
die sich auf Paulus beriefen und die Urapostel verwarfen, seien die
Vertreter der Grosskirche gezwungen gewesen, an der Autorität
jener, besonders des Petrus, festzuhalten und daneben ausdrücklich
den Paulus anzuerkennen. Das habe die Losung: «Petrus und Paulus»

ergeben. Beide seien nun die Hauptgewährsmänncr des
grosskirchlichen Christentums gegenüber dem Gnostizismus geworden.
Als man dann darangegangen sei, die Sukzession der Garanten
der römischen Tradition festzustellen, habe man dio Sukzessionenreihe

von Petrus und Paulus ausgehen lassen. Bezeichnend sei,
dass bei Dionysius von Korinth, Irenäus und Tertullian beide

Apostel als Gründer der römischen Ekklesie genannt werden. Die
Anschauung vom römischen Petrus sei vor allem durch dogmatische
Postulate gestützt worden, so dass niemand um die Mitte des

2.Jahrhunderts u.Z. daran gedacht habe, das römische Wirken
des Petrus in Frage zu stellen. Um das Ganze zu verstehen, müsse

man «die geistige Verfassung jener Zeit, die Vorherrschaft und
Erfindungskraft dogmatischen Denkens, den Stand des geschichtlichen

Wahrheitssinnes und die geringen Anforderungen
berücksichtigen, welche man an einen Beweis stellte». Ein Beweis dafür
sei die Legende vom Ölmartyrium des Apostels Johannes in Rom
und die Vorstellung von seinem Aufenthalt in Kleinasion, die beide
mit der wirklichen Geschichte nichts zu tun hätten. Endlich habe
der römische Klerus, um nicht hinter den Kleinasiaten
zurückzustehen, bei denen der Gräberkultus aufgekommen war, die
aufgedeckte Anlage auf dem Vatikan geschaffen.

Zum Schluss seiner Ausführungen wendet sich Heussi gegen
Bedenken, welche von den Anhängern der Tradition vorgebracht



— 35 —

werden: die Hauptstadt des Römerreiches könne nur durch den

Hauptapostel bekehrt worden sein, eine These, die Franz Xaver
Kraus unter Berufung auf Ignaz von Döllinger in seiner
Kirchengeschichte 1) vertreten hat. Solche «aprioristische Konstruktion»,
wobei Heussi nicht beachtet hat, dass Döllinger später anders
gedacht und geurteilt hat, setze voraus, dass die jerusalemischen Apostel

das Römerreich planvoll missioniert hätten, dass die «Armen»

von Jerusalem wirtschaftlich dazu in der Lage gewesen seien und
dass Petrus die Fähigkeit besessen habe, vor den griechisch redenden
Juden in Rom zu predigen. Was «das Alter und die Einhelligkeit
der römischen Überlieferung» angehe, so brächten das ganze erste
Jahrhundert, die Paulusbriefe, die synoptischen Evangelien, die
Apostelgeschichte und die ersten Jahrzehnte des zweiten
Jahrhunderts nicht eine einzige Anspielung auf den römischen Petrus.
Ferner meine man, wenn dieser nicht in Rom, sondern in Jerusalem
oder sonstwo gestorben wäre, hätte sich das in einer Zwiespältigkeit
der Tradition verraten. Dieses «reine Postulat» setze aber voraus,
der Apostel müsse an einem Ort mit einer fest ansässigen Gemeinde
gestorben sein und die Überlieferung darüber so sicher empfunden
worden sein, dass diese Gemeinde gegen die römische hätte
auftreten können, wenn diese Rom als Sterbeort in Anspruch nahm.
Solange es keinen Märtyrerkultus gab, hätte der Sterbeort eines
Apostels keine Bedeutung gehabt, er hätte nicht lange im
Gedächtnis gehaftet. Endlich sei mit den «guten späteren Zeugen»
nichts zu machen, denn sie seien von der schon vorhandenen
Petruslegende abhängig und daher ohne eigene Beweiskraft. Im übrigen
sei es nicht so, dass die ältesten Quellen das römische Wirken des
Petrus nicht genügend erkennen lassen, sondern sie schlössen es aus.

Der erste der vier Exkurse, welche den ausführlichen
Darlegungen über die römische Petrustradition angehängt sind, be-

urschäftigt sich mit der «christlichen Chronologie». Sie ist nach wie
vor unsicher, ebenso wie die paulinische Chronologie. Ich halte es
für unmöglich, mit dem uns erhaltenen literarischen Material
Ordnung hineinzubringen. Heussi setzt, um seine im Anschluss an
Gal. 2, 6 entwickelte These zu stützen, den sogenannten
Apostelkonvent vor die erste Missionsreise des Paulus, etwa Ende 43 oder
Anfang 44. Apg. 12, 17 bezeichnet nach ihm den endgültigen Weggang

des Petrus aus Jerusalem, der Beginn der ersten Missionsreise

*) Lehrbuch der altchristlichen Kirchengeschichte, Froiburg 1872, S.41.



— 36 —

fällt ungefähr auf 46/47. Der zweite Exkurs behandelt die Frage,
ob der römische Klemens von einer spanischen Reise des Paulus
etwas wusste. Es handelt sich um die Interpretation der Stelle 5,

5-7, die Bedeutung der Worte «xégpa xrjç ôvaecoç». Heussi bezieht
sie nicht auf Spanien, sondern auf Rom und übersetzt die Stelle 5, 7

«glatt und ohne Anstoss»: «Nachdem er die ganze Welt Gerechtigkeit

gelehrt hatte und an sein Ziel im Niedergang Rom) gelangt
war und (dort) vor den Machthabern Zeugnis abgelegt hatte, da
wurde er von der Welt befreit und an den heiligen Ort aufgenommen.»

Damit fällt Klemens als Zeuge für die Reise des Apostels
nach Spanien weg. Im dritten Exkurs dreht es sich um Klemens 6,

1-2. Nach der geltenden Ansicht sind unter den «Danaiden und
Dirken» (6,2) und unter der «grossen Menge von Auserwählten» (6,1)
die römischen Märtyrer des Neronischen Brandstifterprozesses vom
Jahre 64 u. Z. zu verstehen. Heussi weist darauf hin, dass im
Mythus die Danaiden nicht umkommen und der Text an der Stelle 6, 1

nicht gesichert sei. Dazu seien beide Gruppen dem rhetorischen
Vokabular des Briefschreibers entnommen, von welchem er 5 f.
Gebrauch mache. Er nimmt deshalb jenen Ausdruck bildhch und
übersetzt: «wahre Danaiden und Dirken». Damit falle aber die
Beziehung auf die Neronische Verfolgung weg. Die Wendung endhch
«eine grosse Menge von Auserwählten» löse die «Ideenassoziation»

an die Wendung «eine ungeheure Menge» bei Tazitus in seiner
Schilderung der Neronischen Christenhetze Annalen XV, 44 aus. Man
dürfe nicht die «indeterminierte grosse Zahl» des Klemens im Sinn
der «determinierten geschlossenen Gruppe» bei Tazitus nehmen,
welche zu einer bestimmten Zeit (im Jahre 64) an einem bestimmten

Ort (im Zirkus des Nero) war. Klemens spreche «ganz
allgemein» von den christlichen Duldern bis zu seiner Gegenwart, die
Neronischen Märtyrer seien davon nicht auszunehmen, aber sie seien

nicht ausdrückhch gemeint. Der letzte Exkurs behandelt das Thema
«Papst Anencletus I. und die Memoria Petri auf dem Vatikan».
Heussi hat darüber schon einmal geschrieben :). Es dreht sich um
eine Nachricht im Liber pontificalis. Darnach soll Papst Anenkletus,
der vierte Nachfolger des Petrus, in der Zeit des Domitianus eine
memoria über dem Grab des Apostels erbaut und Begräbnisstätten
für die anderen Bischöfe «neben dem Leib des seligen Petrus»
angelegt haben. Wäre diese Nachricht glaubwürdig, so wäre der Streit
um Petrus beigelegt, der Aufenthalt des Apostels und sein Tod in

Deutsches Pfarrerblatt, Bd. 49, 1949, S. 301 f.



— 37 —

Rom erwiesen. Mit Recht hat aber Heussi wie andere Forscher
darauf hingewiesen, dass der Liber pontificalis in den älteren Partien

durchaus unzuverlässig ist sowohl hinsichtlich der Listen der
römischen Bischöfe, die als monarchische Bischöfe aufgeführt sind,
was für jene Jahre nicht in Frage kommt, als auch hinsichtlich des

«über die chronistischen und synchronistischen Angaben über-
schiessenden Einzelstoffs». So bestehe über Anenkletus keine klare
Vorstellung, wie auch die Notiz unklar sei, dass bis auf Viktor
zwölf Päpste iuxta corpus beati Petri in Vaticano begraben seien.
Der Verfasser des Liber pontificalis habe kein auf Augenschein
beruhendes Wissen gehabt, sondern habe spätere Zustände - seit
der Mitte des 5. Jahrhunderts wurden die römischen Bischöfe von
Leo I. bis auf Honorius I. fast alle auf dem Vatikan beigesetzt -
in die Frühzeit zurückversetzt. Seine Notiz sei keine Stütze für die
Geschichtlichkeit des Petrusgrabes am Vatikan, setze vielmehr
die römische Petruslegende voraus.

Wie aus der Übersicht über den Inhalt der Schrift zu ersehen
ist, hat Heussi ein umfangreiches Material zusammengetragen, um
seine These, die Ungeschichtlichkeit der römischen Petrustradition,
zu beweisen. Nach seiner Ansicht hat er dieses Ziel schon mit dem
§ 1 erreicht, in welchem er mit seiner Interpretation von Gal. 2, 6

den Lebensausgang der jerusalemischen Urapostel festzulegen
versucht. Für die Kritik genügt es, dazu Stellung zu nehmen. Erweisen
sich nämlich Heussis Ausführungen als nicht stichhaltig, so ist
damit der übrige Teil der Schrift, der nichts entscheidend Neues
zur Petrusfrage bietet, abgetan. Ist es überhaupt möglich, anhand
der auf uns gekommenen literarischen Nachrichten noch Neues zu
dem vorliegenden Problem herauszubringen 1) Bei der Interpretation

der fraglichen Stelle stützt sich Heussi zunächst auf die von
Paulus gebrauchten Tempora «ijoav» und «òiaipégei». Das tfoav ist
nach ihm für die Stelle geradezu «entscheidend». Er fasst es als
Präteritum im Anschluss an die Übersetzung in der Vetus Latina
und der Vulgata : « Quales ahquando fuerint nihil mea interest», ohne
zu bedenken, dass im Lateinischen nicht «essent» stehen kann.
Auch seine Berufung auf die Lutherübersetzung: «Welcherlei sie
weiland gewesen sind», verschlägt nichts zur Sache. In seinem Auf-

') Vgl, dazu Karl Heussi, Gal. 2 und der Lebensausgang der jerusalemischen

Urapostel. Theologische Literaturzeitung 1952, Sp. 67 ff., und meine
Erwiderung, IKZ 1952, S. 178 ff. Heussi hat davon keine Kenntnis
genommen.



— 38 —

satz in der «Theologischen Literaturzeitung» verband er sogar noxv
mit fjoav, um den Präteritalcharakter der Form zu verstärken.
Vom grammatischen Standpunkt ist das abzulehnen. Recht hat
dagegen Heussi, wenn er die Beziehung des rjoav auf die Zeit des

Zusammenseins der Urapostel mit Jesus zurückweist. Wenn er es

aber ablehnt, das r\aav auf die Zeit zu beziehen, als Paulus mit den

«Angesehenen» der Ekklesie von Jerusalem verhandelte, geht er
fehl. Er gibt selbst zu, dass «im Griechischen wie im Deutschen bei
einer Schilderung vergangener Ereignisse das Augenmerk des

Erzählenden so stark auf dem ,damals' ruhen kann, dass er von
Personen oder Sachen ganz unabhängig von der Frage redet, ob sie

in seiner Gegenwart noch vorhanden sind». Unrichtig ist es auch,
wie Heussi meint, Paulus «schildere mit der Stelle 2, 6 nichts
Vergangenes, sondern fälle von seiner Gegenwart aus über die
Urapostel ein Urteil». Mit einer rein grammatischen Erklärung kommt
man nicht weiter, sondern man muss die Stelle aus dem Zusammenhang

heraus erklären, in welchen sie von dem Apostel gestellt worden

ist. Nachdem er in seiner Selbstbiographie 1, 11-24 von dem

göttlichen Ursprung des von ihm verkündeten Evangeliums und
von den ersten Ereignissen nach seinem Bekehrungserlebnis vor
Damaskus gesprochen hat, kommt er 2, 1—10 auf das sogenannte
Apostelkonzil zu reden. Dort drehte es sich für ihn darum, die

Anerkennung des gesetzesfreien, von seinen judaistischen Gegnern
bekämpften Evangeliums durch die Urgemeinde und ihre führenden
Männer, den ältesten Autoritäten der exxXeoia xov -d-eov, Jakobus,
Kephas und Johannes, zu erlangen. Das geschah auch. Als
Ergebnis der Verhandlung in der Gemeindeversammlung und der
Privatbesprechung mit den «Angesehenen» berichtet Paulus den
«Brüdern» in Galatien, dass der «Grieche» Titus, der als
Heidenkonvertit bei den Gesetzesanhängern anstössig war, sich nicht der
Beschneidung hatte unterziehen müssen und dass den «falschen
Brüdern», die «sich» überall, wo der Apostel missioniert hatte,
«eingeschlichen hatten, um die Freiheit in Christus Jesus» hinfällig
zu machen, «auch nicht für eine Stunde» nachgegeben wurde.
Dann kommt er auf die Abmachungen zwischen den «Säulen» und
ihm selbst zu sprechen. Da fällt ihm ein, dass bei den Briefempfängern

der Eindruck entstehen könnte, als ob die Autorität der
Altapostel als die stärkere den Ausschlag gegeben hätte. Das muss er
aber bei seinem ausgeprägten Anspruch auf Gleichgestelltsein mit
ihnen verhindern. Deshalb bricht er, kaum dass er 2, 6 den Satz an-



— 39 —

gefangen hat, seinen Bericht ab und fügt die fraglichen Worte ein :

«Was für Leute sie immer waren, daran liegt mir nichts *)»: Gott
schaut nicht darauf, was für eine Rolle einer spielt. Nach diesen
Worten erzählt er, dass jene «Angesehenen ihm keine weitere
Verpflichtung auferlegt hatten», im Gegenteil, dass es zwischen ihnen,
ihm und seinem Begleiter Barnabas zu einer durch «Handschlag»
bekräftigten Vereinbarung über die Missionsgebiete gekommen war.
Aus dem Zusammenhang ist ersichtlich, dass die Worte: «Onoivi
noxe -Pjoav ovòév poi òiacpéctei» eine Einschränkung zu oi ôoxovvxeç

sivai xs darstellen. Der nachfolgende Satz : «Hgäamnov êeoç âv&gœnov

ov Xapßdvsi» beweist das. Paulus will damit keineswegs das
Ansehen der Gemeindehäupter von Jerusalem als solches beschränken,
er anerkennt vielmehr ihre Geltung, wie 1, 18 und 2, 2 zeigen. Die
Autorität jener beruhte nicht zum wenigsten darauf, dass sie den
Herrn gesehen und mit ihm bis zu seiner Himmelfahrt zusammengelebt

hatten, seine eigene Geltung darauf, dass Jesus ihn durch
eine persönliche Offenbarung zu seinem Apostel berufen hatte. So

konnte er den Galatern gegenüber mit Recht betonen, dass ihm
nichts daran liege, woher die Urapostel ihre Geltungsansprüche
herleiteten. Das hat aber nichts damit zu tun, ob Jakobus, Kephas
und Johannes zu der Zeit, als Paulus die fraglichen Worte schrieb,
noch unter den Lebenden weilten oder nicht. Das «-i]aav» gibt dafür
keine Anhaltspunkte. Selbst wenn der Apostel statt «ijoav» die Form
«eiolv» gebraucht hätte, ginge daraus ebensowenig hervor, dass jene
Männer noch lebten, wie aus dem «r^aav», dass sie bereits tot waren.

Was endlich Heussi zur Stützung seiner These noch vorbringt :

die Gleichsetzung der drei «nächstvertrauten Jünger Jesu», des
Petrus und der beiden Zebedäussöhne Jakobus und Johannes, mit
den «Angesehenen», den «Säulen» - die Beziehung des 2, 9 an erster
Stelle genannten Jakobus auf Jakobus Zebedäi - «der frühzeitige
Märtyrertod» des Johannes Zebedäi - der Ansatz des sogenannten
Apostelkonzils auf die Jahre 43/44 u.Z.- das Abstreiten der
Teilnahme des Herrenbruders Jakobus an den Verhandlungen mit
Paulus und Barnabas -, das alles ist zu problematisch, um darauf
solch schwerwiegende Behauptungen aufzubauen, wie Heussi es

getan hat. Hans von Campenhausen hat schon recht, wenn er in
seinem bedeutenden Buch «Kirchliches Amt und geistliche Voll-

') Hermann Menge in seinor ausgezeichneten Übersetzung dos N.T.:
«Übrigens ist es mir gleichgültig, von welcher Art ihr Ansehen damals war.»



— 40 —

macht*)» sagt, es gebe noch andere Lösungsversuche von Gal. 2, 6.

Auf keinen Fall ist es Heussi geglückt, den von ihm postulierten
Lebensausgang der jerusalemischen Urapostel in den Jahren vor
der übrigens zeitlich verschieden angesetzten Abfassung des Briefes
«an die Ekklesien in Galatien» zu erweisen. Hinsichtlich der Petrus-
tradition bleibt es nach wie vor dabei, dass bis heute weder für
noch gegen den Aufenthalt des Apostels in Rom «ein wirklich
entscheidender Beweis» hat erbracht werden können.

Freiburg, Petri Kettenfeier 1955.

Studienrat Hans Katzenmayer

>) Tübingen 1953, S. 21.


	Petrus in Rom?

