Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 46 (1956)

Heft: 1

Artikel: Petrus in Rom?

Autor: Katzenmayer, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404331

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Petrus in Rom ?

Karl Heussi, Die riomische Petrustradition in kritischer Sicht.
Tiibingen, J.L.B.Mohr, 1955, 77 S., Brosch. 6,80 DM.

Die Schrift zerfillt in acht Paragraphen und vier Exkurse. In
dem Vorwort erklirt der Verfasser, er sei seit 1936, wo seine viel
angefochtene Schrift « War Petrus in Rom ?» erschienen ist und
eine lebhafte Diskussion um die Petrusfrage ausgelost hat, immer
wieder zu dem Problem zuriickgekehrt, glaube aber nicht mehr,
fernerhin noch etwas Erhebliches dazu sagen zu kénnen, und schliesse
deshalb mit dem Problem ab.

Die romische Petrustradition ist nach Heussi die Anschauung,
dass Petrus in Rom gewirkt und dort den Zeugentod erlitten habe.
Das hat er bereits in seinen ersten Veroffentlichungen 1936 und 1937
geleugnet. Diese seine «kritische Haltung ist», wie er selbst sagt,
«unverandert geblieben», nur «die Einzelargumente sind wesent-
lich verbessert und verschirft». Unter dieser Einstellung steht von
vorneherein die neue «abschliessende» Schrift.

Die Untersuchung beginnt mit der Interpretation von Gal. 2, 6.
Heussi hat sie schon einmal vorgelegt !). Es handelt sich um die
Worte des Paulus: «émoiol mote fjoav 00dév por duagéperr. Gemeint
sind «Jakobus, Kephas und Johannes, die Minner, welche fiir
etwas galten, die als die Sdulen galten» der Ekklesie in Jerusalem
und der werdenden Kirche. Der Verfasser iibersetzt jene Stelle:
« Wie beschaffen (als doxotvrec eival ti, doxotvres ordhor elvar) sie auch
waren» oder «wie beschaffen sie auch gewesen sind». Entscheidend
ist nach seiner Meinung die Fassung des beziehungslos gebrauchten
foav. Paulus schildere nicht Vergangenes, sondern fille von seiner
Gegenwart aus ein Urteil iiber die Urapostel. (ial. 2, 6 habe in der
allgemeinen Fassung einen verstindlichen Sinn, deshalb sei jede
Hypothese, welche diesen Sinn nicht gelten lassen wolle, iiberfliissig
und falsch. An den Tempora, die der Apostel gewiihlt habe, sei
nicht zu riitteln. Sowohl in der Vetus Latina wie in der Vulgata
seien sie mit «quales aliquando fuerint», richtig wiedergegeben,
ebenso auch in der Lutheriibersetzung mit «welcherlei sie weiland

1) Theologische Literaturzeitung, 77.Jahrg., 1952, Sp. 67 ff.



gewesen sind». Diese Wahl der Tempora fordere eine bestimmte Fol-
gerung: Entweder hitten die Urapostel ihre Beschatfenheit als die
Siulen eingebiisst, oder sie seien nicht mehr am Leben gewesen,
als Paulus den Brief schrieb. Da jene Folgerung nicht in Betracht
komme, bliebe nur diese {ibrig. Sie stosse sich aber zu hart an den
herrschenden Vorstellungen iiber den Lebensausgang der fithrenden
Minner der Urgemeinde. Darnach miisse, als Paulus an die Galater
schrieb, sowohl der Herrenbruder Jakobus wie auch die Jesus-
jinger Petrus und Johannes der Zebediide noch am Leben gewesen
sein. Da die ausserkanonischen kirchlichen Uberlieferungen iiber
die Apostel jedoch jiinger seien als der Galaterbrief, miisse dieser
nicht aus jenen, sondern aus sich selbst erklirt werden. So sei aus
Gal. 2, 6 nichts Geringeres gewonnen als eine implizite Aussage des
Paulus ither den Tod der Gal. 2,9 Genannten. Diese sei ein historisches
Zeugnis ersten Ranges. Klar sei, dass die Nachrichten {iber den Miir-
tyrertod des alten Petrus unter Nero in Rom und der Tod des
greisen Zwdolfjiingers Johannes unter Traianus in Ephesus dagegen
nicht aufkommen konnten. Endlich entscheide sich auch die Frage,
ob der (al. 2, 9 genannte Jakobus der Zebediide oder der Herren-
bruder sei. Da dieser um 62 den Mirtyrertod erlitten habe, also zur
Zeit der Abfassung des Galaterbriefes noch lebte, dagegen der Zebe-
diide Jakobus zur Passahzeit des Jahres 44 nach guter Uber-
lieferung (Apg.12) in Jerusalem sein Ende gefunden habe, konne
Gal. 2, 9 nur der Zebediide gemeint sein. Mit diesen Aufstellungen
zicht Heussi gewichtige Konsequenzen: 1. Der Apostelkonvent sei
auf die Jahre 43-44 anzusetzen, denn Gal. 2, 9 setze den Zebe-
diiiden Jakobus als bei jener Zusammenkunft noch lebend voraus.
2. Der Zebediide Johannes habe friithzeitig den Mirtyrertod er-
litten, da (lal. 2, 6 seinen Tod voraussetze. 3. Da 1.Kor.9, 5 von
Petrus als einem noch Lebenden gesprochen werde, miisse sein Tod
zwischen der Abfassung des 1. Korintherbriefes und der des Galater-
briefes erfolgt sein, also etwa 55/56. 4. Da Petrus schon mehrere
Jahre nicht mehr am Leben gewesen sei, als Paulus in Rom einzog,
sei die Behauptung des Bischofs Dionysius von Korinth (um 170),
Petrus und Paulus hiitten gemeinsam in [talien (= Rom) gelehrt
und um dieselbe Zeit Zeugnis abgelegt, ein geschichtlicher Irrtum.
5. Petrus sei nicht in den sechziger Jahren als Mirtyrer in Rom ge-
storben, da Gal. 2, 6 zeige, dass er schon vor Abfassung des Galater-
briefes tot war. 6. Petrus sei nicht nach dem am Ende der Apostel-
geschichte erreichten Zeitpunkt nach Rom gekommen. 7. Petrus



— 30 —

kénne aber auch nicht innerhalb des von der Apostelgeschichte be-
handelten Zeitraums vor 55/56 in Rom gewirkt haben, fiir den
Verfasser sei deutlich genug Paulus der Apostel Roms. 8. Petrus
sei in der 2. Hélfte der Regierung Neros nicht mehr am Leben ge-
wesen, wie sich aus Gal. 2, 6 eindeutig ergebe. Das Fazit: Die ro-
mische Petrustradition ist ungeschichtlich.

Damit ist, wie der Verfasser selbst sagt, «seine Aufgabe eigent-
lich erledigt». Er hilt es aber fiir notwendig, «die iiblichen vermeint-
lichen Beweise fiir die rémische Wirksamkeit des Petrus einer
scharfen Kritik zu unterwerfen». Das geschieht in den §§ 2-6 der
Schrift. Es handelt sich um 1. Klemens 5 f. und Ignatius Rom. 4, 3,
in zweiter Linie um 1. Petrus 5, 13 und Johannes 21, 18 f. Dazu
kommen die jiingeren Zeugnisse: Phlegrn, Papias, Justinus der
Martyrer, Dionysius von Korinth, Irendus, der Kanon Muratori,
Tertullianus, Klemens von Alexandria, Origenes, der romische
Christ Gajus, Eusebius und Porphyrius.

Am ausfiihrlichsten beschiftigt sich Heussi mit der Klemens-
stelle daraufhin, ob der Briefschreiber die romische Petrustradition
kannte !). Dazu gibt er eine ausfihrliche Interpretation von 5, 1 f.
An dieser Stelle stehe «von einem Zeugentod des Petrus in Rom
und von seinem Aufenthalt in Rom nichts». « Magrvorjoac» 5, 4 be-
deute nicht «nachdem er den Zeugentod gestorben war», sondern
«nachdem er Zeugnis abgelegt hatte». In der ersten Bedeutung sei
uaptipeiv erst um 160 nachweisbar. In «jju@v rovs dyadovs aroordiove»
5,1 gehére fudv zu dmoordlovs, es sei aber unbetont. Dadurch
werde deutlich gemacht, dass der Briefschreiber sie nicht als Apostel
Roms bezeichnen wollte. «’Ev #juiv» 6,1 bedeute nicht «unter
uns = den rémischen Christen», sondern allgemein «unter uns
Christen». Das Fazit: Klemens verrit keine Bekanntschaft mit der
romischen Petrustradition. Ferner, jener habe von vorneherein
nicht an Rom und réomische Mértyrer gedacht, sondern er habe
Petrus und Paulus als Beispiele ausgewihlt, weil sie die beiden
grossten Apostel und vorbildlich im Erdulden vieler Miihsale ge-
wesen seien. In Paulus besonders habe er den Apostel Roms ge-
sehen. Daher sei die grossere Ausfiihrlichkeit des Paulustextes zu
erkliren. Er habe das gleiche Bild von der apostolischen Zeit vor
Augen gehabt wie der Verfasser der Apostelgeschichte: Petrus als

1) Vgl. dazu Karl Heussi, War Petrus in Rom ? Gotha 1936, S. 19 ff.,
und meinen Aufsatz «Zur Frage, ob Petrus in Rom war», IKZ 1949, S.243 ff.



— 31 —

wirkend im Osten, Paulus im Osten und Westen. 1. Klemens 5, 1 ff.
sel endlich «hochst bedeutsam», weil hier die « Anfinge der Paralle-
lisierung» der beiden Apostel vorliege. Die Parallele beschrinke sich
noch auf das Ertragen von vielerlei Miihen. Der Martyrertod und
das Wirken in Rom komme erst fiir Paulus in Betracht, mit andern
Worten, es liege ein Stadium vor der Entstehung der romischen
Petrustradition vor.

Was Ignatius Rém. 4, 3 betrifft ), so entwertet Heussi die
Stelle dadurch, dass er, hauptsichlich den franzosischen Kritikern
Joseph Turmel und Alfred Loisy folgend, die Ignatianen nicht dem
Anfang des 2. Jahrhunderts, der Zeit des Traianus, angehdren, son-
dern im «zeitlichen Bereich des Hegesippus und des Anicetus von
Rom, wenn nicht gar des Dionysius von Korinth», also um 150 u. Z.
entstanden sein lisst. Falls der Stelle iiberhaupt Rom vorschwebe,
konne sie so «lediglich die bereits fertige romische Petruslegende
widerspiegeln».

Zu 1. Petrus 5, 13 bringt Heussi eine neue Deutung. Bei «7) é»
Bafviave ovvexdexti)y sei weder an das Babylon am Euphrat
noch an das Babylon am Tiber zu denken, sondern es sei «ein Miss-
verstiindnis, dass Babylon den Abfassungsort bezeichnen soll».
Deshalb sei man mit der Stelle bisher nicht fertig geworden. Wie
daonopd 1, 1 ein bildlicher Ausdruck sei, womit «die irdische Welt»
gemeint sei, in der die Christen fern von ihrer eigentlichen Heimat
als « Beisassen » leben miissen, so sei auch Baflvidw 5, 13 als Wechsel-
wort fiir dwaomopd bildlich zu fassen. Es bezeichne genau so die
irdische Welt, in der die Christen sich als Heimatlose fithlen. Hinzu-
komme, dass in den urchristlichen Briefen sonst niemals der Orts-
name der Gemeinde genannt werde, in deren Mitte der Verfasser
weilt und von der er Griisse bestellt. Mithin sei 1. Petrus 5, 13
Zu umschreiben: «Es griisst euch die mit euch miterwihlte Ge-
meinde, die gleich euch in der Heimatlosigkeit lebt.» Schlechter-
dings berechtige nichts dazu, & Bapvidve auf Rom zu beziehen.
Damit habe der Brief mit der Frage des romischen Petrus iiber-
haupt nichts zu tun. Nicht zu vergessen sei, dass der Brief eine
Félschung darstelle, die zuerst in Kleinasien im Umkreise des
Papias und des Polykarpus auftauche. Wire Babylon = Rom,
80 wire damit nur bewiesen, dass im Kreise jener Minner um 140

. 1) Vgl. dazu Karl Heussi, a.v.0., S.39, ff. und meinen Aufsatz «Ig-
hatius ad Romanos 4, 3», IKZ 1953, S. 65 ff.



bis 160 die «Anschauung» bestand, Petrus habe von Rom aus die
Kirche regiert.

Die Beweisstelle Johannes 21, 18 f. schliesslich verrate nicht,
ob «bei ihrer Konzeption an Rom gedacht war, auch nicht, ob wir
es mit einem legendarischen oder einem geschichtlichen Stoff zu
tun haben.» Lediglich die « Anschauung vom Zeugentod des Petrus»y
komme darin zum Ausdruck. Dazu sei jene Stelle jiinger als der
1.Klemensbrief, ihre Entstehung falle in die Jahre 125-150.

Von den jiingeren Zeugnissen interessiert besonders dasjenige
des Bischofs Dionysius von Korinth (um 170 u. Z.), welches Euse-
bius in seiner Kirchengeschichte II 25, 8 iiberliefert hat. Es stelle
die «ilteste explizite Erwihnung der réomischen Wirksamkeit des
Petrus» dar. Dionysius habe aus der Erwiihnung der Kephaspartei
durch Paulus 1. Kor. 9, 5 entnommen, jener sei in Korinth ge-
wesen, und seine Gemeinde habe die beiden Apostel hiéchsten An-
sehens genau so wie die Gemeinde in Rom zu ihren Griindern ge-
habt. Damit sei das Vorhandensein der romischen Petrustradition
fiir die Zeit um 170 fiir Korinth und vermutlich auch fiir Rom fest-
gestellt.

Es bleibt noch das angebliche Petrusgrab auf dem Vatikan
iibrig 1). Wohl sei eine wichtige Entdeckung mit den Resten eines
alten Denkmals gemacht worden, iiber dessen Bedeutung, Grab-
anlage oder Erinnerungsmal, keine Klarheit herrsche, in keinem
Fall aber handle es sich um das Grab des Petrus. Dieser kénne un-
moglich an der Stelle unter der Kuppel Michelangelos begraben
worden sein. Dafiir gebe es einen «durchschlagenden Grund»: die
topographische Situation am Vatikan unter Nero. Der Vatikan sei
damals unbewohnt gewesen, darauf hitten sich die grossen Giirten
Neros erstreckt, die Stitte des Christenmordes vom Jahre 64 u. Z.
Inmitten der Gérten sei der Zirkus gewesen, nach den neuen Aus-
grabungen in unmittelbarer Ndhe der heutigen Peterskirche. In
nichster Nahe des Zirkus aber sollte sich das angebliche Petrus-
grab befunden haben. Das setze voraus, dass Petrus unter den
Opfern der Neronischen Christenverfolgung gewesen sei, was aber
unsicher bliebe, dass ferner Christen von der rémischen Behérde
die Freigabe des Leichnams des Apostels erwirkt hiitten, was eine
sehr gewagte Annahme sei, dass es weiter gelungen sei, aus der

1) Vgl. dazu Karl Heussi, Das Grab des Petrus. Deutsches Pfarrerblatt,
Bd. 49, 1949, S. 82 ff.



Menge der verstiimmelten Hingerichteten den Leichnam des Petrus
herauszufinden und zu bergen, dass es ausserdem den Christen ge-
stattet worden sei, neben dem Zirkus inmitten der kaiserlichen
Giirten die Leiche zu bestatten, eine groteske Annahme, dass es
endlich den verfolgten Christen erlaubt worden sei, das Grab auf-
zusuchen und zu pflegen, so dass es iiber die Zeit Neros hinaus er-
halten und bekannt geblieben sei. Sollte gar Petrus vor oder nach
dem Jahre 64 in Rom hingerichtet worden sein, wiire es unmoglich
zu beantworten, wie er in den kaiserlichen Garten hiitte bestattet
werden konnen. Nach dem Sturz und Tod Neros seien auch die
Vatikanischen Giirten in den Besitz der éffentlichen Hand iiber-
gegangen, der Zirkus sei rasch in Verfall geraten. Vielleicht schon
im 1., sicher im 2.Jahrhundert u. Z. habe sich dort die durch die
Ausgrabungen freigelegte heidnische Nekropole erstreckt. Hier sei
unter der heutigen Basilika das oben erwihnte Denkmal mit der
area entstanden. Es sei nicht unmdaglich, dass man bei der Errich-
tung der Anlage geglaubt habe, Petrus sei dort begraben worden
oder dass einige Zeit spiter die Vorstellung aufgekommen sei, vor
der Nische des Denkmals befiinde sich das Apostelgrab. Kurz und
gut, das archiologische Material kénne nicht daritber entscheiden, ob
Petrus in Rom gewesen sei. Das Problem des romischen Petrus sei
vielmehr eine Frage der kritischen Behandlung der literarischen
Quellen 1).

Im § 8 zieht Heussi die Bilanz aus seinen Darlegungen und
kommt zu den folgenden Ergebnissen: 1. Mit 1. Klemens 5 f. lasse
sich weder ein romisches noch ein ausserrémisches Martyrium des
Petrus beweisen. 2. Ignatius Rom. 4, 3 sei so spiit und wenig ein-
deutig, dass man damit nichts beweisen konne. 3. Eine Beziehung
von 1. Petrus 5, 13 auf Rom habe sich als iiberaus unwahrschein-
lich herausgestellt, ausserdem sei die Stelle sehr jung. 4. Mit Jo-
hannes 21, 18 f. lasse sich unmoglich die Geschichtlichkeit des ré-
mischen Petrus beweisen. Damit sei gezeigt, dass die genannten «vier
klassischen Beweisstellen» keine Stiitzen fiir die romische Petrus-
tradition sein kénnen. Heussi fragt weiter, wie es sich erklire, dass
die Legende den Petrus nach Rom versetzt hat. Nach seiner Mei-
nung sei, sobald man Petrus und Paulus, wie 1.Klemens 5 f., in
P&rallele gcstellt habe, «ein starker Anreiz» vorgelegen, die Parallele

R Donsvlbon Standpunkt habe ich in meinen Arbeiten IKZ 1938 ff.,

%ng(‘nommvn nicht ohne zu betonen, dass es sich nur um einen tndirekten
eweis handeln konneo.

Internat, Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1056 3



— 34 —

auf den romischen Aufenthalt und den rémischen Zeugentod aus-
zudehnen. Ferner, im nachapostolischen Zeitalter sei die Vorstel-
lung entstanden, wie 1.Klemens 42 und Matthius 28, 19 f. zeige,
die Zwolf hitten das Evangelium in alle Léinder getragen. Damit
sei implizite schon der romische Petrusgedanke gesetzt gewesen,
denn die Weltstadt hiatte nur vom ersten Jiinger Jesu bekehrt sein
kénnen. Dass nur Paulus in Rom gewesen sein sollte, wire fiir die
Romer auf die Dauer ein schwer ertriglicher Gedanke gewesen,
zumal da Petrus in der Phantasie der Christen zum « Weltapostel,
zum mystischen Hauptreprasentanten des Apostolatsy empor-
gestiegen sei. Weiter, in der Auseinandersetzung mit den Gnostikern
des 2.Jahrhunderts sei es Sitte geworden, sich besonders auf die
Autoritat des Petrus zu berufen. Im Kampf gegen die Marcioniten,
die sich auf Paulus beriefen und die Urapostel verwarfen, seien die
Vertreter der Grosskirche gezwungen gewesen, an der Autoritit
jener, besonders des Petrus, festzuhalten und daneben ausdriicklich
den Paulus anzuerkennen. Das habe die Losung: «Petrus und Pau-
lus» ergeben. Beide seien nun die Hauptgewihrsminner des gross-
kirchlichen Christentums gegeniiber dem Gnostizismus geworden.
Als man dann darangegangen sei, die Sukzession der Garanten
der romischen Tradition festzustellen, habe man die Sukzessionen-
reihe von Petrus und Paulus ausgehen lassen. Bezeichnend sei,
dass bei Dionysius von Korinth, Irendus und Tertullian beide
Apostel als Griinder der romischen Ekklesie genannt werden. Die
Anschauung vom rémischen Petrus sei vor allem durch dogmatische
Postulate gestiitzt worden, so dass niemand um die Mitte des
2. Jahrhunderts u. Z. daran gedacht habe, das romische Wirken
des Petrus in Frage zu stellen. Um das Ganze zu verstehen, miisse
man «die geistige Verfassung jener Zeit, die Vorherrschaft und
Erfindungskraft dogmatischen Denkens, den Stand des geschicht-
lichen Wahrheitssinnes und die geringen Anforderungen beriick-
sichtigen, welche man an einen Beweis stelltes. Ein Beweis dafiir
sei die Legende vom Olmartyrium des Apostels Johannes in Rom
und die Vorstellung von seinem Aufenthalt in Kleinasien, die beide
mit der wirklichen Geschichte nichts zu tun hitten. Endlich habe
der romische Klerus, um nicht hinter den Kleinasiaten zuriick-
zustehen, bei denen der Griaberkultus aufgekommen war, die auf-
gedeckte Anlage auf dem Vatikan geschaffen.

Zum Schluss seiner Ausfiihrungen wendet sich Heussi gegen
Bedenken, welche von den Anhiingern der Tradition vorgebracht



— 35 —

werden: die Hauptstadt des Romerreiches kénne nur durch den
Hauptapostel bekehrt worden sein, eine These, die Franz Xaver
Kraus unter Berufung auf Ignaz von Déllinger in seiner Kirchen-
geschichte 1) vertreten hat. Solche «aprioristische Konstruktiony,
wobei Heussi nicht beachtet hat, dass Dollinger spiter anders ge-
dacht und geurteilt hat, setze voraus, dass die jerusalemischen Apo-
stel das Romerreich planvoll missioniert hitten, dass die «Armen»
von Jerusalem wirtschaftlich dazu in der Lage gewesen seien und
dass Petrus die Fiahigkeit besessen habe, vor den griechisch redenden
Juden in Rom zu predigen. Was «das Alter und die Einhelligkeit
der romischen Uberlieferung» angehe, so briichten das ganze erste
Jahrhundert, die Paulusbriefe, die synoptischen Evangelien, die
Apostelgeschichte und die ersten Jahrzehnte des zweiten Jahr-
hunderts nicht eine einzige Anspielung auf den romischen Petrus.
Ferner meine man, wenn dieser nicht in Rom, sondern in Jerusalem
oder sonstwo gestorben wiire, hitte sich das in einer Zwiespiltigkeit
der Tradition verraten. Dieses «reine Postulat» setze aber voraus,
der Apostel miisse an einem Ort mit einer fest ansiissigen Gemeinde
gestorben sein und die Uberlieferung dariiber so sicher empfunden
worden sein, dass diese Gemeinde gegen die romische hitte auf-
treten kénnen, wenn diese Rom als Sterbeort in Anspruch nahm.
Solange es keinen Mirtyrerkultus gab, hiitte der Sterbeort eines
Apostels keine Bedeutung gehabt, er hiitte nicht lange im Ge-
diichtnis gehaftet. Endlich sei mit den «guten spiteren Zeugen»
nichts zu machen, denn sie seien von der schon vorhandenen Petrus-
legende abhiingig und daher ohne eigene Beweiskraft. Im iibrigen
sei es nicht so, dass die dltesten Quellen das rémische Wirken des
Petrus nicht geniigend erkennen lassen, sondern sie schlssen es aus.

Der erste der vier Exkurse, welche den ausfiihrlichen Dar-
legungen iiber die romische Petrustradition angehiingt sind, be-
urschéftigt sich mit der «christlichen Chronologie». Sie ist nach wie
vor unsicher, ebenso wie die paulinische Chronologie. Ich halte es
fiir unmoglich, mit dem uns erhaltenen literarischen Material Ord-
nung hineinzubringen. Heussi setzt, um seine im Anschluss an
Gal. 2, 8 entwickelte These zu stiitzen, den sogenannten Apostel-
konvent vor die erste Missionsreise des Paulus, etwa Ende 43 oder
Anfang 44. Apg.12, 17 bezeichnet nach ihm den endgiiltigen Weg-
gang des Petrus aus Jerusalem, der Beginn der ersten Missionsreise

') Lehrbuch der altchristlichen Kirchengeschichte, Freiburg 1872, S.41.



— 36 —

fallt ungefihr auf 46/47. Der zweite Exkurs behandelt die Frage,
ob der romische Klemens von einer spanischen Reise des Paulus
etwas wusste. Es handelt sich um die Interpretation der Stelle 5,
5-7, die Bedeutung der Worte «7épua tijs ddoewsr. Heussi bezieht
sie nicht auf Spanien, sondern auf Rom und tibersetzt die Stelle 5, 7
«glatt und ohne Anstoss»: «Nachdem er die ganze Welt Gerechtig-
keit gelehrt hatte und an sein Ziel im Niedergang (= Rom) gelangt
war und (dort) vor den Machthabern Zeugnis abgelegt hatte, da
wurde er von der Welt befreit und an den heiligen Ort aufgenom-
men.» Damit fallt Klemens als Zeuge fiir die Reise des Apostels
nach Spanien weg. Im dritten Exkurs dreht es sich um Klemens 6,
1-2. Nach der geltenden Ansicht sind unter den «Danaiden und
Dirken» (6, 2) und unter der «grossen Menge von Auserwiihlten» (6, 1)
die rémischen Martyrer des Neronischen Brandstifterprozesses vom
Jahre 64 u. Z. zu verstehen. Heussi weist darauf hin, dass im My-
thus die Danaiden nicht umkommen und der Text an der Stelle 6, 1
nicht gesichert sei. Dazu seien beide Gruppen dem rhetorischen
Vokabular des Briefschreibers entnommen, von welchem er 5 f. Ge-
brauch mache. Er nimmt deshalb jenen Ausdruck bildlich und
iibersetzt: «wahre Danaiden und Dirken». Damit falle aber die Be-
ziehung auf die Neronische Verfolgung weg. Die Wendung endlich
«eine grosse Menge von Auserwihlten» lose die «Ideenassoziation»
an die Wendung «eine ungeheure Menge» bei Tazitus in seiner Schil-
derung der Neronischen Christenhetze Annalen XV, 44 aus. Man
diirfe nicht die «indeterminierte grosse Zahl» des Klemens im Sinn
der «determinierten geschlossenen Gruppe» bei Tazitus nehmen,
welche zu einer bestimmten Zeit (im Jahre 64) an einem bestimm-
ten Ort (im Zirkus des Nero) war. Klemens spreche «ganz all-
gemein» von den christlichen Duldern bis zu seiner Gegenwart, die
Neronischen Méartyrer seien davon nicht auszunehmen, aber sie seien
nicht ausdriicklich gemeint. Der letzte Exkurs behandelt das Thema,
«Papst Anencletus I. und die Memoria Petri auf dem Vatikany.
Heussi hat dariiber schon einmal geschrieben !). Es dreht sich um
eine Nachricht im Liber pontificalis. Darnach soll Papst Anenkletus,
der vierte Nachfolger des Petrus, in der Zeit des Domitianus eine
memoria iiber dem Grab des Apostels erbaut und Begribnisstitten
fiir die anderen Bischéfe «neben dem Leib des seligen Petrus» an-
gelegt haben. Wire diese Nachricht glaubwiirdig, so wire der Streit
um Petrus beigelegt, der Aufenthalt des Apostels und sein Tod in

1) Deutsches Pfarrerblatt, Bd. 49, 1949, S. 301 f.



— 37 —

Rom erwiesen. Mit Recht hat aber Heussi wie andere Forscher
darauf hingewiesen, dass der Liber pontificalis in den élteren Par-
tien durchaus unzuverlissig ist sowohl hinsichtlich der Listen der
romischen Bischife, die als monarchische Bischofe aufgefiihrt sind,
was fiir jene Jahre nicht in Frage kommt, als auch hinsichtlich des
«liber die chronistischen und synchronistischen Angaben iiber-
schiessenden Einzelstoffs». So bestehe iiber Anenkletus keine klare
Vorstellung, wie auch die Notiz unklar sei, dass bis auf Viktor
zwolf Piapste iuxta corpus beati Petri in Vaticano begraben seien.
Der Verfasser des Liber pontificalis habe kein auf Augenschein
beruhendes Wissen gehabt, sondern habe spitere Zustinde — seit
der Mitte des 5. Jahrhunderts wurden die rémischen Bischife von
Leo I. bis auf Honorius 1. fast alle auf dem Vatikan beigesetzt —
in die Friihzeit zuriickversetzt. Seine Notiz sei keine Stiitze fiir die
Geschichtlichkeit des Petrusgrabes am Vatikan, setze vielmehr
die romische Petruslegende voraus.

Wie aus der Ubersicht iiber den Inhalt der Schrift zu ersehen
ist, hat Heussi ein umfangreiches Material zusammengetragen, um
seine These, die Ungeschichtlichkeit der rimischen Petrustradition,
zu beweisen. Nach seiner Ansicht hat er dieses Ziel schon mit dem
§ 1 erreicht, in welchem er mit seiner Interpretation von Gal.2, 6
den Lebensausgang der jerusalemischen Urapostel festzulegen ver-
sucht. Fiir die Kritik geniigt es, dazu Stellung zu nehmen. Erweisen
sich namlich Heussis Ausfilhrungen als nicht stichhaltig, so ist
damit der iibrige Teil der Schrift, der nichts entscheidend Neues
zur Petrusfrage bietet, abgetan. Ist es iiberhaupt maoglich, anhand
der auf uns gekommenen literarischen Nachrichten noch Neues zu
dem vorliegenden Problem herauszubringen ')? Bei der Interpre-
tation der fraglichen Stelle stiitzt sich Heussi zunichst auf die von
Paulus gebrauchten Tempora «joav» und «diagéper». Das foav ist
nach ihm fiir die Stelle geradezu «entscheidend». Er fasst es als
Priteritum im Anschluss an die Ubersetzung in der Vetus Latina
und der Vulgata: « Quales aliquando fuerint nihil mea interest», ohne
zu bedenken, dass im Lateinischen nicht «essent» stehen kann.
Auch seine Berufung auf die Lutheriibersetzung : « Welcherlei sie
weiland gewesen sind», verschlagt nichts zur Sache. In seinem Auf-

1) Vgl, dazu Karl Heussi, Gal. 2 und der Lebensausgang der jerusalemi-
schen Urapostel. Theologische Literaturzeitung 1952, Sp. 67 ff., und meine

EI‘Wi(l(!rung, IKZ 1952, 8.178 ff. Heussi hat davon keine Kenntnis ge-
nommen,



— 38 —

satz in der «Theologischen Literaturzeitung» verband er sogar moté
mit 7oar, um den Préteritalcharakter der Form zu verstirken.
Vom grammatischen Standpunkt ist das abzulehnen. Recht hat
dagegen Heussi, wenn er die Beziehung des 7joay auf die Zeit des
Zusammenseins der Urapostel mit Jesus zuriickweist. Wenn er es
aber ablehnt, das sjoav auf die Zeit zu beziehen, als Paulus mit den
«Angesehenen» der Ekklesie von Jerusalem verhandelte, geht er
tehl. Er gibt selbst zu, dass «im Griechischen wie im Deutschen bei
einer Schilderung vergangener Ereignisse das Augenmerk des Er-
zihlenden so stark auf dem ,damals‘ ruhen kann, dass er von Per-
sonen oder Sachen ganz unabhingig von der Frage redet, ob sie
in seiner Gegenwart noch vorhanden sind». Unrichtig ist es auch,
wie Heussi meint, Paulus «schildere mit der Stelle 2, 6 nichts Ver-
gangenes, sondern félle von seiner Gegenwart aus {iber die Ur-
apostel ein Urteil». Mit einer rein grammatischen Erklirung kommt
man nicht weiter, sondern man muss die Stelle aus dem Zusammen-
hang heraus erkliren, in welchen sie von dem Apostel gestellt wor-
den ist. Nachdem er in seiner Selbstbiographie 1, 11-24 von dem
gottlichen Ursprung des von ihm verkiindeten Kvangeliums und
von den ersten Ereignissen nach seinem Bekehrungserlebnis vor
Damaskus gesprochen hat, kommt er 2, 1-10 auf das sogenannte
Apostelkonzil zu reden. Dort drehte es sich fiir ihn darum, die An-
erkennung des gesetzesfreien, von seinen judaistischen Gegnern be-
kampften Evangeliums durch die Urgemeinde und ihre fithrenden
Minner, den &ltesten Autorititen der éxxdecia To? Jeod, Jakobus,
Kephas und Johannes, zu erlangen. Das geschah auch. Als Er-
gebnis der Verhandlung in der Gemeindeversammlung und der
Privatbesprechung mit den «Angesehenen» berichtet Paulus den
«Brudern» in Galatien, dass der «Grieche» Titus, der als Heiden-
konvertit bei den Gesetzesanhdngern anstissig war, sich nicht der
Beschneidung hatte unterziehen miissen und dass den «falschen
Briidern», die «sich» iiberall, wo der Apostel missioniert hatte, «ein-
geschlichen hatten, um die Freiheit in Christus Jesus» hinfillig
zu machen, «auch nicht fiir eine Stunde» nachgegeben wurde.
Dann kommt er auf die Abmachungen zwischen den «Siulen» und
ihm selbst zu sprechen. Da fillt ihm ein, dass bei den Briefempfin-
gern der Kindruck entstehen konnte, als ob die Autoritit der Alt-
apostel als die stiirkere den Ausschlag gegeben hitte. Das muss er
aber bei seinem ausgeprigten Anspruch auf Gleichgestelltsein mit
ihnen verhindern. Deshalb bricht er, kaum dass er 2, 6 den Satz an-



s OB ==

gefangen hat, seinen Bericht ab und fugt die fraglichen Worte ein:
«Was fiir Leute sie immer waren, daran liegt mer nichts 1)»: Gott
schaut nicht darauf, was fiir eine Rolle einer spielt. Nach diesen
Worten erzihlt er, dass jene « Angesehenen ihm keine weitere Ver-
pflichtung auferlegt hatten», im Gegenteil, dass es zwischen ihnen,
ithm und seinem Begleiter Barnabas zu einer durch «Handschlag»
bekriftigten Vereinbarung iiber die Missionsgebiete gekommen war.
Aus dem Zusammenhang ist ersichtlich, dass die Worte: « Omoiv{
mote foav ovdéy pot dagéper» eine Einschrinkung zu o doxodvres
elvaf te darstellen. Der nachfolgende Satz : « [{gdowmov deog avdpdmov
00 Aaufdvery beweist das. Paulus will damit keineswegs das An-
sehen der GGemeindehdupter von Jerusalem als solches beschriinken,
er anerkennt vielmehr ihre Geltung, wie 1, 18 und 2, 2 zeigen. Die
Autoritit jener beruhte nicht zum wenigsten darauf, dass sie den
Herrn gesehen und mit ihm bis zu seiner Himmelfahrt zusammen-
gelebt hatten, seine eigene Geltung darauf, dass Jesus ihn durch
eine personliche Offenbarung zu seinem Apostel berufen hatte. So
konnte er den Galatern gegeniiber mit Recht betonen, dass ihm
nichts daran liege, woher die Urapostel ihre Geltungsanspriiche her-
leiteten. Das hat aber nichts damit zu tun, ob Jakobus, Kephas
und Johannes zu der Zeit, als Paulus die fraglichen Worte schrieb,
noch unter den Lebenden weilten oder nicht. Das «7joav» gibt dafir
keine Anhaltspunkte. Selbst wenn der Apostel statt «jjoav» die Form
«etaivy gebraucht hiitte, ginge daraus ebensowenig hervor, dass jene
Ménner noch lebten, wie aus dem «fjoav», dass sie bereits tot waren.

Was endlich Heussi zur Stiitzung seiner These noch vorbringt:
die Gleichsetzung der drei «niichstvertrauten Jiinger Jesu», des
Petrus und der beiden Zebediussohne Jakobus und Johannes, mit
den « Angesehenen», den «Siiulen» — die Beziehung des 2, 9 an erster
Stelle genannten Jakobus auf Jakobus Zebedii — «der friihzeitige
Mirtyrertod» des Johannes Zebedii — der Ansatz des sogenannten
Apostelkonzils auf die Jahre 43/44 u. Z. — das Abstreiten der Teil-
nahme des Herrenbruders Jakobus an den Verhandlungen mit
Paulus und Barnabas —, das alles ist zu problematisch, um darauf
solch schwerwiegende Behaliptungen aufzubauen, wie Heussi es
getan hat. Hans von (Campenhausen hat schon recht, wenn er in
seinem bedeutenden Buch «Kirchliches Amt und geistliche Voll-

. ') Hermann Menge in seiner ausgezeichneten Ubersetzung des N.T.:
«Ubrigens ist es mir gloichgiiltig, von welcher Art ihr Ansehen damals war.»



— 40 —

macht )» sagt, es gebe noch andere Losungsversuche von Gal. 2, 6.
Auf keinen Fall ist es Heussi gegliickt, den von ihm postulierten
Lebensausgang der jerusalemischen Urapostel in den Jahren vor
der iibrigens zeitlich verschieden angesetzten Abfassung des Briefes
«an die Ekklesien in Galatien» zu erweisen. Hinsichtlich der Petrus-
tradition bleibt es nach wie vor dabei, dass bis heute weder fir
noch gegen den Aufenthalt des Apostels in Rom «ein wirklich ent-
scheidender Beweis» hat erbracht werden kénnen.

Freiburg, Petri Kettenfeier 1955.

Studienrat Hans Katzenmayer

1) Tiibingen 1953, S. 21.




	Petrus in Rom?

