Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 46 (1956)

Heft: 1

Artikel: Die Probleme des Offertoriums und Versuche zu ihrer Losung
Autor: Pursch, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404330

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Probleme des Offertoriums und Versuche
zu ihrer Losung

Das letzte Abendmahl war ein Passahmahl. Zu einem Mahl
gehort Speise und Trank. Aber dieses Mahl hatte dariiber hinaus
noch eine besondere religiose Bedeutung. Es wurde gefeiert zum Ge-
déchtnis der bedeutsamsten Tatsachen .in der Geschichte des israe-
litischen Volkes: die Befreiung aus der Sklaverei in Agypten und
den wunderbaren Durchzug durch das Rote Meer.

Dariiber hinaus hat dieses Mahl noch einen vorbedeutenden
Sinn im Hinblick auf die messianische Zeit, der allerdings fiir die
Teilnehmer aus dem A.T.dunkel und geheimnisvoll blieb. Das
Passahlamm musste im Tempel unter besonderem Brauchtum ge-
schlachtet und zum Mahle bereitet werden. Das geopferte Lamm
deutet auf das Leiden des Messias hin und die Befreiung aus dem
Sklavenjoch Agyptens in der ersten Osternacht wie die Rettung aus
den Fluten des Roten Meers auf die Erlésung aus Siinde und Tod.

In der Einsetzung der Eucharistie, dem Passahmahl des Neuen
Bundes, da der Herr Brot nimmt und Wein von den bereitliegenden
Gaben des A.T. und sie zu seinem Fleisch und Blute macht, kiindigt
er sein Leiden und Sterben an, das er am niichsten Tage schon am
Kreuz vollbringt, wo sein Leib im Tode geopfert und sein Blut ver-
gossen wird. Er stellt sein Leiden und Sterben dar, und zwar in dem
Sinn, dass es in diesem Punkt des Raumes und der Zeit vor das
Antlitz des himmlischen Vaters tritt.

Durch die hebriische Gedéichtnisvorstellung gewinnen wir ein
neues Licht in der Theologie der Eucharistiefeier. Das uns seltsam
anmutende Zeitverhiltnis der hebriischen Sprache wird ein Schliis-
sel zu besserem Verstindnis sein. Das hebriische Zeitwort enthilt
eine ganze Fiille von Bedeutungen. Die hebriische Vorstellungswelt
ist von einer eigentiimlichen Realitit, die vor allem im Zeitverstind-
nis ihren Niederschlag findet und am deutlichsten im Kultus greif-
bar und spiirbar wird.

Die Gedichtnisfeier des Hebriiers ist keine Erinnerungsfeier in
dem heute geliufigen Sinn, sondern ein Mitfeiern, ein Einbezug und
Einschluss in das Geschehen. Die Vergangenheit wird zur Gegenwart
und Zukunft — wie es im Verbum in seiner ganzen Fiille zum Aus-
druck kommt. Beim Passahmahl zieht man jetzt aus Agypten aus,

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1956. 1



— 92

wohnt beim Laubhiittenfest jetzt in Laubhiitten und ist dabei gleich-
zeitig bei den Vitern in der Wiiste und kostet die kiinftige Er-
fiilllung im messianischen Reich.

Das Erleben und iiberhaupt das ganze Denken ist geschichtlich
orientiert, ausgerichtet auf ein Handeln Gottes mit dem Volke,
«seinem Volke». Das ist der Gegenstand des kultischen «Gedécht-
nisses». Der Sinn fiir die geschichtliche Wirklichkeit, fiir das EKin-
malige, in dieser Form Unwiederholbare, aber im Kultus immer
Gegenwiirtige ist charakteristisch fiir diese Denkform. In umgekehr-
ter Richtung zeigt sich dasselbe bei der Vorwegnahme des Zukiinf-
tigen: Jetzt schon ist man vereint zum endzeitlichen messianischen
Mahl.

Dieselbe eigentiimliche Wirklichkeit findet sich auch beim Ur-
bild-Abbild-Verhiltnis. Das Abbild ist ein «Reprisentant» des Ur-
bilds. Thm eignet eine Wirklichkeit, die unserem Denken fremd ge-
worden ist, die weder als gleichnishaft noch als seinshaft bezeichnet
werden kann, die wir iiberhaupt nur beschreiben, aber nicht defi-
nieren konnen. Die Elemente des Abendmahles sind Repréisentanten
fiir Christus im Sinne des alttestamentlichen Urbild-Abbild-Ver-
haltnisses schon vor der Konsekration. Das Brot «ist» Christus und
damit im hebréischen Zeitverstiandnis die wirklich werdende Anti-
zipation und Reprisentation seines Weges. Der Wein (Blut als Sitz
und Triger des Lebens!) antizipiert das Kreuzesereignis und damit
die Wirkung des Opfertodes d.h. den Anbruch des Reiches Gottes.
Damit ist der eschatologische Ausblick noch einmal gegeben, der
auch schon im eschatologischen Wort vor dem Mahl vorhanden ist.
Mit dem Abendmahl wird zugleich das endzeitliche Mahl vorweg-
- genommen und Gegenwart.

Die Wiederholungen der Feier bedeuten nun ein « Gedichtnis»
(=97) im hebriischen Sinn. Die Kirche feiert das Abendmahl nicht
noch einmal, sondern sie feiert es mit. Sie nimmt teil an der All-
gegenwirtigkeit des Gottlichen. Durch die dvduwnois der Feier
wird die ganze Fiille des Einsetzungsmahles im Hier und Heute
Wahrheit und Wirklichkeit ).

Im Opfermahl der Eucharistiefeier setzt der Herr durch seine
Priester seinen Leib und sein Blut, die Opfergabe des Kreuzes sinn-
bildlich getrennt gegenwértig und gibt sich uns zur Speise und zum
Tranke hin. In diesem Gedéachtnis des Leidens des Herrn wird sein

1) Vgl. Willi Marxen, Die Einsetzungsberichte zum Abendmahl, 1951,
Mikrokopie.



— 3 —

blutiges Selbstopfer zum immerwihrenden unblutigen Dank- und
Siihnopfer seiner Kirche und uns werden die Friichte des Erloser-
todes zugewendet.

Die Utrechter Erklirung vom 24.September 1889 beschaftigt
sich klar abgrenzend und abschirmend mit diesem Sachverhalt:
«Die eucharistische Feier in der Kirche ist nicht eine fortwihrende
Wiederholung oder Erneuerung des Siihnopfers, welches Christus
ein fiur allemal am Kreuze dargebracht hat, sondern ihr Opfer-
charakter besteht darin, dass sie das bleibende Gedichtnis des-
selben ist und eine auf Erden stattfindende reale Vergegenwiirti-
gung jener Einen Darbringung Christi fiir das Heil der erlosten
Menschheit, welche nach Hebr. 9, 11. 12 fortwihrend im Himmel
von Christus geleistet wird, indem er jetzt in der Gegenwart Gottes
fiir uns erscheint (Hebr. 9, 24). Indem dies der Charakter der Kucha-
ristie beziiglich des Opfers Christi ist, ist sie zugleich ein geheiligtes
Opfermahl, in welchem die den Leib und das Blut des Herrn emp-
fangenden Gliaubigen Gemeinschaft miteinander haben» (1 Kor.
10, 17) 2).

I.

Schon in der alten Kirche heisst die Feier der Eucharistie ein
Opfer. Wir finden Bezeichnungen, die das ganz deutlich werden
lassen : dvala, mpoogopd, oblatio, sacrificium. Und immer wieder wird
diese Bezeichnung begriindet und erklirt durch den Hinweis auf den
Zusammenhang mit dem Opfer am Kreuz. Demnach liegt der Sinn
der Eucharistiefeier ganz deutlich im Gedéichtnis des Erlosungs-
werkes und in der Gemeinschaft des heiligen Bundesmahles im
Neuen Testament. Der Aspekt als eines Opfers der Kirche ist in der
Erklirung nicht ausdriicklich bezeichnet, weil er in der ganzen nach-
tridentinischen Theologie nur wenig hervortritt. Er ist aber auch
nicht ausgeschaltet schon durch den Bezug auf 1 Kor. 10, 17, wo
wir eines der bedeutsamsten Dokumente fiir die Auffassung der Ur-
kirche vom Geheimnis der Eucharistie als einer Wirklichkeit der
segenwart des Herrn und der inneren Lebensverbindung mit ihm
vor uns haben wie die gesamte paulinische und johanneische Theo-
logie iiberhaupt. Das Opfer Christi ist Opfer der Kirche durch die
lebensvolle Verbindung der Kirche mit ihm. Sie ist sein geheimnis-
voller Leib, mit ihm als dem Haupt wirkend und lebend. « Weil es
ern Brot ist, sind wir ein Leib als die vielen; denn wir nehmen alle
teil an dem einen Brote» (1 Kor. 10, 17).

%) Hirtenbriefe von Dr. Joseph Hubert Reinkens, Bonn 1897, S. 216 f.



— 4

Die Hucharistiefeier ist ein relatives Opfer, steht immer in
Beziehung zum Opfer des Herrn und darum diirfen alle Ausdriicke,
wie Opferung, Darbringung u.a. nur relativ verstanden werden.
«Sooft ihr dieses Brot esst und den Kelch trinkt, verkiindet ihr den
Tod des Herrn bis zu seiner Wiederkunft» (1. Kor. 11, 26). Deut-
licher kann dieser Bezug nicht ausgesprochen werden, der gleich-
zeitig das Gedichtnis betont und auch das eschatologische Moment
nachdriicklich heraushebt. Der Tod wird als der Gipfel des Er-
losungswerkes betrachtet.

Durch seine Stiftung beim letzten Abendmahl hinterlisst
Christus seiner Kirche ein sakramentales Opfer. Hier liegt die wich-
tigste theologische Erkenntnis der Eucharistiefeier, dass Christus
am Kreuz seine Braut, die Kirche, mit seinem Blute erkauft und in
ihrer sakramentalen Wesenheit begriindet hat, dass er gerade in der
Stiftung des sakramentalen Opfers sein einmaliges blutiges Opfer
zum stindigen unblutigen Opfer der Kirche macht. Die Kirche ist
allerdings nur ¢minister sacrificii», wihrend der Herr selbst «sacer-
dos et pontifex», «ipse offerens, ipse et oblatio» ist. Sein Leib, die
Kirche, feiert nach seinem Geheiss und in der Kraft seines Auftrags
¢sein Gedichtnis» und so wird es zu ihrer Handlung und ihre Hand-
lung ist ein wahrhaftiges Opfer. « Passio est enim Domini sacrificium
quod offerimus.» (Cyprian, Ep. 63, 17 CSEL 3, 714.) «Ipse offerens,
ipse et oblatio. Cuius rei sacramentum quotidianum esse voluit
Ecclesiae sacrificium, quae cum ipsius capitis corpus sit, se ipsam
per ipsum discit offerre» (Augustinus, De civ. Dei 10, 20 CSEL
40T S. 481).

Der Opfercharakter der Eucharistiefeier ist in den wichtigsten
Viterschriften deutlich und unzweideutig gegeben. So nennt schon
Clemens von Rom Christus oy dpytepéa 1@v mooopoodv fjudy (ad Cor.
36, 1), Justinus gebraucht dhnliche Bezeichnungen (Dial. c. Tryphone
c. 41 PG 6, 564) und in der Didache c. 14 ist der Ausdruck dvoia
zweimal verwendet. Ignatius von Antiochien spricht vom dveiastij-
otov. Und von Hippolyt von Rom ist folgendes Gebet iiberliefert:
«Memores igitur mortis et resurrectionis eius offerimus tibi panem et
calicem. . . » Deutlicher konnte der Gedanke des Gedéchtnisses und
des Opfers nicht mehr zur Darstellung gelangen. Wir erkennen deut-
lich die Wurzel unseres heutigen Anamnesengebetes. Eine eigent-
liche Darbringung in den Gaben von Brot und Wein zu sehen, die
zur Eucharistie auf dem heiligen Tisch niedergelegt wurden oder
gar in denjenigen, die von den Glaubigen zur Agape oder fiir wohl-



s B e

titige Zwecke gespendet wurden, verbietet uns die geschichtliche
Forschung anzunehmen, da dieser Gedanke im Hinblick auf das
Opferwesen der Juden und Heiden ausgeschlossen war. Noch der
Barnabasbrief enthalt eine entsprechende Abgrenzung c. 2, 6: un
avdpwmonolntov Exn THY mpoapopdy.

So besteht der Opfercharakter zunichst nur in Worten, in dem
mit dem Mahl verbundenen Dankgebet. Noch Justinus steht auf
diesermn Standpunkt. (Dial. ¢. Tryphone c. 117. — Apol. I 67, 1. 6.)
Die Kollekte wird wohl bei ihm schon erwihnt, steht aber vollig
ausserhalb des Zusammenhangs, folgt erst nach der Eucharistia und
wird mit keinem Wort als Darbringung oder Opfer gekennzeichnet.
Allerdings schon unter Tertullian beginnt sich eine neue Entwick-
lung abzuzeichnen, die dann unter Irenius ihren Gipfelpunkt er-
reichen soll. Diese Entwicklung muss auf dem Hintergrund des
damals in der Gnosis aufbrechenden Spiritualismus gesehen werden,
der aller dusseren Gabe abhold ist und das Leibliche und Materielle
verachtet. So beginnt schon der sonst so rigorose Tertullian einen
anderen Standpunkt zu vertreten. (De or. c. 28 CSEL 20, 198 {. und
De exh. cast.c. 11 CSEL 70, 146 f.) Irenius betont (Adv. haer. IV 18,
1 PG 17,1024 f. al.IV 31, 1 Harvey II 201) gegen die Gnostiker, dass
wir in der Eucharistie «die Erstlinge der Schopfung» darbringen.
Aber auch er tritt dafiir ein, dass die innere Gesinnung und die Hin-
gabe des Herzens entscheidend sei und dass erst die Eucharistie des
Leibes und Blutes Christi das reine Opfer darstelle, von dem Ma-
lachias (1) geweissagt hat. Erst in Christus wird die ganze Schopfung
zusammengefasst und Gott dargebracht. Brot und Wein sind Sym-
bole der inneren Herzenshingabe. Nun wird auch ihr Herbeibringen
weiter ausgebildet und der im Wesenskern der Eucharistie liegende
Opfercharakter nicht nur im Wort, sondern auch im Ritus zur
Darstellung gebracht.

Seit dem Beginn des 3.Jahrhunderts finden wir die ersten
Nachrichten vom Gabenopfer der Gliubigen, das der Eucharistie
vorausgeht, verschiedenartig ausgestaltet und teilweise zum eigent-
lichen Opfergang geformt wird. In der romischen Messfeier des
3. bis 6. Jahrhunderts hat die mit Irenius beginnende Wertung der
materiellen Gabe in Ritus und Gebet einen Ausdruck gefunden, der
stirker ist als in anderen Liturgien 3).

3) Schon sehr bald finden wir die Elemente der eucharistischen Feier
stellvertretend fiir die «Oblationen ». Die «Oratio super oblata » wird dariiber
gesprochen und sogar der Segen am Schluss des Kanons.



— 6 —

Bei Hippolyt erfolgt die Herbeibringung (mposgopd) durch die
Diakone. Im Orient (4. bis 5.Jahrhundert) wird die Ubertragung
der Gaben zum Altar zu einem feierlichen Zug der Kleriker, der an
die unsichtbaren Scharen der himmlischen Geister gemahnt, wie es
auch die dabei verwandten Hymnen ausdriicken. In der byzan-
tinischen Liturgie beginnt die Missa fidelium mit der ueyddn eioodog,
in der die Opfergaben unter dem Gesang des Cherubikon von der
Prothesis durch das Schiff der Kirche zum Altar iibertragen werden,
worauf der Friedenskuss und das Glaubensbekenntnis folgen. In der
gallischen Liturgie beginnt die Opfermesse mit einer feierlichen Pro-
zession, in der der Klerus die Gaben zum Altar iibertrigt — die
Gabendarbringung der Glaubigen hat bereits vor der Messe statt-
gefunden. Es ist der Einzug des triumphierenden Christus, der be-
gleitet wird vom «Sonus» und abgeschlossen wird mit einem wei-
teren Gesang.

Wenn noch bei Justinus die Gaben einfach und ohne besondere
Formlichkeit herbeigebracht wurden aus der bereits erwihnten
Distanzierung zum jiidischen und heidnischen Opferwesen, so
finden wir doch auch schon den sehr bedeutsamen Ausdruck «oblatio
sanctae ecclesiae» bei Hippolyt von Rom. Der Blick ist nur auf die
himmlische Gabe gerichtet. Als Reaktion auf die Gnosis erhiilt die
Eucharistie eine neue Beleuchtung und das Herbeibringen und
Zuriisten der Gaben wird jetzt in die liturgische Handlung einbe-
zogen.

Dem unsichtbaren Gott kann aber eine Gabe nur gegeben wer-
den, indem man sie aus dem eigenen Besitz entfernt und als Gott
geweiht bezeichnet. Die Art dieser Darbringung, Bezeichnung,
Weihe, Opferung hingt natiirlich von der Natur der Gabe ab. So
wird z.B. der Weihrauch verbrannt, das Opfertier geschlachtet, das
Opferfleisch verbrannt, der Wein ausgegossen, aber auch die ein-
fache Niederlegung einer Gabe an heiliger Stitte, am Altar, drickt
diese Haltung und Gesinnung aus.

Das eucharistische Opfer ist von Christus so eingesetzt, dass es
von Brot und Wein seinen Ausgang nimmt, aber erst nachher zur
eigentlichen Gabe wird. Die Weihe wird vollzogen an einem Gegen-
stand, der im eminenten Sinne die Welt und das Menschenleben
bedeutet, weil die Menschen davon ihr Leben fristen — und diese
Gabe wird zum Triger des Heiligsten zwischen Himmel und Erde,
zur Opfergabe von Golgatha, von der sie ein Abbild ist. Christus



vollzieht das Opfer, um uns als seine Kirche in sein Pascha hinein-
zunechmen: in sein Hiniibergehen aus dieser Welt zum Vater. Sein
Opfer soll zum Opfer der Kirche werden. Er setzt es sakramental
gegenwiirtig und nicht nur die Friichte des Kreuzesopfers sollen uns
zugeeignet, sondern das Kreuzesopfer selbst, das Opfer als solches
soll an uns und fiir uns dargestellt werden. Wir sollen mit dem
Kreuzesopfer sakramental bezeichnet und so in das Keuzesopfer
sakramental hineingestellt werden. Denn christliches Leben hier auf
Erden heisst Nachfolge Christi, aber nicht nur im ethischen und
moralischen, sondern zu allererst im sakramentalen Sinn. Die Sakra-
mente vollziehen an uns, was sich an Christus ereignete und was
Christus tat und litt, um in seine Herrlichkeit einzugehen. Das ist
ein ganz wesentlicher Sinn der Sakramente, wenn er auch nicht bei
jedem Sakramente gleich deutlich gegeben ist. So vollzieht z. B. die
Taufe an uns in sakramentaler Weise das Sterben und Auferstehen
Christi und im sakramentalen Opfer der Eucharistie vollzieht sich
an uns und fiir uns das Kreuzesopfer Christi als Opfer seiner Kirche.
Die Symbolik der Sakramente ist von ausserordentlicher Wichtig-
keit fiir ihr richtiges Verstiindnis. Sie muss daher stirker in den
Vordergrund gestellt werden gegeniiber der Ursiichlichkeit, wie es
die einseitige Betrachtung der Scholastik tut, die es dadurch all-
mithlich mehr und mehr zu einer Verdunkelung des Sachverhaltes
kommen liess. Darauf mit Nachdruck wieder hingewiesen zu haben
ist ein unschiitzbares Verdienst von (. Sohngen (Symbol und Wirk-
lichkeit im Kultmysterium, Bonn 1940).

Die dargelegten Gedanken sind eine notwendige Konsequenz
aus der Stiftung des neutestamentlichen Bundesmahles und der
paulinischen Lehre vom mystischen Leibe Christi.

1.

Die Kucharistiefeier ist ein Mahl, das Christus mit seiner Kirche
und die Kirche mit ihrem Herrn hiilt : Christus gibt sich seiner Kirche
zur Opfergabe hin, damit die Kirche ihren Herrn, seinen Leib und
sein Blut Gott dem Vater darbringe, wie der Herr sich selbst am
Kreuze seinem himmlischen Vater dargebracht hat. Dass die Kucha-
ristiefeier nicht nur ein Mahl und Opfer, von Christus fir die Kirche
bereitet, sondern auch ein Mahl und Opfer, von der Kirche mit
Christus gefeiert, ist, driickt sich in der Opfergabe, vornehmlich in
threr (festalt klar und deutlich aus. Wie die Apostel auf Befehl des



e B

Meisters das Ostermahl bereiteten (Luk. 22, 13), so bereiten seine
Jiinger gemiss der Stiftung des Herrn das Ostermahl der Eucha-
ristiefeier bis zum Ende der Weltzeit. Denn Christus hat sich seiner
Kirche unter den Gestalten von Brot und Wein geschenkt, um seine
Opfergabe sichtbar als Opfergabe der Kirche hinzustellen.

Die eigentliche Opferdarbringung geschieht in der Doppel-
konsekration mit Riicksicht auf den relativen Charakter der Eucha-
ristiefeier (Salmeron, Lessius). Die von Odo Casel vertretene Myste-
rientheorie behauptet, dass die eine Opfertat Christi auf Grund der
Konsekration eine neue Gegenwart erhdlt. Jungmann kritisiert
diese Theorie folgendermassen: «Die Verschiedenheit der Dar-
bringung wire also auf das geringste denkbare Mass zuriickgefiihrt,
auf ein Mass, bei dem iiberhaupt von einer neuen ratio offerendi
kaum mehr die Rede sein kénnte und bei dem es unklar bleibt, wie
die Eucharistie noch unser Opfer genannt werden kann und ob wir
in eine mehr als nur &4usserliche Beziehung zum Opfer Christi
treten 4).» Jungmann iibersieht dabei allerdings die gesamte Theo-
logie paulinischer und johanneischer Prigung, die allzeit ein gemein-
sames Handeln Christi mit seiner Kirche heraushebt. Die Schwierig-
keit im Zeitbegriff vermeidend, ergdnzt und sucht Casel abzuéindern
der genannte G.Sohngen, der damit der Mysterientheorie eine neue
Wendung gegeben hat. Nach ihm wird die Heilstatsache nicht in
sich im sakramentalen Geschehen gegenwirtig, sondern im Emp-
fanger des Sakramentes. Sohngen bekennt sich damit eindeutig und
theologisch korrekter als Jungmann zu der Auffassung, dass das
Kreuzesopfer dadurch sakramental gegenwirtig wird, dass Christus
sein Opfer als das Opfer seiner Kirche vollzieht. Die Kirche ist nicht
untitig, sie handelt im Namen und Auftrag Christi, bringt Gott ihre
Gabe dar, die dann zum Opfer Christi wird.

Wenn andere im Konsekrationsvorgang die neue Darbringung
sehen, in der das Kreuzesopfer in diesem Punkt des Raumes und der
Zeit wieder vor das Antlitz des himmlischen Vaters hingestellt wird,
dann hauptséchlich deshalb, um den Definitionen des Tridentinums
besser gerecht zu werden. Die neue Darbringung ist auch ihrerseits
ein Opfer, zwar nicht selbstéindig, aber als kultische Ausweitung des
einmaligen, allein heilsgrindenden Opfers auf Kalvaria, das im
Blickfeld des Hebrierbriefes liegt. (Karl Rahner, Die vielen Messen
und das eine Opfer. Freiburg 1951.) :

) Josef Andreas Jungmann S.J., Missarum sollemnia 3, Freiburg
1952, I 8. 242 f,



— 9 —

Der Gegensatz der beiden Auffassungen diirfte jedoch nicht so
uniiberwindlich sein, wenn er mehr aus einer theologischen als einer
philosophisch-scholastischen Schau betrachtet wird. Das objektive
Gedéchtnis im Sinn der Mysteriengegenwart (das vergangene Ge-
schehen tritt nicht in seinem historischen Verlauf, sondern im «Sa-
krament» jedesmal neu in die Zeit) diirfte kaum etwas anderes
meinen als die « Hinstellung» des Kreuzesopfers «in diesem Punkt
des Raumes und der Zeit».

Brot und Wein sind unsere Gaben, die wir zum Altare bringen
und auf dem Altar darbringen und die wir durch die Priester der
Kirche mit heiligen Worten und Zeichen zubereiten, damit Christus
unsere Gaben zur Opfergabe des Kreuzes mache und so seinen
Opferleib und sein Opferblut sichtbar auch als unsere Gaben hin-
stelle, die wir unter den Gestalten von Brot und Wein dem Vater im
Himmel darbringen.

Bezeugt wird dieser Sachverhalt vor allem in dem Gebete un-
mittelbar vor und unmittelbar nach dem Einsetzungsbericht. « Gott,
wir bitten Dich, nimm in Gnaden dieses Opfer an, segne es, weihe es,
empfange es zu Deinem Wohlgefallen, damit es uns werde der Leib
und das Blut Deines vielgeliebten Sohnes, unseres Herrn Jesus
Christus.» — «Herr, darum gedenken wir, Deine Diener und Dein
geheiligtes Volk, des gliickseligen Leidens, der Auferstehung und der
hehren Himmelfahrt Deines Sohnes, unseres Herrn Jesus Christus,
und bringen Deiner erhabenen Herrlichkeit ein reines, heiliges und
unbeflecktes Opfer dar: das heilige Brot des ewigen Lebens und den
Kelch des immerwihrenden Heiles.»

Der Gegenstand der Liturgie ist Tod und Auferstehung Christi.
In ihr pulst der Rhythmus des Vergehens und Neuwerdens, den
Goethe als Bedingung aller Menschlichkeit gedeutet hat. Nicht nur
im Verlauf des Kirchenjahres, sondern in jeder Eucharistiefeier ist
das Thema der Passion und Auferstehung Christi vergegenwirtigt.
So enthiilt die Eucharistiefeier in ihrem innersten Kern das Ideal
der Lehre Jesu: die Forderung der Nachfolge bis zum Kreuz.

Fur die Liturgie ist das Gedachtnis die Vergegenwirtigung des
Heilsgeschehens in jenem unbedingten Sinn, in dem das historische
Ereignis durch die heilige Handlung in die Gegenwart gerufen wird.
Die Liturgie handelt vom Leben Jesu nicht im Sinne der Geschichte
oder der Biographie, sondern erlebt es als mystische Wirklichkeit 5).

%) Romano Guardini, Vom Geist der Liturgie, Freiburg 1918, Dietrich
von Hildebrand, Liturgie und Persénlichkeit, Salzburg 1933, Anton Baum-
stark, Vom geschichtlichen Werden der Liturgic, Freiburg 1923,



— 10 —

Seine geschichtliche Individualitit ist im Sinne des Hebréierbriefes
in eine allgemeine und ewige, Welt und Zeiten transzendierende Be-
deutung verklirt, die allen ermoglicht, an seinem Leben teilzu-
nehmen. Wir stehen im ewigen Heute Gottes, vor seinem himmlischen
Altar, als Glieder seines Leibes mitgeopfert und hineingenommen in
die Verklirung des Hauptes. Der Christus der Liturgie ist der neue
Adam, der erloste Mensch tberhaupt, in dem jeder Christ seine
Wirklichkeit und den Sinn seiner Existenz erfihrt. In den alten
Messliturgien sind die historischen Osterereignisse und deren Wieder-
begehung im Kultus noch ganz eins und ungeteilt («heute», «am
heutigen Tage»), so dass der Vollzug der Eucharistiefeier im «Ge-
lasianum» mit «Urerlosung» bezeichnet wird: « Familia tua deus et
ad celebranda principia suae redemptionis desideranter occurrat.»

Die Art der Vergegenwiirtigung ist real und lisst eine Deutung
im Sinne von Schein, Abbild oder Sinnbild nicht zu. Im Leiden
Jesu stellt die Liturgie in ihrem Erlebnis Tod und Begrébnis des
Menschen dar, die Auferstehung des Erlosers verheisst nicht nur,
sondern bewirkt unsere eigene Auferstehung. Die Liturgie ist darum
wesentlich Handlung, Mysterium, Mysterienhandlung.

Die heidnischen Mysterien wollen den Mythos mit der Gegen-
wart verschmelzen, das christliche Mysterium verschmilzt die Ge-
schichte mit der Gegenwart. Die Verschmelzung von Vergangenheit
und Gegenwart, die Durchdringung des Geschichtlichen mit dem
Heiligen ist das innerste Wesen der Liturgie. Text und Handlung
des Kanons sprechen daher zwei Gedanken deutlich aus: die Idee
des heiligenden Opfers, in dem jeder Glaubige das Ostermysterium
an sich erfihrt und mitvollzieht (sich zu eigen macht) und die Ver-
gegenwirtigung des Tuns Jesu im Abendmahlssaal als feierliche
Bestitigung dieser Realitit.

Der Teilnehmer wird in das Mysterium einbezogen und mit
Gott vereint. Christi Tod war Opfertod. Darum muss das Opfer mit-
erlebt werden. Es ist die mystische Selbstdarbringung im Organis-
mus der Kirche. Die Idee der Weihe vergegenwiirtigt den Ernst der
heiligen Handlung, den fordernden Anspruch, mit welchem sie sich
an die Teilnehmenden wendet. Die Mosaiken von S.Apollinare in
Ravenna werden uns weitere Aufschliisse und Hinweise geben €).

8) Otto Georg von Simson, Die Liturgie als heilige Handlung und
Dichtung. (Universitas, Stuttgart 1948, Jahrgang 3, Seite 1 ff. und 129 ff.)
Diese interessante und ecigenwillige Abhandlung ist auch fur die folgenden
Ausfithrungen mehrfach herangezogen worden.



— 11 —

Die Mirtyrer und Heiligen werden hier nicht nur dargestellt im
Sinne des Gebetes um ihre irsprache, auch nicht nur wegen der
Bitte um die kiinftige Gemeinschaft mit ihnen, sondern sie werden
hier im Augenblick der Gabenweihe gegenwirtig geschen. Die
opfernde (iemeinde weiss sich mit den Heiligen verbunden. Die
ganze Welt, Zeit und Ewigkeit werden zur Gegenwart. Das ist einer
der tiefsten Gedanken der Messliturgie, den uns die Mosaiken von
Ravenna wieder niither bringen. In gleicher Weise bringt diesen Ge-
danken das Epiklesengebet des romischen Kanons zum Ausdruck:
«Allmichtiger Gott, wir flehen in Demut zu Dir: Lass dieses Opfer
durch die Hiinde Deines heiligen Engels emportragen auf Deinen
himmlischen Altar, vor das Angesicht Deiner gottlichen Herrlich-
keit, damit wir alle, die wir in dieses Altares Gemeinschaft den hoch-
heiligen Leib und das Blut Deines Sohnes empfangen, erfiillt werden
mit der Fiille der himmlischen Segnung und Gnade.»

In der Eucharistiefeier wird ein zweifaches Opfer vollzogen: die
Heiligung von Brot und Wein und die Heiligung der Gliubigen.
(Augustinus, sermo 227 in die paschae 4 PL 38, 1099.) «Dass ihr
euere Leiber gebet zum Opfer, das da lebendig, heilig und Gott
wohlgefiillig sei, welches sei euer verniinftiger Gottesdiensty (Rom,
12, 1). Dieser Vers wird verstanden als Aufforderung zum Opfer im
Mysterium wund zum Opfer im Martyrium. (Petrus Chrysologus,
Sermones 108 und 109 PL 38 S. 632 ff.) Der Mirtyrer wird als
Liturge gesehen. Er verkorpert die Gesinnung, in der jeder Christ
das liturgische Opfer vollziehen soll. Anderseits wird die heilige
Handlung als mystisches Martyrium aufgefasst. Ahnliche Gedanken
sind in der syrischen Jakobitenliturgie ausgesprochen: «O reines
und makelloses Lamm, du hast dem Vater zur Tilgung der Siinden
und zur Erlosung der ganzen Welt ein wohlgefilliges Opfer dar-
gebracht: gewihre uns, dir uns selbst zu opfern als ein lebendiges
Opfer. .. deinem Opfer ihnlich, welches fiir uns dargebracht ward,
o Christus, unser Herr in Ewigkeit. Amen.»

Die Opfergabe stellt mystisch zugleich den Opfernden dar und
den erlosenden Gott. (Vgl. die dionysischen Mysterien!) Das Ganze
wird nur verstindlich durch die Theologie des Corpus Christi
mysticum.

Die Totung des Opfertieres war in den heidnischen Mysterien-
kulten als magische Abbildung des gottlichen Todes gemeint und
durch das Mahl wurde der Gliubige jener Kraft teilhaftig, mit wel-
cher der (iott den Tod iiberwunden hatte.



e G0 e

Jenes Urerlebnis deutet die Messliturgie an durch das Offer-
torium. Die Gebete des Offertoriums sollen den Gedanken aus-
sprechen, der frither im Opfergang in feierlicher Handlung vollzogen
wurde. Eine sehr ausdrucksstarke Darstellung der Opferprozession
finden wir auf den Mosaiken der Konstantinischen Basilika in
Aquileja. Augustinus betont, dass sich der Glaubige in seiner Gabe
selbst aufopfere. Die Gabendarbringung war darum untrennbar mit
dem Empfang der Kommunion verbunden, ja erschien ebenso
wichtig. Die Synode von Mainz (9.Jh.) nennt die Opferspende ein
«magnum remedium animarum ».

In den alten Secreten leben die Gedanken des Opferganges fort:
«Herr, unser Gott, wir bitten Dich: heilige diese Opfergabe durch
die Anrufung Deines heiligen Namens und mache durch sie uns
selber zur vollendeten, ewigen Opfergabe fir Dich.» Erst die Er-
innerung an die Méartyrer verleiht diesem Gedanken die Kraft des
Erlebnisses. _

Die Prozessionen der Mosaiken kommen dort zum Abschluss,
wo in der Opferprozession die Gemeinde ihre Opfergaben vor dem
Altare niederlegte. Fiir die Christen des 6. Jahrhunderts war die
Bedeutung des kultischen Gehaltes um so klarer, als die eucha-
ristischen Brote kranzférmige Gestalt hatten und sogar coronae
genannt wurden. (Gregor d. Gr. Dialogorum liber 1V 55 PL 77, 417:
«duas secum oblationum coronas detullit.») Auch bei der Sabbat-
mahlzeit ist die Gestalt des Brotes kranzférmig. Die Beziehung zu
den Kronen der Mirtyrer, die in den Hénden getragen werden, ist
augenféllig. Der christliche Glaubenszeuge trigt die Krone nicht
auf dem Haupte, weil er nur eine Krone kennt: Christus. (Vgl. die-
Kronensymbolik des N.T.: 1.Kor. 9, 25. — 2.Tim. 4, 7. — 1. Petr.
5 2 ff. — Offb. 2, 1 ff. — A.T.: Ps. 20, 4. Tertullian, De corona
15 PL 2, 122. — Minucius Felix, Octavius 38 PL 3, 370.)

Die Darstellung des Opfers Christi in S. Apollinare in Classe
wird durch die Transfiguration versinnbildet — allerdings statt des.
verklirten Christus ein Kreuz. Urspriinglich wurde in der litur-
gischen Sprache die Konsekration oder Wandlung mit «Trans-
figuratio» bezeichnet. In der ambrosianischen Liturgie finden wir
am Schluss des Gebetes vor dem Einsetzungsbericht den Satz:
«quod figura est Corporis et Sanguinis Domini nostri Jesu Christi.»
(S.-J.Brinktrine, Die transformatio (transfiguratio) corporis et
sanguinis Christi in den alten abendléndischen Liturgien. — Theo-
logie und Glaube, Band VIII 1916.)



— 1B e

Es besteht ein inniger und unlgslicher Zusammenhang zwischen
dem Martyrium und der Eucharistie. Ignatius bezeichnet sich als
den « Weizen des Herrn» (Ign. Rom. 4 PG 5, 807), und Polykarp als
das «Opferbrot im Backofen» (Polye. PG 5 1039). Cyprian sieht sich
als Priester bei der Vorbereitung des eucharistischen Opfers, wenn er
Mirtyrer zum Tode vorbereitet (Cypr., Ep. 57, 3 CSEL 111 3, 652).
Das Blut der Mirtyrer hat Anteil an der erlosenden Kraft des Blutes
Christi, weil ja auch das Mysterium der mystische Wiedervollzug
der Passion ist.

Allerdings ist die liturgische Handlung durch folgende Merk-
male gekennzeichnet: 1. Sparsamkeit der Mittel des sinnlichen Aus-
drucks. Es handelt sich lediglich um die Andeutung des Erlebnisses,
nicht mehr. 2. Die Zeichen sind nicht nur Symbole, sondern heilige
Michte, sonst blieben sie in sich selbst unverstindlich und wider-
spruchsvoll. 3. Die liturgische Handlung ist nicht Darstellung, son-
dern Vollzug, Erlebnis innerer Wirklichkeit. Jeder Christ handelt
mit — als Opfer und Priester zugleich. In der Liturgie deralten Kirche
war diese theologische Tatsache nicht nur in der 1dee, sondern auch
in der Handlung gegenwiirtig.

Die Opferprozession hat der Architektur den Ausdruck des
Wandelns und des Stromens mitgeteilt und das Element einer ein-
drucksvollen Dynamik entwickelt. Die Liturgie der Ostkirche hat —
wohl im Gegensatz zum Arianismus — die Opferprozession der Gliu-
bigen durch den Grossen Einzug des Klerus mit den Opfergaben er-
setzt. Gleichzeitig entwickelte sie —sicher nicht so ganz zufiillig - den
Typus der Zentralkirche mit ihrer Statik und in sich gerundeten
Ruhe und Beschaulichkeit. Die Mosaiken von Ravenna sind nur
verstindlich auf dem Hintergrund der Liturgie.

Wir miissen hier noch einmal ganz deutlich sagen, dass die
heilige Handlung das Herz der Liturgie ist. Die Gebete der Mess-
liturgie werden erst durch die Handlung ganz verstindlich. «Tuet
dies zu meinem Gedichtnis!» Und das ist das Verhingnis der Re-
formation, dass Wort und Handlung voneinander getrennt wurden,
ja dass das Wort verabsolutiert wurde. So wandelte sich das Wesen
des Wortes und verlor in seiner Vereinsamung seine heilige, ehr-
furchtgebietende Gewalt. Das heilige Wort als Ausdruck der sub-
jektiven Empfindung kann nicht von der Handlung geschieden oder
ihr entgegengesetzt werden. Das Cebet ist auch nicht Ausdruck
eines individuellen Anliegens, sondern das «personare» der Stimme
Gottes durch die Stimme der Seele. Die «personliche» Bedeutung



A I Ry

der hl. Sprache hat Form und Inhalt der Liturgie gestaltet. (Nicht
der Inhalt, sondern die Gestaltungsweise bestimmen das Wesen der
Liturgie!) Die Liturgie darf darum nicht zuerst als Theologie und
Lehre aufgefasst werden, aus ihr spricht vielmehr die Ehrfurcht vor
der heiligen Gewalt des Wortes. Liturgie ist opus Dei, nicht Men-
schenwerk. In ihr werden die Ereignisse und Lehren der Bibel zur
Mysterienhandlung, gewinnen eine neue Gegenwartigkeit. «Da wir
mit Christus nur Einen Leib bilden, ist es nicht natiirlich, dass wir
auch nur Ein Herz haben und Eine Stimme, dass die Empfindung
und Sprache des Einen auch die Empfindung und Sprache aller
sind ?» (Augustinus, Enarr.in Psalm. 69 PL 36, 866.) Es ist ein
Irrtum, zu glauben, die Liturgie wire nur ein Ausdruck des Dogmas
— letztlich selbst nur Lehre. Eine gewaltsame Einwirkung des Ver-
standes wiirde ihr Wesen zerstoren. Ihre Schénheit griindet vielmehr
in der Glut des Erlebnisses. Hier vollzieht das Christentum eine
hoch bedeutsame und wesentliche Scheidung, welche den Begriff
des heiligen Wortes scheidet von der Idee des Magischen. In der
Magie erhiilt das Wort eine autonome, vom Menschen unabhingige
Gewalt — in der Liturgie hingegen wirkt im heiligen Wort Gott selbst,
durch die Mitwirkung des frei zustimmenden Menschen. Die Er-
klarung ist nicht Lehre, sondern Realitit, die sich im Leben des
einzelnen auch in dieser Welt, in dem Wandel von Tag und Nacht,
ja in der ganzen Geschichte vollzieht. Dieses Erlebnis ist die Ent-
stehung der abendliandischen Liturgie. Das gleiche Mysterien-
erlebnis von der Allgegenwart und Allwirksamkeit der Oster-
geschehnisse spricht aus der gesamten Liturgie, iiber alle Dialektik
erhaben, als die Ahnung alles Lebendigen. Die Liturgie ist darum
Handlung, Weihe und gottliches Werk zugleich.

Dariiber hinaus ist die Liturgie Feier. Ernst und herbe Niichtern-
heit zeichnen sie aus und von beschrinkender, massvoller Schlicht-
heit ist die Form. In ihr zeigt sich das Personliche, Individuelle
iiberall umfangen von dem Allgemeinen. Sie ist niemals personliches
Bekenntnis und darum ist es auch kein Zufall, dass sie anonym ist.

Die Liturgie hat nicht die Aufgabe, das christliche Urerlebnis
zu gestalten, sondern in seiner kultischen Realitit, welche die Augen-
zeugen erlebt hatten, fiir die Nachwelt zu verewigen. Daraus ergibt
sich ein dauerndes Wachstum, das iiber den Genius einzelner hin-
weg, die es forderten, uns als stetiges Fortschreiten zum Allgemein-
giiltigen erscheint. Gewiss hat Benedikt von Nursia einen mass-
geblichen Einfluss bei der Gestaltung des kirchlichen Stunden-



gebetes, aber er tritt doch vor dem universalen Wesen der Liturgie
als Verfasser zuriick. Dasselbe gilt fiir den Kanon, wenn wir Namen,
wie Gregor den Gr., Leo den Gr., Gelasius, Firmicus Maternus oder
Hippolyt nennen.

Die Liturgie ist das Gebet der Gemeinschaft, ohne das persion-
liche Element auszuschalten. Dariiber hinaus ist sie so sehr Gemein-
schaftswerk, dass selbst im Sprechendes einzelnen immerdie Stimme
der ganzen erlésten Menschheit laut wird. «Totius mundi una vox
Christus» (Hieronymus).

In der Liturgie lebt das Abendland fort. Sie hat die Geschichte
der abendlindischen Volker bewahrt. Die Denkmiler und Dome
magen versinken und vergehen, aber die heiligen Gestalten bleiben
gegenwirtig, deren (Gedichtnis diese Statten geweiht hat.

111.

Der Teil der Eucharistiefeier, der gewohnlich mit Opferung be-
zeichnet wird, weil hier Brot und Wein geopfert werden, liegt zwar
vor dem Canon actionis und so ausserhalb des eigentlichen Opfer-
aktes im sakramentalen Sinn. Darum wiirde man diesem Teil der
heiligen Handlung besser die Bezeichnung Opferbereitung, Opfer-
zuriistung, Gabenbereitung oder Opfergang geben, um von vornherein
Missverstindnissen zu begegnen. Und es sind nicht nur dogmatische
Griinde, sondern auch liturgiegeschichtliche, die uns verbieten, die
«Opferung» auf die gleiche Stufe mit der Konsekration und Kom-
munion zu stellen. Dennoch darf die «Opferung» zu den Hauptteilen
der Eucharistiefeier gezihlt werden, vielleicht in dieser Art: Gaben-
bereitung, Opferweihe, Opfermahl.

Der Kanon hiillte sich durch friinkisch-gallischen Einfluss in das
Mysterium, indem man ihn leise sprach. An seine Stelle tritt als
populirer Ersatz die Oblation (Kerzen, Ol u.i.) als Mitvollzug, in
der man dann (mit der Gabe — Stipendium) die «Opferung» gegeben
sah. Es ist gleichsam die Prolepsis des dem Volk verschlossenen
Kanons fiir eben dieses Volk, aber weniger zunéchst in dem wieder-
um dem Volk nicht zugiinglichen Gebet als in der Handlung der
oblatio, die allmihlich immer tippiger rankt. Wir miissen mit
Thomas von Aquin genau unterscheiden zwischen oblatio und
sacrificium.

Wenn auch die Gabenbereitung selbst kein eigentlich sakra-
mentales Geschehen ist (keine actio sacramentalis), so gibt sie doch
dem sakramentalen Gedanken, der die eigentliche actio durchzieht,



S 1, g

sprechenden und symbolischen Ausdruck. Brot und Wein, unsere
Gaben, die Gott dargebracht und zubereitet werden, um Christi
Leib und Blut zu werden, versinnbilden die blutige Opfergabe am
Kreuz als die unblutige Opfergabe der Kirche im Abendmahl der
Eucharistiefeier.

Die Opferung oder Darbringung hat das Geprige einer Schen-
kung. Gott dem Herrn und ihm ganz allein wird eine Gabe geweiht.
Thm wird zuriickgegeben «von seinen Geschenken und Gabeny.
Der Opfernde entaussert sich der Gabe, er iibereignet sie an Gott
und heiligt sie zur Opfergabe, sie wird zum Symbol des Herzens-
opfers. (1.Kor. 10, 17. - Did. c. 9, 4. — Const. Apost. VIII 25, 3. -
Cyprian Ep. 69, 5 und Ep. 63, 13 CSEL 3, 754 —712. Augustin. sermo
227 PL 38, 1100; 229 PL 38, 1103.) Die Aussonderung erfolgt ab-
schliessend durch die Anrufung des heiligenden Gottes. Mit dieser
Handlung will der Mensch die Allherrlichkeit Gottes, seine Heilig-
keit, Allmacht und Giite in Lob und Dank anerkennen, seine belei-
digte Gerechtigkeit versthnen und seinen Segen und seine Ver-
zeihung erflehen. Das Opfer ist mithin eine Art Gebet, aber im
Gegensatz zu dem Gebet, das mit dem Herzen und mit dem Munde
geschieht, ein Gebet des 7uns nach dem Herrenwort: «Ihr sollt all-
zeit beten!» und «Nicht jeder, der zu mir sagt: Herr! Herr! wird in
das Himmelreich eingehen, sondern wer den Willen meines Vaters
tut.»

Hochste Betatigung jeder Religion sind Gebet und Opfer. Je
hoher und geistiger eine Religion steht, desto héher stehen auch die
Anschauungen iiber diese beiden wesentlichen und zentralen Be-
griffe. Das Opfer ist ebenso wie das Gebet ein Urphéanomen im reli-
giosen Leben der Volker. Es ist unlésbar mit der religisen Betéti-
gung verbunden. «Es gibt kein Volk in der Geschichte wie in der
Gegenwart, das nicht Opfer darbrichte» (Augustinus). Selbstver-
standlich bleibt, wie beim Gebet, die dussere Gestalt und der Voll-
zug der Mannigfalt der jeweiligen Volkstiimer angeglichen. Das hat
seinen eigentlichen Grund in der analogen und unzureichenden
Gotteserkenntnis. Bedeutungsvoll ist auch die Motivierung des
Opfers: Siihne, Schuldbekenntnis, Diensterweis und Bitte um die
Guter des Lebens, Ehrfurchtsbezeugung, Lob und Dank.

Sobald ein Opfer mehr sein soll als nur die Uberreichung eines
Geschenkes, einer Weihegabe, so wird die Opfergabe bereitet, her-
gerichtet und zugeriistet im Hinblick auf ein bevorstehendes Mahl.
Der Sinn ist selbstverstindlich erweitert und umfasst auch die



— 17 —

geistigen Lebenskriifte. Die Gaben tragen den Charakter von Nah-
rungs- und Genussmitteln. Sie werden dem Numen geopfert in dem
Zustand, in dem sie auch dem Menschen dienen.

Gemeinsam ist allen Opfern das Darbringen, Darreichen und
Anbieten an die Gottheit. Das Anbieten und Darreichen ist sein
Wesen. Selbstverstindlich ist das im N.T. und im Bereich des Mono-
theismus iiberhaupt ein symbolischer Akt. Solange das Opfer diesen
Symbolcharakter nicht hat, ist es eine Verirrung des menschlichen
Geistes. Wird aber die Gabe gespendet als Ausdruck innerer Ehr-
furcht, Liebe, Reue und Dankbarkeit, dann ist sie Gott wohlgefiillig.
Die Gabe wird dariiber hinaus zum Symbol der Person des Opfern-
den. «Schlachtopfer, wenn du sie begehrt, hiitt ich gebracht, indes
Brandopfer finden dein Gefallen nicht. Als Opfer gilt vor Gott ein
tiefzerknirschter Geist, ein reuig demutvolles Herz, o Gott, ver-
schmihst du nicht» (Psalm 50, 18-19). Die Giabe soll dariiber hinaus
eine tiefgreifende Beziehung zum menschlichen Leben haben. Das
Opfer ist die erhabenste Betiitigung einer Religion.

Christi Opfer ist dariiber hinaus nicht nur Symbol, sondern
Wirklichkeit. « Durch diesen Willen sind wir geheiligt durch das
Opfer des Leibes Jesu Christi ein fiir allemal.» « Darum spricht er bei
seinem Kintritt in die Welt: Schlacht- und Speiseopfer verlangst du
nicht, einen Leib aber hast du mir bereitet» (Hebr. 10, 10 und 5).
«Deshalb, weil ich mein Leben hingebe, liebt mich der Vater, so dass
ich es wieder empfange. Niemand nimmt es von mir, sondern aus
mir selbst gebe ich es hin. Ich habe die Macht, es hinzugeben, und
ich habe die Macht, es wieder zu empfangen. Diesen Auftrag habe
ich von meinem Vater erhalten» (Joh. 10, 17. 18).

Christi Opfer ist aber auch Symbol, denn er ist das Haupt der
Kirche und deshalb schenkt er in der Hingabe seiner selbst auch die
Kirche, deren Symbol er eben ist. So sind wir alle in ihm geopfert,
Gott geweiht und geschenkt und durch dieses Opfer erlost, versohnt
und geheiligt. «Denn es gibt nur einen Gott und einen Mittler
zwischen Gott und den Menschen, den Menschen Christus Jesus,
der sich selbst zum Lésegeld fiir alle hingegeben hat, als Zeugnis zur
rechten Zeit» (1.Tim. 2, 5. 6). Vgl. auch Hebr. 8 und 9.

Christus ist im N.T. das wahre Opfer. Er vertritt uns. « Wie es
durch eine Ubertretung fiir alle Menschen zur Verurteilung kam, so
auch durch des einen Gerechtigkeit fiir alle Menschen zur Recht-
fertigung des Lebens» (Rom. 5, 18). Er ist das Lamm, das die Siinde
der Welt triigt (Joh. 1, 36). «Er entiusserte sich selbst» (Phil. 2, 7)

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1956, 2



W - S

und opfert sich fiir immer, um «fiir uns Fiirsprache einzulegen»
(Rém. 8, 34 und vgl. Hebr.). Mit Christus tritt der Christ in Opfer-
gemeinschaft (Rom. 8, 36).

IV.

Das Opfer ist der Gipfelpunkt des Gebetslebens. Allerdings triagt
die Vergeistigung des Opferbegriffes auch eine Gefahr in sich. Man
ist versucht, alle dusseren Akte dabei fallen zu lassen und allein die
Hingabe des Herzens im Gebet zu betonen. Das bedeutet jedoch
die absolute Wendung zum schrankenlosen Individualismus und
Subjektivismus und wiirde die Kirche zu einer Konstruktion und
einem blossen Gedankenwesen sublimieren. Das Christentum kann
an sich dieser Gefahr nicht erliegen. Es gibt hier nur noch eine
«Aoyuwxr) ddvoia» = oblatio rationabilis, ein pneumatisches Opfer.
Aber dieses Opfer vollzieht sich in einer dusseren liturgischen Feier,
die gemeinsam von Priester und Volk vollzogen wird und an die
Elemente von Brot und Wein gebunden ist. Trotzdem ist dieser
Feier nichts Ausserliches beigemischt, fillt sie nicht ins Materielle.
Denn hinter der sichtbaren und objektiven Handlung steht eine
ganz geistige Wirklichkeit : Jesus Christus und sein einmaliges Opfer
am Kreuz. Und die Gemeinde schliesst sich mit ihrem vom Pneuma
Gottes erfiillten und angetriebenen Willen dem Opfer Christi an und
vollzieht mit ihm — im Organismus seines mystischen Leibes — ihr
geistiges Ganzopfer an Gott. «Die objektive Tat Christi und das
mitfiihlende, mitdankende, mitlobende, mitopfernde Tun der Ge-
meinde — beide zusammen sind die christliche Eucharistia, das
Opfergebet und Gebetsopfer, der Hohepunkt des christlichen
Kultes 7).»

Aus der ontischen Verbundenheit und dem gemeinsamen Wir-
ken, wie sie zwischen Christus und seiner Kirche bestehen als Braut
und Briutigam, als Haupt und Leib, als Weinstock und Reben, folgt,
dass die Kirche an dem Opfer Christi teilnimmt, wenn auch in weib-
lich empfangender, aber darum nicht weniger aktiver Art. «Christus
ist das Lebensprinzip eines viele Individuen umfassenden Organis-
mus, den Johannes unter dem Bilde des Weinstockes mit seinen
Reben (Joh. 15, 1 ff.), Paulus unter dem andersartigen Bilde des
Leibes mit seinen Gliedern darstellt, welche letzteres Bild uns bei

7) Odo Casel O. S. B., Das christliche Kultmysterium 3, Regensburg
1948, 8. 135. Die ausserordentlichen Erkenntnisse dieses Werkes wurden
auch sonst weitgehend beriicksichtigt.



= 10 ==

zahlreichen heidnischen Schriftstellern begegnet. In diesem Leibe
ist Christus als Haupt, die von ihm Erlésten und an ihn Glaubenden
als dessen Glieder gedacht. Haupt und Glieder sind in derselben
unloslichen Einheit vorgestellt, die im Leibe eines lebendigen Wesens
zwischen beiden besteht. Wie erst beide zusammen den ganzen
Menschen bilden, so bilden Christus und seine Jiinger zusammen den
«ganzen Christus», totus Christus, wie Augustinus sagt. Der Leib,
dessen Haupt Christus ist, erscheint in den paulinischen Schriften
als Bild fir die Ekklesia, die Gemeinde oder Kirche, die mit Christus
In unzerstorbarer Einheit verbunden ist, einer Einheit, die in einem
anderen Bilde auch als die Einheit zwischen Braut und Briutigam
veranschaulicht wird (Eph. 5, 22 {f.). Und zu diesen beiden Ver-
sinnbildungen der Kirche — Leib — Christi, Braut Christi — tritt im
Epheserbrief noch eine dritte hinzu: das Pleroma — die Fiille oder
Erfillung oder das Vollwerden Christi (Eph. 1, 23) 8).»

Darum steht die Kirche als Opfernde mit unter dem Kreuz, wo
sie ihren Briutigam und sich selbst zum Opfer bringt. In der eucha-
ristischen Feier wird durch die Opferweihe der Opfertod des Herrn
im Mysterium gegenwiirtig gesetzt (Vasquez). Durch den Vollzug
dieses Mysteriums macht sich die Kirche das Opfer ihres Briuti-
gams zu eigen. Durch ihre mystische Eingliederung in Christus als
sein Leib und seine Braut, zugleich mit innerster Selbsthingabe
wird sie zusammen mit Christus zu einem Opfer. Hier wird der
mystische Christus zum wahren Hohenpriester des Neuen Bundes.
Das Mitopfern der Gliubigen besteht zunichst in der sakramentalen
Eingliederung jedes Christen in den Leib Christi durch die Taufe.
Wenn das Haupt opfert, dann opfern die Glieder mit. Daraus er-
klart sich die Notwendigkeit der aktiven Teilnahme an der litur-
gischen Feier, auch an der iusseren Gestaltung, weil das Aussere

dazu beitriigt in der leib-seelischen Wechselwirkung, die innere
Anteilnahme zu steigern.

Die Eucharistie ist darum der sichtbare Ausdruck und zugleich
die hichste Lebensbetij‘tigung des mystischen Leibes Christi: Haupt
und Glieder sind vereint in dem Opfer an den Vater.

Gregor von Nazianz sagt in seiner Osterpredigt: « Wir wollen
dem eine Gabe darbringen, der fiir uns gelitten hat und auferstanden
ISt Ihr meint wohl, ich dichte an Gold oder Silber oder kostbares

)Frledrich Heiler, Die Einheit des Leibes Christi. (Alt-katholisches
Volksblatt, Bonn 1955, 7. Jahrgang, Nr. 3, S. 21.)



s D) s

Gewebe oder durchscheinende Edelsteine — all dies ist verginglich,
irdische Materie, von der immer den grossten Teil die Schlechtesten
besitzen. .. Wir wollen vielmehr uns selbst als Gabe darbringen, ein
Geschenk, das fir Gott am kostbarsten und passendsten ist. Wir
wollen unserem Vorbilde die Abbildlichkeit zurickgeben, unsere
Wiirde erkennen, unser Urbild ehren, die Bedeutung des M ysteriums
durchschauen, und wofiir Christus gestorben ist. . . Jeder gebe alles,
alles schenke er als Gabe dem, der sich fiir uns als Losegeld und Aus-
tausch hingegeben hat. Er kann aber nichts Grosseres geben, als
wenn er sich schenkt als Kenner des Mysteriums und um Christi
willen alles wird, was jener unsertwegen geworden ist.» (Oratio in
s. Pascha I PG 35, 397 {f.)

Das Mahl, das Christus seiner Kirche bereitet, ist ein lebendiges
Gedichtnis an seinen Tod. Es ist die Vergegenwirtigung seines
ganzen Erlosungswerkes, der ewigen Vermihlung mit seiner Braut,
der Kirche (Anamnese). Die Eucharistiefeier ist in ihrem Wesen ein
Mahl, in dem sich Christus zur Opfergabe hingibt, damit die Kirche
ihren Herrn in seinem Leib und Blut dem Vater im Himmel dar-
bringe als ein «reines, heiliges und unbeflecktes Opfer» (Anamnese).
Es ist dasselbe Opfer, das Christus am Kreuze dargebracht hat, in
seiner Mysteriengegenwart lediglich in Raum und Zeit hinein-
gestellt, in unseren Raum, in unsere Zeit, in die diesseitigen Dimen-
sionen der Kirche. Das Opfer verlangt das Opfermahl. «Nehmet hin
und esset.!! Nehmet hin und trinket!» Christus bereitet nicht nur fiir
die Kirche ein Mahl und Opfer, sondern auch die Kirche als der
geheimnisvolle Leib Jesu Christi bereitet ein Mahl und Opfer.

Brot und Wein sind die Opfergaben der Kirche. Christus wollte
sich in diesen Gaben sichtbar darstellen. Er will unter diesen Ge-
stalten zur Opfergabe der Kirche werden. Wir bringen Brot und
Wein an den Altar. Sicherlich sind es Gaben, die Gott uns gab,
denn was gibe es in dieser Welt, was wir nicht empfangen und nur
zu Lehen hétten ? Aber in diesen Gaben, die wir aus unserem Ge-
brauche herausnehmen, die wir Gott iibereignen, schenken wir uns
selbst, unsere ganze Personlichkeit, unser Herz und unser Leben.
Mit heiligen Zeichen und erhabenen Gebetsworten riisten wir diese
Gaben zu, damit Christus sie annehme und in ihnen gegenwirtig
werde in seiner letzten Hinopferung. So wird unsere Gabe durch ihn
und nwr durch ihn sichtbar zur vollgiiltigen und wohlgefilligen
Opfergabe vor Gott dem Vater. Das geschieht in der Opfergabe wo
Christus unter uns gegenwirtig wird.



— 21 —

Wir wir bereits klargestellt haben, ist derTeil der Eucharistie-
feier, den wir Opferung nennen, nicht die Opferung im strengen
Sinne, sondern die Bereitung und Herbeibringung der Opfergaben.
Urspriinglich eine reine Handlung, die erst spiter durch die Zuriick-
bildung des Opfergangs mehr und mehr durch Gebete ersetzt wird,
die im Hinblick auf die Opferweihe deren Gedanken und Inhalte
vorausnehmen. Es werden Gedanken des Kanons in gewissem Sinne
verdoppelt und dem Volk ein neuer Kanon gegeben, nachdem der
eigentliche Kanon mehr und mehr aus der Sphire des Mitvollzugs
herausgenommen ist. Neue Momente liegen in der Darbringung fiir
bestimmte Anliegen, wohl nahegelegt durch die an dieser Stelle
frither gehaltenen Fiirbitten. Die Gaben stellen kein selbstiindiges
Opfer dar, etwa im Sinne eines alttestamentlichen Speiseopfers,
sondern sie sind nur Hinweis und Zuriistung zum Opfer Christi. Es
sind zuniichst irdische Gaben, wie es auch aus den gebrauchten
Termini hervorgeht: dona, munera, oblatio, seltener und offenbar
nur zum Wechsel des Ausdrucks hostia, sacrificium. Im Hinblick
auf die Ganzheitsschau der alten Kirche, die noch lebendig ist, wird
bereits von der «immaculata hostia» gesprochen, die zur eigenen
Stindhaftigkeit im Gegensatz steht.

In zahlreichen Liturgien herrscht zum Offertorium Schweigen.
Gebete, die vereinzelt leise gesprochen werden, tragen heute noch
halbprivaten Charakter. Sie entstammen der Privatmesse ohne
Opfergang. Urspriinglich ist das stille Beten des Zelebranten bei der
Gabenbereitung, bevor er die Secreta spricht. Auch die Bitte um
Gebetshilfe bei der eigenen Oblation des Priesters ist uralt. Die be-
gleitenden Texte der Oblationshandlung wollen darum nicht den
Charakter und das (iewicht von Orationen in Anspruch nehmen und
weisen darum die freiere Form von Bittrufen und Segensspriichen
auf. Darum sollten sie auch nicht iiberschéitzt werden.

Das personliche Tun des Priesters steht stirker im Vorder-
grund. Die Gebete sind im Singular abgefasst mit Ausnahme der
Kelchdarbringung, die mit dem Diakon gemeinsam erfolgt. Wir
finden fiir die beiden Opferelemente eine eigene Darbringung und
erkennen auch hier die Symbolik der getrennten Gestalten wie bei
der Gabenweihe und beim Opfermahl. Neben das Darbringen und

Darbicten tritt die «epikletische» Bitte®) um die Kraft und den
_Segen von oben.

9) Tl T . . ; .

) Epiklese bedeutet dem Wortsinne nach die Anrufung des Gottes-
n i EaS v b . . . a -
amens, scine Herabrufung, win die Kraft Gottes wirksam zu machen.



—_ 22 —

Auffallend ist, dass keine strenge Gedankenfolge obwaltet, dass
wir die iibliche Orationsgestalt ausser bei der spater hereingenom-
menen Weihnachtsoration zur Vermischung von Wein und Wasser
und auch das «Per Christum Dominum nostrum» wie im Kanon
nicht vorfinden.

In unserer altkatholischen Liturgie haben wir dem Gedanken
weiteren Vorschub geleistet, das Offertorium zum kleinen Kanon
zu machen, indem wir urspriinglich sazerdotale Privatgebete zu
Gemeindegebeten gemacht haben, die es niemals werden konnen,
auch wenn sie jetzt im Plural stehen. Die Verdoppelung der Kanon-
gedanken wird erst jetzt eigentlich augenfillig, sobald diese Gebete
laut gesprochen werden oder wenn man ihnen das gleiche Gewicht
beimisst wie dem Kanon. Es sind eigentlich gar keine Gebete,
sondern nur Begleitspriiche, die neben der dusseren Handlung ein-
hergehen, die hier das Zentrale ist. «Sie waren nie dafiir bestimmt,
offentlich vor der Gemeinde gesprochen zu werden, wollen also das
dramatische Geschehen der Messe auch nicht weiterfiithren 1°),»

Die Oratio super oblata will den Oblationsritus unterstreichen,
indem die Opferhandlung durch die materiellen Gaben ercffnet
wird. Die materielle Gabe erhilt hier ihre Vorweihe.

Trotz aller wohlmeinenden Erklirungen ist die heutige Gestalt
des Offertoriums weithin unbefriedigend. Sie ist auch nur zu er-
klaren aus der liturgischen Verarmung, die im Mittelalter durch die
immer mehr iiberhandnehmende Trennung zwischen Altar und Ge-
meinde eingesetzt hat. Entstanden und verursacht einmal durch die
Ausbildung kiinstlerischer und fiir erwadhlte Kreise bestimmter
Formen wie Monasterien und Kapitel und dariiber hinaus die Ver-
wendung der Kultsprache, die allméahlich nicht mehr verstanden
wird und nicht mehr verstanden werden sollte als trennende Wand
des Mysteriums zwischen Priester und Volk.

Ein Opfergang ist zudem in einer geschlossenen Gemeinschaft,
die durch das Geliibde der Armut gebunden ist, wenig sinnvoll.
Daher konnte er von dieser Seite wenig Anregung und Forderung
empfangen. Wie iiberhaupt die Ménchs- und Kathedralliturgie in
ihrer Besonderung und iiberfeinerten Kultur eher dazu angetan war,

Epiklese wird fiir gewohnlich — in sensu stricto — als Herabrufung des Heilgen
Geistes zur Konsekration der Opfergaben verstanden. Im Offertorium kann
dieser Sinn nicht gemeint sein, da es sich hier lediglich um eine Aussonde-
rung, eine Darbietung und Weihe im Sinne des Rechtes und des Geltens
handelt.

10) S. Jungmann, a. a. O. IT S. 124.



w PR e

die Liturgie zu einem allmihlich immer schwerer verstindlichen
Petrefakt als zu einer von der Gemeinde mitvollzogenen Feier wer-
den zu lassen. Die hohe Kultur des monastischen Gesanges, viel-
fach klassisch-antiken Melodien nachgebildet, trug auch dazu bei,
einzelne Teile aus ihrer Handlung zu lésen und von der actio zur
contemplatio werden zu lassen. Ein Minimum an Handlung ist dem
beschauenden und sich immer neu und bestindig in das Mysterium
versenkenden Ménch lieber und vertrauter als die urspriingliche, das
Volk — die plebs — ergreifende und miteinbeziehende Gemeinde-
liturgie. Hier ist dic Wurzel fir die Ablosung vom gemeinsamen
Vollzug der Liturgie.

Dazu kommt die Erwigung, dass auch im Abendmahlssaal die
Elemente sozusagen aus dem A.T.von der jiidischen Passahfeier
bereit lagen. Immer mehr verblasste die von der ersten Gemeinde
angewandte Praxis des gemeinsamen Zuriistens und der Herbei-
bringung der (Gaben. Dabei ist ein Unterschied zu machen zwischen
den Gaben, die niedergelegt wurden fiir die Gemeinde und denen,
die als Elemente der Eucharistie zu dienen haben. Vielfach war das
auch im Ritus unterschieden. Auch gab es Vorschriften, welche
Gaben dargebracht werden durften. Aus sicher sehr praktischen Er-
wagungen diirfte die Proskomidie in der anatolischen Kirche an den
Beginn der Feier gestellt worden sein wie im Abendland ein eigener
Gabentisch (Prothesis) oder auch mehrere Eingang fanden.

V.

Obwohl die Gemeinde wihrend des Opferganges einen Psalm
sang (nordafrikanische Liturgie!), sind doch die heutigen Opfer-
gebete in der rémischen Messe uralt und stammen aus Spanien. In
Rom wurden sie erst im 12. Jahrhundert iibernommen. Wir kénnen
daher nicht gut sagen, dass sie in dieser Zeit oder gar unter Pius V.
eine Verformung des Offertoriums im nachtridentinischen Sinne
bewirkt hitten. Auch blieben ausserhalb von Rom noch zahlreiche
Méglichkeiten offen bis zur Reform Pius’ V. und Urbans VIII., die
diese Gebete in der romischen Kirche fiir allgemein verbindlich er-
klérten, nachdem ihnen eine feste Ordnung gegeben war.

Diese Darbringungsgebete bringen die wichtigsten Anliegen
zum Ausdruck. Zunichst noch ganz ohne Bezug auf den dusseren
Vorgang bietet das Sacramentar von Amiens (9.Jh.) folgendes
Gebet: «Hanc oblationem, quaesumus, omnipotens Deus, placatus
accipe, et omnium offerentium et eorum, pro quibus tibi offertur,



— 24 —

peccata indulge. It in spiritu humilitatis et in animo contrito susei-
piamur a te, Domine: et sic fiat sacrificium nostrum in conspectu
tuo hodie, ut placeat tibi, Domine Deus» (Dan. 3, 39 f.).

In diesen Kreis von Gebeten gehort auch das « Suscipe, sancta
Trinitas» der heutigen romischen Offertoriumsordnung, das aller-
dings heute ganz zum Schluss gebetet wird. Ganz kurz driickt den
Oblationsgedanken das Manuale von Stringnis aus: «Oblatio ista
“prosit vivis et defunctis ad vitam sempiternam.» Die Missa Illyrica
driickt den aus der Theologie der Kirchenviiter geschopften Ge-
danken der Darbringung durch die Kirche in ergreifender Weise
aus: «Domine Jesu Christe, qui in cruce passionis tuae de latere tuo
sanguinem et aquam, unde tibi Ecclesiam consecrares, manare
voluisti, suscipe hoc sacrificium altari superpositum et concede,
clementissime, ut pro redemptione nostra et etiam totius mundi in
conspectum divinae maiestatis tuae cum odore suavitatis ascendat.
Qui vivis.» Ein Gebet, das es sicherlich verdiente, wieder verwendet
zu werden.

Die zweite Schicht der Textelemente ist wesentlich darauf hin-
geordnet, den sichtbaren Vorgang deutend zu begleiten. Wir finden
in der mozarabischen Liturgie (Isidor von Sevilla, De ecclesiasticis
officiis) wihrend des Offertoriumsgesanges (der das «Halleluja»
war) einige Opfergebete fiir den Priester, wie «Offeriums tibi cali-
cem» (gemeinsam mit dem Diakon, der so recht der Diener des Kel-
ches war und durch die Zuriickdringung des Kelches ebenfalls zu-
riickgedringt wurde), «in spiritu humilitatis» und «veni sancte
Spiritus». Erst nack der Berducherung der Opferelemente folgt der
Opfergang der Glaubigen. Dabei wird das «Sacrificium» (Opferlied)
gesungen.

Die Bereitung des Kelches erfolgte von Pius V. schon an einer
fritheren Stelle, wie ja auch heute noch in einigen Sonderliturgien.
Dafiir finden wir im Sakramentar von Moissac folgendes Gebet:
«Ex latere Christi sanguis et aqua exisse perhibetur et ideo pariter
commiscemus, ut misericors Deus utrumque ad medelam animarum
nostrarum sanctificare dignetur.»

Fast konsekratorisch erscheinen die Gebete zur Darbringung
der einzelnen Opferelemente aus der Missa Illyrica: «Sanctifica,
Domine, hanc oblationem, ut nobis Unigeniti Filii tui Domini nostri
Jesu Christi corpus fiat. Qui tecum ...» «Oblatum tibi, Domine,
calicem sanctifica, ut nobis Unigeniti tui Domini nostri Jesu Christi
sanguis fiat. Qui tecum .. .»



sz Bl e

Das Mittelalter ist die Zeit der Segnungen. Formeln einer form-
lichen Herabrufung der Kraft und Gnade des Heiligen Geistes sind
allerdings nur vereinzelt zu finden. Uberwiegend bleibt der Gedanke
der Segnung iiber die verschiedenen Gaben der Oblation. Das Mis-
sale von Monte Cassino enthilt dagegen eine ausgesprochene Epi-
klese: « Veni, sanctificator omnium, Sancte Spiritus, et sanctifica hoc
praesens sacrificium ab indignis manibus praeparatum et descende
in hanc hostiam invisibiliter, sicut in patrum hostias visibiliter
descendisti. »

Die Inzensation der Opfergaben ist eine Frucht karolingischer
Liturgieentwicklung. In Rom kennt man neben dem Verbrennen des
Weihrauchs in feststehenden Rauchfissern nur das Mittragen des
Weihrauchs beim Einzug, zum Evangelium und zum Auszug, aber
keine Inzensierung. Die heutige Form finden wir schon im 10. Jahr-
hundert. Der rheinische Messordo weist bereits alles heute Ubliche
auf. Wir pflichten den Ausfiihrungen Jungmanns, die gesicherten
liturgiegeschichtlichen Erkenntnissen entquellen, gerne zu: «Wir
kénnen unsere Huldigung vor Gott so wie durch Worte, so auch
durch Zeichen symbolisieren, auch durch Gaben, die wir selbst
gewiihlt haben, und wenige Gaben sind so ausdruckskriftig wie
der Weihrauch, der in der Kohlenglut dahinschmilzt und in duften-
der Wolke emporsteigt.» « Der Weihrauch soll diese Gaben, wie die
weitere Inzensierung den Altar und die liturgische Gemeinde, in
eine heilige Atmosphiire des Gebetes hiillen, das ,wie Rauchwolken
emporsteigt, vor Dein Angesicht’ ; er soll also den priméiren Vorgang
am Altar symbolisch darstellen und verstirken 11).»

Die Hindewaschung hatte an der heutigen Stelle zuniichst eine
praktische Bedeutung nach der Uberreichung der Oblationen. Die
Gebete, die dabei verwendet werden, symbolisieren jedoch von An-
fang an auch diese H andlung, wie Psalm 25, 6. 7. 8 oder das Missale
von Monte Cassino: «Concede mihi, omnipotens Deus, ita manum
lavare, ut puro corde et corpore possim dominicum corpus et sangui-
nem tractare.»

Nach der eigenen Oblation bittet der Zelebrant um das Gebet
der Umstehenden. Wihrend die Umstehenden ihre Oblationen
brachten, hat der Zelebrant fiir sie gebetet. Nun bringt er selbst
seine Oblation und bittet die andern um ihr Gebet. Die heutige
Form ist erwachsen aus dem friithmittelalterlichen Stand des
Kirchenbewusstseins. Das Missale von Toul gibt der Gebetsaufforde-

7‘”)“8.7.7]7ngmann, a.a. 0. II S. 92 f.



— 26 —

rung eine andere Gedankenwendung: «Orate fratres pro me pecca-
tore, ut auferat Deus spiritum elationis et superbiae a me, ut pro
meis et pro cunctis vestris delictis exorare queam. Per.» In den
nichtklosterlichen Dokumenten ausserhalb Italiens und Spaniens
mittelalterlicher Herkunft finden wir fast allgemein die Anrede:
«Orate fratres et sorores!» Eine Antwort ist auf die Aufforderung zu-
nachst nicht vorgesehen, spater folgen dann die Verse 3-5 oder 2-4
aus dem Psalm 19, die dann wieder von der heutigen Fassung ver-
dringt werden. « Der Herr erhére dich am Tag derTriibsal, des Gottes
Jakobs Name schirme dich. Aus seinem Heiligtum send er dir Hilfe,
er schiitze dich von Sion aus. All deiner Opfergaben sei er ein-
gedenk, dein Opfer moge segensschwer er machen. Gewahren mog
er, was dein Herz begehrt; erfilllen még er alle deine Wiinsche!»

Nach dieser Gebetsbitte folgt das eigentliche Gebet iliber die
Opfergaben: Oratio super oblata, spiter Secreta genannt. Als
Secreta hat es urspriinglich den Sinn eines Aussonderungs- und Vor-
weihegebetes gehabt; dass es still (secreto) gesprochen wurde, ist
sekundéar und noch nicht ganz gekliart. Jungmann meint, dass das
«Oremus» zu Beginn des Offertoriums auf die «Secreta» zu beziehen
sei. Dem inneren Zusammenhang und der tatsichlichen Entwick-
lung tragt diese Auffassung wohl Rechnung, indem zwischen dieses
«Oremus» und die «Secreta» die heutigen Offertoriumsgebete ein-
geschoben wurden als ihre Vorausentfaltung, doch wird damit nicht
erklirt, dass dieses «Oremus» hier urspriinglich stand fiir die «Oratio
fidelium» und die « Secreta» doch wohl durch die Aufforderung « Orate
fratres» eingeleitet wurde. Die «QOratio fidelium» ist durch die ver-
schiedenen «Oblationen» fiir bestimmte Anliegen ersetzt. An die
Stelle des Gebetes tritt das Tun als Ergebnis einer neuen Frommig-
keitsentwicklung. Trotzdem bleibt die Gebetsaufforderung stehen —
die Fiirbitten sind inzwischen an die Stelle des Kyrie getreten — um
Priester und Gemeinde daran zu mahnen, dass die Oblation und die
Bereitung der eucharistischen Opferelemente unter Gebet zu voll-
ziehen sei. (Heute ist die Oblation der Glaubigen in der rémischen
Kirche ausser der Kollekte aus der Liturgie herausgelést und in die
Volksfrommigkeit hineingezogen. Vgl. die Oblationen an Wallfahrts-
orten und dazu das Stipendienwesen!)

Das Offertorium war im Mittelalter der Kanon des Volkes.
«Dicto offertorio, si sint volentes offerre, celebrans accedit ad cornu
epistolae, ubi stans detecto capite, latere suo sinistro altari verso,
deponit manipulum de brachio sinistro, et accipiens illud in manum



.

dextram porrigit summitatem eius singulis offerentibus osculandum
dicens singulis: Acceptabile sit sacrificium tuum omnipotenti Deo
vel: Centuplum accipias et vitam eternam possideas 12).»

Die Freilegung der Denkweise der damaligen Zeit hellt am
ehesten den wahren Sachverhalt auf, nachdem sich durch die ge-
schichtliche Entwicklung andere Gesichtspunkte und Anschauungen
dariiber gelagert haben und Vorschlige zu einer besseren Gestaltung
am ehesten moglich sind, wenn man an den Ausgangspunkt zuriick-
kehrt, statt durch rationalistische Erwigungen wertvolle Zuginge
Zu vermauern. (Schluss folgt)

Bottrop Kurt Pursch

12) Legg J. Wickham, Tracts on the Mass, London 1904, 149.



	Die Probleme des Offertoriums und Versuche zu ihrer Lösung

