
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 46 (1956)

Heft: 1

Artikel: Die Probleme des Offertoriums und Versuche zu ihrer Lösung

Autor: Pursch, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404330

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Probleme des Offertoriums und Versuche

zu ihrer Lösung
Das letzte Abendmahl war ein Passahmahl. Zu einem Mahl

gehört Speise und Trank. Aber dieses Mahl hatte darüber hinaus
noch eine besondere religiöse Bedeutung. Es wurde gefeiert zum
Gedächtnis der bedeutsamsten Tatsachen in der Geschichte des
israelitischen Volkes : die Befreiung aus der Sklaverei in Ägypten und
den wunderbaren Durchzug durch das Rote Meer.

Darüber hinaus hat dieses Mahl noch einen vorbedeutenden
Sinn im Hinblick auf die messianische Zeit, der allerdings für die
Teilnehmer aus dem A.T. dunkel und geheimnisvoll blieb. Das
Passahlamm musste im Tempel unter besonderem Brauchtum
geschlachtet und zum Mahle bereitet werden. Das geopferte Lamm
deutet auf das Leiden des Messias hin und die Befreiung aus dem

Sklavenjoch Ägyptens in der ersten Osternacht wie die Rettung aus
den Fluten des Roten Meers auf die Erlösung aus Sünde und Tod.

In der Einsetzung der Eucharistie, dem Passahmahl des Neuen
Bundes, da der Herr Brot nimmt und Wein von den bereitliegenden
Gaben des A.T. und sie zu seinem Fleisch und Blute macht, kündigt
er sein Leiden und Sterben an, das er am nächsten Tage schon am
Kreuz vollbringt, wo sein Leib im Tode geopfert und sein Blut
vergossen wird. Er stellt sein Leiden und Sterben dar, und zwar in dem

Sinn, dass es in diesem Punkt des Raumes und der Zeit vor das

Antlitz des himmlischen Vaters tritt.
Durch die hebräische Gedächtnisvorstellung gewinnen wir ein

neues Licht in der Theologie der Eucharistiefeier. Das uns seltsam
anmutende Zeitverhältnis der hebräischen Sprache wird ein Schlüssel

zu besserem Verständnis sein. Das hebräische Zeitwort enthält
eine ganze Fülle von Bedeutungen. Die hebräische Vorstellungswelt
ist von einer eigentümlichen Realität, die vor allem im Zeitverständnis

ihren Niederschlag findet und am deutlichsten im Kultus greifbar

und spürbar wird.
Die Gedächtnisfeier des Hebräers ist keine Erinnerungsfeier in

dem heute geläufigen Sinn, sondern ein Mitfeiern, ein Einbezug und
Einschluss in das Geschehen. Die Vergangenheit wird zur Gegenwart
und Zukunft - wie es im Verbum in seiner ganzen Fülle zum
Ausdruck kommt. Beim Passahmahl zieht man jetzt aus Ägypten aus,

Intermit. Kirchl. Zeltschrift, Heft 1, 1956. 1



— 2 —

wohnt beim Laubhüttenfest jetzt in Laubhütten und ist dabei gleichzeitig

bei den Vätern in der Wüste und kostet die künftige
Erfüllung im messianischen Reich.

Das Erleben und überhaupt das ganze Denken ist geschichtlich
orientiert, ausgerichtet auf ein Handeln Gottes mit dem Volke,
«seinem Volke». Das ist der Gegenstand des kultischen «Gedächtnisses».

Der Sinn für die geschichtliche Wirklichkeit, für das

Einmalige, in dieser Form Unwiederholbare, aber im Kultus immer
Gegenwärtige ist charakteristisch für diese Denkform. In umgekehrter

Richtung zeigt sich dasselbe bei der Vorwegnahme des Zukünftigen

: Jetzt schon ist man vereint zum endzeitlichen messianischen
Mahl.

Dieselbe eigentümliche Wirklichkeit findet sich auch beim
Urbild-Abbild-Verhältnis. Das Abbild ist ein «Repräsentant» des
Urbilds. Ihm eignet eine Wirklichkeit, die unserem Denken fremd
geworden ist, die weder als gleichnishaft noch als seinshaft bezeichnet
werden kann, die wir überhaupt nur beschreiben, aber nicht
definieren können. Die Elemente des Abendmahles sind Repräsentanten
für Christus im Sinne des alttestamentlichen Urbild-Abbild-Verhältnisses

schon vor der Konsekration. Das Brot «ist» Christus und
damit im hebräischen Zeitverständnis die wirklich werdende
Antizipation und Repräsentation seines Weges. Der Wein (Blut als Sitz
und Träger des Lebens!) antizipiert das Kreuzesereignis und damit
die Wirkung des Opfertodes d.h. den Anbruch des Reiches Gottes.
Damit ist der eschatologische Ausblick noch einmal gegeben, der
auch schon im eschatologischen Wort vor dem Mahl vorhanden ist.
Mit dem Abendmahl wird zugleich das endzeitliche Mahl
vorweggenommen und Gegenwart.

Die Wiederholungen der Feier bedeuten nun ein «Gedächtnis»
(¦»Dì) im hebräischen Sinn. Die Kirche feiert das Abendmahl nicht
noch einmal, sondern sie feiert es mit. Sie nimmt teil an der
Allgegenwärtigkeit des Göttlichen. Durch die âvâpvrjaiç der Feier
wird die ganze Fülle des Einsetzungsmahles im Hier und Heute
Wahrheit und Wirklichkeit1).

Im Opfermahl der Eucharistiefeier setzt der Herr durch seine
Priester seinen Leib und sein Blut, die Opfergabe des Kreuzes
sinnbildlich getrennt gegenwärtig und gibt sich uns zur Speise und zum
Tranke hin. In diesem Gedächtnis des Leidens des Herrn wird sein

*) Vgl. Willi Marxon, Die Einsetzungsborichto zum Abendmahl, 1951,
Mikrokopio.



blutiges Selbstopfer zum immerwährenden unblutigen Dank- und
Sühnopfer seiner Kirche und uns werden die Früchte des Erlösertodes

zugewendet.
Die Utrechter Erklärung vom 24. September 1880 beschäftigt

sich klar abgrenzend und abschirmend mit diesem Sachverhalt:
«Die eucharistische Feier in der Kirche ist nicht eine fortwährende
Wiederholung oder Erneuerung des Sühnopfers, welches Christus
ein für allemal am Kreuze dargebracht hat, sondern ihr
Opfercharakter besteht darin, dass sie das bleibende Gedächtnis
desselben ist und eine auf Erden stattfindende reale Vergegenwärtigung

jener Einen Darbringung Christi für das Heil der erlösten

Menschheit, welche nach Hebr. 9, 11. 12 fortwährend im Himmel
von Christus geleistet wird, indem er jetzt in der Gegenwart Gottes
für uns erscheint (Hebr. 9, 24). Indem dies der Charakter der Eucharistie

bezüglich des Opfers Christi ist, ist sie zugleich ein geheiligtes
Opfermahl, in welchem die den Leib und das Blut des Herrn
empfangenden Gläubigen Gemeinschaft miteinander haben» (1 Kor.
10,17)2).

I.
Schon in der alten Kirche heisst die Feier der Eucharistie ein

Opfer. Wir finden Bezeichnungen, die das ganz deutlich werden
lassen : {fvaia, nQooipoqa, oblatio, sacrificium. Und immer wieder wird
diese Bezeichnung begründet und erklärt durch den Hinweis auf den

Zusammenhang mit dem Opfer am Kreuz. Demnach liegt der Sinn
der Eucharistiefeier ganz deutlich im Gedächtnis des Erlösungswerkes

und in der Gemeinschaft des heiligen Bundesmahles im
Neuen Testament. Der Aspekt als eines Opfers der Kirche ist in der
Erklärung nicht ausdrücklich bezeichnet, weil er in der ganzen
nachtridentinischen Theologie nur wenig hervortritt. Er ist aber auch
nicht ausgeschaltet schon durch den Bezug auf 1 Kor. 10, 17, wo
wir eines der bedeutsamsten Dokumente für die Auffassung der
Urkirche vom Geheimnis der Eucharistie als einer Wirklichkeit der
Gegenwart des Herrn und der inneren Lebensverbindung mit ihm
vor uns haben wie die gesamte paulinische und johanneische Theologie

überhaupt. Das Opfer Christi ist Opfer der Kirche durch die
lebensvolle Verbindung der Kirche mit ihm. Sie ist sein geheimnisvoller

Leib, mit ihm als dem Haupt wirkend und lebend. «Weil es

ein Brot ist, sind wir ein Leib als die vielen; denn wir nehmen alle
teil an dem einen Brote» (1 Kor. 10, 17).

2) Hirtenbriefe von Dr. Joseph Hubert Reinkens, Bonn 1897, S. 210 f.



— 4 —

Die Eucharistiefeier ist ein relatives Opfer, steht immer in
Beziehung zum Opfer des Herrn und darum dürfen alle Ausdrücke,
wie Opferung, Darbringung u.a. nur relativ verstanden werden.
« Sooft ihr dieses Brot esst und den Kelch trinkt, verkündet ihr den
Tod des Herrn bis zu seiner Wiederkunft» (1. Kor. 11, 26). Deutlicher

kann dieser Bezug nicht ausgesprochen werden, der gleichzeitig

das Gedächtnis betont und auch das eschatologische Moment
nachdrücklich heraushebt. Der Tod wird als der Gipfel des

Erlösungswerkes betrachtet.
Durch seine Stiftung beim letzten Abendmahl hinterlässt

Christus seiner Kirche ein sakramentales Opfer. Hier liegt die
wichtigste theologische Erkenntnis der Eucharistiefeier, dass Christus
am Kreuz seine Braut, die Kirche, mit seinem Blute erkauft und in
ihrer sakramentalen Wesenheit begründet hat, dass er gerade in der
Stiftung des sakramentalen Opfers sein einmaliges blutiges Opfer
zum ständigen unblutigen Opfer der Kirche macht. Die Kirche ist
allerdings nur «minister sacrificii», während der Herr selbst «sacerdos

et pontifex», «ipse offerens, ipse et oblatio» ist. Sein Leib, die
Kirche, feiert nach seinem Geheiss und in der Kraft seines Auftrags
«sein Gedächtnis» und so wird es zu ihrer Handlung und ihre Handlung

ist ein wahrhaftiges Opfer. «Passio est enim Domini sacrificium
quod offerimus.» (Cyprian, Ep. 63, 17 CSEL 3, 714.) «Ipse offerens,
ipse et oblatio. Cuius rei sacramentum quotidianum esse voluit
Ecclesiae sacrificium, quae cum ipsius capitis corpus sit, se ipsam

per ipsum discit offerre» (Augustinus, De civ. Dei 10, 20 CSEL
401 S. 481).

Der Opfercharakter der Eucharistiefeier ist in den wichtigsten
Väterschriften deutlich und unzweideutig gegeben. So nennt schon

Clemens von Rom Christus xòv àQxieqéa xwv nQoacpoqibv rjpwv (ad Cor.

36,1), Justinus gebraucht ähnliche Bezeichnungen (Dial.c.Tryphone
c. 41 PG 6, 564) und in der Didache c. 14 ist der Ausdruck êvata
zweimal verwendet. Ignatius von Antiochien spricht vom êvaiaaxr]-

Qiov. Und von Hippolyt von Rom ist folgendes Gebet überliefert:
«Memores igitur mortis et resurrectionis eius offerimus tibi panem et
calicem... » Deutlicher könnte der Gedanke des Gedächtnisses und
des Opfers nicht mehr zur Darstellung gelangen. Wir erkennen deutlich

die Wurzel unseres heutigen Anamnesengebetes. Eine eigentliche

Darbringung in den Gaben von Brot und Wein zu sehen, die

zur Eucharistie auf dem heiligen Tisch niedergelegt wurden oder

gar in denjenigen, die von den Gläubigen zur Agape oder für wohl-



tätige Zwecke gespendet wurden, verbietet uns die geschichtliche
Forschung anzunehmen, da dieser Gedanke im Hinblick auf das

Opferwesen der Juden und Heiden ausgeschlossen war. Noch der
Barnabasbrief enthält eine entsprechende Abgrenzung c. 2, 6: pi]
âv&QU)7io7ioir]xov ë%r] xijv jiQoaipogàv.

So besteht der Opfercharakter zunächst nur in Worten, in dem

mit dem Mahl verbundenen Dankgebet. Noch Justinus steht auf
diesem Standpunkt. (Dial. c. Tryphone c. 117. - Apol. I 67, 1. 6.)
Die Kollekte wird wohl bei ihm schon erwähnt, steht aber völlig
ausserhalb des Zusammenhangs, folgt erst nach der Eucharistia und
wird mit keinem Wort als Darbringung oder Opfer gekennzeichnet.
Allerdings schon unter Tertullian beginnt sich eine neue Entwicklung

abzuzeichnen, die dann unter Irenäus ihren Gipfelpunkt
erreichen soll. Diese Entwicklung muss auf dem Hintergrund des

damals in der Gnosis aufbrechenden Spiritualismus gesehen werden,
der aller äusseren Gabe abhold ist und das Leibliche und Materielle
verachtet. So beginnt schon der sonst so rigorose Tertullian einen
anderen Standpunkt zu vertreten. (De or. c. 28 CSEL 20, 198 f. und
De exh. cast. c. 11 CSEL 70,146 f.) Irenäus betont (Adv. haer. IV 18,
1 PG 7,1024 f. al. IV 31, 1 Harvey II 201) gegen die Gnostiker, dass

wir in der Eucharistie «die Erstlinge der Schöpfung» darbringen.
Aber auch er tritt dafür ein, dass die innere Gesinnung und die
Hingabe des Herzens entscheidend sei und dass erst die Eucharistie des
Leibes und Blutes Christi das reine Opfer darstelle, von dem Ma-
lachias 1 geweissagt hat. Erst in Christus wird die ganze Schöpfung
zusammengefasst und Gott dargebracht. Brot und Wein sind Symbole

der inneren Herzenshingabe. Nun wird auch ihr Herbeibringen
weiter ausgebildet und der im Wesenskern der Eucharistie liegende
Opfercharakter nicht nur im Wort, sondern auch im Ritus zur
Darstellung gebracht.

Seit dem Beginn des 3. Jahrhunderts finden wir die ersten
Nachrichten vom Gabenopfer der Gläubigen, das der Eucharistie
vorausgeht, verschiedenartig ausgestaltet und teilweise zum eigentlichen

Opfergang geformt wird. In der römischen Messfeier des
3. bis 6. Jahrhunderts hat die mit Irenäus beginnende Wertung der
materiellen Gabe in Ritus und Gebet einen Ausdruck gefunden, der
stärker ist als in anderen Liturgien 3).

3) Schon sehr bald finden wir die Elemente der eucharistischen Feier
stellvertretend für die «Oblationen». Die «Oratio super oblata» wird darüber
gesprochen und sogar der Segen am Schluss dos Kanons.



Bei Hippolyt erfolgt die Herbeibringung {jiQoacpoQa) durch die
Diakone. Im Orient (4. bis 5. Jahrhundert) wird die Übertragung
der Gaben zum Altar zu einem feierlichen Zug der Kleriker, der an
die unsichtbaren Scharen der himmlischen Geister gemahnt, wie es

auch die dabei verwandten Hymnen ausdrücken. In der
byzantinischen Liturgie beginnt die Missa fidelium mit der peyâXr\ dooôoç,
in der die Opfergaben unter dem Gesang des Cherubikon von der
Prothesis durch das Schiff der Kirche zum Altar übertragen werden,
worauf der Friedenskuss und das Glaubensbekenntnis folgen. In der
gallischen Liturgie beginnt die Opfermesse mit einer feierlichen
Prozession, in der der Klerus die Gaben zum Altar überträgt - die

Gabendarbringung der Gläubigen hat bereits vor der Messe

stattgefunden. Es ist der Einzug des triumphierenden Christus, der
begleitet wird vom «Sonus» und abgeschlossen wird mit einem
weiteren Gesang.

Wenn noch bei Justinus die Gaben einfach und ohne besondere
Förmlichkeit herbeigebracht wurden aus der bereits erwähnten
Distanzierung zum jüdischen und heidnischen Opferwesen, so

finden wir doch auch schon den sehr bedeutsamen Ausdruck «oblatio
sanctae ecclesiae» bei Hippolyt von Rom. Der Blick ist nur auf die
himmlische Gabe gerichtet. Als Reaktion auf die Gnosis erhält die
Eucharistie eine neue Beleuchtung und das Herbeibringen und
Zurüsten der Gaben wird jetzt in die liturgische Handlung
einbezogen.

Dem unsichtbaren Gott kann aber eine Gabe nur gegeben werden,

indem man sie aus dem eigenen Besitz entfernt und als Gott
geweiht bezeichnet. Die Art dieser Darbringung, Bezeichnung,
Weihe, Opferung hängt natürlich von der Natur der Gabe ab. So

wird z.B. der Weihrauch verbrannt, das Opfertier geschlachtet, das

Opferfleisch verbrannt, der Wein ausgegossen, aber auch die
einfache Niederlegung einer Gabe an heiliger Stätte, am Altar, drückt
diese Haltung und Gesinnung aus.

Das eucharistische Opfer ist von Christus so eingesetzt, dass es

von Brot und Wein seinen Ausgang nimmt, aber erst nachher zur
eigenthchen Gabe wird. Die Weihe wird vollzogen an einem Gegenstand,

der im eminenten Sinne die Welt und das Menschenleben

bedeutet, weil die Menschen davon ihr Leben fristen - und diese
Gabe wird zum Träger des Heiligsten zwischen Himmel und Erde,
zur Opfergabe von Golgatha, von der sie ein Abbild ist. Christus



vollzieht das Opfer, um uns als seine Kirche in sein Pascha hinein-
zunehmen: in sein Hinübergehen aus dieser Welt zum Vater. Sein

Opfer soll zum Opfer der Kirche werden. Er setzt es sakramental

gegenwärtig und nicht nur die Früchte des Kreuzesopfers sollen uns

zugeeignet, sondern das Kreuzesopfer selbst, das Opfer als solches

soll an uns und für uns dargestellt werden. Wir sollen mit dem

Kreuzesopfer sakramental bezeichnet und so in das Keuzesopfer
sakramental hineingestellt werden. Denn christliches Leben hier auf
Erden heisst Nachfolge Christi, aber nicht nur im ethischen und

moralischen, sondern zu allererst im sakramentalen Sinn. Die Sakramente

vollziehen an uns, was sich an Christus ereignete und was
Christus tat und litt, um in seine Herrlichkeit einzugehen. Das ist
ein ganz wesentlicher Sinn der Sakramente, wenn er auch nicht bei

jedem Sakramente gleich deutlich gegeben ist. So vollzieht z. B. die
Taufe an uns in sakramentaler Weise das Sterben und Auferstehen
Christi und im sakramentalen Opfer der Eucharistie vollzieht sich

an uns und für uns das Kreuzesopfer Christi als Opfer seiner Kirche.
Die Symbolik der Sakramente ist von ausserordentlicher Wichtigkeit

für ihr richtiges Verständnis. Sie muss daher stärker in den

Vordergrund gestellt werden gegenüber der Ursächlichkeit, wie es

die einseitige Betrachtung der Scholastik tut, die es dadurch
allmählich mehr und mehr zu einer Verdunkelung des Sachverhaltes
kommen liess. Darauf mit Nachdruck wieder hingewiesen zu haben
ist ein unschätzbares Verdienst von G. Söhngen (Symbol und
Wirklichkeit im Kultmysterium, Bonn 1940).

Die dargelegten Gedanken sind eine notwendige Konsequenz
aus der Stiftung des neutestamentlichen Bundesmahles und der
paulinischen Lehre vom mystischen Leibe Christi.

IL
Die Eucharistiefeier ist ein Mahl, das Christus mit seiner Kirche

und die Kirche mit ihrem Herrn hält : Christus gibt sich seiner Kirche
zur Opfergabe hin, damit die Kirche ihren Herrn, seinen Leib und
sein Blut Gott dem Vater darbringe, wie der Herr sich selbst am
Kreuze seinem himmlischen Vater dargebracht hat. Dass die
Eucharistiefeier nicht nur ein Mahl und Opfer, von Christus für die Kirche
bereitet, sondern auch ein Mahl und Opfer, von der Kirche mit
Christus gefeiert, ist, drückt sich in der Opfergabe, vornehmlich in
ihrer Gestalt klar und deutlieh aus. Wie die Apostel auf Befehl des



— 8 —

Meisters das Ostermahl bereiteten (Luk. 22, 13), so bereiten seine

Jünger gemäss der Stiftung des Herrn das Ostermahl der
Eucharistiefeier bis zum Ende der Weltzeit. Denn Christus hat sich seiner
Kirche unter den Gestalten von Brot und Wein geschenkt, um seine

Opfergabe sichtbar als Opfergabe der Kirche hinzustellen.
Die eigentliche Opferdarbringung geschieht in der

Doppelkonsekration mit Rücksicht auf den relativen Charakter der
Eucharistiefeier (Salmeron, Lessius). Die von Odo Casel vertretene
Mysterientheorie behauptet, dass die eine Opfertat Christi auf Grund der
Konsekration eine neue Gegenwart erhält. Jungmann kritisiert
diese Theorie folgendermassen: «Die Verschiedenheit der
Darbringung wäre also auf das geringste denkbare Mass zurückgeführt,
auf ein Mass, bei dem überhaupt von einer neuen ratio offerendi
kaum mehr die Rede sein könnte und bei dem es unklar bleibt, wie
die Eucharistie noch unser Opfer genannt werden kann und ob wir
in eine mehr als nur äusserliche Beziehung zum Opfer Christi
treten 4).» Jungmann übersieht dabei allerdings die gesamte Theologie

paulinischer und johanneischer Prägung, die allzeit ein gemeinsames

Handeln Christi mit seiner Kirche heraushebt. Die Schwierigkeit

im Zeitbegriff vermeidend, ergänzt und sucht Casel abzuändern
der genannte G. Söhngen, der damit der Mysterienthéorie eine neue
Wendung gegeben hat. Nach ihm wird die Heilstatsache nicht in
sich im sakramentalen Geschehen gegenwärtig, sondern im
Empfänger des Sakramentes. Söhngen bekennt sich damit eindeutig und
theologisch korrekter als Jungmann zu der Auffassung, dass das

Kreuzesopfer dadurch sakramental gegenwärtig wird, dass Christus
sein Opfer als das Opfer seiner Kirche vollzieht. Die Kirche ist nicht
untätig, sie handelt im Namen und Auftrag Christi, bringt Gott ihre
Gabe dar, die dann zum Opfer Christi wird.

Wenn andere im Konsekrationsvorgang die neue Darbringung
sehen, in der das Kreuzesopfer in diesem Punkt des Raumes und der
Zeit wieder vor das Antlitz des himmlischen Vaters hingestellt wird,
dann hauptsächlich deshalb, um den Definitionen des Tridentinums
besser gerecht zu werden. Die neue Darbringung ist auch ihrerseits
ein Opfer, zwar nicht selbständig, aber als kultische Ausweitung des

einmaligen, allein heilsgründenden Opfers auf Kaivaria, das im
Blickfeld des Hebräerbriefes liegt. (Karl Rahner, Die vielen Messen
und das eine Opfer. Freiburg 1951.)

4) Josef Andreas Jungmann S. J., Missarum sollemnia3, Freiburg
1952, I S. 242 f.



— 9 —

Der Gegensatz der beiden Auffassungen dürfte jedoch nicht so

unüberwindlich sein, wenn er mehr aus einer theologischen als einer

philosophisch-scholastischen Schau betrachtet wird. Das objektive
Gedächtnis im Sinn der Mysteriengegenwart (das vergangene
Geschehen tritt nicht in seinem historischen Verlauf, sondern im «

Sakrament» jedesmal neu in die Zeit) dürfte kaum etwas anderes

meinen als die «Hinstellung» des Kreuzesopfers «in diesem Punkt
des Raumes und der Zeit».

Brot und Wein sind unsere Gaben, die wir zum Altare bringen
und auf dem Altar darbringen und die wir durch die Priester der
Kirche mit heiligen Worten und Zeichen zubereiten, damit Christus
unsere Gaben zur Opfergabe des Kreuzes mache und so seinen

Opferleib und sein Opferblut sichtbar auch als unsere Gaben
hinstelle, die wir unter den Gestalten von Brot und Wein dem Vater im
Himmel darbringen.

Bezeugt wird dieser Sachverhalt vor allem in dem Gebete
unmittelbar vor und unmittelbar nach dem Einsetzungsbericht. « Gott,
wir bitten Dich, nimm in Gnaden dieses Opfer an, segne es, weihe es,

empfange es zu Deinem Wohlgefallen, damit es uns werde der Leib
und das Blut Deines vielgeliebten Sohnes, unseres Herrn Jesus
Christus.» - «Herr, darum gedenken wir, Deine Diener und Dein
geheiligtes Volk, des glückseligen Leidens, der Auferstehung und der
hehren Himmelfahrt Deines Sohnes, unseres Herrn Jesus Christus,
und bringen Deiner erhabenen Herrlichkeit ein reines, heiliges und
unbeflecktes Opfer dar: das heilige Brot des ewigen Lebens und den
Kelch des immerwährenden Heiles. »

Der Gegenstand der Liturgie ist Tod und Auferstehung Christi.
In ihr pulst der Rhythmus des Vergehens und Neuwerdens, den
Goethe als Bedingung aller Menschlichkeit gedeutet hat. Nicht nur
im Verlauf des Kirchenjahres, sondern in jeder Eucharistiefeier ist
das Thema der Passion und Auferstehung Christi vergegenwärtigt.
So enthält die Eucharistiefeier in ihrem innersten Kern das Ideal
der Lehre Jesu : die Forderung der Nachfolge bis zum Kreuz.

Für die Liturgie ist das Gedächtnis die Vergegenwärtigung des

Heilsgeschehens in jenem unbedingten Sinn, in dem das historische
Ereignis durch die heilige Handlung in die Gegenwart gerufen wird.
Die Liturgie handelt vom Leben Jesu nicht im Sinne der Geschichte
oder der Biographie, sondern erlebt es als mystische Wirklichkeit5).

5) Romano Guardini, Vom Geist der Liturgie, Freiburg 1918, Dietrich
von Hildobrand, Liturgie und Persönlichkeit, Salzburg 1933, Anton Baumstark,

Vom geschichtlichen Werden der Liturgie, Freiburg 1923.



— 10 —

Seine geschichtliche Individualität ist im Sinne des Hebräerbriefes
in eine allgemeine und ewige, Welt und Zeiten transzendierende
Bedeutung verklärt, die allen ermöglicht, an seinem Leben
teilzunehmen. Wir stehen im ewigen Heute Gottes, vor seinem himmlischen
Altar, als Glieder seines Leibes mitgeopfert und hineingenommen in
die Verklärung des Hauptes. Der Christus der Liturgie ist der neue
Adam, der erlöste Mensch überhaupt, in dem jeder Christ seine

Wirklichkeit und den Sinn seiner Existenz erfährt. In den alten
Messliturgien sind die historischen Osterereignisse und deren
Wiederbegehung im Kultus noch ganz eins und ungeteilt («heute», «am
heutigen Tage»), so class der Vollzug der Eucharistiefeier im «Ge-

lasianum» mit «Urerlösung» bezeichnet wird: «Familia tua deus et
ad celebranda principia suae redemplionis desideranter occurrat.»

Die Art der Vergegenwärtigung ist real und lässt eine Deutung
im Sinne von Schein, Abbild oder Sinnbild nicht zu. Im Leiden
Jesu stellt die Liturgie in ihrem Erlebnis Tod und Begräbnis des

Menschen dar, die Auferstehung des Erlösers verheisst nicht nur,
sondern bewirkt unsere eigene Auferstehung. Die Liturgie ist darum
wesentlich Handlung, Mysterium, Mysterienhandlung.

Die heidnischen Mysterien wollen den Mythos mit der Gegenwart

verschmelzen, das christliche Mysterium verschmilzt die
Geschichte mit der Gegenwart. Die Verschmelzung von Vergangenheit
und Gegenwart, die Durchdringung des Geschichtlichen mit dem

Heihgen ist das innerste Wesen der Liturgie. Text und Handlung
des Kanons sprechen daher zwei Gedanken deutlich aus: die Idee
des heiligenden Opfers, in dem jeder Gläubige das Ostermysterium
an sich erfährt und mitvollzieht (sich zu eigen macht) und die
Vergegenwärtigung des Tuns Jesu im Abendmahlssaal als feierliche
Bestätigung dieser Realität.

Der Teilnehmer wird in das Mysterium einbezogen und mit
Gott vereint. Christi Tod war Opfertod. Darum muss das Opfer
miterlebt werden. Es ist die mystische Selbstdarbringung im Organismus

der Kirche. Die Idee der Weihe vergegenwärtigt den Ernst der
heiligen Handlung, den fordernden Anspruch, mit welchem sie sich

an die Teilnehmenden wendet. Die Mosaiken von S.Apollinare in
Ravenna werden uns weitere Aufschlüsse und Hinweise geben 6).

6) Otto Georg von Simson, Die Liturgie als heilige Handlung und
Dichtung. (Universitas, Stuttgart 1948, Jahrgang 3, Seite 1 ff. und 129 ff.)
Diese interessante und eigenwillige Abhandlung ist auch für dio folgenden
Ausführungen mehrfach herangezogen worden.



— 11 —

Die Märtyrer und Heiligen werden hier nicht nur dargestellt im
Sinne des Gebetes um ihre Fürsprache, auch nicht nur wegen der
Bitte um die künftige Gemeinschaft mit ihnen, sondern sie werden
hier im Augenblick der Gabenweihe gegenwärtig gesehen. Die
opfernde Gemeinde weiss sich mit den Heiligen verbunden. Die

ganze Welt, Zeit und Ewigkeit werden zur Gegenwart. Das ist einer
der tiefsten Gedanken der Messliturgie, den uns die Mosaiken von
Ravenna wieder näher bringen. In gleicher Weise bringt diesen
Gedanken das Epiklesengebet des römischen Kanons zum Ausdruck:
«Allmächtiger Gott, wir flehen in Demut zu Dir: Lass dieses Opfer
durch die Hände Deines heiligen Engels emportragen auf Deinen
himmlischen Altar, vor das Angesicht Deiner göttlichen Herrlichkeit,

damit wir alle, die wir in dieses Altares Gemeinschaft den
hochheiligen Leib und das Blut Deines Sohnes empfangen, erfüllt werden
mit der Fülle der himmlischen Segnung und Gnade.»

In der Eucharistiefeier wird ein zweifaches Opfer vollzogen: die

Heiligung von Brot und Wein und die Heiligung der Gläubigen.
(Augustinus, sermo 227 in die paschae 4 PL 38, 1099.) «Dass ihr
euere Leiber gebet zum Opfer, das da lebendig, heilig und Gott
wohlgefällig sei, welches sei euer vernünftiger Gottesdienst» (Röm.
12, 1). Dieser Vers wird verstanden als Aufforderung zum Opfer im
Mysterium und zum Opfer im Martyrium. (Petrus Chrysologus,
Sermones 108 und 109 PI, 38 S. 632 ff.) Der Märtyrer wird als
Liturge gesehen. Er verkörpert die Gesinnung, in der jeder Christ
das liturgische Opfer vollziehen soll. Anderseits wird die heilige
Handlung als mystisches Martyrium aufgefasst. Ähnliche Gedanken
sind in der syrischen Jakobitenliturgie ausgesprochen: «0 reines
und makelloses Lamm, du hast dem Vater zur Tilgung der Sünden
und zur Erlösung der ganzen Welt ein wohlgefälliges Opfer
dargebracht: gewähre uns, dir uns selbst zu opfern als ein lebendiges
Opfer. deinem Opfer ähnlich, welches für uns dargebracht ward,
o Christus, unser Herr in Ewigkeit. Amen.»

Die Opfergabe stellt mystisch zugleich den Opfernden dar und
den erlösenden Gott. (Vgl. die dionysischen Mysterien!) Das Ganze
wird nur verständlich durch die Theologie des Corpus Christi
mysticum.

Die Tötung des Opfertieres war in den heidnischen Mysterienkulten

als magische Abbildung des göttlichen Todes gemeint und
durch das Mahl wurde der Gläubige jener Kraft teilhaftig, mit
welcher der Gott den Tod überwunden hatte.



— 12 —

Jenes Urerlebnis deutet die Messliturgie an durch das
Offertorium. Die Gebete des Offertoriums sollen den Gedanken
aussprechen, der früher im Opfergang in feierlicher Handlung vollzogen
wurde. Eine sehr ausdrucksstarke Darstellung der Opferprozession
finden wir auf den Mosaiken der Konstantinischen Basilika in
Aquileja. Augustinus betont, dass sich der Gläubige in seiner Gabe
selbst aufopfere. Die Gabendarbringung war darum untrennbar mit
dem Empfang der Kommunion verbunden, ja erschien ebenso

wichtig. Die Synode von Mainz (9. Jh.) nennt die Opferspende ein

«magnum remedium animarum».
In den alten Secreten leben die Gedanken des Opferganges fort :

«Herr, unser Gott, wir bitten Dich: heilige diese Opfergabe durch
die Anrufung Deines heihgen Namens und mache durch sie uns
selber zur vollendeten, ewigen Opfergabe für Dich.» Erst die
Erinnerung an die Märtyrer verleiht diesem Gedanken die Kraft des

Erlebnisses.
Die Prozessionen der Mosaiken kommen dort zum Abschluss,

wo in der Opferprozession die Gemeinde ihre Opfergaben vor dem
Altare niederlegte. Für die Christen des 6. Jahrhunderts war die

Bedeutung des kultischen Gehaltes um so klarer, als die
eucharistischen Brote kranzförmige Gestalt hatten und sogar coronae
genannt wurden. (Gregor d. Gr. Dialogorum liber IV 55 PL 77, 417:
«duas secum oblationum coronas detullit.») Auch bei der
Sabbatmahlzeit ist die Gestalt des Brotes kranzförmig. Die Beziehung zu
den Kronen der Märtyrer, die in den Händen getragen werden, ist
augenfällig. Der christliche Glaubenszeuge trägt die Krone nicht
auf dem Haupte, weil er nur eine Krone kennt: Christus. (Vgl. die
Kronensymbolik des N.T.: l.Kor. 9, 25. - 2.Tim. 4, 7. - l.Petr.
5, 2 ff. - Offb. 2, 1 ff. - A.T.: Ps. 20, 4. Tertullian, De corona
15 PL 2, 122. - Minucius Felix, Octavius 38 PL 3, 370.)

Die Darstellung des Opfers Christi in S.Apollinare in Classe

wird durch die Transfiguration versinnbildet - allerdings statt des

verklärten Christus ein Kreuz. Ursprünglich wurde in der
liturgischen Sprache die Konsekration oder Wandlung mit «Trans-

figuratio» bezeichnet. In der ambrosianischen Liturgie finden wir
am Schluss des Gebetes vor dem Einsetzungsbericht den Satz:
«quod figura est Corporis et Sanguinis Domini nostri Jesu Christi.»
(S.-J.Brinktrine, Die transformatio (transfiguratio) corporis et
sanguinis Christi in den alten abendländischen Liturgien. - Theologie

und Glaube, Band VIII 1916.)



— 13 —

Es besteht ein inniger und unlöslicher Zusammenhang zwischen
dem Martyrium und der Eucharistie. Ignatius bezeichnet sich als
den «Weizen des Herrn» (Ign. Rom. 4 PG 5, 807), und Polykarp als
das «Opferbrot im Backofen» (Polyc. PG 5 1039). Cyprian sieht sich
als Priester bei der Vorbereitung des eucharistischen Opfers, wenn er
Märtyrer zum Tode vorbereitet (Cypr., Ep. 57, 3 CSEL III 3, 652).
Das Blut der Märtyrer hat Anteil an der erlösenden Kraft des Blutes
Christi, weil ja auch das Mysterium der mystische Wiedervollzug
der Passion ist.

Allerdings ist die liturgische Handlung durch folgende Merkmale

gekennzeichnet: 1. Sparsamkeit der Mittel des sinnlichen
Ausdrucks. Es handelt sich lediglich um die Andeutung des Erlebnisses,
nicht mehr. 2. Die Zeichen sind nicht nur Symbole, sondern heilige
Mächte, sonst blieben sie in sich selbst unverständlich und
widerspruchsvoll. 3. Die liturgische Handlung ist nicht Darstellung,
sondern Vollzug, Erlebnis innerer Wirklichkeit. Jeder Christ handelt
mit - als Opfer und Priester zugleich. In der Liturgie der alten Kirche
war diese theologische Tatsache nicht nur in der Idee, sondern auch
in der Handlung gegenwärtig.

Die Opferprozession hat der Architektur den Ausdruck des
Wandeins und des Strömens mitgeteilt und das Element einer
eindrucksvollen Dynamik entwickelt. Die Liturgie der Ostkirche hat -
wohl im Gegensatz zum Arianismus - die Opferprozession der
Gläubigen durch den Grossen Einzug des Klerus mit den Opfergaben
ersetzt. Gleichzeitig entwickelte sie-sicher nicht so ganz zufällig-den
Typus der Zentralkirche mit ihrer Statik und in sich gerundeten
Ruhe und Beschaulichkeit. Die Mosaiken von Ravenna sind nur
verständlich auf dem Hintergrund der Liturgie.

Wir müssen hier noch einmal ganz deutlich sagen, dass die
heilige Handlung das Herz der Liturgie ist. Die Gebete der
Messliturgie werden erst durch die Handlung ganz verständlich. «Tuet
dies zu meinem Gedächtnis » Und das ist das Verhängnis der
Reformation, dass Wort und Handlung voneinander getrennt wurden,
ja dass das Wort verabsolutiert wurde. So wandelte sich das Wesen
des Wortes und verlor in seiner Vereinsamung seine heilige,
ehrfurchtgebietende Gewalt. Das heilige Wort als Ausdruck der
subjektiven Empfindung kann nicht von der Handlung geschieden oder
ihr entgegengesetzt werden. Das Gebet ist auch nicht Ausdruck
eines individuellen Anliegens, sondern das «personare» der Stimme
Gottes durch die Stimme der Seele. Die «persönliche» Bedeutung



— 14 —

der hl. Sprache hat Form und Inhalt der Liturgie gestaltet. (Nicht
der Inhalt, sondern die Gestaltungsweise bestimmen das Wesen der

Liturgie!) Die Liturgie darf darum nicht zuerst als Theologie und
Lehre aufgefasst werden, aus ihr spricht vielmehr die Ehrfurcht vor
der heiligen Gewalt des Wortes. Liturgie ist opus Dei, nicht
Menschenwerk. In ihr werden die Ereignisse und Lehren der Bibel zur
Mysterienhandlung, gewinnen eine neue Gegenwärtigkeit. «Da wir
mit Christus nur Einen Leib bilden, ist es nicht natürlich, dass wir
auch nur Ein Herz haben und Eine Stimme, dass die Empfindung
und Sprache des Einen auch die Empfindung und Sprache aller
sind?» (Augustinus, Enarr. in Psalm. 69 PL 36, 866.) Es ist ein

Irrtum, zu glauben, die Liturgie wäre nur ein Ausdruck des Dogmas

- letztlich selbst nur Lehre. Eine gewaltsame Einwirkung des
Verstandes würde ihr Wesen zerstören. Ihre Schönheit gründet vielmehr
in der Glut des Erlebnisses. Hier vollzieht das Christentum eine
hoch bedeutsame und wesentliche Scheidung, welche den Begriff
des heiligen Wortes scheidet von der Idee des Magischen. In der

Magie erhält das Wort eine autonome, vom Menschen unabhängige
Gewalt - in der Liturgie hingegen wirkt im heiligen Wort Gott selbst
durch die Mitwirkung des frei zustimmenden Menschen. Die
Erklärung ist nicht Lehre, sondern Realität, die sich im Leben des

einzelnen auch in dieser Welt, in dem Wandel von Tag und Nacht,
ja in der ganzen Geschichte vollzieht. Dieses Erlebnis ist die
Entstehung der abendländischen Liturgie. Das gleiche Mysterienerlebnis

von der Allgegenwart und Allwirksamkeit der Oster-

geschehnisse spricht aus der gesamten Liturgie, über alle Dialektik
erhaben, als die Ahnung alles Lebendigen. Die Liturgie ist darum
Handlung, Weihe und göttliches Werk zugleich.

Darüber hinaus ist die LiturgieFeier. Ernst und herbe Nüchternheit

zeichnen sie aus und von beschränkender, massvoller Schlichtheit

ist die Form. In ihr zeigt sich das Persönliche, Individuelle
überall umfangen von dem Allgemeinen. Sie ist niemals persönliches
Bekenntnis und darum ist es auch kein Zufall, dass sie anonym ist.

Die Liturgie hat nicht die Aufgabe, das christliche Urerlebnis
zu gestalten, sondern in seiner kultischen Realität, welche die Augenzeugen

erlebt hatten, für die Nachwelt zu verewigen. Daraus ergibt
sich ein dauerndes Wachstum, das über den Genius einzelner
hinweg, die es förderten, uns als stetiges Fortschreiten zum Allgemeingültigen

erscheint. Gewiss hat Benedikt von Nursia einen
massgeblichen Einfluss bei der Gestaltung des kirchlichen Stunden-



— 15 —

gebetes, aber er tritt doch vor dem universalen Wesen der Liturgie
als Verfasser zurück. Dasselbe gilt für den Kanon, wenn wir Namen,
wie Gregor den Gr., Leo den Gr., Gelasius, Firmicus Maternus oder

Hippolyt nennen.
Die Liturgie ist das Gebet der Gemeinschaft, ohne das persönliche

Element auszuschalten. Darüber hinaus ist sie so sehr
Gemeinschaftswerk, dass selbst im Sprechendes einzelnen immer die Stimme
der ganzen erlösten Menschheit laut wird. «Totius mundi una vox
Christus» (Hieronymus).

In der Liturgie lebt das Abendland fort. Sie hat die Geschichte
der abendländischen Völker bewahrt. Die Denkmäler und Dome
mögen versinken und vergehen, aber die heiligen Gestalten bleiben

gegenwärtig, deren Gedächtnis diese Stätten geweiht hat.

III.
Der Teil der Eucharistiefeier, der gewöhnlich mit Opferung

bezeichnet wird, weil hier Brot und Wein geopfert werden, liegt zwar
vor dem Canon actionis und so ausserhalb des eigentlichen Opferaktes

im sakramentalen Sinn. Darum würde man diesem Teil der
heiligen Handlung besser die Bezeichnung Opferbereitung, Opfer-
zurüstung, Gabenbereitung oder Opfergang geben, um von vornherein
Missverständnissen zu begegnen. Und es sind nicht nur dogmatische
Gründe, sondern auch liturgiegeschichtliche, die uns verbieten, die
«Opferung» auf die gleiche Stufe mit der Konsekration und
Kommunion zu stellen. Dennoch darf die «Opferung» zu den Hauptteilen
der Eucharistiefeier gezählt werden, vielleicht in dieser Art:
Gabenbereitung, Opferweihe, Opfermahl.

Der Kanon hüllte sich durch fränkisch-gallischen Einfluss in das
Mysterium, indem man ihn leise sprach. An seine Stelle tritt als
populärer Ersatz die Oblation (Kerzen, Öl u.a.) als Mitvollzug, in
der man dann (mit der Gabe - Stipendium) die «Opferung» gegeben
sah. Es ist gleichsam die Prolepsis des dem Volk verschlossenen
Kanons für eben dieses Volk, aber weniger zunächst in dem wiederum

dem Volk nicht zugänglichen Gebet als in der Handlung der
oblatio, die allmählich immer üppiger rankt. Wir müssen mit
Thomas von Aquin genau unterscheiden zwischen oblatio und
sacrificium.

Wenn auch die Gabenbereitung selbst kein eigentlich
sakramentales Geschehen ist (keine actio sacramentalis), so gibt sie doch
dem sakramentalen Gedanken, der die eigentliche actio durchzieht,



— 16 —

sprechenden und symbolischen Ausdruck. Brot und Wein, unsere
Gaben, die Gott dargebracht und zubereitet werden, um Christi
Leib und Blut zu werden, versinnbilden die blutige Opfergabe am
Kreuz als die unblutige Opfergabe der Kirche im Abendmahl der
Eucharistiefeier.

Die Opferung oder Darbringung hat das Gepräge einer Schenkung.

Gott dem Herrn und ihm ganz allein wird eine Gabe geweiht.
Ihm wird zurückgegeben «von seinen Geschenken und Gaben».
Der Opfernde entäussert sich der Gabe, er übereignet sie an Gott
und heiligt sie zur Opfergabe, sie wird zum Symbol des Herzensopfers.

(l.Kor. 10, 17. - Did. c. 9, 4. - Const. Apost. VIII 25, 3. -
Cyprian Ep. 69, 5 und Ep. 63, 13 CSEL 3, 754 - 712. Augustin. sermo
227 PL 38, 1100; 229 PL 38, 1103.) Die Aussonderung erfolgt
abschliessend durch die Anrufung des heiligenden Gottes. Mit dieser

Handlung will der Mensch die Allherrlichkeit Gottes, seine Heiligkeit,

Allmacht und Güte in Lob und Dank anerkennen, seine beleidigte

Gerechtigkeit versöhnen und seinen Segen und seine

Verzeihung erflehen. Das Opfer ist mithin eine Art Gebet, aber im
Gegensatz zu dem Gebet, das mit dem Herzen und mit dem Munde
geschieht, ein Gebet des Tuns nach dem Herrenwort: «Ihr sollt
allzeit beten!» und «Nicht jeder, der zu mir sagt: Herr! Herr! wird in
das Himmelreich eingehen, sondern wer den Willen meines Vaters
tut. »

Höchste Betätigung jeder Religion sind Gebet und Opfer. Je
höher und geistiger eine Religion steht, desto höher stehen auch die

Anschauungen über diese beiden wesentlichen und zentralen
Begriffe. Das Opfer ist ebenso wie das Gebet ein Urphänomen im
religiösen Leben der Völker. Es ist unlösbar mit der religiösen Betätigung

verbunden. «Es gibt kein Volk in der Geschichte wie in der
Gegenwart, das nicht Opfer darbrächte» (Augustinus). Selbstverständlich

bleibt, wie beim Gebet, die äussere Gestalt und der Vollzug

der Mannigfalt der jeweiligen Volkstümer angeglichen. Das hat
seinen eigentlichen Grund in der analogen und unzureichenden
Gotteserkenntnis. Bedeutungsvoll ist auch die Motivierung des

Opfers: Sühne, Schuldbekenntnis, Diensterweis und Bitte um die
Güter des Lebens, Ehrfurchtsbezeugung, Lob und Dank.

Sobald ein Opfer mehr sein soll als nur die Überreichung eines

Geschenkes, einer Weihegabe, so wird die Opfergabe bereitet,
hergerichtet und zugerüstet im Hinblick auf ein bevorstehendes Mahl.
Der Sinn ist selbstverständlich erweitert und umfasst auch die



— 17 —

geistigen Lebenskräfte. Die Gaben tragen den Charakter von Nah-
rungs- und Genussmitteln. Sie werden dem Numen geopfert in dem
Zustand, in dem sie auch dem Menschen dienen.

Gemeinsam ist allen Opfern das Darbringen, Darreichen und
Anbieten an die Gottheit. Das Anbieten und Darreichen ist sein
Wesen. Selbstverständlich ist das im N.T. und im Bereich des
Monotheismus überhaupt ein symbolischer Akt. Solange das Opfer diesen
Symbolcharakter nicht hat, ist es eine Verirrung des menschlichen
Geistes. Wird aber die Gabe gespendet als Ausdruck innerer
Ehrfurcht, Liebe, Reue und Dankbarkeit, dann ist sie Gott wohlgefällig.
Die Gabe wird darüber hinaus zum Symbol der Person des Opfernden.

«Schlachtopfer, wenn du sie begehrt, hätt ich gebracht, indes
Brandopfer finden dein Gefallen nicht. Als Opfer gilt vor Gott ein
tiefzerknirschter Geist, ein reuig demutvolles Herz, o Gott,
verschmähst du nicht» (Psalm 50, 18-19). Die Gabe soll darüber hinaus
eine tiefgreifende Beziehung zum menschlichen Leben haben. Das
Opfer ist die erhabenste Betätigung einer Religion.

Christi Opfer ist darüber hinaus nicht nur Symbol, sondern
Wirklichkeit. «Durch diesen Willen sind wir geheiligt durch das
Opfer des Leibes Jesu Christi ein für allemal. » «Darum spricht er bei
seinem Eintritt in die Welt : Schlacht- und Speiseopfer verlangst du
nicht, einen Leib aber hast du mir bereitet» (Hebr. 10, 10 und 5).
«Deshalb, weil ich mein Leben hingebe, liebt mich der Vater, so dass
ich es wieder empfange. Niemand nimmt es von mir, sondern aus
mir selbst gebe ich es hin. Ich habe die Macht, es hinzugeben, und
ich habe die Macht, es wieder zu empfangen. Diesen Auftrag habe
ich von meinem Vater erhalten» (Joh. 10, 17. 18).

Christi Opfer ist aber auch Symbol, denn er ist das Haupt der
Kirche und deshalb schenkt er in der Hingabe seiner selbst auch die
Kirche, deren Symbol er eben ist. So sind wir alle in ihm geopfert,
Gott geweiht und geschenkt und durch dieses Opfer erlöst, versöhnt
und geheiligt. «Denn es gibt nur einen Gott und einen Mittler
zwischen Gott und den Menschen, den Menschen Christus Jesus,
der sich selbst zum Lösegeld für alle hingegeben hat, als Zeugnis zur
rechten Zeit» (l.Tim. 2, 5. 6). Vgl. auch Hebr. 8 und 9.

Christus ist im N.T. das wahre Opfer. Er vertritt uns. «Wie es
durch eine Übertretung für alle Menschen zur Verurteilung kam, so
auch durch des einen Gerechtigkeit für alle Menschen zur
Rechtfertigung des Lebens» (Röm. 5, 18). Er ist das Lamm, das die Sünde
der Welt trägt (Joh. 1, 36). «Er entäusserte sich selbst» (Phil. 2, 7)

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1956. 2



— 18 —

und opfert sich für immer, um «für uns Fürsprache einzulegen»
(Röm. 8, 34 und vgl. Hebr.). Mit Christus tritt der Christ in
Opfergemeinschaft (Röm. 8, 36).

IV.
Das Opfer ist der Gipfelpunkt des Gebetslebens. Allerdings trägt

die Vergeistigung des Opferbegriffes auch eine Gefahr in sich. Man
ist versucht, alle äusseren Akte dabei fallen zu lassen und allein die

Hingabe des Herzens im Gebet zu betonen. Das bedeutet jedoch
die absolute Wendung zum schrankenlosen Individualismus und
Subjektivismus und würde die Kirche zu einer Konstruktion und
einem blossen Gedankenwesen subhmieren. Das Christentum kann
an sich dieser Gefahr nicht erliegen. Es gibt hier nur noch eine

«Xoyixrj êvvoia» oblatio rationabilis, ein pneumatisches Opfer.
Aber dieses Opfer vollzieht sich in einer äusseren liturgischen Feier,
die gemeinsam von Priester und Volk vollzogen wird und an die
Elemente von Brot und Wein gebunden ist. Trotzdem ist dieser
Feier nichts Äusserliches beigemischt, fällt sie nicht ins Materielle.
Denn hinter der sichtbaren und objektiven Handlung steht eine

ganz geistige Wirklichkeit : Jesus Christus und sein einmaliges Opfer
am Kreuz. Und die Gemeinde schliesst sich mit ihrem vom Pneuma
Gottes erfüllten und angetriebenen Willen dem Opfer Christi an und
vollzieht mit ihm - im Organismus seines mystischen Leibes - ihr
geistiges Ganzopfer an Gott. «Die objektive Tat Christi und das

mitfühlende, mitdankende, mitlobende, mitopfernde Tun der
Gemeinde - beide zusammen sind die christliche Eucharistia, das

Opfergebet und Gebetsopfer, der Höhepunkt des christlichen
Kultes7).»

Aus der ontischen Verbundenheit und dem gemeinsamen Wirken,

wie sie zwischen Christus und seiner Kirche bestehen als Braut
und Bräutigam, als Haupt und Leib, als Weinstock und Reben, folgt,
dass die Kirche an dem Opfer Christi teilnimmt, wenn auch in weiblich

empfangender, aber darum nicht weniger aktiver Art. «Christus
ist das Lebensprinzip eines viele Individuen umfassenden Organismus,

den Johannes unter dem Bilde des Weinstockes mit seinen
Reben (Joh. 15, 1 ff.), Paulus unter dem andersartigen Bilde des

Leibes mit seinen Gliedern darstellt, welche letzteres Bild uns bei

7) Odo Casel O. S. B., Das christliche Kultmysterium 3, Regensburg
1948, S. 135. Die ausserordentlichen Erkenntnisse dieses Werkes wurden
auch sonst weitgehend berücksichtigt.



— 19 —

zahlreichen heidnischen Schriftstellern begegnet. In diesem Leibe
ist Christus als Haupt, die von ihm Erlösten und an ihn Glaubenden
als dessen Glieder gedacht. Haupt und Glieder sind in derselben
unlöslichen Einheit vorgestellt, die im Leibe eines lebendigen Wesens
zwischen beiden besteht. Wie erst beide zusammen den ganzen
Menschen bilden, so bilden Christus und seine Jünger zusammen den

«ganzen Christus», totus Christus, wie Augustinus sagt. Der Leib,
dessen Haupt Christus ist, erscheint in den paulinischen Schriften
als Bild für die Ekklesia, die Gemeinde oder Kirche, die mit Christus
in unzerstörbarer Einheit verbunden ist, einer Einheit, die in einem
anderen Bilde auch als die Einheit zwischen Braut und Bräutigam
veranschaulicht wird (Eph. 5, 22 ff.). Und zu diesen beiden
Versinnbildungen der Kirche - Leib - Christi, Braut Christi - tritt im
Epheserbrief noch eine dritte hinzu : das Pleroma - die Fülle oder
Erfüllung oder das Vollwerden Christi (Eph. 1, 23)8).»

Darum steht die Kirche als Opfernde mit unter dem Kreuz, wo
sie ihren Bräutigam und sich selbst zum Opfer bringt. In der
eucharistischen Feier wird durch die Opferweihe der Opfertod des Herrn
im Mysterium gegenwärtig gesetzt (Vasquez). Durch den Vollzug
dieses Mysteriums macht sich die Kirche das Opfer ihres Bräutigams

zu eigen. Durch ihre mystische Eingliederung in Christus als
sein Leib und seine Braut, zugleich mit innerster Selbsthingabe
wird sie zusammen mit Christus zu einem Opfer. Hier wird der
mystische Christus zum wahren Hohenpriester des Neuen Bundes.
Das Mitopfern der Gläubigen besteht zunächst in der sakramentalen
Eingliederung jedes Christen in den Leib Christi durch die Taufe.
Wenn das Haupt opfert, dann opfern die Glieder mit. Daraus
erklärt sich die Notwendigkeit der aktiven Teilnahme an der
liturgischen Feier, auch an der äusseren Gestaltung, weil das Äussere
dazu beiträgt in der leib-seelischen Wechselwirkung, die innere
Anteilnahme zu steigern.

Die Eucharistie ist darum der sichtbare Ausdruck und zugleich
die höchste Lebensbetätigung des mystischen Leibes Christi : Haupt
und Glieder sind vereint in dem Opfer an den Vater.

Gregor von Nazianz sagt in seiner Osterpredigt : «Wir wollen
dem eine Gabe darbringen, der für uns gelitten hat und auferstanden
ist. Ihr meint wohl, ich dächte an Gold oder Silber oder kostbares

8) Friedrich Heiler, Dio Einheit dos Leibes Christi. (Alt-katholisches
Volksblatt, Bonn 1955, 7. Jahrgang, Nr. 3, S. 21.)



— 20 —

Gewebe oder durchscheinende Edelsteine - all dies ist vergänglich,
irdische Materie, von der immer den grössten Teil die Schlechtesten
besitzen.. Wir wollen vielmehr uns selbst als Gabe darbringen, ein
Geschenk, das für Gott am kostbarsten und passendsten ist. Wir
wollen unserem Vorbilde die Abbildlichkeit zurückgeben, unsere
Würde erkennen, unser Urbild ehren, die Bedeutung des Mysteriums
durchschauen, und wofür Christus gestorben ist.. Jeder gebe alles,
alles schenke er als Gabe dem, der sich für uns als Lösegeld und
Austausch hingegeben hat. Er kann aber nichts Grösseres geben, als

wenn er sich schenkt als Kenner des Mysteriums und um Christi
willen alles wird, was jener unsertwegen geworden ist.» (Oratio in
s. Pascha I PG 35, 397 ff.)

Das Mahl, das Christus seiner Kirche bereitet, ist ein lebendiges
Gedächtnis an seinen Tod. Es ist die Vergegenwärtigung seines

ganzen Erlösungswerkes, der ewigen Vermählung mit seiner Braut,
der Kirche (Anamnese). Die Eucharistiefeier ist in ihrem Wesen ein
Mahl, in dem sich Christus zur Opfergabe hingibt, damit die Kirche
ihren Herrn in seinem Leib und Blut dem Vater im Himmel
darbringe als ein «reines, heiliges und unbeflecktes Opfer» (Anamnese).
Es ist dasselbe Opfer, das Christus am Kreuze dargebracht hat, in
seiner Mysteriengegenwart lediglich in Raum und Zeit
hineingestellt, in unseren Raum, in unsere Zeit, in die diesseitigen Dimensionen

der Kirche. Das Opfer verlangt das Opfermahl. «Nehmet hin
und esset Nehmet hin und trinket » Christus bereitet nicht nur für
die Kirche ein Mahl und Opfer, sondern auch die Kirche als der
geheimnisvolle Leib Jesu Christi bereitet ein Mahl und Opfer.

Brot und Wein sind die Opfergaben der Kirche. Christus wollte
sich in diesen Gaben sichtbar darstellen. Er will unter diesen Ge

stalten zur Opfergabe der Kirche werden. Wir bringen Brot und
Wein an den Altar. Sicherlich sind es Gaben, die Gott uns gab,
denn was gäbe es in dieser Welt, was wir nicht empfangen und nur
zu Lehen hätten Aber in diesen Gaben, die wir aus unserem
Gebrauche herausnehmen, die wir Gott übereignen, schenken wir uns
selbst, unsere ganze Persönlichkeit, unser Herz und unser Leben.
Mit heiligen Zeichen und erhabenen Gebetsworten rüsten wir diese

Gaben zu, damit Christus sie annehme und in ihnen gegenwärtig
werde in seiner letzten Hinopferung. So wird unsere Gabe durch ihn
und nur durch ihn sichtbar zur vollgültigen und wohlgefälligen
Opfergabe vor Gott dem Vater. Das geschieht in der Opfergabe, wo
Christus unter uns gegenwärtig wird.



— 21 —

Wir wir bereits klargestellt haben, ist derTeil der Eucharistiefeier,

den wir Opferung nennen, nicht die Opferung im strengen
Sinne, sondern die Bereitung und Herbeibringung der Opfergaben.
Ursprünglich eine reine Handlung, die erst später durch die Zurück-
bildung des Opfergangs mehr und mehr durch Gebete ersetzt wird,
die im Hinblick auf che Opferweihe deren Gedanken und Inhalte
vorausnehmen. Es werden Gedanken des Kanons in gewissem Sinne
verdoppelt und dem Volk ein neuer Kanon gegeben, nachdem der
eigentliche Kanon mehr und mehr aus der Sphäre des Mitvollzugs
herausgenommen ist. Neue Momente liegen in der Darbringung für
bestimmte Anliegen, wohl nahegelegt durch die an dieser Stelle
früher gehaltenen Fürbitten. Die Gaben stellen kein selbständiges
Opfer dar, etwa im Sinne eines alttestamentlichen Speiseopfers,
sondern sie sind nur Hinweis und Zurüstung zum Opfer Christi. Es
sind zunächst irdische Gaben, wie es auch aus den gebrauchten
Termini hervorgeht: dona, munera, oblatio, seltener und offenbar
nur zum Wechsel des Ausdrucks hostia, sacrificium. Im Hinblick
auf die Ganzheitsschau der alten Kirche, die noch lebendig ist, wird
bereits von der «immaculata hostia» gesprochen, die zur eigenen
Sündhaftigkeit im Gegensatz steht.

In zahlreichen Liturgien herrscht zum Offertorium Schweigen.
Gebete, die vereinzelt leise gesprochen werden, tragen heute noch
halbprivaten Charakter. Sie entstammen der Privatmesse ohne
Opfergang. Ursprünglich ist das stille Beten des Zelebranten bei der
Gabenbereitung, bevor er die Secreta spricht. Auch die Bitte um
Gebetshilfe bei der eigenen Oblation des Priesters ist uralt. Die
begleitenden Texte der Oblationshandlung wollen darum nicht den
Charakter und das Gewicht von Orationen in Anspruch nehmen und
weisen darum die freiere Form von Bittrufen und Segenssprüchen
auf. Darum sollten sie auch nicht überschätzt werden.

Das persönliche Tun des Priesters steht stärker im Vordergrund.

Die Gebete sind im Singular abgefasst mit Ausnahme der
Kelchdarbringung, die mit dem Diakon gemeinsam erfolgt. Wir
nnden iür die beiden Opferelemente eine eigene Darbringung und
erkennen auch hier die Symbolik der getrennten Gestalten wie bei
der Gabenweihe und beim Opfermahl. Neben das Darbringen und
Darbieten tritt die «epikletische» Bitte9) um die Kraft und den
Segen von oben.

*) Epiklese bedeutet dem Wortsinno nach die Anrufung des
Gottesnamens, seine Herabrufung, um dio Kraft Gottes wirksam zu machen.



— 22 —

Auffallend ist, dass keine strenge Gedankenfolge obwaltet, dass

wir die übliche Orationsgestalt ausser bei der später hereingenommenen

Weihnachtsoration zur Vermischung von Wein und Wasser
und auch das «Per Christum Dominum nostrum» wie im Kanon
nicht vorfinden.

In unserer altkatholischen Liturgie haben wir dem Gedanken
weiteren Vorschub geleistet, das Offertorium zum kleinen Kanon
zu machen, indem wir ursprünglich sazerdotale Privatgebete zu
Gemeindegebeten gemacht haben, die es niemals werden können,
auch wenn sie jetzt im Plural stehen. Die Verdoppelung der
Kanongedanken wird erst jetzt eigentlich augenfällig, sobald diese Gebete
laut gesprochen werden oder wenn man ihnen das gleiche Gewicht
beimisst wie dem Kanon. Es sind eigentlich gar keine Gebete,
sondern nur Begleitsprüche, die neben der äusseren Handlung
einhergehen, die hier das Zentrale ist. «Sie waren nie dafür bestimmt,
öffentlich vor der Gemeinde gesprochen zu werden, wollen also das

dramatische Geschehen der Messe auch nicht weiterführen 10),»

Die Oratio super oblata will den Oblationsritus unterstreichen,
indem die Opferhandlung durch die materiellen Gaben eröffnet
wird. Die materielle Gabe erhält hier ihre Vorweiho.

Trotz aller wohlmeinenden Erklärungen ist die heutige Gestalt
des Offertoriums weithin unbefriedigend. Sie ist auch nur zu
erklären aus der liturgischen Verarmung, die im Mittelalter durch die
immer mehr überhandnehmende Trennung zwischen Altar und
Gemeinde eingesetzt hat. Entstanden und verursacht einmal durch die

Ausbildung künstlerischer und für erwählte Kreise bestimmter
Formen wie Monasterien und Kapitel und darüber hinaus die
Verwendung der Kultsprache, die allmählich nicht mehr verstanden
wird und nicht mehr verstanden werden sollte als trennende Wand
des Mysteriums zwischen Priester und Volk.

Ein Opfergang ist zudem in einer geschlossenen Gemeinschaft,
die durch das Gelübde der Armut gebunden ist, wenig sinnvoll.
Daher konnte er von dieser Seite wenig Anregung und Förderung
empfangen. Wie überhaupt die Mönchs- und Kathedralliturgie in
ihrer Besonderung und überfeinerten Kultur eher dazu angetan war,

Epiklese wird für gewöhnlich - in sensu stricto - als Herabrufung des Heilgen
Geistes zur Konsekration der Opfergaben verstanden. Im Offertorium kann
dieser Sinn nicht gemeint sein, da es sich hier lediglich um eine Aussonderung,

eine Darbietung und Weihe im Sinne des Rechtes und des Geltens
handelt.

10) S. Jungmann, a. a. O. II S. 124.



— 23 —

die Liturgie zu einem allmählich immer schwerer verständlichen
Petrefakt als zu einer von der Gemeinde mitvollzogenen Feier werden

zu lassen. Die hohe Kultur des monastischen Gesanges, vielfach

klassisch-antiken Melodien nachgebildet, trug auch dazu bei,
einzelne Teile aus ihrer Handlung zu lösen und von der actio zur
contemplatio werden zu lassen. Ein Minimum an Handlung ist dem
beschauenden und sich immer neu und beständig in das Mysterium
versenkenden Mönch lieber und vertrauter als die ursprüngliche, das
Volk - die plebs - ergreifende und miteinbeziehende Gemeinde-
liturgie. Hier ist die Wurzel für die Ablösung vom gemeinsamen
Vollzug der Liturgie.

Dazu kommt die Erwägung, dass auch im Abendmahlssaal die
Elemente sozusagen aus dem A.T. von der jüdischen Passahfeier
bereit lagen. Immer mehr verblasste die von der ersten Gemeinde
angewandte Praxis des gemeinsamen Zurüstens und der
Herbeibringung der Gaben. Dabei ist ein Unterschied zu machen zwischen
den Gaben, die niedergelegt wurden für die Gemeinde und denen,
die als Elemente der Eucharistie zu dienen haben. Vielfach war das
auch im Ritus unterschieden. Auch gab es Vorschriften, welche
Gaben dargebracht werden durften. Aus sicher sehr praktischen
Erwägungen dürfte die Proskomidie in der anatolischen Kirche an den
Beginn der Feier gestellt worden sein wie im Abendland ein eigener
Gabentisch (Prothesis) oder auch mehrere Eingang fanden.

V.

Obwohl die Gemeinde während des Opferganges einen Psalm
sang (nordafrikanische Liturgie!), sind doch die heutigen
Opfergebete in der römischen Messe uralt und stammen aus Spanien. In
Rom wurden sie erst im 12. Jahrhundert übernommen. Wir können
daher nicht gut sagen, dass sie in dieser Zeit oder gar unter Pius V.
eine Verformung des Offertoriums im nachtridentinischen Sinne
bewirkt hätten. Auch blieben ausserhalb von Rom noch zahlreiche
Möglichkeiten offen bis zur Reform Pius' V. und Urbans VIIL, die
diese Gebete in der römischen Kirche für allgemein verbindlich
erklärten, nachdem ihnen eine feste Ordnung gegeben war.

Diese Darbringungsgebete bringen die wichtigsten Anliegen
zum Ausdruck. Zunächst noch ganz ohne Bezug auf den äusseren
Vorgang bietet das Sacramentar von Amiens (9. Jh.) folgendes
Gebet: «Hanc oblationem, quaesumus, omnipotens Deus, placatus
accipe, et omnium offerentium et eorum, pro quibus tibi offertur,



— 24 —

peccata indulge. Et in spiritu humilitatis et in animo contrito susci-

piamur a te, Domine: et sic fiat sacrificium nostrum in conspectu
tuo hodie, ut placeat tibi, Domine Deus» (Dan. 3, 39 f.).

In diesen Kreis von Gebeten gehört auch das « Suscipe, sancta
Trinitas» der heutigen römischen Offertoriumsordnung, das

allerdings heute ganz zum Schluss gebetet wird. Ganz kurz drückt den

Oblationsgedanken das Manuale von Strängnäs aus: «Oblatio ista
prosit vivis et defunctis ad vitam sempiternam.» Die Missa Illyrica
drückt den aus der Theologie der Kirchenväter geschöpften
Gedanken der Darbringung durch die Kirche in ergreifender Weise

aus: «Domine Jesu Christe, qui in cruce passionis tuae de latere tuo
sanguinem et aquam, unde tibi Ecclesiam consecrares, manare
voluisti, suscipe hoc sacrificium altari superpositum et concede,
clementissime, ut pro redemptione nostra et etiam totius mundi in
conspectum divinae maiestatis tuae cum odore suavitatis ascendat.
Qui vivis. » Ein Gebet, das es sicherlich verdiente, wieder verwendet
zu werden.

Die zweite Schicht der Textelemente ist wesentlich darauf hin-
geordnet, den sichtbaren Vorgang deutend zu begleiten. Wir finden
in der mozarabischen Liturgie (Isidor von Sevilla, De ecclesiasticis

officiis) während des Offertoriumsgesanges (der das «Halleluja»
war) einige Opfergebete für den Priester, wie «Offeriums tibi
calicem» (gemeinsam mit dem Diakon, der so recht der Diener des Kelches

war und durch die Zurückdrängung des Kelches ebenfalls
zurückgedrängt wurde), «in spiritu humilitatis» und «veni sancte

Spiritus». Erst nach der Beräucherung der Opferelemente folgt der
Opfergang der Gläubigen. Dabei wird das «Sacrificium» (Opferlied)
gesungen.

Die Bereitung des Kelches erfolgte von Pius V. schon an einer
früheren Stelle, wie ja auch heute noch in einigen Sonderliturgien.
Dafür finden wir im Sakramentar von Moissac folgendes Gebet:
«Ex latere Christi sanguis et aqua exisse perhibetur et ideo pariter
commiscemus, ut misericors Deus utrumque ad medelam animarum
nostrarum sanctificare dignetur.»

Fast konsekratorisch erscheinen die Gebete zur Darbringung
der einzelnen Opferelemente aus der Missa Illyrica: «Sanctifica,
Domine, hanc oblationem, ut nobis Unigeniti Filii tui Domini nostri
Jesu Christi corpus fiat. Qui tecum ...» «Oblatum tibi, Domine,
calicem sanctifica, ut nobis Unigeniti tui Domini nostri Jesu Christi
sanguis fiat. Qui tecum ...»



— 25 —

Das Mittelalter ist die Zeit der Segnungen. Formeln einer
förmlichen Herabrufung der Kraft und Gnade des Heiligen Geistes sind
allerdings nur vereinzelt zu finden. Überwiegend bleibt der Gedanke
der Segnung über die verschiedenen Gaben der Oblation. Das Missale

von Monte Cassino enthält dagegen eine ausgesprochene
Epiklese : «Veni, sanctificator omnium, Sancte Spiritus, et sanctifica hoc

praesens sacrificium ab indignis manibus praeparatum et descende
in hanc hostiam invisibiliter, sicut in patrum hostias visibiliter
descendisti.»

Die Inzensation der Opfergaben ist eine Frucht karolingischer
Liturgieentwicklung. In Rom kennt man neben dem Verbrennen des

Weihrauchs in feststehenden Rauchfässern nur das Mittragen des
Weihrauchs beim Einzug, zum Evangelium und zum Auszug, aber
keine Inzensierung. Die heutige Form finden wir schon im 10.

Jahrhundert. Der rheinische Messordo weist bereits alles heute Übliche
auf. Wir pflichten den Ausführungen Jungmanns, die gesicherten
liturgiegeschichtlichen Erkenntnissen entquellen, gerne zu: «Wir
können unsere Huldigung vor Gott so wie durch Worte, so auch
durch Zeichen symbolisieren, auch durch Gaben, die wir selbst
gewählt haben, und wenige Gaben sind so ausdruckskräftig wie
der Weihrauch, der in der Kohlenglut dahinschmilzt und in duftender

Wolke emporsteigt.» «Der Weihrauch soll diese Gaben, wie die
weitere Inzensierung den Altar und die liturgische Gemeinde, in
eine heilige Atmosphäre des Gebetes hüllen, das ,wie Rauchwolken
emporsteigt vor Dein Angesicht' ; er soll also den primären Vorgang
am Altar symbolisch darstellen und verstärken 1]).»

Die Händewaschung hatte an der heutigen Stelle zunächst eine
praktische Bedeutung nach der Überreichung der Oblationen. Die
Gebete, die dabei verwendet werden, symbolisieren jedoch von
Anfang an auch diese Handlung, wie Psalm 25, 6. 7. 8 oder das Missale
von Monte Cassino: «Concede mihi, omnipotens Deus, ita manum
lavare, ut puro corde et corpore possim dominicum corpus et sanguinem

tractare.»
Nach der eigenen Oblation bittet der Zelebrant um das Gebet

der Umstehenden. Während die Umstehenden ihre Oblationen
brachten, hat der Zelebrant für sie gebetet. Nun bringt er selbst
seine Oblation und bittet die andern um ihr Gebet. Die heutige
Form ist erwachsen aus dem frühmittelalterlichen Stand des
Kirchenbewusstseins. Das Missale von Toul gibt der Gebetsaufforde-

u) S. Jungmann, a. a. O. II S. 92 f.



— 26 —

rung eine andere GedankenWendung : «Orate fratres pro me peccatore,

ut auferat Deus spiritum elationis et superbiae a me, ut pro
meis et pro cunctis vestris delictis exorare queam. Per.» In den
nichtklösterlichen Dokumenten ausserhalb Italiens und Spaniens
mittelalterlicher Herkunft finden wir fast allgemein die Anrede:
« Orate fratres et sorores » Eine Antwort ist auf die Aufforderung
zunächst nicht vorgesehen, später folgen dann die Verse 3-5 oder 2-4
aus dem Psalm 19, die dann wieder von der heutigen Fassung
verdrängt werden. «Der Herr erhöre dich am Tag der Trübsal, des Gottes
Jakobs Name schirme dich. Aus seinem Heiligtum send er dir Hilfe,
er schütze dich von Sion aus. All deiner Opfergaben sei er
eingedenk, dein Opfer möge segensschwer er machen. Gewähren mög
er, was dein Herz begehrt; erfüllen mög er alle deine Wünsche!»

Nach dieser Gebetsbitte folgt das eigentliche Gebet über die

Opfergaben: Oratio super oblata, später Secreta genannt. Als
Secreta hat es ursprünglich den Sinn eines Aussonderungs- und
Vorweihegebetes gehabt; dass es still (secreto) gesprochen wurde, ist
sekundär und noch nicht ganz geklärt. Jungmann meint, dass das
«Oremus» zu Beginn des Offertoriums auf die «Secreta» zu beziehen
sei. Dem inneren Zusammenhang und der tatsächlichen Entwicklung

trägt diese Auffassung wohl Rechnung, indem zwischen dieses

«Oremus» und die «Secreta» die heutigen Offertoriumsgebete
eingeschoben wurden als ihre Vorausentfaltung, doch wird damit nicht
erklärt, dass dieses «Oremus» hier ursprünglich stand für die «Oratio
fidelium» und die «Secreta »doch wohl durch die Aufforderung «Orate
fratres» eingeleitet wurde. Die «Oratio fidelium» ist durch die
verschiedenen «Oblationen» für bestimmte Anliegen ersetzt. An die
Stelle des Gebetes tritt das Tun als Ergebnis einer neuen
Frömmigkeitsentwicklung. Trotzdem bleibt die Gebetsaufforderung stehen -
die Fürbitten sind inzwischen an die Stelle des Kyrie getreten - um
Priester und Gemeinde daran zu mahnen, dass die Oblation und die
Bereitung der eucharistischen Opferelemente unter Gebet zu
vollziehen sei. (Heute ist die Oblation der Gläubigen in der römischen
Kirche ausser der Kollekte aus der Liturgie herausgelöst und in die

Volksfrömmigkeit hineingezogen. Vgl. die Oblationen an Wallfahrtsorten

und dazu das Stipendienwesen!)
Das Offertorium war im Mittelalter der Kanon des Volkes.

«Dicto offertorio, si sint volentes offerre, celebrans accedit ad cornu
epistolae, ubi stans detecto capite, latere suo sinistro altari verso,
deponit manipulum de brachio sinistro, et accipiens illud in manum



— 27 —

dextram porrigit summitatem eius singulis offerentibus osculandum
dicens singulis: Acceptabile sit sacrificium tuum omnipotenti Deo
vel: Centuplum accipias et vitam eternam possideas 12).»

Die Freilegung der Denkweise der damaligen Zeit hellt am
ehesten den wahren Sachverhalt auf, nachdem sich durch die
geschichtliche Entwicklung andere Gesichtspunkte und Anschauungen
darüber gelagert haben und Vorschläge zu einer besseren Gestaltung
am ehesten möglich sind, wenn man an den Ausgangspunkt zurückkehrt,

statt durch rationalistische Erwägungen wertvolle Zugänge
zu vermauern. (Schluss folgt)

Bottrop Kurt Pursch

2) Logg J. Wickham, Tracts on tho Mass, London 1904, 149.


	Die Probleme des Offertoriums und Versuche zu ihrer Lösung

