
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 45 (1955)

Heft: 4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 250 —

Kirchliche Chronik

Der Ökumenische Rat der Kirchen. Die Tagung des Zentralausschusses

vom 2. bis ç.August in Davos (Schweiz) stand nach dem Ök. P.D.
vom 12.August unter den beiden Hauptthemen: «Das verschiedenartige
Verständnis der christlichen Einheit und die Einheit, wie sie der Ökumenische

Rat der Kirchen zu fördern sucht» und «Die christliche Einheit in
ihrer Bedeutung für zwischenkirchliche Hilfe und Hilfeleistung an
wirtschaftlich unterentwickelte Länder».

Zunächst wurde der Bericht des Generalsekretärs behandelt. Dr. Visser

't Hooft führte aus, es sei die ständige Aufgabe des Weltkirchenrats, «ein

ernsthaftes Gespräch zwischen den Kirchen über die wesentliche Frage
ihres Zeugnisses gegenüber der Welt zu fördern, in der Hoffnung, dass sie

durch ein solches Gespräch in wachsendem Masse zu einem gemeinsamen
Zeugnis befähigt würden». Die Arbeit des Weltkirchenrates sei dann für
das kirchliche Leben von Bedeutung, «wenn er den Kirchen hilft, sich der

spezifischen Nöte des Menschen heute bewusst zu werden, wie auch der

Probleme, die sich aus einer rasch wandelnden Welt ergeben, und diesen

Fragen und Problemen energisch nachzugehen». «Es ist bezeichnend für
unser Jahrhundert, dass so viele ernste Probleme, mit denen wir uns
auseinandersetzen müssen, von Kräften ausgelöst werden, die auf weltweiter
Ebene am Werk sind, und dass diesen Nöten nur auf dieser weltweiten
Ebene begegnet werden kann», erklärte Dr. Visier 't Hooft weiter. «Ob es

sich nun um das Flüchtlingsproblem oder um technische und industrielle
Probleme einer auf Landwirtschaft gegründeten Lebensgemeinschaft handelt

oder um die Auswirkungen der Atomwissenschaft und das Friedensproblem

- alle diese Fragen und noch viele andere verlangen von den

Kirchen, dass sie ihr Denken weltweit ausrichten, ihr Zeugnis gemeinsam
durchführen und sich in ihrem Handeln ihrer weltumspannenden Aufgabe
bewusst sind. » Er erklärte ferner, er wolle nicht behaupten, dass der
Weltkirchenrat eine «angemessene Antwort auf die schreiende Not der hirtenlosen

Massen» gegeben habe oder gebe. Wenn aber in unseren Kirchen und
in uns selbst ein genügendes Verständnis lebendig, ein wirkliches Mitgefühl,
ja ein Widerschein jener «Philanthropie» vorhanden sei, in der sich nach dem

Neuen Testament das Verhalten Gottes zu den Menschen äussert, «dann

haben wir eine wirkliche Antwort bereit... und können es der Welt gegenüber

deutlich werden lassen, dass die Kirche nicht nur um ihrer selbst

willen eingerichtet worden ist, sondern weil sie eingeschlossen ist in Gottes

Heilsplan für die Menschheit.»
Dem Bericht des Exekutivkomitees entnehmen wir folgendes : Das seit

der Weltkirchenkonferenz von Evanston verflossene Jahr sei ein Übergangsjahr

und ein Jahr der Planung gewesen, weil die Vollversammlung im ver-



— 251 —

gangenen Sommer einen neuen Plan für die Struktur des Rates aufgestellt
hat. «Wir dürfen sagen», betont der Bericht, «dass sich dieser neue Plan in
befriedigender Weise auswirkt. Besonders wichtig ist daran, dass jede
Abteilung des Weltkirchenrats in ihrer Tätigkeit jetzt enger, als es bisher der
Fall war, auf die Arbeit der anderen Abteilungen bezogen ist und damit die
Aufgabe des Weltkirchenrats als Ganzes mitträgt. Dann muss aber auch
gesagt werden, welch ein gewaltiges Unterfangen es bedeutet, Jahr für Jahr
die leitenden Gremien der verschiedenen Abteilungen und Gliederungen
des Ökumenischen Rates zusammenzubringen, deren Mitarbeiterschaft -
der Zentralausschuss nicht einbegriffen - sich auf 189 Personen beläuft.
Wir wissen uns den vielen Kirchen gegenüber, die in grosszügiger Weise
dazu beigetragen haben, dass die ihnen zugehörigen Ausschussmitglieder
mitwirken konnten, zu grösstem Dank verpflichtet. Aber auch so müssen
noch erhebliche finanzielle Probleme gelöst werden.» Die Reaktion der
Mitgliedskirchcn und nationalen Christenräte auf die Weltkirchcnkonferenz
von Evanston bezeichnet der Bericht des Exekutivkomitees als ermutigend.
Aus dem beim Generalsekretariat eingelaufenen Schrifttum «geht hervor,
dass der Umfang der gesprochenen oder geschriebenen Berichterstattung
über die Vollversammlung von Evanston als beispiellos angesehen werden
kann. Die Berichte von der Weltkirchenkonferenz sind in mehreren Sprachen

erschienen». Anhand der heute vorliegenden Informationen dürfe
vorweggenommen werden, «dass aus rund 60 Mitgliedskirchen ein Echo
gekommen ist». «Es gereicht uns zur Freude», erklärt der Bericht weiter,
«festzustellen, dass die Arbeit der Vollversammlung von vielen Kirchen,
die dem Ökumenischen Rat als Mitglieder angehören, genauestens verfolgt
Worden ist. Dankbar stellen wir fest, dass in der Presse dieser Kirchen
eingehend über den Verlauf der Vollversammlung berichtet wurde. Diese

Berichterstattung war, aufs ganze gesehen, überaus ,fair' und unvoreingenommen;

nur in wenigen Fällen ist das, worum es uns ging, missverständlich

dargestellt worden. Festgehalten zu werden verdient ferner, dass als

Resultat dieser Anteilnahme an unserer Vollversammlung mehrere Kirchen
die Frage ihrer eventuellen Beteiligung am Weltkirchenrat nunmehr weithin

erörtern.»

Die menschlichen und geistigen Nöte in Asien und Afrika standen im
Vordergrund der Tagung, als die Abteilung für Zwischenkirchliche Hilfe
und Flüchtlingsdienst ihr weltumspannendes Arbeitsprogramm für das

kommende Jahr vorlegte.

«Diese den Kirchen Asiens und Afrikas auferlegten Sorgen», heisst es in
dem Bericht der Abteilung, «sind um so schwerwiegender, als die Kirchen
hier vor überwältigende geistige und soziale Aufgaben gestellt sind, die
lhnen aus den revolutionären Umwälzungen ihrer Länder erwachsen. Was
daher nottut, ist eine zwischenkirchliche Hilfe auf wahrhaft ökumenischer

Grundlage.»



«Im Juli dieses Jahres sind 1404 Flüchtlinge in anderen Ländern
untergebracht worden - mehr als in irgendeinem anderen Monat der letzten drei
Jahre, » erklärte der Direktor des Flüchtlingsdienstes, Dr. Edgar H. S. Chandler,

in seinem Bericht. Auch im Rahmen des amerikanischen «Refugee Relief
Act» vom Jahre 1953 habe die Kurve der Auswanderung ihre bisher höchste

Steigerung erfahren. «Die Gesamtzahl der Einwanderer liegt doppelt so
hoch wie in den ersten Monaten des Jahres 1953; ist aber doch noch nicht
ganz zufriedenstellend.»

Das Arbeitsprogramm des Flüchtlingsdienstes des Ökumenischen Rates

sei angesichts immer neuer Notstände und Gelegenheiten zur
Hilfeleistung nach wie vor in Erweiterung begriffen, erläuterte Dr. Chandler.
Das betreffe nicht zuletzt solche Flüchtlinge, die der Bevölkerung des Landes

eingegliedert werden müssen, in dem sie sich gegenwärtig aufhalten.

Zu den von der Abteilung für Zwischenkirchliche Hilfe und
Flüchtlingsdienst im Einvernehmen mit dem Internationalen Missionsrat angeregten

Massnahmen gehört auch der Vorschlag, solchen Kirchen Hilfe zu
leisten, die von anderen Kirchen keine Unterstützung erhalten; ferner, die

Kirchen allenthalben auf die Nöte und Bedürfnisse anderer Kirchen
aufmerksam zu machen; sowie die Koordinierung der kirchlichen Hilfswerke
auf einer wahrhaft ökumenischen Grundlage unter Berücksichtigung der

dringendsten Notstandsgebiete zu fördern.

Der scheidende Direktor der Abteilung für Zwischenkirchliche Hilfe
und Flüchtlingsdienst, Dr. Robert C. Mackie, betonte, dass die Not in
Griechenland, Ostdeutschland, Jugoslawien und in den Minderheitskirchen
der lateinamerikanischen Länder anhält. Er knüpfte daran den Aufruf zu

tatkräftiger Hilfeleistung, wobei er im besonderen auf den ökumenischen
Darlehensfonds (Ecumcnial Church Loan Fund) verwies. Er stellte ebenfalls

die Nöte und Bedürfnisse der Kirchen in Asien und Afrika heraus.

«Hier müssen die Kirchen eingreifen. In Asien und Afrika bitten die
Kirchen um Beistand, nicht so sehr um ihrer eigenen Existenz willen,
sondern vielmehr, um mit den ungeheuren neuen Problemen fertigzuwerden,
die es noch nicht gab, als die Kirchen entstanden. Die Last, die heute

einer christlichen Minderheit auferlegt ist, ist zu schwer, als dass sie sie

allein tragen könnte... Die Tatsache, dass es einen Ökumenischen Rat

der Kirchen gibt, sollte zugleich unsere Antwort auf ihre Nöte sein. In
steigendem Masse sind alle Kirchen bereit, die Last der anderen

mitzutragen. So rechtfertigt sich auch die Notwendigkeit, den Dienst der
zwischenkirchlichen Hilfe durch den Weltkirchenrat und den Internationalen
Missionsrat wiederum zu erweitern. «Eine Kirche ist nicht um ihrer selbst

willen da, vielmehr muss sie darin bestärkt werden, ihrer Aufgabe in def

Gemeinschaft der Kirchen nachzukommen. Die Kirchen Asiens und

Afrikas sind bereit, einander zu helfen. Sie bilden eine Gemeinschaft, die

in ihrer Auswirkung von weltweiter Bedeutung ist. Was wir als KircheC



— 253 —

tun können, ist sehr wenig, wenn wir es an dem ungeheuren Ausmass
menschlicher Not und menschlichen Leidens in Asien und Afrika messen.
Doch alles, was wir tun, kann vielleicht im Licht von Gottes Heilsplan für
das Menschengeschlecht seine Bedeutung haben.»

Der Zentralausschuss hat sich ferner einmütig folgende Erklärung der
Kommission der Kirchen für Internationale Angelegenheiten zu eigen
gemacht:

«Die Kommission der Kirchen für Internationale Angelegenheiten hat
immer wieder die These vertreten, dass bei der Rüstungsbeschränkung nicht
nur die mathematischen und technischen Aspekte berücksichtigt werden
müssen, sondern auch die damit verbundenen moralischen und politischen
Faktoren. Diese Faktoren erstrecken sich auf zwei unabdingbare und
einander ergänzende Verfahrensweisen:

i. eine Verfahrensweise, wodurch alle Rüstungen nach und nach unter
einer entsprechenden Aufsicht und Kontrolle der Völker vermindert
werden, und

2. eine Verfahrensweise zur friedlichen Beilegung von Streitigkeiten und
Anpassung an veränderte Verhältnisse, um mit bestehenden

Ungerechtigkeiten aufzuräumen, vor allem dort, wo ein militärischer Konflikt

ausgebrochen ist.

Der Fortschritt, der im Rahmen einer solchen Verfahrensweise
gemacht werden könnte, hängt ab von dem Umfang, den das gegenseitige
Vertrauen angenommen haben wird. Alle echte Übereinstimmung stärkt
das Vertrauen und schafft die Grundlage für weitere bedeutsame
Vereinbarungen. Darum sehen wir uns durch die Bereitwilligkeit der Regierungschefs,

miteinander im Gespräch zu bleiben, ermutigt und dringen darauf,
dass ein solcher Austausch fortgesetzt wird, damit das gegenseitige
Vertrauen auch weiterhin vertieft und der Bereich einer Verständigung schrittweise

erweitert wird.»
Zur Sprache kamen noch die friedliche Auswertung der Atomenergie,

die Beschränkung der Rüstung und ein friedliches Schlichtungsverfahren
mit entsprechenden Ratschlägen und Vorschlägen.

Der Tagung lagen noch einige Berichte vor. Dem Bericht der

Studienabteilung entnehmen wir nach dem Ök.P.D. 33 vom 19.August, dass sie

von der Weltkonferenz in Evanston einen umfassenden Arbeitsauftrag
erhalten hatte. In ihrer von dieser Weltkonferenz beschlossenen neuen
Gestalt setzt sich die Abteilung zusammen aus dem Referat für Glauben und
Kirchenverfassung, dem Referat für Missionsstudien, dem Referat für
Kirche und Gesellschaft und dem Referat für Evangelisation. Auf diese

Weise sind zum erstenmal historische Elemente in der ökumenischen

Bergung, soweit es sich um die Studienarbeit handelt, verbunden worden.
Dazu kommt, dass die Studienabteilung als Ganzes eine gemeinsame

Abteilung mit dem Internationalen Missionsrat ist, weil der Weltmissionsrat

17ïnternat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1955.



— 254 —

und der Ökumenische Rat der Kirchen sie als ihr eigenes Organ anerkennen.
Somit wird die zweite Hauptaufgabe der Studienabteilung, wie es auf der

Vollversammlung von Evanston zum Ausdruck gebracht wurde, die
Koordinierung der Studienarbeit sein. Dies ist nicht bloss eine administrative
Aufgabe von erheblichem Ausmass, damit Überschneidungen in der Studienarbeit

verhindert würden, sondern vor allem eine wesentliche Aufgabe, die
die Unterscheidung in der Bezogenheit des Inhalts der Studienarbeiten,
also die Aufdeckung dessen, was in ihnen einheitlich ist, sowie die

Erhaltung ihrer getrennten und besonderen Beiträge erfordert. Die
Vollversammlung betraute die Studienabteilung als solche mit zwei grossen
Aufgaben: die Aufarbeitung der Ergebnisse der Vollversammlung durch
Förderung der Studienarbeit über die Berichte in den Mitgliedskirchen und
der Ausbau von Studienprojekten auf lange Sicht, wie sie von der Abteilung
vorgeschlagen und vom Zentralausschuss gebilligt wurden. Die
Studienabteilung schlug im Lichte der ökumenischen und theologischen Lage heute

folgendes vor: i. ein Bibelstudium, d.h. eine ökumenische Studienarbeit
und Aussprache über die biblische Bedeutung der Herrschaft Christi, wobei
die Studienarbeit etwa unter der Überschrift «Welt und Kirche unter der
Herrschaft Christi» durchgeführt werden könnte; 2. eine theologische
Diskussion zum Thema «Die Christen und die Verhinderung des Krieges im
Atomzeitaltcr»; 3. eine Umfrage über die Schulung der Pfarrer.

Die Kommission für Glauben und Kirchenverfassung berichtete durch
ihren Sekretär, Dr. Robert Nelson, wie wichtig es sei, dass es bei der
eindrucksvollen Zahl an Gemeinschaftsunternehmungen im Weltkirchenrat
doch «eine Stelle gäbe, die sich mit besonderer Aufmerksamkeit dem
Studium der zahlreichen Probleme unserer konfessionellen und institutionellen
Unterschiede» widmet. Nach seinem Bericht befassten sich acht theologische
Kommissionen mit einem Mitgliedskreis aus 17 Ländern mit der
Bearbeitung folgender Fragenkreise:

Was ist das Wesen der Kirche im Lichte der Lehren über Christus
und den Heiligen Geist

Wie können wir uns angesichts der Vielfalt an Gottesdienstbräuchen
und -bedeutungen gegenseitig helfen, auf echtere Weise zu Gott zu beten

und in solchem Gebet unsere Einheit zu finden

Welches ist die einzige Überlieferung und die gemeinsame Geschichte
aller Kirchen, und wieso verlängern die Überlieferungen und die Geschichte
der einzelnen Kirchen die Spaltung auf unbestimmte Zeit

Wie können wir vom Ökumenischen Rat der Kirchen mit dem schmerzlichen

und schwer fassbaren Problem des Proselytismus fertig werden

Auf welche Weise hindert das unweigerliche und scheinbar unauflösbare

Gebundensein in unseren einzelkirchlichcn Institutionen mit der ganzen

Versuchung zur Bürokratie und denominationeller Machterweiterung



25S

die Bezeugung der Einheit in Ihm, den die Menschen in Verteidigung ihrer
Institutionen kreuzigten

Im Rahmen dieser fünf Fragen wird sich in den nächsten Jahren d.h
bis zur nächsten Vollversammlung des Ökumenischen Rats der Kirchen
die Hauptarbeit von «Glaube und Kirchenverfassung» bewegen.

Es lagen noch Berichte vor der Abteilungen: Gemeinsame christliche
Verantwortung in Kirche und Gesellschaft, Zusammenarbeit von Männern
und Frauen in Kirche und Gesellschaft, Stellung und Dienst der Laien in
der Kirche, die junge Generation und der Weltkirchenrat, das ökumenische
Institut, die «National Christian Councils» und der Ökumenische Rat.

Der Patriarch von Moskau hatte auf den Friedensappell von Evanston
geantwortet. Daraufhin hat die Tagung ein umfangreiches Schreiben nach
Moskau gerichtet, das im Ök.P.D. Nr.32 in extenso erschienen ist.

A.K.
Beziehungen der Kirche von England zum Altkatholizismus.

Auf Einladung der anglikanischen Kirche verweilte der Erzbischof von
Utrecht, Dr. A. Rinkel, vom 3. bis 16. Juni in England. Er wurde auf seiner
Reise von einem der Rotterdamer Pfarrer, G.A. van Kleef, begleitet. Anlass

zu diesem Besuch war zunächst die 12. Säkularfeier in Exeter zu Ehren
des angelsächsischen Missionars und späteren Bischofs von Fulda, des
hl. Bonifatius. Bekanntlich wurde das Bonifatiusgedächtnis schon im vorigen

Jahre in Holland, wo er den Märtyrertod erlitten hat, unter grosser
Beteiligung aus internationalen Kreisen innerkirchlich begangen. Dies auf
Grund der kontinentalen Berechnung, die sein Todesjahr auf 754 ansetzt.
Die Engländer halten noch an der älteren Chronologie fest. Während seines
Aufenthalts in Exeter war der Erzbischof Gast des dortigen Bischofs,
Dr. Mortimer, der im vorigen Jahre bei den Feierlichkeiten in Holland die
anglikanische Kirche vertreten und als Gast der Utrechter Kirche in der
Kathedrale zu Utrecht die Predigt gehalten hatte. Am feierlichen
Gedächtnisgottesdienst, bei dem auch der Erzbischof von Canterbury sowie der
Primas der Episkopalen Kirche von Schottland anwesend waren, nahm
Dr. Rinkel im Ornat teil. Die Lutherische Kirche von Deutschland war
durch Dr. Dibelius offiziell vertreten. An einem Wochentag nach der Feier
Wurde eine Pilgerfahrt nach Crediton, dem Geburtsort des Heiligen,
unternommen, an dem der Erzbischof sich ebenfalls beteiligte.

Den Tagen in Exeter schloss sich ein längerer Aufenthalt in London
an» während dessen der Erzbischof mit verschiedenen kirchlichen Persön-
hchkeiten in nähere Berührung kam und Gelegenheit hatte, die
international-kirchlichen Beziehungen zu vertiefen. In der bekannten Kirche von All
Saints-Margaretstrect hielt er im Gottesdienst eine Ansprache und beschloss
dlcsen mit dem bischöflichen Segen. Er beteiligte sich in St.Paul an der
Konsekration dreier Bischöfe - unter denen der neue Bischof von Fulham,
Hcv. R.W.Stopford sich befand - und legte ihnen mit den anderen Bi-



— 256 -
schöfen die Hände auf. Am Sonntag, dem 12. Juni, predigte er morgens in der
Westminster Abbey, nachmittags in St.Paul. Auch die gerade in London
tagende Church Assembly wurde besucht. Der Erzbischof von Canterbury
entbot dem Ehrengast ein herzliches Willkommen, das durch die Versammlung

wärmstens unterstützt wurde.
Vor einer zahlreichen Zuhörerschaft im selben Saal hielt der

Erzbischof einen Vortrag über «Die Stellung der altkatholischen Kirche in der
ökumenischen Bewegung». Diese von dem englischen Zweig des

Willibrordbundes einberufene Versammlung stand unter dem Vorsitz des neu-
konsekrierten Bischofs von Fulham. Dr. C.B.Moss sprach dem Redner
den Dank der Versammlung für seinen gediegenen Vortrag aus. Am Tage
vor der Abreise hielt der Erzbischof ein heiliges Amt, auf Wunsch nach dem
niederländischen Ritus, in der St. Stephanskirche-Wallbrook. Zu seiner
Ehre veranstaltete der Nikaean Club ein festliches Abschiedsbankett im
Lambeth Palace, bei dem der Erzbischof von Canterbury eine Rede über
die Bedeutung der zwischen Anglikanern und Altkatholiken bestehenden

Interkommunion hielt, welche vom Erzbischof von Utrecht beantwortet
wurde. Die Vorbereitung und Organisation dieser arbeitsreichen Reise lag
in den bewährten Händen des eifrigen Sekretärs des Willibrordbundes,
Rev. J.A.Burley, Walthamstow, der auch die infolge des gerade eingetretenen

Eisenbahnstreikes plötzlich entstandenen Reiseschwierigkeiten auf
flotte und originelle Weise zu lösen wusste. G.A.v.K.

Kontroverse um die Beschlüsse der Konvokationen betreffend
die Kirche von Südindien (CSI). Die einhellige Annahme der Resolutionen

betreffend die CSI in den Konvokationen von Canterbury und York x)

konnte zu der Meinung führen, dass nun endlich ein gewisser Schlusspunkt
unter die jahrelangen Debatten in theologischen Kreisen gesetzt werde. Das

ist aber nicht der Fall, wie ein Blick in die kirchliche Presse zeigt. Seit dem

30. September bringt die «Church Times» in jeder Nummer Briefe aus dem

Leserkreis, die sich mit den verschiedensten Fragen, die die CSI betreffen,
befassen. Die Mahnung und Feststellung, die Dr. E. L. Mascall in seiner

Schrift «Die Konvokationen und Südindien» getroffen hatte 2): «die
Resolutionen schwächen nicht die katholischen Grundsätze der Kirche, wenn
man sie genau liest und in ihrem wörtlichen Sinne nimmt», ist nicht
beachtet worden. Die «Federation of Catholic Priests», an deren Versammlung
mehr als 100 anglikanische Priester teilnahmen, drückte ihre Unzufriedenheit

mit den Resolutionen aus und erbat weitere Klarlegungen 3), die «An-
nounciation Group» ist nicht überzeugt von der Rechtgläubigkeit der CSI
und der Gültigkeit ihrer Weihen, die sie als irregulär betrachtet 4). Wieder

1) Siehe IKZ 1955, S. 197; vgl. auch Faith and Unity Nr.93.
2) «Church Times», 3o.September 1955.
3) «Church Times», 7.Oktober 1955.
4) «Church Times», 21.Oktober 1955.



— 257 —

andere sind der Ansicht, dass für die anglikanische Kirchengemeinschaft
die von einem in der apostolischen Sukzession stehenden Bischof erteilte
Priesterweihe notwendig sei, während sie für die CSI unverbindlich sei. Hier
liege die Spaltung, die durch die Beschlüsse der Konvokationen verdeckt
worden seil). Scharfe Worte fielen in der Sitzung des Unterhauses der
Konvokation von Canterbury im Oktober, wo der Meinung Ausdruck
gegeben wurde, die Juliresolutionen gäben die Einstellung der Kirche von
England nicht genau wieder. Wenn die Weihen der CSI auch technisch
gültig seien, so folge daraus nicht notwendigerweise, dass eine Beziehung
zwischen ihr und der Kirche von England bestehen müsse 2). In einer
Ansprache an die Diözesankonferenz stellte sich der Bischof von Derby voll
und ganz hinter die Juliresolutionen und interpretierte sie weit 3).

Um den aufgetretenen Befürchtungen entgegenzutreten und Bedenken
zu zerstreuen, hielt der Erzbischof von Canterbury vor der Konvokation
rm Oktober eine längere Ansprache 4), in der er die kategorische Erklärung
abgab: «Wir haben absolut nicht die Absicht, irgendeinen Teil unseres
wahrhaft katholischen Erbgutes preiszugeben, wir haben überhaupt keine
Neigung zu irgendeiner Art von dem, was man Pan-Protestantismus nennt.
Wir versuchen nicht, mit protestantischen Denominationen eine Übereinkunft

zu treffen, noch in absehbarer Zukunft mit einer von ihnen eine
Wiedervereinigung in einer organischen Gemeinschaft herbeizuführen.»

Eine völlige Interkommunion zwischen der Kirche von England und
der CSI ist erst nach der völligen Vereinheitlichung des Amtes möglich,
d. h. wenn alle Geistlichen durch einen Bischof geweiht sind und es nicht
mehr zweierlei Geistliche (bischöflich geweihte und nichtgeweihte) gibt.
Wie die weitere Entwicklung in der CSI verlaufen wird, hängt nicht in
letzter Linie davon ab, welche Unterstützung von den anderen anglikanischen

Kirchen der CSI zuteil werden wird. P.H.V.

Zu diesem Bericht möchte die Redaktion noch einige Ergänzungen
beifügen. Der «Lutherische Rundblick» vom Juli 1955 berichtet S.17: «Der
Bischof von Chichester zwang jeden deutschen Pastor, den Hitler vertrieben
hatte und der in seinem Bistum ein Amt haben wollte, nicht nur dazu, sich
noch einmal ordinieren, sondern sogar sich noch einmal konfirmieren zu
iassen.» Bedeutsam ist eine Äusserung eines Bischofs der CSJ 5). Dem
Moderator der Kirche von Südindien, Bischof Hospet Sumitra, wurden bei
einem Besuch in Nigeria von den afrikanischen Christen über das Wesen

1) «Church Times», 7. Oktober I9S5-
2) «Church Times», 21. Oktober I955-
3) «Curch Times», 28.Oktober 1955-
4) «Church Times», 14.Oktober 1955. «Church of Ireland Casette», 11.No¬

vember 1955 Über den ganzen Fragenkomplex unterrichtet: Vers l'unité chrétienne
Nr-76.

6) Ök. P. D. Nr. 43 vom 25. November 1955-



— 258 —

und den Aufbau seiner Kirche konkrete Fragen gestellt. Eine der Fragen
lautet: «Welches ist der beste Weg für die Vereinheitlichung des geistlichen
Amtes Glaubt die südindische Kirche, dass die geplante vorläufige
Zeitspanne von dreissig Jahren die beste Lösung ist ?» Darauf antwortet Bischof
Sumitra: «Wohl ein jeder, der der Kirche von Südindien angehört, ist
davon überzeugt, dass die in ihr angewandte Methode die beste ist... Das

geistliche Amt ist hier durch den Zusammenschluss verschiedener Kirchen
vereinheitlicht worden.. Die vorgesehenen dreissig Jahre sind jedoch vielfach

missverstanden worden. Sie bedeuten nicht, dass wir in der Kirche
Südindiens nach Ablauf dieser Jahre erwarten, dass das, was ungeregelt
geblieben ist, damit seine Regelung gefunden haben wird. Was dem
Aussenstehenden als noch ungeregelt erscheint, ist für uns geregelt. Unseres
Erachtens sind wir eine einheitliche Kirche, die ein einheitliches geistliches
Amt hat. Daran wird sich auch nach Ablauf der dreissig Jahre nichts ändern
lassen. Diese Zeitspanne wird aber bedeutsam sein für die Aufnahme als

Geistliche derer, die in den Mutterkirchen Europas und Amerikas ordiniert
worden sind. Sie werden in der Kirche von Südindien aufgenommen werden,

ohne dass eine Reordination vollzogen wird, vorausgesetzt, dass sie den

Grundsätzen der südindischen Kirche bzw. ihrer Struktur zustimmen.
Wir zweifeln nicht daran, dass der Heilige Geist, der uns zu dieser neuen
Ordnung geführt hat, auch diejenigen anleiten wird, die nach uns kommen
und für ihre Zeit die richtigen Entschlüsse fassen werden. » Auf die Frage :

«Läuft nicht die südindische Kirche Gefahr, eine neue Denomination zu
werden Was denken und fühlen ihre Gemeindeglieder angesichts der
Heimatkirchen ?» erwidert Bischof Sumitra: «Gewiss wird diese Gefahr immer
bestehen. Dagegen können wir dreierlei geltend machen: i. dass wir allezeit

in engster Verbindung mit unseren Mutterkirchen bleiben; 2. dass wir
den Bereich der Einigungsbeàtrebungen mit anderen Kirchen ständig
ausdehnen; und 3. dass wir durch die ökumenische Bewegung bestrebt sind,

von den Möglichkeiten Zeugnis abzulegen, wodurch die Wiedervereinigung
der Kirche in aller Welt angestrebt werden sollte. Solange diese drei
Zielstrebungen verfolgt werden, besteht die Gewähr dafür, dass wir keine weitere

Denomination werden. Wir haben den Ehrgeiz, eine vereinte Kirche
Südindiens aufzustellen, eine vereinte Kirche Nordindiens und eine
vereinte Kirche von Ceylon, die als Gebietskirchen miteinander und zugleich
mit ihren Mutterkirchen in Europa und Amerika volle Gemeinschaft
aufrechterhalten. ,1).»

Wir möchten noch oben erwähnte Erklärung der Opposition der
Annunciation Group unsern Lesern zur Kenntnis bringen, die sie in der Kirche
Annunciation (Verkündigung) in London gefasst hat2) :

') Die Fragen sind gedruckt «Twenty Questions» zu beziehen durch P. O. Box
161, Lagos Nigeria.

-') «Church Times» vom 21. Oktober 1955.



— 259 —

«Indem wir unsere Anhänglichkeit an die katholischen Prinzipien der
Kirche von England bekräftigen, weisen wir erneut darauf hin, dass wir
nach wie vor von der Fragwürdigkeit der Rechtgläubigkeit der Kirche von
Südindien überzeugt bleiben, wie auch der Gültigkeit ihrer Weihen, die wir
in jedem Fall als irregulär betrachten.

Infolgedessen anerkennen wir die Resolutionen der Synoden (Convocations)

von Canterbury und York in dieser Sache nicht und weigern uns
dieselben anzuwenden oder uns durch dieselben als gebunden zu erachten-
vielmehr nehmen wir uns vor, entsprechende Schritte zu unternehmen um
weitere Gleichgesinnte zu gewinnen, sowohl unter Geistlichen als auch
unter den Laien der Kirche von England.»

Noch andere anglokatholische Organisationen haben sich zu den
Resolutionen der beiden Synoden geäussert, um vor ihnen zu warnen. An alle
Geistlichen, die im Crockford Clerica Directory aufgezeichnet sind, wenden
sich mit einer gemeinsamen Kundgebung die Society for Promoting Catholic
Unity, die Katholische Liga und der Council for Foreign Church Contacts
(nicht zu verwechseln mit dem offiziellen Church of England Council on
Foreign Relations). Die Geistlichen werden aufgerufen, die Resolutionen
der beiden Synoden abzulehnen. Die Vereinbarung der südindischen Kirche
wurzle im Schisma, führe zur Trennung von der katholischen Kirche und
zur Einigung mit «protestantischen Sekten». Sie verführe zu ähnlichen Plänen

im eigenen Land und auswärts ').

Das kirchliche Leben inRussland. Auf eine an den niederländischen
ökumenischen Kirchenrat ergangene Einladung des Patriarchen von Moskau,

S. E. Alexius, verweilte eine Abordnung dieses Rates vom 7. bis 22. Juni
m Russland. Die Delegation stand unter Führung des Präsidenten des
altkatholischen Priesterseminars in Amersfoort, des gegenwärtigen Vorsitzenden

des ökumenischen Rates der Niederlande, Prof. P. J. Jans. Ihr
gehörten die beiden reformierten Pastoren Dr. Emmen und Dr. de Graaf an,
dieser ist des Russischen kundig und ist seit kurzem zum Professor an der
Universität zu Utrecht ernannt worden, sowie Pastor Huizinga, Vorsitzender
der Union der Baptistengemeinden. Die Delegation hatte an verschiedenen
Orten und bei verschiedenen Anlässen Gelegenheit, mit den heutigen kirchlichen

Verhältnissen in der Sowjetunion nähere Bekanntschaft zu machen.
Die Reise erfolgte mit Flugzeug. Auf der Zwischenlandungsstelle in Prag
Wurde die Delegation im Namen des Metropoliten der autokephalen orthodoxen

Kirche der Tschechoslowakei, Euletheros, durch den Sekretär der
Synode, J. Novak, begrüsst. Darauf folgte eine Unterredung mit dem Dekan
der Comenius-Fakultät, Prof. Dr. J. H. Hromadka, dem Vorsitzenden der
Synode der Böhmischen Brüdergemeinden, Dr. Viktor Hajek, und anderen

^ngelischen Synodalbehörden. Über die Lage der Kirche in der Tschecho-

A.a. O. vom 2Ç. November.



— 260 —

Slowakei vernahm die Abordnung, dass die Geistlichen vom Staat bezahlt
werden und dass die Mitgliedschaft zu einer Kirche kein Hindernis bildet,
öffentliche Ämter zu bekleiden. So hat einer der Synodalen als Parteimitglied

eine Stelle in einem Regierungsbüro inne. Im übrigen besteht eine

völlige Trennung von Kirche und Staat. Dass die Verhältnisse nicht
ungünstig sind, zeigt sich darin, dass der Regierungskommissär für kirchliche
Angelegenheiten, Herr Havelka, der Delegation seine Aufwartung machte.
Es bestehen im Lande noch etwa 5000 Altkatholiken, hauptsächlich in den
Orten Warnsdorf, Gablonz und Brunn, die Deutschsprachigen wurden fast
ausnahmslos vertrieben. In Prag stehen den Altkatholiken zwei kleine

Kapellen zur Verfügung.

In Moskau, wo die Abordnung vom 8. Juni eintraf, wurde sie im Namen
des Patriarchen vom Sekretär der russisch-orthodoxen Synode begrüsst.
Weiter hatten sich eingefunden ein Erzpriester von Leningrad, einige
Laienvertreter der Kanzlei des Patriarchen sowie ein Vertreter der niederländischen
Gesandtschaft. Ein junger Kommunist fungierte als Dolmetscher. Man
bediente sich der französischen Sprache. In Moskau wurde die Delegation
zweimal auf dem Patriarchat empfangen durch den Metropoliten von Krou-
titsy und Kolonna, S. E. Nicolas. An Hand vieler von Holland aus
mitgebrachten Fragen wurden die aktuellen kirchlichen Fragen eingehend
besprochen, aus denen hervorging, dass die am 23. Januar 1918 vollzogene

Trennung von Kirche und Staat, Kirche und Schule noch unvermindert
besteht. Die Kirche übt praktisch keinen Einfluss auf das öffentliche Leben
aus. Innerhalb ihrer eigenen Grenzen aber, das heisst innerkirchlich und
bei der seelsorgerlichen Betreuung der Kirchengenossen, geniesst sie eine

gewisse Freiheit, welche sie nach Kräften gehörig zu benutzen weiss. In vier
orthodoxen Kirchen in Moskau sowie in einem Gottesdienst der Baptisten
fand die Delegation die Kirchen zum Erdrücken gefüllt, und zwar in einer
für unsere Verhältnisse unvorstellbaren Weise. Das gleiche Bild zeigte sich

in Leningrad und in der Dreifaltigkeitskathedrale des Klosters in Zagorsk.
Überall standen die Gläubigen Schulter an Schulter. Die Orthodoxen halten

jeden Tag Gottesdienst, die Baptisten fünfmal wöchentlich. Die Kirchengebäude

sind zwar Staatsbesitz, werden aber den Kirchen leihweise
überlassen. Für die Instandhaltung und Reparaturen sowie für die Drucklegung
der Bibel werden vom Staat Erleichterungen gewährt. In Moskau und
Leningrad sind umfangreiche Restaurationsarbeiten im vollen Gang. Die
Kosten werden von den Kirchgemeinden selber getragen. Die Kirchen
empfangen keine Staatssubventionen, auch die Pfarrgehälter kommen
ausschliesslich aus freiwilligen Gaben der Gläubigen.

Die seelsorgerliche Betreuung beschränkt sich auf die Mitglieder der
Kirche. Diese Seelsorgearbeit geschieht hauptsächlich innerhalb der
Kirchenmauer, wo auch der katechetische Unterricht erteilt wird, und zwar
hauptsächlich durch die Predigt und die Liturgie. In den Familien sind es



— 261 —

die Eltern oder Grosseltern, die die Grundlage für die religiöse Erziehung
der Kinder legen. Kirchliche Jugendpflege ist nicht möglich. Seelsorge in
Krankenhäusern, Gefängnissen, im Heer oder im Arbeitslager ist, weil das
öffentliche Leben berührend, nicht gestattet. Kirchenmitgliedschaft ist den
kommunistischen Jugendorganisationen und der kommunistischen Partei
verboten. Trotzdem wird von solchen die Kirche besucht, ihre Ehen werden
kirchlich eingesegnet, ihre Kinder zur Taufe gebracht. Und zwar so dass
die Partei davor scharf warnen musste.

Die Delegation besuchte am 17. Juni die geistliche Akademie in Leningrad

und am 19. die von Moskau. Letztere befindet sich in dem prächtigen
Kloster des hl. Sergius in Zagorsk, etwa 80 km von Moskau entfernt. Hier
hatte die Abordnung vollauf Gelegenheit, mit Professoren und Rektoren in
Fühlung zu treten. Der Studienplan, die Bibliotheken wie auch die
Einrichtung dieser Akademien machen einen günstigen Eindruck. Zur grossen
Überraschung des althatholischen Delegierten wurde russischerseits wiederholt

an die freundschaftlichen Beziehungen erinnert zwischen der
russischorthodoxen Kirche und den Altkatholiken im vorigen Jahrhundert. Die
Namen Kireev und Janyschev wurden öfters genannt. Auch jetzt ist noch
grosses Interesse für die altkatholische Kirche vorhanden. Namentlich der
Professor der Ethik in Leningrad, Prof. Sergjenko, - ein persönlicher
Bezieher der IKZ - ist vortrefflich über die altkatholische Kirche orientiert.
Er spricht fliessend französisch und deutsch, eine Ausnahme auch in diesen
akademischen Kreisen.

Während einer Schiffahrt auf der von Zwangsarbeitern gegrabenen
Kanalverbindung zwischen Moskwa und Wolga stiess die Delegation auf
eine Gruppe von sieben Anglikanern, die zu gleicher Zeit in Moskau waren
und auch die Sommerresidenz des Patriarchen in Odessa besucht hatten.
Auf diesem reservierten Salondampfer trat die Delegation in nähere
Beziehung zu vielen kirchlichen Würdenträgern, so mit den Rektoren und
Professoren der Akademien, den Herren Speranski und Rodesjitsky, mit
vielen Mönchen und Vertretern des Rates für kirchliche Angelegenheiten.
Dadurch bekam die Delegation einen guten Eindruck von dem Umfang und
der heutigen Lage der russischen Kirche. Die Zahl der russisch-orthodoxen
Gläubigen in der Sowjetunion wird schätzungsweise auf 100 Millionen
angesetzt. (Die Baptisten zählen etwa 520 000 aktive Mitglieder, davon 3000
m Moskau.) Die Zahl der Gemeinden ist etwa die Hälfte der vor der
Revolution. Hierbei ist noch zu bemerken, dass die Bevölkerung um etwa
3° Prozent zugenommen hat. Der Tiefpunkt des Rückgangs lag kurz vor
°eginn des zweiten Weltkrieges. Seitdem aber ist eine nicht unwichtige
Zunahme der Mitgliederzahl und ein Wiederaufleben des kirchlichen In-
teresses überall wahrnehmbar. Auf die progressive, intellektuelle Jugend
aber hat die Kirche ihren Einfluss verloren. Dennoch ist man ob der Zahl der
Taufen sehr optimistisch. Nebst dem Patriarchen zählt die russisch-ortho-



— 262 —

doxe Kirche jetzt 69 Bischöfe, 30 000 im Amte stehende Priester und 20 000
bis 25 000 Gemeinden. Im Jahre 1917 waren diese Zahlen: 130 Bischöfe,

50 000 Priester mit 40 000 Gemeinden. Daneben scheinen noch 69 Klöster,
darunter 3 grosse, zu bestehen mit einigen tausend Mönchen. Während des

Weltkrieges wurden sehr viele Klöster verwüstet. Seitdem sind 20 neue
Kirchen gebaut und 100 völlig restauriert. Die Gehälter der Geistlichen
betragen monatlich von 3000 Rubel in den Dörfern bis 7000 Rubel in den
Städten. Diese Gehälter entsprechen dem eines Ingenieurs. Die Kaufkraft
des Rubels ist aber nicht gross. Bei Besuchen einiger Pfarrhäuser war die
Ärmlichkeit auffallend. Andererseits fehlen auch Pfarrhäuser mit modernen

Einrichtungen wie Television, elektrische Kühlschränke, nicht. Es gibt auch

Geistliche, die über ein eigenes Auto verfügen. Die heutige Lage veranlasst
die politischen Führer der Sowjetunion, mit der Kirche zu einer Verständigung

zu kommen. Kirche und Religion sind tief in der Volksseele verankert,
so dass öffentliche Verfolgung dem Kommunismus nur Schaden bringt. Es

droht aber eine andere Gefahr, die weit ernster ist als die Unterdrückung
der vergangenen Jahrzehnte. Es ist die fortschreitende Industrialisierung und
Säkularisierung des Landes und des Volkes. Darum würden die russischen
Kirchen und namentlich die orthodoxe, in einem ökumenischen Kontakt
mit dem Westen eine grosse moralische und praktische Hilfe erhalten. Die
ablehnende Haltung in bezug auf die ökumenische Zusammenarbeit, wie
diese im Jahre 1948 noch Eindruck machte, ist überholt. Die Einladung an
den Metropoliten Nikolas, gelegentlich einmal in den Niederlanden einen

Gegenbesuch zu machen, wurde spontan angenommen. P. J. Jans


	Kirchliche Chronik

