
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 45 (1955)

Heft: 4

Artikel: Die Hauptursache des endgültigen Bruches zwischen der West- und
Ostkirche in orthodoxer Schau

Autor: Winogradow, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404329

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 229 —

Die Hauptursache des endgültigen Bruches
zwischen der

West- und Ostkirche in orthodoxer Schau

Am 16. Juli 1954 haben sich 900 Jahre seit dem traurigen Tage
des endgültigen Bruches zwischen Ost- und Westkirche vollendet.

Wider Erwarten ist in diesem Jahre kein theologisch-wissenschaftliches

Werk, weder seitens der katholischen noch der
protestantischen Wissenschaft, erschienen, das diesem ausserordentlich
wichtigen kirchengeschichtlichen Ereignis gewidmet wäre. Es gibt
nur ein paar kurze Aufsätze, die in einigen Zeitschriften erschienen,
die aber nichts Neues zur Beleuchtung dieses Ereignisses beitrugen.
Eine beachtenswerte Ausnahme stellt der kurze Aufsatz des
Kirchenhistorikers Professor Ludolf Müller (Kiel) in der Zeitschrift
«Evangelische Welt» (Nr. 12, 1954) dar: «Ein schwarzer Tag der
Kirchengeschichte. Die Kirchenspaltung des Jahres 1054.» Hier gibt der
geehrte Kirchenhistoriker eine solch radikale neue Deutung des kirchlichen

Bruches, dass er dieses kirchliche Ereignis seiner kirchlichen
Natur ganz beraubt und in ein rein kulturhistorisches Geschehnis
auf kirchlichem Boden verwandelt. «Das Schisma von 1054»,
behauptet Professor Müller, «ist ein klassisches Beispiel für eine kirchliche

Spaltung aus nicht theologischen Ursachen. Der politische Gegensatz

zwischen Ost- und Westrom, verstärkt durch alte kulturelle und
nationale Gegensätze, fand hier seinen Ausdruck in einem
kirchenrechtlichen Streit, der zum vollen Bruch führte. Der wahre Grund
der Spaltung war der seit Jahrhunderten sich immer stärker
ausprägende politische und kulturelle Gegensatz zwischen dem griechisch
bestimmten Ostrom (Konstantinopel) und dem lateinischen Westen».
Alle theologischen und kirchlichen Gegensätze, darunter auch die

dogmatische Frage über das «Filioque» bildeten, nach der Meinung Prof.
Müllers, nur den Anlass zur stärkeren Beargwöhnung und Befehdung,
^ie indes ihre eigentliche Quelle in den politischen, kulturellen und nationalen

Gegensätzen hatten, die dann auch zum Bruch führten. Prof.
Füller geht sogar so weit, zu behaupten: «In Wirklichkeit hat das

Anmerkung. Vortrag (mit den Ergänzungen) gehalten an der Harn-
)ui£er Universität auf Einladung der Hamburger evangelischen Akademie,
16-Juni 1954.



— 230 —

.Filioque' weniger zur Kirchenspaltung beigetragen als die Krönung
Karls des Grossen zum Römischen Kaiser im Jahre 800.»

Zum Schluss formuliert Prof. Müller seine Auffassung so: «Die
politische Trennung der Christenheit in eine östliche und in eine westliche

Hälfte ist also nicht, wie häufig gesagt wird, die Folge dieses

Schismas, sondern vielleicht seine Ursache. Die Kirche ist schuldig
geworden darin, dass sie der Welt gefolgt ist und den bestehenden

politisch-kulturellen Bruch zwischen Ost- und Westrom in der Form
gegenseitiger Verfluchung gleichsam gesegnet und dadurch vertieft
hat.» Diese Darstellung des Ereignisses von 1054, welche dieses

kirchliche Faktum in ein Ereignis rein weltlicher Natur, das sich nur
auf kirchlichem Boden vollzog, verwandelt, ist gewiss eine neue radikale

kirchenhistorische Hypothese. Sie hat ihren Grund in der
völligen Ignorierung eines äusserst wichtigen Faktors : Das ist der uralte,
seit den ersten Jahrhunderten bestehende Grundgegensatz zwischen der

Ost- und Westkirche in der Auffassung über die Herrschaft des

römischen päpstlichen Stuhles über die Gesamtkirche. Diesen Gegensatz
darf man keinesfalls einfach als einen Rangstreit zwischen dem päpstlichen

Stuhl von Rom und dem Stuhl des Patriarchen von Konstantinopel

betrachten, wie es die protestantischen Historiker oft tun.
Das ist eigentlich ein prinzipieller Grundgegensatz über das Wesen der

Struktur der Gesamtkirche. Rom und Konstantinopel waren nur die
machtvollen Vertreter und Verfechter der entgegengesetzten
Standpunkte in diesen Grundgegensätzen.

Solche Ignorierung dieses ausserordentlich wichtigen
kirchengeschichtlichen Faktors bei der Beleuchtung des Ereignisses des Jahres

1054 ist in der römisch-katholischen wie auch in der protestantischen

Wissenschaft tief eingewurzelt und hat eine richtige Darstellung

der Kirchenspaltung bis jetzt verhindert.
Dass die kulturellen und politischen Gegensätze zwischen Rom

und Konstantinopel den Boden für die endgültige Kirchenspaltung
vorbereitet haben, ist eine allgemein anerkannte geschichtliche
Tatsache. Aber auf diesem Boden bewirkten und verursachten che

Kirchenspaltung viel wichtigere Faktoren kirchlicher Natur. Den Komplex

der vielen historischen Faktoren, die hier wirkten, hat gut schon

der bekannte römisch-katholische Kirchenhistoriker Kardinal
Hergenröther dargestellt. Die neueste Formulierung seiner Darstellung
finden wir z.B. in der letzten Auflage des Buches Prof. Bihlmayers,
«Kirchengeschichte des Mittelalters». «Die gegenseitige Entfremdung»,

sagt Prof. Bihlmayer, «war zu alt und zu tief eingewurzelt.



— 231 —

Die Verschiedenheit der Sprache und des Volkscharakters in der
kirchlichen Verfassung, Disziplin, Liturgie und Theologie liessen
keine organische Einheit zwischen der östlichen und westlichen
Christenheit zustande kommen. Die politischen Ereignisse steigerten
die schon vorhandene Abneigung der Griechen gegen die Lateiner zur
masslosen Erbitterung. Man fühlte in Byzanz kein ernstliches
Verlangen, mit den Abendländern in enger Lebensgemeinschaft zu
leben. So konnte jederzeit ein unglücklicher Zwischenfall die
latent vorhandene Trennung in eine offene und dauernde verwandeln»
(S. 101). Als solche Zwischenfälle, die die latent vorhandene Trennung
der beiden Kirchen in eine offene und dauernde Trennung verwandelt
haben, gelten zwei historische Konflikte: erstens der Konflikt des
Papstes Nikolaus I. mit dem Patriarchen von Konstantinopel Photius,

um die Mitte des 9. Jahrhunderts ; und zweitens, zweihundert
-Iahte später, der Konflikt des Papstes Leo IX. mit dem Patriarchen
von Konstantinopel Michael Kerularius, in der Mitte des 11.

Jahrhunderts.

Diese Darstellung des römisch-katholischen Theologen
entspricht den historischen Tatsachen und kann nicht bestritten werden.
Aber diese Darstellung spricht bloss über die Faktoren, die zur
endgültigen Spaltung der Kirchen beigetragen haben; sie spricht aber
nicht deutlich über den Faktor, der diese Kirchenspaltung eigentlich
verursacht hat. Diese Darstellung bedarf einer Ergänzung: was war
in diesen Konflikten der letzte entscheidende Faktor des endgültigen
Bruches zwischen Rom und Konstantinopel - Prof. Müller gibt in
seinem Aufsatz keine Antwort auf diese Frage. Es scheint, als neige
er hier zum römisch-katholischen Standpunkt, den auch fast alle
Protestantischen Historiker vertreten. Die römisch-katholische
Auffassung sieht den entscheidenden Faktor des Bruches von 1054 in
den persönlichen Eigenschaften der handelnden Personen: in der
angeblich äusserst grossen Herrschsucht und dem Hochmut, Ehrgeiz,

der Hinterlist und Hartnäckigkeit beider Patriarchen und anderseits

in dem undiplomatischen, heftigen Charakter des Leiters der
röniischen Delegation in Konstantinopel, des Kardinals Humbert.
Aber diese Erklärung ist zu primitiv ; nach ihr handeln beide Gegner,
der Patriarch Michael, und der Kardinal Humbert eher kindisch und
leichtsinnig. Ausserdem ruht diese Erklärung auf keinem sichern
historischen Boden ; denn über den angeblichen Hochmut, Ehrgeiz
Usvv'- beider griechischer Patriarchen boren wir nur aus dem Munde
ihrer Feinde und Gegner, die den römischen Standpunkt vertreten



— 232 —

und deswegen kein höheres Motiv der Handlungsweise der beiden
Patriarchen finden und anerkennen konnten und wollten. Umgekehrt
sahen in Byzanz die Gegner beider Päpste und des Kardinals Humbert

mit gleichem Recht, genauer gesagt mit gleichem Unrecht, die
Motive der Handlungsweise dieser Personen ebenfalls in persönlichem
Hochmut, Ehrgeiz usw. In Wirklichkeit aber waren die Gegner auf
beiden Seiten, die des Ostens und die des Westens, durchaus
gewissenhafte, kraftvolle und glühende Vertreter der einander ganz
entgegengesetzten Ideen bezüglich der Struktur der Gesamtkirche : Die

Päpste und Kardinal Humbert - Vertreter der Idee des Papsttums
als eines angeblich von Gott und Christus eingesetzten, über die
Gesamtkirche herrschenden und regierenden Zentrums der Gesamtkirche,

kurz gesagt - der Idee der Herrschaft des Papsttums über die
Gesamtkirche in allen Gebieten des kirchlichen Lebens. Beide
Patriarchen aber waren gewissenhafte, glühende Vertreter der

entgegengesetzten Idee - der Idee der von Christus und den Aposteln
rein synodal oder konziliarisch verstandenen Struktur der Gesamtkirche,

die keine höchste Gewalt über die Gesamtkirche, ausser den
ökumenischen Synoden oder Konzilien, kennt, und die die prinzipielle

Gleichberechtigung aller bischöflichen Stühle und aller Teile
der Gesamtkirche, und vor allem ihrer östlichen und westlichen
Hälfte, voraussetzt. Deswegen waren beide Patriarchen entschlossene

Gegner und Bekämpfer der römischen Idee des Papsttums. Sie

hielten, mit der ganzen Ostkirche, die Idee des Papsttums ganz
aufrichtig für eine menschliche^Erfindung, eine Irrlehre gegen die
apostolische Struktur der Gesamtkirche. Den Beschlüssen des zweiten
und vierten ökumenischen Konzils gemäss anerkannten sie, wieder
mit der ganzen Ostkirche, nur den Ehrenprimat des römischen,
bischöflichen Stuhles als des bischöflichen Stuhles der alten Kaiserstadt;

und keinesfalls hielten sie diesen Ehrenprimat als eine göttliche

oder auch nur apostolische Einrichtung. Den Zusammenstoss
dieser entgegengesetzten, ganz unversöhnlichen Ideen in den

Personen ihrer stärksten und glühendsten Vertreter, unter Mitwirkung
aller andern obenerwähnten historischen Faktoren, muss man als den

wahren, echten, entscheidenden, wesentlichen Faktor anerkennen,
der wirklich die Kirchenspaltung von 1054 verursacht hat. Diese
zwei Ideen, genauer gesagt diese zwei unversöhnlichen Prinzipien
des gesamtkirchlichen Lebens, machten sich schon in der Mitte des

2. Jahrhunderts als Explosionsstoff bemerkbar, nämlich im Streit
um das Osterfest. Bekanntlich führte dieser Streit zur ersten, wenn



— 233 —

auch kurzfristigen Spannung zwischen dem östlichen und westlichen
Teile der alten Gesamtkirche. Im Laufe mehrerer Jahrhunderte
haben sich diese Grundprinzipien immer weiter und immer tiefer in
das Bewusstsein jeweils des einen und des anderen Teiles der
Gesamtkirche eingewurzelt. Bei jedem neuen Streit traten sie als immer
stärkerer Explosionsstoff auf, und jeder Streit drohte zu einer Spaltung

zu führen. Die erste, römische, Idee ist ihrem Wesen nach eine
ausgesprochen expansive und aggressive; sie verlangt eine vollständige

Unterwerfung der ganzen Gesamtkirche unter den Willen Roms
und liess keinen Raum in der Gesamtkirche für die zweite Idee, die
die Seele des kirchlichen Lebens der Ostkirche war. Die römische
Idee verlangte also die völlige Unterwerfung der Ostkirche unter den

päpstlichen Stuhl. Die zweite Idee, die der Ostkirche, hat keinen
expansiven und aggressiven Charakter, aber sie verlangte eine
entschiedene Abwehr gegen die expansive, aggressive römische Idee.
Im Laufe der ersten acht Jahrhunderte verbreitete sich die römische
Idee, von Rom ausgehend, fast ausschliesslich nach Westen und fand
dort keinen Widerstand, da alle Landeskirchen dort aus der Missionsarbeit

Roms entstanden waren. Im Osten beschränkte sich Rom auf
den Schutz seiner Idee gegen die prinzipielle Nichtanerkennung
seitens der östlichen Kirche, wie dies auf dem zweiten und vierten Konzil

in der Frage über den Ehrenrang Neuroms, Konstantinopels, zum
Ausdruck kam.

In der Mitte des 9. Jahrhunderts war die Expansion der
römischen Idee im Westen mit einem vollen Sieg beendet. Nun richtet sie

sich, in der Person des Papstes Nikolaus, auch gegen den Osten und
stösst hier mit grosser Schärfe mit der östlichen Idee der synodalen
Struktur der Gesamtkirche zusammen und erfährt eine machtvolle
Abwehr in der Person des Patriarchen Photius, der die Idee des

Ostens mit nicht geringer Beharrlichkeit verteidigt.
Was Papst Nikolaus anlangt, sind die Meinungen der

römischkatholischen wie auch der protestantischen Kirchenhistoriker
übereinstimmend. «Nikolaus L», schreibt z.B. der protestantische Historiker

Kopplers (Kirchenlexikon 1940), «ist insbesondere der

entschiedenste und tatkräftigste Vertreter und Verfechter des

unumschränkten Herrschaftsrechtes des Papstes in der Kirche.» Dasselbe

behauptet auch der römisch-katholische Kirchenhistoriker Professor
Lortz («Geschichte der Kirche in ideengeschichtlicher Betrachtung»,

Auflage 1950). Nikolaus I. - der geistige Wegbereiter Gregors VII.
Und Innozenz' III - ist die Vorstufe zu ihnen. Was Papst Gregor



— 234 —

und Innozenz als Ausdruck spezifisch mittelalterlicher päpstlicher
Machtvollkommenheit ausgesprochen und verwirklicht sehen wollten,

ist bei Papst Nikolaus vorgeahnt und grundgelegt, nämlich das

Bewusstsein, als Vertreter Gottes unmittelbarer Herr der ganzen
Kirche zu sein, die nur als päpstliche bestehen könne, der
griechischen Kirche gegenüber, in der Sache des Patriarchen Photius, setzte

er sich als Leiter der Gesamtkirche ein. Die letzten Worte des

römischkatholischen Kirchenhistorikers beleuchten ganz richtig das Wesen
des Konfliktes des Papstes Nikolaus mit dem griechischen
Patriarchen Photius. Bekanntlich bildete den ersten Anlass zu diesem

Konflikt der kirchliche Streit der kirchlichen Kreise in Byzanz über
die kanonische Gesetzmässigkeit, nach der Photius (nach der gewaltsamen

Absetzung seines Vorgängers, des Patriarchen Ignatius, durch
den Kaiser) den Patriarchenthron bestieg. Auf Initiative der

Anhänger des Ignatius hat sich Papst Nikolaus in diesen Streit
eingemischt, und zwar als Verteidiger des kanonischen Rechtes des

Ignatius gegen Photius. Patriarch Photius, der auf seiner Seite die

überwiegende Mehrheit der griechischen Bischöfe und der Geistlichkeit

und vorerst auch des Kaisers hatte, bestand auf das entschiedenste

auf seiner kanonischen Tadellosigkeit bei den herrschenden
Umständen des kirchlichen Lebens in Byzanz. Hergenröther und die
auf ihn folgenden Gelehrten beschuldigten Photius, er hätte in seinem

Ehrgeiz seine eigene, persönliche Angelegenheit zur Sache der ganzen
orientalischen Kirche gemacht, und damit hätte er die endgültige
Kirchenspaltung von 1054 bewirkt. Das oben wiedergegebene Urteil
des römisch-katholischen Kirchenhistorikers gibt uns das volle Recht,
das Gegenteil zu behaupten : nicht Photius hat seine persönliche
Angelegenheit zur Sache der ganzen orientalischen Kirche gemacht,
sondern Papst Nikolaus hat das getan, und zwar dadurch, dass er
sich bei Erledigung der persönlichen Angelegenheit des Patriarchen
Photius nicht einfach als Vermittler zwischen beiden streitenden
byzantinischen kirchlichen Parteien (was eigentlich von ihm in
Byzanz erwartet wurde) einsetzte, sondern als angeblicher Leiter der

Gesamtkirche, folglich auch der griechischen Kirche, auftrat. Auf
diese Weise hat Papst Nikolaus die Erledigung der persönlichen
Angelegenheit des Photius mit dem Versuch, die päpstliche Herrschaft
auch auf die zweite, griechische Hälfte der Gesamtkirche auszudehnen,

verbunden. Infolgedessen war Patriarch Photius mit seinen

zahlreichen Anhängern gezwungen, seine eigene Verteidigung mit
der Verteidigung der ganzen Ostkirche gegen diesen Anspruch Roms



23;:

zu verbinden. Als erfahrener, grosser Kirchenpolitiker erkannte
Photius ganz deutlich, dass der Sieg des Papsttums über ihn auch
den Sieg des römischen Anspruches auf die Herrschaft über die ganze
orientalische Kirche bedeutete. Dieser Sieg galt für Papst Nikolaus
als notwendige, volle Verwirklichung des römischen Prinzips über
das Leben der Gesamtkirche; aber für Photius bedeutete es eine
grosse Verletzung der apostolischen Struktur der Gesamtkirche die
der Ostkirche die volle Gleichberechtigung mit der Westkirche, und
dem Patriarchen von Byzanz mit dem römischen Papst garantierte.
Da jede Seite, die östliche wie die westliche, ihr eigenes Grundprinzip
für die absolute, augenscheinliche, unstreitige Wahrheit der apostolischen

Tradition hielt, so konnte jede Seite in der Bestreitung ihres
Grundprinzips und im Widerstand des Gegners nichts anderes als
persönliche Herrschsucht, Hochmut, Ehrgeiz, Hartnäckigkeit der
Vertreter des fremden Grundprinzips sehen. Diese Talsache ist von
ausserordentlicher Bedeutung für das richtige Verständnis aller
Konflikte zwischen Rom und Byzanz, wie in früheren Zeilen (über den
»Arenrang des bischöflichen Stuhles von Konstantinopel, über den
I itel «ökumenisch» für den Patriarchen von Konstantinopel usw.),
8v auch in der Mille des 9. und I /.Jahrhunderts.

In Wirklichkeit drehte sich also der beständige Streit zwischen
Rom und Konstantinopel nicht um persönliche Herrschsucht, Ehrgeiz

usw. seitens Rom oder Konstantinopel, sondern um die entgegengesetzte

Auffassung über die Grundprinzipien des Lebens der Ge-
samtkirehe. die hier und dort die handelnden Personen vertraten.
Herrschsucht, Ehrgeiz usw. existierten eigentlich nur in der
Einbildung der Vertreter jeder Seite, indem sie sie bei der andern voraussetzte,

und waren rein psychologische Grössen, aber Grössen von
einer ausserordentlichen, verhängnisvollen Wirkung in den
Begehungen zwischen Rom und Konstantinopel. Der Kampf zwischen
^°m und Konstantinopel ging in gegenseitigen, abwechselnden
Massnahmen hin und her. Jeden Schritt Roms zur Verwirklichung
Seines, vom römischen Standpunkt aus gesetzmässigen, Rechtes auf
die Herrschaft über die Gcsamtkirehe empfindet man in Konstantinopel

mit Empörung, vom ostkirchlichen Standpunkt aus, als
einen Akt der Herrschsucht und des Ehrgeizes, und man hält es für
notwendig und rechtmässig, mit einer Massnahme zu reagieren, die
Slch als ein Mittel der Demütigung der römischen widerrechtlichen
Ahniassung auswirken sollte. Rom seinerseits nimmt diese Demüti-
8llngsmittel ebenfalls mit Empörung als den Ausdruck von Hochmut,



— 236 —

Stolz usw. seitens des «stolzen» Byzanz auf und hält es gleicherweise
für notwendig und rechtmässig, mit eigener Demütigungsmassnahme
diese angebliche Anmassung von Konstantinopel zu beantworten.
Hierin also muss man die wahre Triebfeder der beiden Konflikte
zwischen Rom und Byzanz im 9. und 11. Jahrhundert sehen.

Wie ich schon erwähnte, mischte sich Papst Nikolaus nicht als

objektiver, unparteiischer Vermittler in den Streit der zwei Parteien
in Konstantinopel ein, in dem es um die persönliche Angelegenheit
des Patriarchen Photius ging (was eigentlich von beiden Parteien
erwartet wurde), sondern als angebliches Haupt und Leiter der
Gesamtkirche, was von beiden Parteien nicht erwünscht war. Bis zum
Ende der Synode in Konstantinopel im Jahre 863 war diese Seite
der Angelegenheit nicht geklärt. Die Legaten des Papstes handelten
auf der Synode als gleichberechtigte Mitglieder und stimmten dem
Beschluss der Synode über die Bestätigung der Thronbesteigung des

Patriarchen Photius zu. Man kann aber kaum bezweifeln, dass die

Instruktion, die Papst Nikolaus den Legaten gegeben hatte, ihnen
eine ganz andere Handlungsweise vorschrieb, nämlich, der Anregung
der Synode zur Annahme seines negativen Urteils über den
Patriarchen Photius als Urteil höchster kirchlich-richterlicher Instanz
zuzustimmen. Warum die Legaten von der päpstlichen Instruktion
abwichen, bleibt unklar. Rom beschuldigt die Legaten der Annahme
von Bestechungsgaben von den Anhängern des Patriarchen Photius,
aber dafür haben wir keine Beweise. Dass die Legaten mit reichen
Gaben aus Byzanz nach Rom zurückkehrten, beweist noch nicht,
dass sie wegen dieser Gaben dem Urteil der überwiegenden Mehrheit
der Synode zustimmten. Richtiger ist es, anzunehmen, dass die

objektive Beleuchtung und Betrachtung der komplizierten Lage und
des Verlaufs der kirchlichen Umstände in Byzanz die Legaten zur
Überzeugung geführt habe, class zur Befriedung des kirchlichen
Lebens in Byzanz der beste Ausweg sei, der Bestätigung der
Thronbesteigung des Patriarchen Photius beizustimmen. Doch Papst Nikolaus

hat sich nicht nur geweigert, den Beschluss der Synode
anzuerkennen, sondern er hat auf der römischen Synode desselben Jahres
die Synode von Byzanz und den Patriarchen Photius anathematisiert.

Der Papst tat dies auf Grund seines angemassten Rechtes als

des angeblichen Hauptes und Leiters der Gesamtkirche. Für den

Patriarchen Photius und für beinahe die ganze Hierarchie x) der
Ostkirche, die dieses «Recht» Roms keinesfalls anerkannte, war jedoch

]) Mit Ausnahme der Anhänger des Ignatius.



237 —

dieser Akt ein empörender Übergriff, ein Ausdruck der äussersten
Anmassung und des Hochmutes Roms, der geradezu nach einer
demütigenden Gegenmassnahme seitens Byzanz schrie. Der Patriarch

Photius hat sich aber in diesem Falle auf eine völlige Ignorierung
dieses Aktes beschränkt. Gleichzeitig war diese Ignorierung des
päpstlichen Beschlusses, vom Standpunkt des Papstes, als des
Hauptes und Leiters der Gesamtkirche aus, wiederum freche
Anmassung und Hochmut des Patriarchen Photius, die seitens Roms
eine Demütigungsmassnahme verlangte. Beide Seiten jedoch fanden
einstweilen keine entsprechende Demütigungsmassnahme, und die
Sache beschränkte sich, von aussen gesehen, auf einen Bruch der
kirchlichen Beziehungen zwischen Rom und Konstantinopel. Unter
diesem Bruch verbarg sich aber eine Flamme der Empörung gegen
die angebliche Herrschsucht, die Anmassung und den Hochmut der
gegnerischen Seite. Natürlich war auf griechischer Seite die
Empörung besonders stark, da Rom sich hier als grober Angreifer benahm.

Bei dieser für den kirchlichen Frieden sehr gefährlichen Lage
Wagt sich Papst Nikolaus noch einmal vor, als angeblicher Herrscher
über die Gesamtkirche seine Macht über die Ostkirche auszuüben. Im
Jahre 866 schliesst er eigenmächtig Bulgarien in das Gebiet römischer
Jurisdiktion ein, das von den Griechen christianisiert wurde und
bereits der Jurisdiktion des Patriarchen von Konstantinopel
unterstand. Die politische Situation ausnutzend, verdrängte Rom in
Bulgarien gewaltsam nicht nur die griechische Geistlichkeit, sondern
auch die griechischen kirchlichen Bräuche, sie als unrichtig, ungültig
und unzulässig erklärend. Das war vom griechischen Standpunkt
aus eine freche Anmassung Roms. Schon die Tatsache der

eigenmächtigen Verletzung des Jurisdiktionsrechtes von Konstantinopel
War für Byzanz ein empörender Ausdruck der Herrschsucht Roms.
Das Verdrängen der griechischen kirchlichen Bräuche durch die
iateinischen und die Erklärung der griechischen für unrichtig und
Ungültig waren für die Griechen eine äusserst empörende Bezeugung
ties römischen Hochmutes und der Anmassung auf dem Gebiete der
kirchlichen Disziplin und Glaubenslehre, wo sich die Griechen als
Neueste Hüter und Beschützer der apostolischen Tradition fühlten.
Es scheint schwer, sich noch irgendwelche stärkeren Mittel
vorzustellen, die die griechische Empörung gegen den (angeblichen) römi-
Schen Hochmut, die Anmassung und die Herrschsucht usw. bis zum
äussersten Grade steigern könnte als diese Handlungsweise Roms,
^iese äusserste Empörung verlangte von den Griechen eine schärfste

'nternat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1955. 1()



— 238 —

Vergeltung in Form einer demütigenden Massnahme gegen diesen
Hochmut und die Herrschsucht Roms. Richtung und Inhalt für die

demütigende Massnahme gab die Verwerfung der griechischen
kirchlichen Bräuche seitens Roms und stellte den Griechen die unvermeidliche

Frage nach dem Wert der lateinischen kirchlichen Bräuche, die

von Rom in Bulgarien eingeführt wurden. Vor allem hat Patriarch
Photius diese Frage genau geprüft und gewiss schon bei der ersten

Prüfung festgestellt, dass der lateinische Brauch, im Glaubenssymbol
den Zusatz «Filioque» einzufügen, eine neue dogmatische Lehre
bekannte, die zweifellos in direktem buchstäblichen Widerspruch zu
der Lehre der zweiten ökumenischen Synode stand und deswegen
zweifellos eine Häresie sei. Das gab ihm den Anlass, auch in allen
anderen lateinischen Bräuchen den häretischen Sinn zu suchen und
zu finden. Bei den heutigen kirchengeschichtlichen Erkenntnissen
wissen wir genau, dass alle diese Bräuche - ausser dem Zusatz
«Filioque» - keine Spur von Häresie enthielten. Aber beim Stande der

kirchengeschichtlichen Kenntnisse der Epoche des Patriarchen Photius

und Papstes Nikolaus konnte die kirchliche Theologie wie im
Westen so auch im Osten nur die dogmatischen Grundlagen dort
suchen und finden, wo man auch die kirchengeschichtlichen suchen
und finden musste. Wenn auch Patriarch Photius ein glänzender
Theologe war, so war er doch ein Kind seiner Zeit, seiner Epoche und
fand deswegen nicht nur im Zusatz «Filioque», sondern auch in allen
andern lateinischen Bräuchen einen häretischen oder doch
glaubensgefährdenden Sinn. Dieses Ergebnis seiner Prüfung gab ihm die
Waffe in die Hand für die ausserordentlich wirksame Massnahme

zur Demütigung des grenzenlosen (angeblichen) römischen Hochmuts,

der Herrschsucht, der Anmassung usw. Diese Massnahme war
das berühmte Rundschreiben des Patriarchen Photius an die drei
orientalischen Patriarchen. In dem Rundschreiben protestierte
Patriarch Photius scharf gegen die ganze Handlungsweise des Papstes :

gegen die eigenwillige Verletzung der Jurisdiktionsrechte von
Byzanz, gegen das Verdrängen der griechischen kirchlichen Bräuche

usw., und das auf dem Gebiet der byzantinischen kirchlichen Jurisdiktion

und besonders gegen die Einführung der Bräuche, die Patriarch
Photius mit allen Griechen ganz aufrichtig für häretisch hielt, vor
allem des Zusatzes «Filioque». Da Papst Nikolaus, von seinem
(angeblichen) Recht des Leiters der Gesamtkirche ausgehend, den
Patriarchen Photius eigenmächtig schon anathematisiert und alle
amtlichen Beziehungen mit ihm schon seit drei Jahren abgebrochen



— 239 —

hatte, waren für Patriarch Photius keine sachlichen Unterhandlungen

mit Rom mehr möglich; für ihn blieb nur noch die einzige
Möglichkeit des Protestes übrig, an die drei anderen Patriarchen der
Gesamtkirche zu appellieren. Dies tat er durch das bekannte
Rundschreiben im Jahre 867. Mit diesem Rundschreiben hatte Patriarch
Photius die Fragen, die Papst Nikolaus durch seine Handlungsweise
in Bulgarien faktisch hervorgerufen hatte - die wichtigen Fragen
über die dogmatischen Grundlagen der Besonderheiten einer Reihe
von Bräuchen beider Kirchen vor der Gesamtkirche, vor ihren beiden
Teilen, dem östlichen und westlichen, öffentlich und amtlich
gestellt. Diese Fragen, besonders die über das «Filioque», verlangten
unbedingt von beiden Teilen der Kirche eine gemeinsame, sachliche,
eingehende Prüfung, Behandlung und Lösung. Doch das war in
diesem Zeitpunkt der äussersten Spannung und sogar der
Unterbrechung der kirchlichen Beziehungen zwischen Rom und Byzanz,
die durch den Versuch des Papstes Nikolaus, sein (angebliches)
Recht als Haupt der Gesamtkirche erstens in der persönlichen
Angelegenheit des Patriarchen Photius und dann im Falle Bulgariens
durchzusetzen, keinesfalls möglich. Infolgedessen mussten Rom und
Byzanz selbständig, ohne gemeinsame Prüfung und dabei in der
Atmosphäre gegenseitigen Misstrauens, diese Fragen lösen. Zudem
waren, wie bereits gesagt, beide Teile überhaupt nicht fähig, die

Frage zu lösen, da die kirchliche Theologie jener Zeit die dazu nötigen
kirchengeschichtlichen Kenntnisse noch nicht besass. Infolgedessen
befanden sich beide Seiten, die griechische wie die lateinische, um
die Mitte des 9. Jahrhunderts bei dem ersten Versuch, diese Fragen
zu lösen, auf einem Irrwege. Hauptsächlich von der naiven

Überzeugung ausgehend: alles Eigene sei richtig und orthodox - alles
Fremde mit der eigenen Gewohnheit nicht Übereinstimmende sei

falsch und häretisch -, begannen sie beidseitig in den Besonderheiten
der anderen Seite einen häretischen Sinn zu suchen und zu finden.
Daher erklärte Patriarch Photius und die anderen Patriarchen auf
der Synode im Jahre 867 alle fremden lateinischen kirchlichen
Bräuche als häretisch oder glaubensgefährlich. Die Lateiner ihrer-
seits hatten auf der römischen Synode desselben Jahres in den

griechischen Bräuchen einen häretischen Sinn gefunden. Die Synode

v«n Konstantinopel hat Papst Nikolaus wegen der Verletzung des

Jurisdiktionsrechtes in Bulgarien und derEinführung der häretischen

Brauche anathematisiert. Die Synode von Rom hat mit der Anathe-

^atisierung des Patriarchen Photius geantwortet. Aber in ihrem



— 240 —

prinzipiellen Wesen bedeutete das Anathem des Konzils von
Konstantinopel eine entschiedene Verurteilung und Verwerfung der
römischen Idee der obersten päpstlichen administrativen und
gerichtlichen Gewalt über die Gesamtkirche und der obersten päpstlichen

Lehrautorität in ihr. Das Anathem der Synode von Rom
bedeutete in ihrem prinzipiellen Wesen das Anathem auf diese

Verurteilung und Verwerfung der römischen Idee des Papsttums. Rom
jedoch, in seiner Überzeugung von der augenscheinlichen, unstreitigen

Wahrheit der Idee des Papsttums, wollte es nicht wahr haben,
dass der Akt der byzantinischen Synode von 867 eine Stimme der

ganzen Ostkirche war, und glaubte, dass dieser Akt ein blosser Ausfluss

des Hochmutes, des Ehrgeizes und der Hinterlist des
Patriarchen Photius und seiner persönlichen Freunde sei. Infolgedessen
erschienen, als Patriarch Photius im Jahre 868 vom Kaiser gewaltsam
abgesetzt wurde und 869 die Synode für die feierliche Restituierung
des Patriarchen Ignatius einberufen wurde, die päpstlichen Legaten
auf dieser Synode ganz öffentlich als Vertreter der päpstlichen, obersten

kirchlichen Gewalt und handelten so, als ob dieses «Gewaltrecht»

des Papstes in der Ostkirche schon eine selbstverständliche
Wahrheit und ein Gesetz wäre. Sie traten hier nach der Beschreibung
Hergenröthers als Vorsitzende der Synode auf und liessen nur jene
Bischöfe als Mitglieder der Synode zu (und anerkannten sie folglich
als die gesetzmässigen Bischöfe), die das von Rom aufgesetzte
Formular unterzeichneten, wo die Verpflichtung zur Unterwerfung
unter die Entscheidungen des römischen Stuhles deutlich
ausgesprochen war. Aber dieser Versuch, die Idee der obersten Gewalt des

Papstes über die Gesamtkirche tatsächlich in der Ostkirche zu
verwirklichen, ist nicht gelungen. Nur zwölf Bischöfe, Anhänger des

Patriarchen Ignatius, waren einverstanden und bereit, diese

Anerkennung der päpstlichen Herrschaft zu unterzeichnen, gewiss

deswegen, weil es für die Sache der Restituierung des Patriarchen Ignatius

sehr wichtig war. Wenn am Ende der Synode auch 90 Bischöfe
das römische Formular unterzeichneten, so erklärten sie doch auf
der Synode, vor dem Kaiser und dem Patriarchen Ignatius, class sie

mit dem Inhalt dieses Formulars über die Unterwerfung unter die

päpstliche Gewalt nicht einverstanden seien, weil, wie Hergenröther
sagt, sie an eine Forderung nicht gewöhnt wären. Die überwiegende
Mehrheit - mehr als zwei Drittel - der griechischen Bischöfe lehnte es

entschieden ab, das Formular zu unterzeichnen und an dieser Synode
teilzunehmen. Auf diese Weise endete der Versuch Roms, die grie-



— 241 —

einsehe Hierarchie auf der Synode 869 zur offiziellen Anerkennung
der päpstlichen Gewalt über die Gesamtkirche zu zwingen, erfolglos.
Umgekehrt hat dieser Versuch der ganzen griechischen Hierarchie
den Anlass gegeben, ihre fast einstimmige Verwerfung dieser Gewalt
ganz offen und entschieden zu demonstrieren. Ausserdem waren die
Hierarchen von diesem Versuch, nach der Bemerkung Hergenröthers,
«tief gekränkt», genauer gesagt, tief empört. Dieser kräftige Widerstand

gegen die Idee der päpstlichen Gewalt über die Gesamtkirche
war nach dieser Synode und nach der Zeit des Patriarchen Photius
noch tiefer und stärker im Bewusstsein der griechischen
Hierarchie eingewurzelt. Trotz dieser stark negativen Stimmung fast der
gesamten griechischen Hierarchie war Patriarch Ignatius kraft der
Umstände seiner Restituierung gezwungen, das römische Grundprinzip

der päpstlichen Herrschaft über die Gesamtkirche und somit
auch über die griechische Kirche offiziell anzuerkennen. Aber nach
zehn Jahren seines Patriarchates, nach seinem Tode, weigert sich
der wieder restituierte Patriarch Photius mit Unterstützung der
ganzen Hierarchie, dieses römische Grundprinzip anzuerkennen.
Papst Johannes VIII. reagierte darauf mit der Anathematisierung
des Patriarchen Photius. Patriarch Photius ignorierte diese

Anathematisierung; aber dieser Schritt Roms, der vom griechischen
Standpunkt aus als ein Ausdruck äusserster Anmassung erschien,

beleidigte Byzanz tief, und seine negative Stimmung gegen Rom und
dessen Anspruch auf die Herrschaft über die Gesamtkirche erstarkte
noch mehr, und das - für immer. Bei dieser Stimmung von Byzanz
niusste irgendein weiterer Versuch Roms, seine Theorie der obersten
Gewalt über die Gesamtkirche auf die Ostkirche auszudehnen und
dabei den Akt der Anathematisierung des Hauptes der griechischen
Hierarchie, des Patriarchen von Konstantinopel, zu wiederholen,

Unvermeidlich zu einem schärferen und dauernden Bruch zwischen

Konstantinopel und Rom führen. Aber der Lauf der historischen

Ereignisse in Rom hat dieses traurige Ereignis um fast zwei
Jahrhunderte hinausgezögert.

Nach dem Tod des Papstes Johannes VIIL, des dritten
Nachfolgers des Papstes Nikolaus und Fortsetzers seiner kirchlichen

aggressiven Politik gegen Byzanz, war der römische Stuhl nicht mehr
in der Lage, diese Politik fortzusetzen. Die Zeit nach dem Tode des

Papstes Johannes VIII. war, nach der Meinung der römischen

Kirchenhistoriker, das finsterste Zeitalter der römischen Kirche.
«Rom», sagt z.B.'Professor Lortz, «wurde das Objekt der Habgier



— 242 —

der italienischen und römischen Grossen. Sie verfügten über den
Stuhl Petri. Es war die tiefste Erniedrigung des Papsttums, das

damals manche sittenlose Vertreter hatte.» Die damaligen Päpste
besässen natürlich keinen Eifer, das Werk des Papstes Nikolaus, die
Idee der päpstlichen Herrschaft über die Gesamtkirche auf die
Ostkirche auszudehnen, fortzusetzen. Infolgedessen nahmen die
offiziellen Beziehungen mit dem römisch-päpstlichen Stuhl einen
friedlichen Charakter an, ohne gegenseitige Einmischung in die inneren
Angelegenheiten jeder Kirche, aber auch ohne gegenseitige Berührung

des inneren Lebens beider Kirchen. Das war die zweihundertjährige

Epoche der gegenseitigen, allmählichen tiefen Entfremdung
beider Kirchen.

Diese Sachlage in Rom hat sich im zweiten Viertel des 11.

Jahrhunderts stark geändert. Es beginnt die Epoche der grossen machtvollen

Päpste - Gregors VII. und Innozenz' III. -, eine Epoche,
in der die mittelalterliche päpstliche Herrschaft im Westen ihren
Höhepunkt erreichte. Das Papsttum dieser Epoche war, nach den
Worten Professor Lortz', «sich seiner (angeblich) von Gott gegebenen,
im wirklichen Sinn des Wortes übermenschlichen Würde völlig
bewusst». Bekanntlich stammen von Papst Innozenz die Worte:
«Der Papst ist weniger als Gott, aber mehr als Mensch.» Diese

Epoche eröffnet Papst Leo IX. «In wenigen Jahren», sagt Professor

Lortz, «brachte Papst Leo die universale Macht des Papstes zur
Geltung. » Und im Zuge dieser Aktivität versucht er, die Jurisdiktion
Roms auf die griechischen, derJurisdiktion des Patriarchen von
Konstantinopel unterstellten Provinzen in Italien auszudehnen, ähnlich
wie Papst Nikolaus es vor zwei Jahrhunderten in Bulgarien getan
hatte. Hier geschieht dasselbe wie einst in Bulgarien : das Verdrängen
der griechischen kirchlichen Bräuche durch die lateinischen,
römischen. Die griechische Geistlichkeit in Süditalien tritt an zum Kampf
gegen die lateinischen Bräuehe und zur Verteidigung der eigenen,
griechischen. Mit dem Ziel, diesen Kampf ideologisch zu unterstützen,
veranlasst der Patriarch von Konstantinopel - Michael Kerularius -
einen der gelehrten griechischen Bischöfe - Leo von Ochrid -, zur
ideologischen Orientierung der griechischen Geistlichkeit in
Süditalien ein Schreiben zu verfassen und an den Bischof von Apulien
zu senden. In diesem Schreiben werden die fremden lateinischen
Bräuche von dem schon längst offiziell anerkannten Standpunkt des

Patriarchen Photius aus behandelt und verurteilt. Dieses griechisch
verfasste Schreiben war keinesfalls für den Papst und für Rom be-



— 243 —

stimmt und hatte auch keinen amtlichen, offiziellen Charakter. Es
war einfach ein privates Schreiben eines griechischen Bischofs an
einen anderen und nur für den Gebrauch unter den Griechen in
Süditalien bestimmt. Weder Papst Leo noch das Papsttum überhaupt
wurden hier angetastet. Das Schreiben hatte den Charakter eines
einfachen privaten polemischen, griechischen Werkes, und als solches
erforderte es keine amtliche Reaktion seitens Roms. Aber in der
Abfassung und Verbreitung dieses Schreibens erblickte der Papst
eine Anmassung und einen Hochmut von Byzanz, eine Beleidigung
des päpstlichen Stuhles als der höchsten kirchlichen Lehrautorität,
und er trat gegen dieses polemische Werk in einem scharfen amtlichen
an den Patriarchen von Byzanz gerichteten Schreiben auf. Mit diesem
Schritt Roms wurden die strittigen Fragen über die dogmatischen
Grundlagen der verschiedenen Bräuche beider Kirchen nach
zweihundert Jahren wiederum zum Gegenstand eines offiziellen
Gesprächs zwischen beiden Kirchen erhoben, jetzt aber seitens des

Papstes. Für dieses amtliche Gespräch über die erwähnten strittigen
Fragen machte der Patriarch Michael in einem Schreiben an Papst
Leo den Vorschlag, römische Legaten nach Konstantinopel zu
entsenden, damit sie an der dortigen Synode teilnähmen. Dieser
Einladung des Patriarchen folgend, erschienen die Legaten des Papstes
tatsächlich im Januar 1054 in Konstantinopel. Und hier geschah
nun etwas schwer Verständliches. Obwohl die eingeladenen Legaten
ein halbes Jahr in Konstantinopel verbrachten, fand das Gespräch
doch nicht statt, und das Zusammentreffen des Ostens und des
Westens endete mit einer beidseitigen Anathematisierung ihrer
Anschauungen und Überzeugungen sowie aller ihrer Anhänger, was
eigentlich eine gegenseitige Anathematisierung beider Kirchen
bedeutete. c

Warum geschah das Ì Warum konnte das Gespräch nicht
stattfinden Ì Warum endete die Sache mit einer gegenseitigen Anathematisierung

und mit einem endgültigen Bruch zwischen beiden Kirchen
Dieses traurige Ereignis kann man nicht richtig beleuchten ohne

Berücksichtigung des grundlegenden ständigen Gegensatzes
zwischen Ost- und Westkirche über die Grundstruktur der Gesamtkirche.

Diese Tatsache ignorierend, erklären die römisch-katholischen
Historiker das traurige Ergebnis des Jahres 1054 einfach mit dem

Hochmut, Ehrgeiz und der Starrsinnigkeit des Patriarchen Michael
Und dem undiplomatischen, heftigen Charakter und Benehmen des

Leiters der päpstlichen Delegation, des Kardinals Humbert. Einige



— 244 —

katholische Schriftsteller geben sogar zu, dass der Kardinal Humbert
den Akt der Anathematisierung eigenwillig, ohne die Vollmacht
Roms, vollzogen habe. Aber diese Darstellung ist zu oberflächlich
und sogar etwas naiv. Bestimmt handelten die Legaten gemäss den

von Rom erhaltenen Instruktionen, und Patriarch Michael handelte

so, wie er es vom Standpunkt der Interessen der byzantinischen
Kirche für notwendig hielt.

Worin liegt die Lösung des Rätsels In nichts anderem, als in
dem Zusammenstoss der einander diametral entgegengesetzten
Grundprinzipien des kirchlichen Lebens der West- und Ostkirche.
In Konstantinopel erwartete man die päpstlichen Legaten nur in
der Rolle von gleichberechtigten Mitgliedern der bevorstehenden

Synode unter dem Vorsitz des Patriarchen. Aber die Instruktion
Roms schrieb ihnen zweifellos eine ganz andere Rolle vor. Ihr ganzes
Benehmen zeigte ganz deutlich, dass sie in der Rolle von Vertretern
der höchsten administrativen und gerichtlichen gesamtkirchlichen
Gewalt erschienen waren. Das zeigten die Legaten dem Patriarchen
Michael schon ganz deutlich bei ihrer Ankunft dadurch, dass sie nicht
zuerst bei ihm, wie es die gewöhnliche Ordnung verlangte, sondern
beim Kaiser erschienen. Als sie zu der Sitzung der Synode eingeladen
wurden, überreichten sie sofort das päpstliche Schreiben, ohne die

Synode zu begrüssen, und der Mitteilung der Griechen nach nahmen
sie den Ton und das Aussehen von Lehrern gegen die schlechten,
untauglichen Schüler an. Vom Leiter der päpstlichen Delegation,
Kardinal Humbert stammt die offene Erklärung: «Wir kamen nicht
hierher, um uns belehren zu lassen, sondern um zu belehren.» Man
kann kaum daran zweifeln, dass die Legaten die Instruktion hatten,
nach dem Muster der päpstlichen Legaten auf der Synode im Jahre
869 zu handeln und einen neuen Versuch der faktischen Verwirklichung

und Demonstration der päpstlichen Herrschaft über die
Ostkirche zu unternehmen. Das stand für den Patriarchen Michael, für
die Synode und für die griechische Hierarchie - nach der ganzen
Handlungsweise der Legaten - durchaus fest. In dieser Rolle waren
die Legaten für den Patriarchen und die ganze griechische Hierarchie
unerwünschte und unannehmbare Gäste, mit denen eine sachliche,

gleichberechtigte Aussprache über die strittigen Fragen unmöglich
war, da hier die alte strittige wichtigere prinzipiellere Frage über die

päpstliche Gewalt über die Gesamtkirche im Wege stand. Da die
Griechen keine Neigung hatten, über diese Frage den offensichtlich
aussichtslosen Streit mit den Legaten zu beginnen, der nur zur Ver-



— 245 —

schärfung der gegenseitigen Beziehungen zwischen Rom und Byzanz
geführt hätte, was aus politischen Gründen für Byzanz in dieser Zeit
äusserst unerwünscht war, hat Patriarch Michael es diplomatischerweise

vorgezogen, einem amtlichen Gespräch mit den Legaten
auszuweichen. Auf der Synode erklärte er, dass er die anwesenden
Legaten nicht als Vertreter der echten päpstlichen Anschauungen
anerkenne, die Synode schliesse und sich weigere, mit ihnen irgendwelche

Unterhandlungen zu führen. Um den Legaten zu verstehen
zu geben, dass sie in der Rolle von Vertretern der angeblich höchsten
kirchlichen Gewalt unerwünscht und unwillkommen seien, hat der
Patriarch ihnen sogar die Abhaltung ihres Gottesdienstes in
Konstantinopel verboten. - Es schien nun, als ob den Legaten jetzt
nichts anderes mehr übrig bliebe, als mit dem Berieht über den
Misserfolg ihrer Mission in Konstantinopel sofort nach Rom zurückzukehren.

- Sie taten es aber nicht. Warum l Zweifellos hatten sie vom
Papst und der päpstlichen Kurie den Auftrag, im Falle einer offenen
amtlichen Weigerung der Griechen, den Standpunkt des Papstes,
als der höchsten kirchlichen Lehrautorität, in den strittigen Fragen
zu teilen, den Patriarchen und seine Anhänger, anders ausgedrückt,
die ganze griechische Kirche, zu anathematisieren. Deswegen trachteten

die Legaten lange nach einem Zusammentreffen mit dem
Patriarchen, in der Absicht, von ihm eine offene amtliche Verwerfung
des römischen Standpunktes zu hören und ihm bei dieser offiziellen
Gelegenheit persönlich im Namen des Papstes die Anathcmati-
sierungsbulle auszuhändigen. Der Patriarch aber, auf Grund seiner
Kenntnisse über die römische Handlungsweise aus der Zeit des
Patriarchen Photius, sah die Möglichkeit eines Ausweges und
weigerte sich unter immer neuen Vorwänden, dieses Zusammentreffen
zustande zu bringen, in der Annahme und Hoffnung, dass die
Legaten, von der Erfolglosigkeit ihrer Bemühung und Erwartung
überzeugt, Konstantinopel endlich friedlich verlassen würden.

In klarer Erkenntnis eine wie grosse Gefahr für den Frieden
zwischen Konstantinopel und Rom ein solcher Schritt der Legaten
bedeutete, wollte der Patriarch durch solche Handlungsweise diesem
Schritt vorbeugen. Die Legaten hielten es für unmöglich, nach Rom

zurückzukehren, ohne den Auftrag Roms, im Falle des Ungehorsams
der Griechen gegen Rom, erfüllt zu haben, nachdem die Tatsache
dieses prinzipiellen Ungehorsams für sie aus der Handlungsweise
nicht nur des Patriarchen, sondern auch der ganzen griechischen
Hierarchie und des ganzen kirchlichen Volkes ganz klar wurde.



— 246 —

Nachdem die Legaten ein halbes Jahr in Konstantinopel verbracht
hatten und des Wartens auf ein Zusammentreffen mit dem
Patriarchen, nach ihrer eigenen Aussage, «überdrüssig waren», fanden sie

keinen anderen Ausweg, als am 16. Juli 1054 im Sophiendom zu
erscheinen und dort, während der feierlichen Pontifikalmesse, die
der Patriarch selbst zelebrierte, die Exkommunikationsbulle im
Namen des Papstes auf den Hauptaltar zu legen.

Diese zurückgelassene Anathematisierungsbulle, schreibt
Professor Müller, macht dem Patriarchen in rhetorisch wirkungsvoller,
aber inhaltlich höchst anfechtbarer Weise eine Reihe schwerer
Vorwürfe. Sie schliesst, indem sie über den Patriarchen Michael und alle,
die ihm in seinen Irrtümern und seinen anmasslichenFrechheiten folgen,
den Bann ausspricht, der sie treffen soll zusammen mit allen Ketzern,
mit dem Teufel und dessen Engeln.

Es ist schwer, sich den gewaltigen Sturm der Entrüstung und
Aufregung vorzustellen, den dieser beispiellose Auftritt der päpstlichen

Legaten in Byzanz hervorgerufen hat, und es ist nicht zu
verwundern, dass diese «äusserste Anmassung» der Legaten zuerst
vom Patriarchen Michael und seiner lokalen Synode und dann von
den vier orientalischen Patriarchen zusammen mit einem gleichen
Akt beantwortet wurde, mit dem Akt der Anathematisierung der
römischen Anschauungen und ihrer Anhänger, mit den Legaten an
der Spitze (der päpstliche Stuhl selbst war vakant), d.h. der ganzen
römischen Kirche.

Um das tragische Ereignis vom 16. Juli 1054 vollkommen zu
verstehen, ist es notwendig, folgendes in Betracht zu ziehen: Im
Wesen war die gegenseitige Anathematisierung eine Wiederholung
des gleichen Aktes in Rom und Konstantinopel um die Mitte des

9. Jahrhunderts und hatte den gleichen prinzipiellen Sinn: seitens
der Ostkirche die Verurteilung, Verleugnung und entschiedene
Verwerfung der römischen Idee der höchsten römischen Lehrautorität
und obersten päpstlichen Gewalt über die Gesamtkirche und
Vergeltung der «anmasslichen Frechheit» Roms, diese Idee in dem
Gebiet der Ostkirche zu verwirklichen ; seitens Roms - auch eine
entschiedene Verurteilung, Verleugnung und Verwerfung der ostkirchlichen

Idee der rein synodalen oder konziliaren Wesensstruktur der
Gesamtkirche und Vergeltung der «anmasslichen Frechheit»
Neuroms, bei dieser Idee zu verharren und die päpstliche zu verwerfen.
Um die Mitte des 9. Jahrhunderts, zur Zeit des Papstes Nikolaus



— 247 —

und des Patriarchen Photius, hat diese gegenseitige Anathematisierung

noch nicht zu einem offiziellen endgültigen Bruch zwischen
Ost- und Westkirche geführt, da die absolute UnVersöhnlichkeit
beider Ideen und ihre grundlegende Bedeutung für das Leben jeder
Kirche noch nicht genügend klar war. Beide Kirchenteile fühlten
sich noch in einer engen Gemeinschaft des kirchlichen Lebens, so
dass sie sich die Möglichkeit einer endgültigen Trennung dieses
Lebens nicht vorstellen konnten.

Aber wenn auch die gegenseitige Anathematisierung um die
Mitte des 9. Jahrhunderts den endgültigen offiziellen Bruch zwischen
den beiden Kirchenhälften noch nicht verursachte, so gab doch diese

gegenseitige Anathematisierung den gewaltigen Anstoss zum Prozess

der gegenseitigen allmählichen inneren Entfremdung und Trennung

beider Kirchen. In der Mitte des 11. Jahrhunderts war diese
innere Entfremdung und latente Trennung schon eine vollendete
Tatsache, und der endgültige offizielle Bruch wurde von beiden
Kirchenteilen nicht sehr schmerzlich empfunden. Ausgerechnet zu dieser
Zeit begann, wie schon erwähnt, die römische Idee der gesamtkirchlichen

päpstlichen Gewalt ihre volle Stärke im Bewusstsein des

Papsttums und der ganzen Westkirche zu erreichen. Papst Leo IX.
und die nach ihm folgenden Päpste dieser Epoche waren davon
überzeugt, dass die Gesamtkirche «nur als päpstliche bestehen
könnte» (Prof. Lortz). Bei dieser Überzeugung des Papsttums war
die Existenz irgendeines Teiles der Gesamtkirche, der den päpstlichen

Anspruch nicht anerkannte, etwas sich Widersprechendes und

völlig Unzulässiges. Ein solcher Teil sollte, nach römischer Auffassung

dieser Zeit, den Papst anerkennen oder aufhören, als ein
Kirchenteil zu existieren, d.h. aus der Gesamtkirche ausgeschlossen

werden. Die Ostkirche war zu dieser Zeit der einzige Teil, der den

Päpstlichen Anspruch nicht anerkennen wollte. Das Papsttum dieser
Zeit, in der Person Leo IX., stand bei dieser Sachlage vor der
Alternative - die Ostkirche zum Gehorsam gegen das Papsttum zu

zwingen oder sie aus der Gesamtkirche auszuschliessen. Das

Auftreten des griechischen Erzbischofs Leo von Ochrid, das die

Tatsache der Nichtanerkennung der päpstlichen höchsten kirch-
hchen Autorität seitens der Ostkirche zu offen bezeugte, gab dem

Bapsttum den vom römischen Standpunkt aus rechtmässigen An-
lass, den griechischen Teil der Kirche mit ganzer Entschiedenheit
v°r diese Alternative zu stellen: entweder voller Gehorsam und

Unterwerfung unter Rom oder Ausschluss aus der Gesamtkirche.



— 248 —

Dieser Ausschluss wurde von Papst Leo und der römischen
Kurie im Jahre 1054 durch Kardinal Plumbert vollzogen. Für die
Ostkirche hatte diese Alternative den Sinn, entweder auf ihr eigenes

grundlegendes Prinzip der rein synodalen Struktur der Kirche zu
verzichten oder die Beziehung zur römischen Kirche für immer völlig
abzubrechen. Da das erste für die Ostkirche durchaus unmöglich und
für den Patriarchen Michael, die ganze Geistlichkeit und für das Volk
keinesfalls annehmbar war, blieb dem Patriarchen nur der einzige
Ausweg - der endgültige Bruch mit Rom. Der Patriarch wusste zwar,
dass ein solcher Bruch jetzt schon keinen erheblichen Widerstand
von seiten der Geistlichkeit und des Volkes finden würde, aber die

politischen Umstände in Byzanz dieser Zeit - der Kaiser brauchte
die militärische Hilfe Roms - machten diesen Bruch äusserst
unerwünscht, was auch der Papst und die Kurie gewiss in Betracht

zogen. Infolgedessen beschloss der Patriarch die offizielle Stellungnahme

und Lösung dieser gefährlichen Alternative zur Zeit zu
umgehen, und zwar durch die Weigerung, mit den päpstlichen Legaten
irgendwelche Verhandlungen zu führen. Aber wenn man in Byzanz
zur raschen Lösung dieser Alternative kein Interesse hatte, für das

Papsttum dieser Epoche war diese Lösung eine sehr dringliche
Aufgabe. Deswegen hat Kardinal Humbert, der mit der Vollziehung
dieser unaufschiebbaren Aufgabe beauftragt worden war, nach einem

erfolglosen halbjährigen Aufenthalt in Konstantinopel in Erwartung
der offiziellen Verhandlung mit dem Patriarchen, laut der Instruktion

des Papstes und der päpstlichen Kurie, die Ostkirche mit ihrem
Haupt, dem Patriarchen Michael, aus der Gesamtkirche feierlich
exkommuniziert. Mit diesem Akt, der vom römischen Standpunkt aus
durchaus kirchlich-gesetzlich, vom ostkirchlichen Standpunkt aus
aber äusserst grob und frech war, war dem Patriarchen jede Möglichkeit

und Neigung genommen, der von Humbert und der römischen
Kirche gestellten Alternative weiter auszuweichen. Dieser Akt zwang
die Ostkirche zur unverzüglichen feierlichen offiziellen Deklaration
ihrer Stellungnahme zur päpstlichen Idee der gesamtkirchlichen
Gewalt. Das hat die Ostkirche in Form der Anathematisierung der

Legaten und ihrerAnhänger, d. h. der ganzen römischen Kirche, getan.
Dieser Austausch der Anathematisierungsakten war der Ausdruck
und die Besiegelung der Tatsache, dass beide Kirchenhälften zum
vollkommen klaren Bewusstsein der vollen Unversöhnlichkeit ihrer
traditionellen grundlegenden Lebensprinzipien gekommen waren,
die es fortan verunmögliehte, weiter in der kirchlichen Lebens-



— 249 —

gemeinschaft der heiligen apostolischen Kirche zu stehen. Deswegen
war der Bruch, den diese gegenseitigen Anathematisierungen
verursachten, endgültig und, solange jede Seite auf ihrem eigenen
Lebensprinzip als auf der echten unabänderlichen apostolischen
Tradition beharrt und beharren wird, definitiv.

Einzelne gegenseitige Zugeständnisse: Die gegenseitige
Anerkennung der Gleichberechtigung des römischen und griechischen
Ritus; die prinzipielle Zulassung des gottesdienstlichen Gebrauchs
des Glaubenssymbols ohne den Zusatz «Filioque»; die päpstliche
Deklaration über seine Liebe zu den östlichen Christen; die gegenseitige

Liebenswürdigkeit der katholischen und östlichen Geistlichkeit;

caritative Wohltätigkeit für die Orthodoxen usw., können nur
eine friedliche Koexistenz beider Kirchen in der Welt, aber keinesfalls
eine Lebensgemeinschaft in der einen heiligen apostolischen Kirche
bewirken. Zur Überwindung der tausend Jahre dauernden Trennung
beider Kirchen sind viele, tiefe und weitläufige gegenseitige
theologische und dogmatische Zugeständnisse unbedingt notwendig, die
aber die in Frage stehenden unversöhnlichen grundlegenden
Lebensprinzipien beider Kirchen keinesfalls zulassen. Diese Feststellung ist
sehr traurig und schmerzlich, und hier haben wir nur die Tröstung
in dem Glauben, dass der weise allmächtige Gott jedes Übel zum
Guten wendet. «Wie unbegreif lieh sind Seine Gerichte», sagt Apostel
Paulus, «und wie unerforschlich Seine Wege. Denn wer erkannte den
Sinn des Herrn ?» (Röm. 11, 33-34).

Protopresbyter Prof. W. Winogradow

(ehem. Professor an der Geistlichen Akademie in Moskau)


	Die Hauptursache des endgültigen Bruches zwischen der West- und Ostkirche in orthodoxer Schau

