
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 45 (1955)

Heft: 4

Artikel: Eine ökumenische Freundschaft : Lavater-Sailer

Autor: Gilg, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404328

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


205 —

Eine ökumenische Freundschaft
Lavater - Sailer

Es ist besonders erfreulich, hier, an der Stätte der Augustiner -

kirche zu Zürich, inmitten eines ökumenischen Kreises x) über die
ökumenische Freundschaft zu sprechen, welche Lavater und Sailer
miteinander verbunden hat. Denn hier kommt nicht nur ein in
die Geschichte zurückblickender kleiner Mensch zum Wort, an
dieser Stelle redet vielmehr der genius loci. Nur wenige Schritte
entfernt steht ja das Haus zur «Reblaube», das Pfarrhaus von
St. Peter, in welchem sich die uns beschäftigende Freundschaft
gestaltete, wo Briefe von Lavater und Sailer ein- und ausgingen und
die Freunde sich begegneten. Nicht weit von da befindet sich das
Pfarrhaus der Fraumünsterkirche, wo Lavaters Schwiegersohn,
Georg (Jessner, und Lavaters eine Tochter, Annette, mit Sailer
zusammentrafen. Ganz in der Nähe hatte das kleine St. Anna-Kirchlein

seinen Ort, wo Lavators Bruder, Dr. med. Dicthelm, als
Mitglied des Kleinen Rates 1807 - eine Auswirkung der Freundschaft -
den ersten nachreformatorischen Pfarrer der katholischen
Gemeinde, Moritz Meyer, einen für Sailer und Wessenberg begeisterten
Mann, einführte. Die Stätte aber, an der wir beisammen sind,
erinnert überdies daran, wie Pfarrer Robert Kälin, ein Schüler des
'Sailerschülers Domdekan Vock in Solothurn, der 1833 in die Nachfolge

Moritz Meyers trat, die den Katholiken dieser Stadt
eingeräumte Augustinerkirche mit opferfreudiger Hingabe renovieren
Üess, dass sie am 12. Oktober 1844 durch den Bischof von Chur
gedeiht werden konnte. Dass dabei nicht nur, entsprechend den
Reisen Kälins, nebst den verschiedensten Schweizer Kantonen
ganz besonders Österreich zur Wiederherstellung der Kirche
beigetragen hatte, sondern eine freiwillige Spende in den reformierten
Kreisen Zürichs veranstaltet wurde, das war eine schöne

Nachwirkung der Lavatei-Sailer-Freundschaft.
Um die Mitte des Septembers 1824 kam J.M. Sailer anlässlich

seiner fünfzehnten und letzten Schweizerreise von Luzern her

mit einem ziemlichen Gefolge nach Zürich. In der nächsten Begleit-

') Nach einem Vortrag, der am 15. Februar l!>55 im «Zwischenkirch-
üchen Kreis» Zurich gehalten wurde.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1055.



— 206 —

Schaft befanden sich seine Nichte, Thérèse Seitz, welche ihm seit
einem Vierteljahrhundert das Hauswesen besorgte, und der junge
Sekretär, der spätere Kardinal Melchior v. Diepenbrock. «Beim
Pfarrhaus Fraumünster hielten», wie wir uns von Georg Gessners

Biograph Finsler 2) erzählen lassen, «die Wagen an. Die geistlichen
Herren wurden von Sailer mit aller seiner hohen Stellung zu
kommenden Würde verabschiedet; oben an der Treppe aber wartete
Gessner, und die Freunde fielen einander in die Arme und hielten
sich lange, Freudentränen in den Augen, umschlungen» - der
nachmalige Antistes der protestantischen Landeskirche von Zürich und
der katholische Weihebischof von Regensburg. Diese Nachwirkung
der ökumenischen Freundschaft Lavater-Sailer war gewiss damals
nichts Selbstverständliches. Sie muss uns aber sicherlich heute als

etwas ganz Besonderes erscheinen.

Wir betrachten nun diese ökumenische Freundschaft, indem
wir uns erstlich im Blick auf Sailer und Lavater dessen erinnern,
was Sauer bei anderen «Das Mechanische seiner Lebensgeschichte»
zu nennen pflegte, der Aufreihung wichtigster Lebensdaten. Dann
vergegenwärtigen wir das Werden und Sichentfalten der Freundschaft

anhand der Korrespondenz, welche in der hiesigen
Zentralbibliothek wohlverwahrt ist und durch Hubert Schiel3) 1928

veröffentlicht wurde. Den Abschluss bilde der Hinweis auf die
Nachwirkung dieser Freundschaft im Erstehen der nachreformatorischcn
katholischen Kirchgemeinde Zürich und im Seelsorgedienst Sailers

an den Güedern des späteren Lavaterkreises.

Johann Michael Sailer

ist am 17. November 1751 in Aresing, im Bayerischen, zur Welt
gekommen. Der Vater war ein schlichter Schuhmacher, der während

der Schusterarbeit mit dem kleinen Sohn von der Vorsehung
Gottes redete, nicht hadern noch hassen konnte und durch das

persönliche «Vormachen» erzieherisch wirkte. Die Mutter, «ein

Spiegel der Gottesfurcht», lehrte den Knaben, wie Sailer erzählt,
«aus dem Herzen beten». Der einzigen Schwester Maria Anna blieb
der Bruder zeitlebens tief verbunden. Es gehörte zur dörflichen
Tradition, dass der begabte Kleine frühzeitig Altardiener wurde
und so im kultischen Leben der Kirche Wurzeln schlug. Schul-

2) Finsler, Georg Gessner. Basel 1862, S. 187.
3) Schiel, Hubert, Sailer und Lavater. Köln 1928 S. u. L. Briefe).



— 207 —

meister, Kaplan und der befreundete Zimmermeister Rieger, dessen
Sohn zur weiteren Ausbildung nach München zog, bestimmten den
Vater, den zehnjährigen Michael ebenfalls in die Vorschule des
Gymnasiums zu senden. Erst musste sich der Schüler täglich ein
Esstöpfchen durch die Freigebigkeit guter Menschen füllen lassen.
Dann wurde es ihm zum Segen, dass ein zurückgebliebener
Schulkamerad aus begüterter Familie eines Holfers bedurfte. Man wählte
Johann Michael zum Famulus. So war er der Unterhaltssorgen
enthoben.

Während der Gymnasialzeit, da ihm oft Sünde schien, was
nicht Sünde war, und die Gewissenszweifel später durch quälende
Glaubenszweifel abgelöst wurden, besass er im Schweizer Jesuiten
Ignaz Zimmermann einen Lehrer, der einst in Solothurn und im
Ursulinerinnenkloster «Mariahilf» zu Luzern gewirkt hatte. In
Solothurn verehrten ihn die Schüler dermassen, dass sie bei einer
Vereinigung unter den Linden auf der Schanz beschlossen, jeden zu
verprügeln, welcher Professor Zimmermann zuleide wirken sollte.
Von Pestalozzi, Geliert und Bodmer bestimmt, hat sich Zimmermann

volksschriftstellerisch betätigt. In einer Zeit neuartiger
Jugendfürsorge las er in München mit einem kleinen Schülerkreis
Klopstocks «Messias». Auf Grund eines Briefwechsels zwischen
den Schülern von Solothurn und München gab er «Briefe einer
kleinen Sittenakademie zum Nutzen und Vergnügen der Jugend»
heraus. Im Vorwort wird «Michael Sailler» besonders erwähnt.
Wir glauben ihn unter dem Pseudonym «Mentor» reden zu hören
für Andacht wider Andächtelei. Hier wären die ersten Äusserungen
seiner literarischen Produktion zu finden, welche sich später zu
einer vierzigbändigen Gesamtausgabe des einstigen Schülers Joseph
Widmer weitete.

Nach einem Noviziat im Jesuitenkollegium zu Landsberg am
Lech, welches nach drei Jahren durch die Aufhebung der Gesellschaft

1773 ein Ende fand, empfing Sailer, welcher sich dieser
Tage mit Dankbarkeit erinnerte, 1775 die Priesterweihe. Seinem

Lehrer, dem Jesuiten Benedikt Stattler, welcher mit einem

dreibändigen «Anti-Kant» den «vollen Ungrund» der kantischen
Beweisführungen als «Selbstdenker» dartun wollte, trat er 1780 als zweiter
L>ogmatikprofessor von Ingolstadt zur Seite. Die unfreiwillige Musse-

zeit von 1781-1784 füllte Sailer mit der Abfassung eines dreibändigen

«Vollständigen Gebetbuches für katholische Christen» aus.
^ie darauf folgende zehnjährige Professorenzeit in Dillingen wurde



— 208 -
durch eine gehässigem Kollegenneid und verletzenden Verleumdungen

entstammende Entlassung - wegen «Neuerungsgeist» -
erneut jäh abgebrochen. Doch auch die Brachjahre 1794-1799 fanden
durch eine Übersetzung der «Nachfolge Christi» und die «Briefe
aus allen Jahrhunderten christlicher Zeitrechnung» eine segensvolle

Gestaltung. Dann kam es zur Berufung an die Universität
Ingolstadt, welche infolge der napoleonischen Wirren 1800 nach
Landshut verlegt wurde. Hier erfüllte sich bis 1821 jene priesterliche

Dozenten- und Schriftstellortätigkeit, aus welcher die Sailer-
schule hervorging. Sie zählte im Klerus der Schweiz an neunzig
Schüler. Anton Philipp von Segesser hat 1873 die einzigartige
Bedeutung dieser Schule für das innerschweizerische Geschichtsbild
des 19. Jahrhunderts hervorgehoben, welche nach seinem Wort
allerdings «nicht eine Schule des lieblosen Zclotentums, aber werktätiger
Liebe, inniger Anhänglichkeit an die Kirche, lobendigen Zusammenhangs

mit dem Volk» gewiesen sei4).

Sailer, dessen Liebe zur Schweiz, von Ignaz Zimmermann
erweckt, durch die Verbundenheit mit den schweizerischen Studenten
und ihren späteren Gemeinden sich dermassen entfaltete, dass er
einmal ausrief: «Ich möchte, dass alle Menschen Schweizer wären»,
besuchte seine ehemaligen Schüler jede zwei Jahre. Er fuhr mit
einer Kutsche von Pfarrei zu Pfarrei. Die einstigen Studenten zogen
ihm entgegen, begleiteten ihn ein Wegstück. Er selbst führte in
einem grossen Sack zur weiteren Anregung und Bildung Bücher
mit, las vor, liess etwas zum Studium zurück, betete in freudigem
Danken mit den Freunden und hielt in ihren Gemeinden Predigten.
So waren die Tage von Sailers Reisen weitherum aufrichtende
Jubelzeiten. «Meinen Lieben im lieben Schweizcrlando» widmete
der Lehrer der Pastoraltheologie 1809 zwei Bände «Neue Beyträge
zur Bildung des Geistlichen». Und 1813 erschienen die 1812 in der
Schweiz gehaltenen «Gastpredigton» mit dem Begloitwort: «Wenn
ihnen also nicht das Vertrauen des Lesers zu Hülfe kommt, und
Leben in den kalten Buchstaben haucht: so mögen sie als Leichen
in den Bücherschränken oder Buchläden ihre Grabstätte finden,
bis sie früh oder spät irgend ein fühlendes LIerz aus der Gruft hervorhebt

und ihre Auferstehung feyert 5).»

'") Segesser, Anton Philipp, Sammlung kleiner Schriften, IL Bd.; 45

Jahre im luzernischen Staatsdienst, S. 534.
5) Sailer, Johann Michael, Gastpredigten in der Schweiz. Luzern 1813,

S. IV.



— 209 —

Die christliche Geweitetheit der Seele gegenüber allen Christusgeeinten,

die Ablehnung des mechanischen Mundgebets und aller
veräusserlichten, quantitativ eingestellten Falschfrömmigkeit hatten

bei engen Geistern eine völlige Verzeichnung des sailerischen
Wesens zur Folge. Insbesondere hat der später heilig gesprochene
Klemens Maria Hofbauer (i), welcher Sailer nur eine halbe Stunde
gesehen, mit einer verzerrten Darstellung Rom sehr fatal
unterrichtet. So verhielt sich der Papst ablehnend, als Sailer auf den
Bischofsstuhl von Köln und hernach auf denjenigen von Augsburg
hätte berufen werden sollen. Sailer selbst, der auf die päpstliche
Stellungnahme abstellte, schrieb am 17.November 1819 ins Tagebuch

: « I ch verlange weder in Köln, noch in Augsburg, noch an einem
dritten Orte Bischof zu werden. Indessen lassen mich das Wahr-
heitsgefühl und selbst der Respekt für die Kirche gegen die
Zurückweisung nicht gleichgültig sein. 0, könnte ich nur einige Stunden
mit dem heiligen Vater oder mit einem seiner verständigsten
Kardinäle über die Lage des katholischen und selbst auch des protestantischen

Deutschlands reden, ich würde imstande sein, in der
kürzesten Zeit die richtigsten und einflussreichsten Berichte, die auf
anderen Wegen mit dem besten Willen nicht so leicht gegeben werden

können, zu erteilen.» Das Hofbauersche Zeugnis wurde am
25. August 1820 in einem Brief Sailers an Ringseis unter das
vernichtende Wort gestellt: «es ist nicht eine einzige Angabe wahr,
alles rein erdichtet, und der gute Hofbauer hat sich diese Fabeln
hur von einigen gegen mich feindlich gesinnten Professoren in Augsburg,

die mich eben von Dillingen weglästerten, in seinen Kopf
einbilden lassen können7).» Durch das Eingreifen von Kronprinz
Ludwig von Bayern wurde 1821 die Ernennung zum Domkapitular
von Regensburg erwirkt; 1822 kam Sailer als Koadjutor mit dem
Recht der Nachfolge auf den Bischofsstnhl des Albertus Magnus.
Am 28. Oktober erfolgte die Bischofsweihe, 1825 die Wahl zum
Domprobst, 1829 die eigentliche Übernahme des Bischofssitzes.

Hochbetagt entschlief der Gesegnete, welcher so vielen ein Segen

War, am 20. Mai 1832.

") Schiel Hubert Johann Michael Sailer, Leben und Briefe. Regons-
h^g 1948 ,'Gesammelto Sailer-Briefe, II Bde.), I, S.286, Nr. 340.

7) S.u. L. Briefe, s. oben I, «04, Nr. 719.



— 210 —

Johann Kaspar Lavater

ist zehn Jahre vor Sailer, am 15. November 1741, im «Waldries»
beim Brunnenturm zu Zürich, wenige Häuser ob der Stätte, wo
später Lenin an der Spiegelgasse wohnte, zur Welt gekommen. Sein
Vater Heinrich war Arzt. Die Mutter Regula entstammte dem
Geschlecht der Escher. So wuchs Johann Kaspar s) nicht, wie Sailer,
an der Stätte höchster Einfachheit und Armut auf. Dass beide den
Namen Johannes empfingen, das lässt uns hintennach bedenken,
dass sie beide Johannesnaturen waren, welche für die pneumatische
Frömmigkeit des vierten Evangelisten geöffnete Seelen besässen.

Johann Kaspar war das zwölfte Kind der Doktorsfamilie. Dass
aber nur drei Kinder aufwuchsen, erinnert daran, welche ungeheure
Kindersterblichkeit in jenen Tagen vorhanden war, und wie viele
schmerzliche Familienereignisse die Seelen belastet haben. Johann
Kaspar fand seine Ausbildung in der Schule des Carolinum. Es

waren clie Tage, da Bodmer und Breitinger wirkten, da sich Klopstock

beglückt unter die frohmütige Jugend Zürichs mischte:
« Schön ist, Mutter Natur, deiner Erfindung Pracht auf die Fluren
verstreut, schöner ein froh Gesicht, das den grossen Gedanken deiner

Schöpfung noch einmal denkt.»
Lavater war ein feinnerviger, gefühlsbestimmter Mensch, voller

Ahndungen und Hellsichtigkeiten. In ihm wohnte aber auch eine
im Gerechtigkeitssinn wurzelnde Tapferkeit. So hat er mit wenigen
Freunden den Landvogt Grebel, der seine Untertanen bedrückte,
angeklagt und zur Flucht gebracht, hat sich später mit Heinrich
Pestalozzi mutig für die Stäfener Rädelsführer eingesetzt, und in
den letzten Lebensjahren, als ihn die Französische Revolution, die

er erst willkommen hiess, arg enttäuschte: «Das Wort eines freyen
Schweizers an die grosse Nation» gerichtet. Er setzte als Datum:
«Im ersten Jahr der schweizerischen Sklaverei!» Aus der 1766 mit
Anna Schinz geschlossenen Ehe entsprossen acht Kinder, von
welchen nur drei: Heinrich, Annette und Luise, den Vater
überlebten. 1769 als Diakon im Waisenhaus, 1778 als Diakon in St. Peter
wirksam, kam er zwischenhinein in die nicht von ungefähr
kurzlebige Freundschaft mit Goethe, verfasste 1775-1778 die
vierbändige Arbeit «Physiognomische Fragmente», lernte anlässlich der
Reise nach Augsburg 1778 Sailor kennen, und schrieb 1782-1785

8) Gossner, Georg, Lebensbeschreibung J. K. Ijavalers. Winterthur
1802/03, III Bde. Gessner). Lavater-Sloman, Mary, Genie des Herzens.
Zürich 1939.



— 211 —

seine Messiade, den «Pontius Pilatus». Reisen, 1786 nach Bremen
und 1793 nach Kopenhagen, und eine, auch an der Schreibseligkeit
seiner Zeit geniessen, erstaunlich umfassende Korrespondenz liessen
seine pastorale Tätigkeit ins Weite dringen. Hat er einst im
Gedanken an sein Ende an Sailer geschrieben 9), dass der 24. Herbstmonat

mehrmals ein merkwürdiger Tag für ihn war, und dass er -
so an einen anderen vertrauten Freund - schon öfters von seinem
Pfarrstuhl aus einen Mann gesehen habe, der die Flinte auf ihn
richtete, so war der Tag, da ein französischer Soldat nach der
Eroberung von Zürich das Gewehr auf seine Brust anlegte und
schoss, nicht der 24., sondern der 26. September 1799. Die schmerzvolle

Loidenszeit, welche damit verursacht wurde, fand erst am
2. Januar 1801 ihre Vollendung.

Die Freundschaft

a) Gemeinsame Gebetbucharbeit

Wie bereits angedeutet, begegneten sich Sailer und Lavater
im Jahr 1778, wie sich vermuten lässt, als Lavater den Exorzisten
Pfarrer Gassner in Augsburg besuchte10). Im Haus von Professor Le-
nelin in Ingolstadt scheinen sie sich getroffen zu haben, denn ein
Brief vom 10. Oktober 1778 bringt in Erinnerung, dass Sailer den
Freund Pfenninger aus Zürich in Ingolstadt verliess: «auch in dem
Hause des Prof. Lenelin wie Sie». Der siebenundzwanzigjährige
Sailer sandte an Lavater im Sommer nach dem ersten Zusammensein

eine gedruckte Predigt über Kindererziehung, welche mit einer
Preismedaille bedacht worden war. Lavater dankte am 1. August
1778 und suchte den jungen Priester zur Mitarbeit für Pfenningers
«Christliches Magazin» zu gewinnen: «dass Sie von Zeit zu Zeit
auch etwas, das in allen so genannten Kirchen christlich ist,
einsenden». Sailer geriet in einen Freudentaumel: «Lavater an mich
einen Brief.» Der Verfasser der «Physiognomischen Fragmente»
war ja schon weltbekannt, indessen Sailer nicht nur nach Körper-
^uchs, sondern auch gemessen mit dem Maßstab der Publizität,
als ein kleiner Mann erschien. Jetzt war Lavater noch der
Spendende. Jedoch mit den Jahren wurde Sailer der an Gereiftheit Über-

ragende, welcher den älteren Freund, seine Famihe und einen weiten
Gesinnungskreis seelsorgerlich betreute.

') S. u. L. Briefe, 8. oben, 12. Oktober 1791, Nr. 35.

10) Gessner, s. oben II, S. 208.



— 212 —

Mit dem Freund Matthias Gabler unternahm Sailer im Herbst
1778 die erste Schwoizerreise. Was er in Zürich im Lavaterkreis
empfangen durfte, das bezeugte er alsbald in einem Brief vom
10. Oktober, den er im Haus seiner Schwester, in Aresing,
niederschrieb :

«Warmes Gefühl für die Religion Josu Christi, neuen Muth zur Arbeit,
unbestechliche Liebe zur Wahrheit - hab ich aus meiner Zürcherreise
zurückgebracht, - hab ich Ihnen und Ihren Herzensfreunden abgelernt.»

Das ist ein nicht zu übersehendes Zeugnis des katholischen
Priesters an die Prädikanten von Zürich!

Als Sailer zweiter Professor der Dogmatik an der Universität
Ingolstadt war, sollten auf kurfürstlichen Befehl hin fortan nur
jene Gebetbücher in kurfürstlichen Landen verkauft werden dürfen,
welche die Billigung der theologischen Fakultät besässen. Der
jüngste Professor erhielt darum den Auftrag, die nun kistenweise
der Fakultät zugesandten Gebetbücher zu sichten und zu beurteilen.
Sailer las sich müde. Aber ausser einem Evangelienbuch und dor

«Nachfolge Jesu Christi», welche einer besseren Übersetzung
bedurfte, war kein einziges Büchlein zu empfehlen. Da wurde nur
süssliches Zuckerzeug, Mechanisch-Seelenloses, wahrer Andacht
Entgegengesetztes statt gesegnetes Brot Christi dargeboten. «Mich

jammerte des katholischen Volkes», schrieb Sailer. Nun war es der
Freund Winkelhofer, welcher diese Lage als einen Gotteswink
betrachtete und Sailer ermunterte, er solle selbst ein Gebetbuch
verfassen. >

Über dem Stehpult, an dem der junge Professor sich dieser

Arbeit hingab, hing das von Schmoll gezeichnete Lavaterbild. Die
Lesung des Lavaterbuches «Pontius Pilatus» - auf dessen Rücken
Sailer nach späterem Bekenntnis n) sein Gebetbuch geschrieben -
unterbrechend, sandte er am 27. Juni 1782 nach Zürich die Zeilen:

«Ach, wie oft hab ich schon den Vater im Himmel dankbar gepriesen,
dass von der Kircho zu Zürich so viele Christusschriften ausgehen, die sind
das Salz der Welt - da das Publikum sonst von allen Seiton her mit romanhaften

Empfindeloyon und Bibelwässerungen und Christus- und Teufel-
verbannungen so erbärmlich heim gesucht, und dadurch zur Fäulnis
befördert wird.»

Da Lavater zur Zeit der «Physiognomischen Fragmente» mit
Kupferstechern vom Rang eines Daniel N.Chodowiecki in nähere

Beziehung gekommen war, bat Sailer den Zürcher Freund um
freundliche Mithilfe für die Bebilderung seines Gebotbuches. La-

") S. u. L. Briefe, s. oben, 9. Septomber 1785, Nr. 18.



— 213 —

Vaters Entgegenkommen war so herzlich, dass Sailer antworten
konnte: «Wegen der Zeichnungen bin ich ganz ruhig. Ich glaube
an Ihre Güte12).» Ein Vierteljahr hernach, am 4. Januar 1783,
vermochte er sich bereits zu den eingelangten Probebildern zu
äussern. Wir lassen den Brief im Wortlaut folgen, da er für Sailers
Wesen ein unbeabsichtigtes, treffliches Selbstporträt darstellt:

l.

«Den Probabdruck des Engels und der Maria behielt ich zurück.
Wie eino Erscheinung aus der andern Welt, - so gefiel er mir; ich danke,
danke...

2.

Den Probabdruck von der Geburt Jesu send ich zurück. Ist's nimmer
möglich, dass der Mutter Jesu geholfen werde? Die Nase zu spitzig; die
Lippe zu vordriosslieh. Der Strich vom Auge auf dio Lippe herab -
verfinstert. Ach, wenn's noch möglich ist: - ich rede wie ein Blinder von der
Farbe. leiten Sio den Künstler!. dass Maria sanfter werde An den
Augenbraune hab ich auch radirt.

3.

Die Zeichnung von Jesus bey der Samariterinn -
Die Samariterin wie meisterhaft - aber der Blick Jesu seheint mir zu

schläfrig - und die Lippe. weis nicht, wo's fehlt - nicht freundlich genug -
nicht Liehe athmend genug. Liebhaber des liebenden Jesus - opfere einen
Doiiior .so kostbaren Augenblicke, dass da Jesus auch liebevoller werde! Ich
bitto Dich um des Namens Jesu willen.

4.

Die Zeichnung vom Jesus im Tempel. -
Den Knaben Jesus - empfehl ich Ihnen mit gläubigstem Flehen. Er

gefällt mir des Auges und der redliehen Mine und der Stellung wegen; - aber
mehr Genie, scheint mir, sollte er haben, und mehr Feinheit; auch steht dem
Pharisäer das Knie hinter dem Knaben Jesus (wio's mir scheint) unnatürlich

hervor. Denn der obere Leib wäre dem Pharisäer nach Proportion des
Knies viel zu kurz, wenn's nicht die Krümmung ersetzt. 1st nicht auch
der ausgestreckte Arni des Knaben Jesus unnatürlich - nicht weil er
ausgestreckt ist (denn das muss er seyn), sondern weil man nicht sieht, wie er
am Leib angemacht seyn könne

Der Joseph - könnt er nicht im Gesicht frömmer und empfindender
8eyn Auch die Mutter Jesu kommt raus, als wenn sie was im Mund hätte.

0 wie ich zittere, wenn ich Sie, geschäftsbeladener Mann bitte, für
mein Gebetbuch zu sorgen? Werden Sie ja nicht müde. Ich bete täglich
Zum Vater des Segens dass er fur ieden Augenblick, den Ste für mich
verenden, tausendfältigen Segen auf Ihre Arbeiten lege. Auf meine Mcy-
nungcn über die Zeichnungen - dürfen Sie nichts halten. Denn es sind nur
redliche Fragen des Unverständigen - der's sagt, wie er s meynt. Ich über-
la*» alles ganz Ihrer Einsicht, Ihrem Gefühl, Ihrer Liebe

2) S.u. L Briefe, s. oben, 16. September 1782, Nr.6.



— 214 —

Auch wegen dem baldigen Fertigworden und dem Wertho denke ich so :

Lieber etwas später und besser

Lieber etwas theurer und besser

Wegen der Abdrucke bitte ich mir die Kupfortafoln selbst zu senden ;

donn das Gebotbuch wird zu Augsburg, will's Gott, gedruckt, und dann
geht's in einem fort. Nur bitte ich, dass gelegenheitlich allemal Ein
Probabdruck samt dem Rande - unzugeschnitten mitgeschickt werde, damit ich
die bestimmteste Grösse des Papiers für das Betbuch angeben kann.

Nächsten Mittwoch sende ich mit dem Boten 10 Lovisd'or
Vorzahlungsweise Das Übrige. wird zu ieder zu bestimmenden Zeit folgen,
sobald's Ihnen gefällig ist.

Nun weiss ich nichts mehr zu sagen, als dass ich mit lebendem Glauben
an Ihre unermüdliche Güte fortharre, und den Frucht, den etwa mein
Betbuch unter uns stiften wird, herzlichgorne boy dem Herrn Jesus Ihnen ganz
auf Rechnung schriebe, wenn ich könnte.

Ihr Verehrer und Bruder in Christo Jesu
J.M. Sailer.»

Drei Monate hernach wandte sich Sailer erneut an Lavater
mit der Bitte: «Lassen Sie einige Kupfertäfelchen von Chodowiecki
machen 13).» Hatte er schon 1782 das Lavatersche Buch «Pontius
Pilatus» «das Handbuch meiner Seele» genannt mit der Bemerkung:

«Darinn find ich Stärkung im Glauben an Christus und
Labsal, und Nahrung», so lässt sich nicht verkennen, dass die
religiös-kirchliche Erneuerung, welche mit Sailers Lese- und Gebetbuch

im Katholizismus des süddeutschen und alemannischen

Sprachgebiets einsetzte, mit ihrer betont biblischen Ausgerichtet-
heit, ihrer tiefen Christusliebe und der Pflege christlich-brüderlicher
Gemeinschaft in enger Beziehung stand zu der innigen
Christusfrömmigkeit Lavaters und seines Kreises. In Sailer war von daher
eine wärmespendende Quelle aufgebrochen, welche durch viele
Herzen flutete. Es ist daher nur ein äusseres Zeichen dieses

Tatbestandes, wenn im katholischen Gebetbuch Lavaterlieder
eingefügt erscheinen, wie: «Es kam die gnadenvolle Nacht», des Freundes

Weihnachtssang, oder am «Namen Jesu Fest»: «0 süssester
der Namen all.»

Am 15.November 1783 durfte Lavater «für die unvergleichliche

Beylage Ihres in allen Absichten schönen, kostbaren
Gebetbuches» danken. Er fügt dem Dankeswort bei: «Ich musste mich
enthalten, mehr zu blättern. Ich erhielt's diesen Augenblick durch
Herrn Pestalluz - Gott sey millionenfacher Belohner dieses
vortrefflichen Werks, zu dessen Gemeinmachung ich etwas beyzutragen
hoffe.» Ende Dezember lesen wir überdies: «Meine Frau, die täg-

13) S. u. L. Briofo, s. oben, 7.März 1783, Nr.9.



— 215 —

lieh Dein Gebetbuch zur Hand nimmt, lässt Dir ausdrücklich dafür
danken.» Aus diesem Satz geht hervor, dass als edle Frucht der
Gebetbuch-Zusammenarbeit das vertrauliche «Du» gereift ist. Am
Niklaustag 1783 taucht es zuerst bei Lavater auf, eino Woche später,
noch mit dem «Sie» vermischt, bei Sailer.

Aber nicht nur im Pfarrhaus zu Zürich wurde das Gebetbuch
täglich zu Rate gezogen, auch König Ludwig von Bayern benützte
es morgens und abends als sein Erbauungsbuch. Der protestantische
«Magus des Nordens», Johann Georg Hamann, las darin alle Tage.
Protestantische Familien schenkten es zu Weihnacht ihren
katholischen Dienstboten.

b) Leidensgemeinschaft

Allein die gemeinsamen Bemühungen um das «Vollständiges
Lese- und Gebetbuch für katholische Christen» blieben vor Miss-
verständnissen nicht bewahrt und brachten sowohl Lavater wie
Mailer allerlei Leidvolles. In Zürich und anderswo hiess es, Lavater
werde durch Sailer katholisch gemacht. In Augsburg raunte man
sieh zu, Sailer werde protestantisch. Insbesondere war der
aufklärerische Berliner Buchhändler Friedrich Nicolai durch Pfenningers

Worte im 6. «Zirkelbrief» des Lavaterkreises aufgescheucht
Worden. Dort lesen wir:

«Der liebe Sailer in Ingolstadt, Verfasser des vortrefflichen
Gebetbuches für Katholiken, das ich jedem meiner Korrespondenten um
doppelten Breis wieder abkaufen will, wenn er's gekauft zu haben bereut, der
¦n der katholischen Schweiz etwa zum Spott der katholische Lavater
genannt wird ll).»

«Sieht man hier nicht deutlich den Plan von P. Sailers
jesuitischen Obern, sich mit diesem so hinterlistig geschriebenen Buch
tticht an Katholiken, sondern an Protestanten zu adressieren?»

fragt Nicolai in seiner Beschreibung einer Reise durch Deutschland.
^r fährt fort: «Lavater erstaunte, dass ein Katholik ein Buch
s°hrieb, worin von katholischen Fratzen so wenig zu sehen war!
Er lobte, er empfahl! Lavater kann nichts ohne Wärme tun; er
fiel also gerade in die Falle, die ihm gelegt war.» Sailer, der - immer
Unter dem Namen «Pater Sailer», wiewohl er gar nie dazu gekom-
men, der Gesellschaft Jesu anzugehören - des «Einschleichens»,
des «Maskierens», der «schlimmsten Proselytenmacherei» 15) be-

u) Ges. Sailer-Briefe, s. oben, I, S.75, Nr.92

") Ges. Sailer-Briefe, s. oben, L S. 100, Nr. 122.



— 216 —

zichtigt wurde, veröffentlichte in der «Jenaer Allgemeinen Zeitung»
vom 5. Juni 1786 eine Erklärung:

« Da Herr Fried.Nikolai in seiner neuesten Schrift mir einen Charakter,
den ich nicht habe, und bei Herausgabe meines Lese- und Gebetbuches
eine Absicht beigelegt, die ich nicht haben konnte, und ich beides
handgreiflich beweisen kann und in einem dazu bestimmton Aufsatz nächstens
handgreiflich beweisen werde, so wird dieses hiermit dem wahrheitsliebenden
Publikum zum voraus bekanntgemacht. »

Die Antwort erschien unter dem Titel «Das einzige Märchen
in seiner Art». Als der ehemalige Lehrer Benedikt Stattler an Sailer
schrieb, dieser scheine ihm zu wehmütig, musste Sailer am 4.

Februar 1787 erklären: «Wenn Sie wissen könnten, wie viel der gewiss
ehrliche Lavater bei dieser Affäre unschuldig leiden musste: so

würden Sie den Ton nicht zu wehmütig finden.»

Bezüglich einer Union, um die sich Stattler ja gemüht, betonte
er indessen :

« Solange wir Katholiken os nicht dahin bringen können, dass
1. unsero Päpste, Bischöfe, Pfarrer, Religiösen mehr Einsicht in das

Wesentliche unserer Religion und mehr Eifer für Läuterung der
Begriffe und vernunftmässige Darstellung derselben haben, als sie im
Durchschnitt wirklich haben,

2. dass die Missbräuche, das Mechanische, das Abergläubige in
Volksandachton wenigst einigermassen gehoben werde,

3. dass aller Schein des Despotismus von dem kirchlichen Regiment
weggewischt werde,

mit einem Worte, bis unsre Kirche im ganzen und in (den) Gliedern das
ist, was es nach dem Sinn Jesu Christi sein sollte und könnte, bis wir in
unserem Gebäude hinlänglich aufgeräumt haben (und bis dahin ist noch
lange), seheint es mir nicht wohl möglieh, andere in unser gemeinschaftlich
Gemach allgemein herüberzubringen.

In dieser traurigen Verfassung halte ich es in Einfalt des Herzens für
besser, an allgemeiner Aufhellung der Katholischen als an Einladung der
Protestanten zu unserem Heiligtum zu arbeiten.»

Lavater jedoch schrieb in seiner «Rechenschaft» an die Freunde,
dass keine Spur von einiger Beredung oder Zumutung zum
katholischen Glauben zu finden, kein Wort zugunsten der Jesuiten je von
Sailer ausgegangen seien. Öffentlich bekennt sich Lavater zu seiner
Freundschaft und bittet Sailer: «Hüte Dich vor jedem Schritte
und jedem Worte, welche auf Dich einen Verdacht geheimer
jesuitischer Nebenabsichten werfen könnten, und alle rechtschaffenen
Glieder aller christlichen Konfessionen werden Dich ehren und
Deine Schriften möglichst benutzen und sich durch kein Geschrei

von keiner Seite irremachen lassen Reinige Deine Kirche, soviel



— 217 —

Du vermagst, vom Aberglauben und eifre so klug und tapfer als
möglich wider den Unglauben 16).»

Am 16. September 1786 begann er kurz vordem einen Brief
mit der Anrede :

«Lieber Sailer!
armer verfolgter Mitschächer! Mit-Ziel der schnaubenden Intoleranz-

Roistor unseres bittergiftigen Jahrzehends! Deiner will ich mich gewiss
nicht schämen. Ich werde mich vertheidigen - und Deiner in Liebe
gedenken! Freylich - scharf klare Briefe wider den Katholizismus als solchen,
werden vielleicht hinten an kommen. Der Wahrheit, oder dem was ich für
Wahrheit halte, muss Ereymütiges Zeugniss gegeben werden.

Ich halte Dich völlig rein von allen schlimmen Absichten, die er
(Nicolai) Dir zutraut - Dich völlig froy von allen Jesuitischen Teufeleyon,
die es ja gegeben habon mag - aber, diess gegenüber diesen 70köpflgen
Drachen - darzuthun, ist fast ein übermenschliches Werk. Gott lasse Dir
diesen Kampf gelingen, und stärke Dich und mich - Ausbreiter der wahren,
uralten, altkatholischen, petrinischen Christusreligion zu seyn.»

Ein tiefes Leid erfasste Lavater und Sailer, als der gemeinsame
Freund und Helfer am «St. Peter», Johann Konrad Pfenninger, von
Frau und neun Kindern weg entschlief. Lavater meldete den
Hinschied am 11. September 1792 an Sailer:

«Neben der - Leiche ja, neben der kalten Leiche Pfenningers - was
kann ich Sailer schreiben, als: Meine Seele ist bekümmert um und um, bis
auf den Tod. Ich bin in Nacht eingehüllt, und sehe keinen, nicht Einen
Strahl des Lichtes. Auch kam kein Strahl des Lichts aus der Ferne.

Am Todestag des treusten edelsten,
nie sich vorläugnenden Freundes-»

Sailer befand sich eben in Luzern und antwortete «am Kreuz-
Erhöhungstage», drei Tage später, die Familie tröstend:

«Was können Ihre Freunde anders, als mit-leidon Denn zurückführen
v°n dem Quelle des Lichtes - den entflohenen Geist können wir nicht, und
dürften nicht, wenn wir könnten, und wollten nicht, wenn wir dürften.

Wir hoffen es: Er ist daheym bey unserm Herrn. Und da kann es ihm
nicht Übel gehen.

Uns Freunden und Ihnen bleibt nichts übrig als ihm nachsehen,
nachweinen, um| Kraft zur Vollendung suchen. Sie wird uns werden, diese
Kraft.

Denn der Herr ist gut, wenn wir's auch nicht begreifen, und der Gute
ist der Herr, der nicht fragt, was wir wünschen, sondern den Willen seines
Vaters vollbringt im Himmel wie einst auf Erde. Er sey gelobt im Nehmen
dos Goliebte-sten, und sey gelobt im Geben dessen, was wir bedürfen.»

Erscheint uns hier Sailer als der gereifte Seelsorger, so tritt
8eine christliche Gehaltenheit ganz besonders hervor, wie Lavater
mit Ungestüm in okkulte Welten vordringen will und 1793, be-

Ie) Ges. Sailer-Briefe, I, S. 107, Nr. 127.



— 218 —

gleitet von seiner Tochter Nette, eine Reise nach Kopenhagen
unternimmt in der Hoffnung, dem Evangelisten Johannes zu

begegnen, von dem man glaubte: «dass jener Jünger nicht sterbe.»
Ein verzehrendes Feuer brennt in der Seele Lavaters. Er wird in
furchtbarer Unruhe umhergepeitscht. Im Jahr, da das segensvollo
Ereignis der Verehelichung von Annette mit Georg Gessner Raum
findet, fiebert er traumhaft durch die Welt. Da empfängt er von
dem in Wolhusen weilenden Sailer einen Brief, der am 14.

September 1794 in der Angelegenheit des «Johannes» und dem «von
Norden» Vernommenen gesteht:

«Liebstor Freund! ich kann den Zirkel meiner allergeringsten Einsicht
nirgends ansetzen, kann nach allem hin und herwälzen dieser Dingo im
Kopf und Herzen, nichts anders, als. Was kann ich denn

Ich kann erstens: Meinen Herrn Christus kindlich bitten, dass Er Dich
zu einer Zeit, wo sich die sonderbarsten Dinge ihrer Enträtselung nähern
müssen, vor Fehlgriff und Missgriff bewahre; dass Er Dich und die guto
Sache und soin allerhoiligstes Evangelium nicht der Wut der Feinde und
Spötter preisgebe, dass Er Dein Gott sey, und Dich vor Ir(r)thum
bewahre - wio seinen Augapfel.

Diess Gebet sänftiget nioin Horz noch mehr, dass ich gar nichts
fürchte. für Dich

Ich kann zweytens: Meinen Freund Lavater brüderlich bitten, dass er
sich, auch in diesem Stücke, auch in dieser so bedeutenden Sacho, so ganz
dem Herrn hingebe, und also durch dieso Hingebung einerseits das Opfer
des Hingebens vollende, und andrerseits von Fehl- und Missgriff bewahret
werde.

Liebster Lavater! Nichtwahr, der Herr selbst ist uns doch liober als
alle seine Gaben, lieber als alle seine Offenbarungsarten, lieber als alles, was
nur erst von Ihm gegeben werden muss Denn Er ist Er, und dio Quelle
ist überall mehr als alle Abflüsse.»

Einen Tag vor der Verwundung Lavaters, am 25. September
1799, durfte Sailer nach fünfjähriger Ausgestossenheit sein Amt als

Professor von Ingolstadt-Landshut wieder antreten. Es lagen sehr
schwere Zeiten hinter ihm, über die er, im Gedenken an die

«sogenannte Kemptersecte», schon am 14. November 1797 an den
Zürcher Freund geschrieben:

«Die edelsten Seelen, die Gottes Liebe auf die sonderliche Weise
erfuhren, wurden verketzert, gelästert - und dio vornehmste Absicht der
Lästerer giong in ihren fürchterlichen Tendenzen nur dahin, den Professor
Sailer auch noch als Sectenstiftor um alle, auch die unschuldigste Täthigkoit
zu bringen. Ita coram Deo, aber der Herr tröstote mich auch in diesem
Leiden. Ich sehwieg, selbst vor meinen besten Froundon. Haec tibi et
maxime tuis, mit Bitte um Stillschweigen.»

Nun, da es in Landshut aufwärts ging, traf die Kunde vom
schmerzvollen Krankenlager des Freundes ein. Was wollte er an-



— 219 —

deres sagen als: «Mit Deiner Wunde und noch vorher mit Deinen
tieferen Leiden, die eine Dir gleiche Publicität erhalten haben,
ward ich verwundet und litt mit 17).» Diese Zeile erinnert nicht
nur an das Unglück vom 26. September 1799, sondern an alles
Schwere, das Lavater infolge seines kühnen Briefes an die französische

Nation zu tragen hatte. Die letzten Zeilen Sailers an
Lavater vergegenwärtigen Fürbitte und Mittragen gegenüber dem
wenige Wochen hernach Heimgehenden. Sie stammen aus den
Novembertagen 1800: «Gott vergelte Dir, liebster Lavater, was
Du mir warst und bist. Deinem beschämten Freunde! Gott segne
Dich, liebster Lavater, mit dem Gefühl der Ewigkeit, das selbst
ewig ist. Gott mildere Deine Leiden, liebster Lavater, und
vollende in Dir seinen heiligen Rat, amen.»

c) Eine Freundschaftsprobe

Eine ernste Freundschaftsprobe war für beide der Fall Jauch.
Xaver Jauch, dem Alter nach ein Jahrgänger von Johann Michael
Sailer, stammte aus Altdorf (Uri), war Benediktiner, hiess Pater
Alois und wirkte in Einsiedeln als Novizenmeister. Er wurde Beichtiger

im Frauenklösterlein Fahr, wohin sich die wenigen Katholiken,
Welche in Zürich ohne Priester waren, in jenen Tagen zu wenden
Pflegten. Dort hat ihn einst auch Sailer besucht, der ihn, als Jauch
Gewissensängste äusserte: «dass er in der katholischen Kirche
Jesum nicht predigen dürfte», tröstete: «Habe du Christum im
Herzen und predige ihn mit Tat, überall wo du kannst, und mit
Mund, wo du ein Ohr findest.» Als Pfarrer in Eschens im Thurgau
Wurde Jauch der Verbreitung häretischer Schriften und Gedanken

angeklagt. Er floh 1797 nach Zürich zu Lavater. Lavater nahm
sofort Beziehung mit dem Abt von Einsiedeln auf. «Da kam - so

schrieb Sailer am 2. November 1802 an die Gräfin Stolberg-
Wernigerode - 18) ein Vetter Grobian und griff den Gewissensmann

mit Scholastik an.» Lavater selbst erkannte, dass Jauch nicht
mehr katholischer Pfarrer zu sein vermöge, half bei seinem Übertritt

in die protestantische Kirche und schrieb dann «Worte christ-
üeher Liebe an Aloysius Jauch am Tag seiner Aufnahme in die

evangelisch-reformierte Gemeinde.» Der Weg führte hernach zu
den Brüdergemeindlern von Herrnhut. Jauch, der sich mit Lisetta

") S. u. L. Briefe, s. oben, 25.März 1800, Nr.63
18) Ges. Sailer-Briofe, s. oben, II, S. 201, Nr. 242.



— 220 —

Dolle verheiratete, wirkte in Sebastianowka. Zwei Söhne sandte er
später zur Weitererziehung nach Sarepta.

Was äusserte nun Sailer zu Lavater, er, der Jauch Jahre zuvor
im Klösterlein Fahr aus Gewissensängsten seelsorgerlich
herausgerettet hatte? Er schrieb in einem Brief, den wir nur aus einem
Lavaterschreiben kennen, an den nach Zürich Geflohenen: «Traue
Deinem Herzen, Deiner Ansicht, Deiner Empfindung nicht.» Er
wollte offensichtlich Jauch zum Bewusstsein eigener Kleinheit,
menschlicher Unzulänglichkeit führen und ihn veranlassen, sich der
kirchlichen Autorität und Geleitschaft gehorsam anzuvertrauen.
Lavater, welcher diesen Brief in Händen hatte, musste aus der
Freiheit eines Christenmenschen entgegnen : « Wem sollten wir denn
am Ende trauen, wenn dem nicht Denn, Lieber, sey der Rath-
geber noch so unbefangen - Sein Rath muss uns doch entweder
einleuchten, oder Er muss unserm Herzen, unserer Ansicht, unserer
Empfindung - einleuchten. Also kommt es doch am Ende auf unsere
eigene Empfindung und Ansicht an - diese mag sich nun auf den
Rath oder auf den Rathgeber beziehen.» Im Blick auf ein fernes

juden-christliches Geschehen fährt er weiter: «Glaube mir: die
Stunde kommt, und ist schon (da), dass man nicht mehr fragen
wird: «Bist Du reformiert, Luthersch, katholisch?» - sondern:
« Glaubst Du an Jesus, als den Messias - oder nicht Einen Gott
oder keinen19)?» Eine Nachbemerkung tut kund: «Deinen Brief
an Jauch soll Mamma verwahren, dass er in keine fremde Hand
falle.» Einen Tag später (2. Mai 1797) fügt er bei: «Nur noch Ein
Wort, Lieber: Nicht nur bin ich an Jauchs Übergang unschuldig.
Ich machte ihm, bis ich seine wohl überlegte Überzeugung sähe,
die Sache recht schwer.»

Sailer kam erst im Geburtstagsbrief für Lavater 1797 auf diese

Zeilen zu sprechen. Man spürt, wie es beiden daran lag, dem anderen
die Sauberkeit und Ehrlichkeit der eigenen Haltung deutlich zu
machen und die Freundschaft nicht zu stören. Wir lesen:

«Deinen brüderlich-erinnernden Brief, den Du vor einem halben Jahr
für mich an Ruoeseh einschlössest, hab ich erst dieser Tage aus Ruoesehs
Hand erhalten. Theuerster, os ist alles wahr, was Du über Jauch schreibst,
aber es trifft mein Herz nicht, indem ich, unendlich ferne, jemanden in seiner
bewährten Überzeugung irre zu machen, diesen jemand nur vor dem Schritt der
,sich Reue sammelnden' Übereilung bewahren, und zu nochmaliger Prüfung
seines gefassten Vorsatzes nöthigen wollte. (Denn ich hielt sein Werk für

19) S. u. L. Briefe, s. oben, 1. Mai 1797, Nr. 60.



— 221 —

Angstsache). Ich hoffe, noch in diesem Leben ausführlich mit Dir, zur vollen
Beruhigung über mein Schreiben reden zu können.»

Die letzte Zeile heisst: «Aber, die Liebe trägt alles.»

d) Die christozentrische Kraft der Freundschaft

Am 1. Mai 1821 schrieb Anna Schlatter, welche in St. Gallen
dem Sailer-Lavater-Kreis mit inniger Verbundenheit zugehörte, an
Nette Gessner-Lavater :

«Hast Du auch die betrübende Erklärung Sailers gelesen, welche er
an seinem letzten Geburtstag dem Drucke übergab Ach, es tut so wehe,
dass er das Wort römisch dem apostolisch-katholisch immer beifügt und
sieh unbedingt dem Papste unterwirft und alles frühere, was anders gelautet
hat, widerruft. Wenn ich das grosse Pack seiner Briefe an mich durchgehe
und überlese, so kann ich mich der Tränen nicht enthalten über ihn. Ich
richte ihn nicht, er steht und fällt seinem Herrn, aber ich beklage ihn, wie
einen geistlieh verlorenen Vater. Er war immer klug in Stellung seiner
Ausdrücke, aber die heilige, allgemeine, verborgene Kirche Christi in allen
Konfessionen bekannte er als seine Mutter, und nun die römische Christus helfe
ihm, wo der Papst ihm nicht mehr helfen wird 20)!»

Sailer hatte es als Unrecht beurteilt, in der Angelegenheit
seiner kirchlichen Haltung länger zu schweigen. So schrieb er am
17. November 1820 jene Erklärung 21), welche seine Anhänglichkeit
an die «heilige, katholische, apostolische, römische Kirche»
beteuerte, alle Lehren der Pseuclomystiker verdammte, die vom Geist
der Universalkirche zum Privatgeist führten und mit der er, «dem

Beispiele des grossen Fénelon nachfolgend», sich in allem dem
Urteile des höchsten Oberhauptes der Kirche unterwarf.

Obschon Luise Lavater an Weihebischof Sailer anlässlich seines

Besuches im September 1824 über allerlei, was sie bezüglich seiner
Person nicht recht zu begreifen vermochte, «die kühnsten Fragen
tat», so spürte sie aus den demutsvollen Antworten, «in welch inniger
Vereinigung er mit seinem Herrn stehe». Allerdings konnte sie

nicht übersehen, wie Sailer «gewiss durch schwere Erfahrungen
dahin gebracht, allzu vorsichtig in der Unterhaltung wurde, sobald
mehrere Personen zugegen waren oder jemand kam, den er nicht
von Grund aus kannte 22).».

War bei Sailer nun doch Wesentliches «anders» geworden?
Sollte der bedeutende Schellingschüler, der romantische Arzt und
Philosophieprofessor Vital Troxler recht haben, der in Zeiten auf-

20) Ges. Sailer-Briefe, s. oben, I, S. 609, Nr. 727.
21) Ges. Sailer-Briefe, s. oben, I, S. 607, Nr. 723.
22) Ges. Sailer-Briefe, s. oben, I, S. 652, Nr.781.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1955. 15



— 222 —

gebrochener Leidenschaft in seiner Schrift «Luzerns Gymnasium
und Lyceum» gegen die Schüler von Sailer schrieb: «dieses persönlich

ehrwürdigen Mannes, der aber, wenn er nach seinen Schülern
ans verschiedenen Perioden beurteilt werden sollte, als ein wahres
hierarchisches Chamäleon erscheinen musste. Seine Rückwendung
gegen Rom wirkte in den letzten Zeiten auf die Schweiz und
namentlich Luzern um so nachhaltiger, da seine Schule eine Art von
geistlicher Landesmutter für uns geworden 23)»

Lesen wir die ersten Briefe, welche zwischen Ingolstadt und
Zürich kreisten, so wird uns deutlich, wie die Christozentrizität,
eine innige Christusgeeintheit, Sailer und Lavater in dieser Zeit
verbindet. Das Zinzendorf-Gregorsche Lied: «Herz und Herz
vereint zusammen,. er das Haupt, wir seine Glieder», ist hier
Wirklichkeit geworden. Der pneumatische Kirchenbegriff24), die
paulinische Leib-Christi-Gemeinschaft, erscheinen auch später in Sailers
Gebetbuch in den Vordergrund gerückt. Darum hat Nicolai mit
einem offensichtlichen Misstrauen alle Pfafferei vermisst und die
Schreibart als «unkatholisch» und «hinterlistig» empfunden!! Aboies

war sicherlich aufrichtige Liebe, welche Sailer im Gebetbuch
mahnen liess: «um wie viel weniger sollen wir über unsre
Mitchristen das Verdammungsurteil aussprechen - über sie, die an
Einen Christus mit uns, an Eino Taufe mit uns, an Ein Evangelium
mit uns glauben, ob sie gleich in vielen Dingen das Evangelium
anders verstehen, als wir. Fasst mich recht. Ich sage nicht: Ihr
müsst gegen eure Religion gleichgültig werden. Bleibt eurer
Religion, bleibt der Wahrheit getreu, und haltet euch fest an sie: aber

diejenigen, die sie nicht erkennen, müsst ihr nicht verdammen 25).»

Sang Sailer in der Präfation der Messliturgie das dreifache Sanctus,
welches Jesaja vernommen, in der Gewissheit, dass wir hienieden
einstimmen in den Chorgesamg aller seligen Geister drüben, dann

war es ihm klar, dass die Leib-Christi-Gemeinschaft Diesseits und
Jenseits umfasst. Wenn er am 15. November 1798 an den luthe-

23) Troxler, Vital, Luzerns Gymnasium und Lyceum. Ein Beitrag zur
Geschichte der Philosophie öffentlicher Erziehung und ihrer Anstalten.
Glarus, Freuler, 1823, S. 87. Dazu: Gilg, Otto, Christkatholizismus in
Luzern, Ein Beitrag zur Luzerner Geistesgesehichte. Reussverlag, Luzern 1946,
S. 30-47.

21) Vgl. zum vorliegenden Problem: Geiselmann, J. R. Von lebendiger
Religiosität zum Leben der Kirche. Joh.Mich. Sailers Verständnis der Kirche,
geistesgeschichtlich gedeutet. Stuttgart 1952, S. 19 und 101.

25) Sailer, J. M., Vollständiges Lese- und Gebetbuch für katholische
Christen 3. München 1789, V.Bd., S. 82.



— 223 —

Tischen Stuttgarter Pfarrer Christian Adam Dann schrieb, dass es
unter den Namens-Christen so viele Juden und Heiden gebe, und
die Frage bespricht, ob die «wahren Namens- und Sach-Christen
nebst der Gesellschaft, in die sie als Christen gehören, itzt im
Verfalle des Christentums nicht noch eine neue, besondere Gesellschaft
unter sich errichten sollten, um den Zweck der ursprünglichen
Christen-Gesellschaft desto sicherer und schneller zu erreichen 2,;)», so
verneint er solches Bestreben nicht zuletzt, weil er offensichtlich
die Überzeugung hat, dass die wahre Leib-Christi-Gemeinschaft
quer durch die Konfessionen geht. Wenn aber die sichtbare Kirche
und die Leib-Christi-Gemeinschaft sich nicht decken, so zeigt das,
dass der Sinn der «äussern» Kirche nicht erfüllt ist. Gewiss wird
Sailer auch ehemals die Bedeutung der Sakraments- und Rechtskirche

neben dieser Geistkirche keineswegs verkannt haben. Aber
nach der Vernunftkälte aufklärerischer Tage und dem entseelten
Mechanismus vermeintlicher Religiosität in den eigenen Reihen
War ihm doch die erwärmende Christusfrömmigkeit des Lavater-
kreises hier und die Innigkeit der Kemptener Freunde dort etwas
Beglückendes. Da wurde die Kirchlichkeit pneumatischer Art offenbar,

ein gemeinsamer Geistbesitz, der nur durch das Gliedsein am
Haupte möglich war. In diesem Ceistcsfrühling, da jeder seiner
«Kirche» verbunden blieb, jeder Erfasste aber mit dem andern als
Mitglied des Einen Leibes geeint war, konnte einzig eine solche
ökumenische Freundschaft reifen. Sie ist auch heute nur soweit möglich,

als man im Glauben lebt, dass die wahre Kirche nicht
ausschliesslich mit einer der geschichtlichen Sonderkirchen identisch
ist, sondern quer durch die Kirchen geht als die «Eine, heilige, kathoüsche

und apostolische Kirche», die wir nicht mit vergänglichen
Augen sehen, sondern an die wir - ganz im Sinn des Nicaenums -
«glauben».

Sailer, der dialektisch zwischen den Extremen formalistischer
^eranschaulichung und eines spiritualistischen Individualismus,
zwischen überspitzter Objektivität und gemeinschaftsferner
Subjektivität den Weg suchte, hat, wie uns scheint, mit zunehmenden

Enttäuschungen und mit hierarchischer Verantwortlichkeit be-

küi-det, den Akzent gegenüber früher von der Geistkirche auf die

zentralistisch-hierarchische Rechtskirche verlegt. Die Spannung,
Velche tief verbundene Freunde empfanden zwischen dem einstigen

x a") Schiel Hubert Geeint in Christo. Schwäbisch Gmünd 1928, S.47,
Nr- 23.



— 224 —

Bekenntnis Sailers zur «heiligen, allgemeinen, verborgenen Kirche
Christi in allen Konfessionen» und der jetzigen Beugung unter das
«römische» Element, beruhte gewiss nicht einfach auf einem
Missverständnis, sondern wurzelte im Verlauf äusserer und innerer
Geschichtsentwicklungen. Wenn Sailer am 1. November 1828 an einen

Ungenannten schrieb: «Kirchenordnungen und Kirehenfriede ist
ja nur dadurch bewirkbar, dass der untergeordnete Klerus seinem
Bischöfe und seinem Generalvikariate, die Bischöfe der höchsten

Weisung des heiligen Vaters gehorchen», und versuchte, «ihm die

Selbstentscheidung wider die Weisung des Generalvikarius noch
mehr zu verleiden», so erinnert das einerseits wohl an die Zermür-
bungstaktik im Brief an Pfarrer Jauch vom Jahr 1797 und an das

Abstellen Sailers bei den ihm zuteil gewordenen Berufungen zum
bischöflichen Amt auf das autoritäre Wort Roms. Anderseits schaut
man doch fröstelnd in die Tage der ersten Liebe zurück, da noch
keinerlei hierarchische Verpflichtungen Sailer belasteten. Ob jetzt
die ökumenische Freundschaft in gleicher Wärme, wie einst, wieder
hätte entstehen können

Auswirkungen der Freundschaft

Man hat der zeitbeschränkten Freundschaft Goethes mit
Lavater im Vergleich zur Freundschaft Lavater-Sailer eine unverhältnismässig

grosse Aufmerskamkeit zugewendet. Goethe selbst
gedachte der Begegnung mit dem Zürcher «Propheten» im vierzehnten
Buch von «Dichtung und Wahrheit». Georg Gessner bekennt in
seiner Lavater-Biographie, «wie tief und ganz Lavater und Goethe
einander saisirten» (II, 129). Auch Frau Mary Lavater-Sloman
erinnert an die Goethe-Lavater-Verbundenheit mit dem warm
geschriebenen Buch «Genie des tlerzens» in reichlicher Weise.
Indessen widmet sie der Lavater- Sailer-Beziehung nur ein kleines
Abschnittlein 27). Und doch ist diese Freundschaft ganz anders

adäquat gewesen und folgerichtig von kirchengeschichtlicher
Auswirkung begleitet worden. Darüber sei noch einiges beigefügt.

Waren im ersten (1650) und zweiten Villmergerkrieg (1712) die

konfessionellen Gegensätze, die Volkseinheit zerstörend, auf-

einandergestossen, so fanden sich am 3. Mai 1761 edelgesinnte
Eidgenossen, erfasst von den «Patriotischen Träumen», welche Urs
Balthasar in sich getragen hatte, im Bad Schinznach, später in

27) Lavator-Sloman, s. obon S. 355.



— 225 —

Ölten zusammen. Anlässlich der zweiten Begegnung vom Mai 1762
erhielt der Freundschaftskreis, dem frühzeitig Lavater zugehörte,
den Namen «Helvetische Gesellschaft». Da wanderten Katholiken
und Protestanten, teilweise Freunde von Johann Michael Sailer,
wie Bernhard Meyer von Schauensee, der Luzerner Stadtpfarrer
Thaddäus Müller, der Zürcher J.K. Lavater u. a. Arm in Arm
miteinander. Zur Zeit des Überfalls auf die Nidw-aldner durch die Franzosen

(9. September 1798) bildeten Lavater, Antistes Hess und Georg
Gessner, nachdem sie in der Predigt zur Hilfe für die bedrängten
Katholiken aufgerufen, nicht von ungefähr eine Hilfsgesellschaft.
Während Heinrich Pestalozzi sich in Stans für die Waisenkinder
einsetzte, sammelten die reformierten Zürcher 7029 Gulden und
viele Zentner an Betten, Lingen und Kleidungsstücken für die
heimgesuchten Innerschweizer. Während die Russen, welche unter
General Korsakoff am 29. August 1799 Zürich besetzten, sich im
«Fraumünster» für den russisch-orthodoxen Gottesdienst einrichteten,

wurde die Predigerkirche einer Gruppe von emigrierten Nid-
waldner Priestern, die am 11. September als Eingeladene in die

Zwinglistadt gekommen waren, für den Messgottesdienst
eingeräumt. Auch der Gottesdienst der französischen Katholiken fand
nach dem Einzug unter Masscna in der Predigerkirche seine

Stätte 28).

Wie Georg Gessner auf Einladung von Minister Stapfer im
Dezember 1798 für die reformierten Glieder der helvetischen Behörde
zwei Predigten in Luzern gehalten und das heilige Abendmahl
«administriert 29)» hatte, und Père Girard in Bern ab 19. Juni 1799

katholischen Gottesdienst im Chor des Münsters feierte, so wurde zur
Zeit des Bockenkrieges in der St. Anna-Kapelle zu Zürich für die

katholischen Truppenangehörigen am 31. März 1804 Messgottesdienst

abgehalten. Während der katholische Tagsatzungspfarrer
Pater Wolven Zeiger am 30. Mai 1807 im Chor des Fraumünsters
den ersten Gottesdienst zelebrierte, zogen am Sonntag mit den

Tagsatzungsherren der päpstliche Nuntius Testaferrata 3U) und
Bistumsverweser Heinrich von Wessenberg. ein Freund und Schüler

8ailers, als Vertreter des Bischofs von Konstanz, ins Grossmünster
ein- Als im Jahr zuvor die Mutter von Johanna Spyri, die refor-

28) Wymann Eduard, Geschichte der katholischen Gemeinde Zurich,
!907. Vgl. s. 66-100.

a") Finsler, S. oben S. 79.
80) Wymann, s. oben S. 114.



— 226 —

miertc Pfarrerstochter Meta Pleusser-Schweizcr, deren Eltern in
Hirzel zum Lavater-Schlatter-Sailer-Krois gehörten, als

Neunjährige das Erdbeben des Bergsturzes von Goldau in unvergess-
licher Weise erlebte, waren wieder die Zürcher bereit, ihren inner-
ländischen Miteidgenossen Hilfe zu senden. Alle diese Brücken der

Lavater-Sailer-Freundschaft, der vom Lavater-Hess-Gessner-Kreis
geleiteten Hilfs- und Freundschaftsbezeugungen gegenüber den

Innerschweizern, führten am 27. Dezember 1807 zum Pfarreinsatz
des durch Wessenberg empfohlenen Benediktiners von Rheinau, des

ersten nachreformatorischen katholischen Pfarrers Moritz Meyer.
Namens des kleinen Rates stellte ihn der Arzt Dr. Diethelm Lavater
der Gemeinde, die sich nun in der St. Anna-Kapelle zusammenfand,
mit der Empfehlung vor, er sei ein Mann «von echt alt katholischem
Sinn, religiöser Frömmigkeit, Verstand und wissenschaftlichen
Kenntnissen 31)». Draussen im St. Anna-Friedhof ruhte zu dieser

Stunde schon seit sieben Jahren der Bruder von Diethelm : Johann

Kaspar Lavater.

Robert Kälin, welcher sechsundzwanzig Jahre hernach als

Nachfolger von Moritz Meyer und somit als zweiter katholischer
Pfarrer in Zürich wirkte, geleitete die wachsende Schar der Katholiken

1844 in die renovierte Augustinerkirche. Er hatte sich einst
in Solothurn bei Domdekan Alois Vock von dem erfassen lassen,

was sein Lehrer, der selbst, wie schon erwähnt, Sailers Schüler
gewesen ist, in einem Brief vom 6. April 1818 an Wessenberg als das

Rom gegenüber festzuhaltende «reine und echte Wesen des

Katholizismus» bezeichnete 32). Wenn wir jetzt als ein ökumenischer Kreis
hier im Augustiner-Pfarrhaus-Saal beisammen sind, dann dürfen wir
wohl daran erinnern, dass eine Linie von der Sailer-Lavater-Freund-
schaft über die beiden ersten Geistlichen bis in diese Gemeinde

führt, welche hier ihre gottesdienstliche Stätte besitzt und sich von
jeher ökumenischer Gemeinschaftlichkeit hingibt.

Eine Nachwirkung der Lavater-Sailer-Freundschaft ist aber
nicht nur das kirchengeschichtliche und kirchliche Zeugnis, welches

da zum Ausdruck kommt. Die seelsorgerlicho Gabe, welche Sailer
durch viele Jahre nach Lavaters Heimgang den Einzelnen im La-
vaterkreis schenkte, war vielmehr glühendes Abendrot vom einst

31) Gedonkblättor aus der Geschichte der alten Augustinerkirche.
Zürich 1923, S. 38.

32) Schirmer, Wilhelm, Aus dem Briefwechsel J. H. Wessenbergs.
Konstanz 1912, S.142, Nr. 172.



— 227 —

gemeinsam verbrachten Lebenstag. Luise, die «lavaterischste» der
Lavaterkinder, wie Sailer sie nannte, schrieb so im September 183233) :

«Nur wenige Menschen wirkten so tief auf mich wie der selige (Sailer).
Schon 1794 und 1798 konnte ich mich ihm beim Wiedersehen recht offen
mitteilen und empfing reiche Belehrung von ihm. Besonders aber von dem
Tode meines teuren Vaters an nahte sich mir der weise Christ als väterlicher
Freund. Und wenngleich sein Besuch im Jahr 1801 Lavaters ganzer Familie
zum Tröste und zum Segen gereichte, so hatte ich noch besondere Ursache,
Gott dafür zu danken. Ganz vorzüglich stand mir Sailer in den Jahren
freundlich leitend zur Seite, wo das jugendliche Gemüt, der aufstrebende
Geist so leicht auf irgendeine Weise ausgleiten. Auch darum wirkte S.
umso mehr auf mich, weil er so fern war von allem, was nur immer den
Namen von Proselytenmacherei haben könnte. Seine sich immer
gleichbleibende Frcundostreuo beurkundete jeder Brief bis auf die letzte Zeile
vom 1. November 1831.»

Auch Gessner äusserte dankbar34):
Noch erinnere ich mich eines Gesprächs mit ihm über das Gebet ohne

Unterlass, worin wir einander sehr trafen. Er verstand darunter die
beständige Richtung des Gemütes zu Gott, so dass wir uns in jedem Momenti',
Wo wir Rat, Trost, Leitung und Stärkung bedürfen, nur an Gott, als an
unsern immer gegenwärtigen Freund wenden.. Dem Seligen danke ich die
Befestigung in dieser Überzeugung.»

Ganz besonders öffnete sich Lavaters Gattin dem Freund ihres
entschlafenen Mannes. Er gab ihr Mut und Trost. Und als sie ihm
in kranken Tagen klagte, dass sie so leicht entschlummere im Gebet,
sagte er aufrichtend: «Freuen Sie sich, dass Sie im Gebete, im
Umgang mit Gott entschlafen; denn dann ist er ja nahe und wacht
gewiss über Sie! 35)»

Sailer selbst bekannte am 27.November 1822 gegenüber Luise:
«Meine Herzensstellung gegen meine Freunde ist ungewandelt geblieben,

°b ich gleich für das Heil von 600 000 Seelen zu sorgen habe. Es
unterstützen mich aber, neben vielen tüchtigen Seelensorgern und meinen
hiesigen vortrefflichen Mitarbeitern, die Gebete der Gläubigen und der
unsichtbare Freund, Hohepriester und Erzhirt, dem ich die Diözesanen
zuführen möchte.»

* *
*

Sailer schrieb einst das Wort: «Die Freundschaft erprobt sich
selber am zuverlässigsten durch die Teilnahme an den Leiden des

freundes.» Er schilderte, wie er am 6. November 1794 morgens
v°r Pfarrer Winkelhofers Türschwelle stand:

") Ges. Sailer-Briefe, s. oben I, S. 335, Nr. 398

3<) Ges. Sailer-Briefe, s. oben I, S. 337, Nr. 399.

35) Ges. Sailer-Briefe, S. oben I, S. 515, Nr. 624.



— 228 —

«,Was tust du da?' - ,Sie haben mich entlassen.' - ,Nun, so komme
und ruhe aus in meinen Armen. Meine Stube, mein Tisch, mein Bett, meino
Habe, mein Herz, all das Meine ist dein.' Und sein Blick dazu, der noch
mehr sagte, und die Wahrheit des Blickes, die sich in jeder Tat spiegelte.»

Ja, Winkelhofer erinnerte Sailer an ein von ihm selbst
geprägtes Wort über den homo quadruplex, den «öffentlichen» vor
dem Auge der Welt, den «geheimen» im Auge des Freundes, den
«innern» im Auge des eigenen Bewusstseins, den «ganz wahren» im
Auge Gottes. Er tröstete ihn, dass die Verketzerung nur den «öffentlichen»

Menschen erfasse. «Begnüge du dich damit, dass dein
Freund, dein Gewissen und dein Gott dich nicht verdammen 36).»

Die ökumenische Freundschaft Lavater-Sailer war nur so weit
möglich, als der Geist der Verketzerung in den Herzen keinen Raum
hatte, man sich, bei aller Liebe zur angestammten Kirche, doch
über die bestehenden Kirchen hinweg oder durch sie hindurch zur
Leib-Christi-Gemeinschaft wendete, zur einzig objektiven Kirche,
die im heiligen Geist grundgelegt ist. Wer vergisst, dass wir mit der
Erkenntnis des menschlichen Intellekts nicht an Gott hinreichen,
dass wir ihn nur, liebend, in der Lichtwärme der opfernden Liebe
Jesu Christi, zu erkennen vermögen, weil Gott selbst Liebe ist, wer,
von der allzu irdischen Unfehlbarkeitsdämonie erfasst, meint : Nur
wir sind's, nur wir haben's, nur bei uns ist's zu finden, der wird bei
allen kirchlichen Truppenzusammenzügen nie verstehen und nie
verstehen wollen, dass die wahre Kirche quer durch die Konfessionen

dieser Welt geht. Die Konfessionen werden einmal
verschwinden, die Kirche, welcher wirkliche «ökumenische Freundschaft»

im Glauben zugekehrt ist, wird bleiben.

Luzern. Otto Gilg

36) Ges. Sailer-Briefe, s. oben I, S. 255, Nr. 301.


	Eine ökumenische Freundschaft : Lavater-Sailer

