Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 45 (1955)

Heft: 3

Artikel: Zur liturgischen Bewegung der romischkatholischen Kirche im
deutschen Sprachgebiet

Autor: Kiry, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404326

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 1656 —

Zur Liturgischen Bewegung der romischkatholischen

Kirche im deutschen Sprachgebiet
II

Die Urteile tiber die praktischen Krgebnisse der Liturgischen
Bewegung — wir beschrinken uns auf das deutsche Sprachgebiet —
lauten mitunter nicht ermutigend ). In einem Heft der Maria-
Laacher-Zeitschrift « Liturgie und Monchtum» wird aus einem Brief
folgende Stelle zitiert2): « Mit Trauer stellte ich immer wieder fest,
dass die Liturgische Erneuerung in todesihnliche Erstarrung ge-
fallen ist und mancher Geistliche bestiitigt mir dies, vor allem im
Rheinland.» Diese Ausserung wird im betreffenden Artikel als
«symptomatisch» bezeichnet, «gibt sie doch ein Gefithl wieder,
das gerade bei den lebendigen Seelsorgern vorhanden und als ein
Zeichen eciner sich vollziehenden Wandlung von grosster Wichtig-
keit ist». So scheint die Gemeinschaftsmesse auf die Dauer nicht
zu befriedigen. Kein ermutigendes Resultat, wenn man bedenkt,
dass die Richtlinien, die vom Liturgischen Referat der Fuldaer
Bischofskonferenz im Jahre 1942 herausgegeben worden sind, «das
Ergebnis einer fast zehnjihrigen Diskussion» sind 3). Soll es doch
vorkommen, dass die Aufgabe des Vorbeters Buben und Méadchen
libertragen werde 4). Das Abt-Herwegen-Institut hat auf seiner
Studiuntaglmg im Jahre 1953 versucht, diese Erscheinungen zu
kliren. Im erwithnten Heft werden Referate der Tagung publiziert,
die diesem Zweck dienen. Im ersten Referat wird erzihlt, wie im
Jahre vor dem ersten Weltkrieg Abt Ildefons Herwegen das An-
liegen seiner belgischen Mitbriider aufgegriffen habe, die deutschen
Benediktiner mit dem Gedanken der Liturgischen Erncuerung ver-
traut zu machen. Das Ziel, das er vor Augen gehabt habe, war
die Erneuerung des christlichen Lebens aus der Liturgie. Sie war
ihm «alte Quelle der neuen Kraft». «So erwuchs als erste Aufgabe,
den Menschen moglichst umfassend an die Liturgie heranzufiihren,
ihn sie verstehen zu lehren, zum Erlebnis werden zu lassen, ihm
das Ohr fiir die Sprache der Liturgie zu offnen, den Blick fiir die
Welt der liturgischen Symbole zu weiten, ithm schliesslich die leben-

1) Dieser Bericht ist eine Fortsetzung von IKZ 1952, S. 65 ff.

2 LM Heft XIV, 8.7, 3. Folge 1954.

3) Die Richtlinien zur liturgischen Gestaltung des pfarrlichen Gottes-
dienstes 1953, S. 3.

%) Heiliger Dienst HD 1954, S. 119.



— 166 —

dige Teilnahme im liturgischen Vollzug zu ermaglichen. » Die grossen
Anstrengungen, die seit 1913 gemacht worden sind, werden kurz
erwihnt, worauf es weiter heisst: «Und trotz alledem diirfen wir
unsere Augen nicht vor der Tatsache verschliessen, dass unsere
Generation heute weitgehend jener Glaubenshaltung entbehrt, die
1913 noch eine Erneuerung des christlichen Lebens aus der Liturgie
zu ermoglichen schien. Die inneren und dusseren Erschiitterungen,
die iiber uns hinweggegangen sind, haben tiefgreifende Verinde-
rungen hervorgerufen. Die Schwierigkeiten, die der moderne Mensch
der Liturgie gegeniiber empfindet, die Schwierigkeiten, die sie ihm
bereitet, die Gefahr einer Verfilschung des echten Gemeinschafts-
gedankens in die Haltung der Masse und Herde, der Schwund des
Symbolverstandnisses — das alles fiihrt schliesslich dazu, dass wir
heute oft vor der unerfreulichen und sinnwidrigen Tatsache einer
gottesdienstlichen Feier stehen, die der stindigen Interpretation
und Verdolmetschung bedarf, einer Liturgie also, die vielfach nicht
den erhofften Ort im Leben der Gliubigen hat, die vielmehr als
«Liturgie unter Glas» empfunden wird und die anscheinend nicht
der Vertiefung des religiosen Lebens dient, sondern zu dessen Ver-
flachung fithrt und das Gebet, die geistliche Ubung und die sitt-
liche Haltung nur ungeniigend, wenn iiberhaupt, befruchtet.»

Ubrigens wurden auf der Tagung des vorhergehenden Jahres
des genannten Instituts dhnliche Klagen laut, so dass nach Ab-
hilfe gesucht wurde. Die Vortrige sind in derselben Zeitschrift
wiedergegeben !). Dort lesen wir: «KEs wird in den letzten Jahren
hiufig davon gesprochen, dass die ¢Liturgische Erneuerung zum
Stillstand gekommen sei. Tatsdchlich ist eine gewisse Ermiidung
eingetreten, die in einem starken Gegensatz zu dem schwungvollen
Anfang steht, der die ersten Jahrzehnte der Liturgischen Erneue-
rung kennzeichnet. Sie zeigt sich u. a. in der Beurteilung, die der
Gemeinschaftsmesse von vielen zuteil wird. Diese gilt vielfach als
eintonig, weil sie zu wenig Abwechslung biete 2).» Entgegne man,
die Messe biete eine reiche Fiille von verschiedenen Texten, ge-
wahre man zu seinem Erstaunen, dass das Wort der hl. Schrift an
sehr viel Glaubigen unbeachtet voriibergehe. Das wird z. T. auf
die Art der Volksfrommigkeit zuriickgefiihrt, die die Wieder-
holung liebe, wihrend ein Grundsatz des Liturgischen Betens sage:

1) A.a. 0. Heft XII, 1953.
2) A.a. 0. S.50 ff.



— 167 —

Nicht Gleiches zweimal; in der Volksandacht kehrt das gleiche
immer wieder. Sie habe den Wunsch, vor Gott zu weilen. Sie
wiederhole an der Stelle der Gebete der Liturgie bestimmte Gebets-
texte wie das Vaterunser oder das Ave Maria. «So wird es leicht,
an ihr teilzunehmen; dafiir entsteht freilich auch die Gefahr der
Eintonigkeit und der Gedankenlosigkeit.» Als einen tieferen Grund
des Vorwurfs der Eintonigkeit sieht der Verfasser in der «geradezu
bedrohlichen Fremdheit, mit der weite Kreise des gliubigen Volkes
dem Wesen und dem Sinn der Heiligen Schrift gegeniiberstehen».
Wir kénnen diesen und andern Ausfithrungen nicht weiter nach-
gehen — aber in anderen Aufsitzen wird als Heilmittel der betriib-
lichen Erscheinungen ein Zuriickgehen auf die Heilige Schrift
empfohlen, wihrend auf der Tagung des Jahres 1953 die Ursache
in der Art des «modernen Menschen» gesucht wird. Es sind Arbeiten
wie «Moderner Mensch und Liturgiereform», « Schwierigkeiten des
heutigen Menschen gegeniiber der Liturgie», «Das Problem der
deutschen Sprache», «Mehr Gotteswort im Gottesdienst». Es wird
auch auf Wege zu einer Reform der Liturgie hingewiesen, denen
man auf all den Konferenzen und Versammlungen begegnet, die
jahraus und jahrein abgehalten werden. Gerade diese Konferenzen
wie auch die weitschichtige liturgische Literatur erwecken gar
nicht den Eindruck, als ob die Bewegung im Abflauen begriffen sei;
abgesehen davon, dass von ihr immer mehr Linder und selbst Mis-
sionsgebiete erfasst werden. Ein kurzer Uberblick auf solche Ver-
anstaltungen, soweit sie das deutsche Sprachgebiet betreffen,
lohnt sich.

Liturgische Tagungen und offizielle Erlasse

Seit dem ersten Internationalen Zusammentreffen in Maria-
Laach im Juli 1951 wurden drei solche Zusammenkiinfte durch-
gefithrt. Zur zweiten Internationalen Tagung auf dem Odilienberg
im Elsass vom 20. bis 24. Oktober 1952 trafen sich 40 Vertreter der
liturgischen Wissenschaft und Erneuerung aus Belgien, Deutsch-
land, England, Frankreich, Holland, Luxemburg, Osterreich, der
Schweiz und aus Spanien ). Das Hauptthema lautete: Der mo-
derne Mensch und die Messe. Von verschiedener Seite und von ver-
schiedenen Gesichtspunkten aus wurde auf die Verstindnislosigkeit
des modernen Menschen fiir die Ausdrucksform der Messe hin-

—

1) HD 1953, S. 25 ff. Liturgisches Jahrbuch (LJ) 1953, S. 89 ff.



— 168 —

gewiesen. Man rief aber nicht einer schipferischen Neugestaltung
der Messe aus dem (Geist unserer Zeit, sondern stellte sich auf den
Standpunkt einer massvollen Reform im Anschluss an die Tradition
wie sie auf dem ersten Treffen angeregt worden ist!). Es wurde
empfohlen, gewisse sich auf die Liturgie beziehende Privilegien der
deutschen Bistiimer auszurichten; als das wichtigste wurde das so-
genannte «Deutsche Hochamt» genannt. Dariiber sprach Professor
Dr. Fischer aus Trier 2). Im deutschen Hochamt diirfen die Ge-
singe des Propriums und Ordinariums vom Chor oder von der Ge-
meinde in deutscher Sprache gesungen werden, der Priester spricht
kein deutsches Wort, auch die Akklamationen sind lateinisch.
Diese Art Gottesdienst geht z. T. in die vorreformatorische Zeit
zuriick, hat sich durch die Jahrhunderte in einigen Didzesen er-
halten und ist im Jahre 1945 von der Kurie fiir alle deutschen Di6-
zesen erlaubt worden. Sie hat in dem Referenten einen warmherzigen
Befiirworter gefunden. Das liturgische Referat der Fuldaer Bischofs-
konferenz hat fiir die richtige Chorgestaltung dieser Art Gottesdienst
vorbildliche Richtlinien bereitgestellt ¥). Der Referent glaubt, aus
dem deutschen Hochamt mit Liedern kénne sich eine héhere Form
entwickeln, die die Lieder durch die liturgischen Geséinge in der
Volkssprache ersetze. Ahnliche Privilegien werden in Frankreich,
Belgien angestrebt. Verlangt wurde ferner die Erneuerung des Peri-
kopensystems vom Oratorianer Dr. Kahlefeld-Miinchen Ordo lec-
tionum missae 4) und von J. A. Jungmann-Innsbruck eine Reform
des Kommunionteils der Messe ?). Eine Studienkommission wurde
beauftragt, die verschiedenen Vorschlige auszuarbeiten und der
Kurie in Rom einzureichen.

Das dritte Internationale liturgische Studientreffen wurde vom
14. bis 18. September 1953 in Lugano (Schweiz) abgehalten. Der
zweite Halbband des Liturgischen Jahrbuches 1953 enthilt die Vor-
trige und Beschliisse sowie einen kurzen Bericht. Daraus konnen wir
nur einige wichtige Punkte von allgemeinem Interesse erwihnen. In
einem Vortrag «Die liturgische Epoche der Kirche» am Eroffnungs-
abend sagte der Strassburger Miinsterpfarrer Dr. K. Fischer, die

1y IKZ 1952, 8. 108.
%) LJ 1953, S.41 ff.

3) Vgl. Die Richtlinien zur liturgischen Gestaltung des pfarramtlichen
Gottesdienstes. Trier 1953, S. 13 ff.

1) LJ 1953, S. 54.

5) A.a. O. 8. 93.



— 169 —

liturgische Erneuerung sei zu einer universellen Bewegung im Leben
der Kirche geworden. Die ersten Referate befassten sich mit der
titigen Teilnahme des Volkes am Gottesdienst. P.A.Roguet O.P.
Paris erorterte die Irage, wie die gottesdienstliche Versammlung
beschaffen sein miisse, dass sie zur titigen Teilnahme der Glaubigen
fithre. Diese sei Sache eines heiligen Priestervolkes, das auf Grund
der Sakramente aufgebaut und hierarchisch geordnet sei. Das hei-
lige Volk manifestiere sich in der eucharistischen Feier, Bischof
Weskamm-Berlin sprach iiber die Erfahrungen in Berlin; die Seel-
sorge konzentriere sich in der Feier des Gottesdienstes. Dieser ist
fiir die Zerstreuten die Versammlung, fiir die Heimatlosen Heimat,
fir die unter fremder Herrschaft Wohnenden Bruderschaft. Er
stellte folgende Desiderata auf: Volksnihe der Liturgie, Lebens-
und Menschennihe der einzelnen Messfeier, insbesondere lebendige
und wirksame Erschliessung des Schatzes des Wortes Gottes und
der Vormesse, die sowohl den Gebrauch der Muttersprache wie
eine reformierte Leseordnung voraussetze. Ein folgender Referent
forderte fiir die Missionslinder u. a., die Lesungen und Zwischen-
gesiinge in der Messe und das den Wortgottesdienst abschliessende,
wiederherzustellende (liubigengebet sollten in der Muttersprache
vollzogen werden. Auch fiir das Missionsgebiet sollten mutter-
sprachliche Gesiinge beim Hochamt erlaubt werden. Das zweite
Hauptthema behandelte die Feier in der Osternacht und in der
Grossen Woche vom Palmsonntag an. Bekanntlich wurde durch ein
Dekret der Ritenkongregation vom 9. Februar 1951 die Ostervigil
in der Osternacht probeweise neu eingefiihrt, damit sind Reformen
der Feier wie Wiederholung des Taufgeliibdes, Einschrinkung der
Lesungen verbunden ). Aus verschiedenen Lindern erfolgten Be-
richte iiber die gemachten Erfahrungen, die sich alle zugunsten der
Reform aussprachen. Verlangt wurden die Lesungen und Cantica
allein in der Muttersprache. Die Feier soll um Mitternacht gehalten
werden, doch moge die Verlegung am Vorabend oder in der Morgen-
frithe des Ostersonntags erlaubt werden. Zwei Referate beschif-
tigten sich mit der Liturgie am Griindonnerstag. Man einigte sich
auf zwei Punkte: In den Kathedralen mége die Olweihe von der
Missa, in Coena getrennt und es moge allgemein gestattet werden,
die missa in Coena am Abend zu feiern. Uber die Karfreitagsliturgie
Sprach Abt Bernard Capelle OSB vom Mont César in Lowen (Bel-

71)7 \;gl. Die Feier der Osternacht. Praktischp Hinweise zur Gestaltung.
Herausgegobon vom Liturgischen Institut in Trier. 2. Auflage 1952. Trier.



— 170 —

gien). Die Mehrheit entschied sich fiir Wiederherstellung der Kar-
freitagsliturgie als Wortgottesdienst und Kreuzverehrung ohne
Kommunionsfeier. Die Restauration der Palmsonntagsliturgie
wurde als dringlich bezeichnet. Es wurden vier Beschliisse gefasst,
die nach Rom weitergeleitet wurden. Im ersten wurde die tatige
Teilnahme der Glaubigen an der Feier der hl. Geheimnisse hervor-
gehoben und ihre Bedeutung besonders betont. Im zweiten wird
der Wichtigkeit einer Messperikopenordnung das Wort gesprochen,
damit innerhalb von vier Jahren der volle Reichtum der hl. Schrift
den Glaubigen erschlossen werde. Im dritten wird der Wunsch aus-
gesprochen, das pépstliche Privilegium fiir Deutschland, in der
Missa cantata Lieder in der Volkssprache singen zu diirfen, méoge
allen Landern gewihrt werden. Viertens ist die Versammlung der
Meinung, die Reform der Liturgie moge nicht auf die Osternacht
beschrinkt bleiben, sondern moge auf alle Tage der Grossen Woche
ausgedehnt werden.

Vor den grossen Versammlungen hatte ein engerer Kreis von
Sachverstindigen Fragen aufgeworfen, die sich auf eine Erneuerung
des Taufritus fiir Erwachsene und eine Reform des Stufengebets
und der stillen Priestergebete ausser dem Canon missae beziehen.
Besonders wichtig erscheint das Problem, ob ein allgemeines Schuld-
bekenntnis der Gemeinde wihrend der Abendmahlsfeier wiinschens-
wert sei. Wie wire es gegebenenfalls zu gestalten und an welcher
Stelle wire es einzusetzen ? Das Referat dartiber hielt Professor
J.A.Jungmann S.J. Ebenso wurde von Dr. H. Kahlefeld die neue
Perikopenordnung behandelt. Er glaubt an die Dreizahl von Peri-
kopen in der Messe, eine Lesung aus dem A. T. — den Propheten —
ihr folgt das Graduale, eine Lesung aus den Apostelschriften
des N.T. mit dem Alleluja und eine solche aus den vier Evangelien.
Aus den Apostelschriften lassen sich 260 verschiedene Perikopen
zusammenstellen, aus den Evangelien 169 ohne jede Wiederho-
lung. Diese lassen sich leicht auf 200 vermehren und jene auf diese
Zahl reduzieren.

Uber das vierte Internationale Liturgische Studientreffen in
Lowen vom 12. bis 16. September 1954 liegt kein so ausfiihrlicher
Bericht vor1). 40 Prilaten und Liturgiker hatten sich dort aus
13 Lindern eingefunden. Zwei Themen wurden besprochen: Die
Reform der Perikopen und die Konzelebration. Gebiete der Uber-

1) HD 1954, S. 129 ff. LJ 1954, S. 255.



— 171 —

einstimmung und gegenteiliger Meinungen wurden zu Konklusionen
zusammengefasst und den zustindigen Autorititen in Rom unter-
breitet. Dariiber wird nichts veroffentlicht. Die Konzelebration
interessiert hauptsiachlich Klostergeistliche, die tdglich der Kon-
ventsmesse beizuwohnen haben und ausserdem selbst eine Messe
lesen miissen, aber auch Weltgeistliche, die fiir grossere Versamm-
lungen die Konzelebration der iiblichen Tagesmesse aus grund-
sitzlichen und praktischen Griinden vorziehen wiirden. Einzelne
Referate sollen in Zeitschriften erscheinen 1),

Themen, die die liturgische Erneuerung beriihren, werden auch
auf den «Internationalen Kongressen fiir Kirchenmusik» behandelt.
Der erste dieser Kongresse fand im Mai 1950 in Rom statt, der
zweite in Wien vom 4. bis 10. Oktober 1954 2). In dem Bericht im
«Heiliger Dienst» von P. U. Bomm OSB — Maria-Laach — wird als
Hauptereignis des Kongresses die Tagung im Stift Klosterneuburg
bezeichnet, dem Ort der volksliturgischen Arbeit des Chorherrn
Pius Parsch. Die Kongressmitglieder konnten einem« Deutschen
Hochamt» beiwohnen. Von héchstem Interesse ist das Urteil des
P. Bomm und die Kritik der Teilnehmer an diesem Gottesdienst.
Wir folgen dem erwiihnten Bericht: « Hier kam das zentrale Anliegen
zur Sprache, zu dem das Motu proprio Pius’ X. den Grund gelegt,
die actuosa participatio des Volkes am Vollzug der Liturgie,
um deren Gestaltung (und deren Verstindnis) seit Jahren gerungen
wird. Es ging um die Probleme einer Liturgiefeier in der Volks-
sprache, fiir die sowohl rechtlich wie sachlich die giltige Form noch
nicht gefunden ist. Kennzeichnend fiir die Lage war das dem Kon-
gress dargebotene praktische Beispiel: eine bischifliche missa
pontificalis bzw. dialogata mit deutschen Messgesiingen, nim-
lich einem mehrstimmigen, vom Chor ausgefithrten Proprium von
H. Kronsteuer und einem einstimmigen Volks-Ordinarium von
V. Goller. Orationen und Lesungen wurden deutsch von einem
Vorbeter und Vorleser im tonus rectus gesungen. Ausserlich hatte
man also das Bild eines Deutschen Hochamtes, in dem nur
noch der kurze Dialog an die lateinische Messe erinnerte, immerhin
Wirksam genug, um den formalen Zwiespalt fiihlen zu lassen. Auch
der sachliche Zwiespalt blieb. Die Einheit von Priester und Volk

war nicht erreicht, und so war es auch jetzt ein Fahren auf zwei

—_—

1) Kin Referat von P. Holinger: «Bedeutung der Schriftlesung in Mis.
Sionen» ist LJ 1954, S. 107 ff. abgedruckt.
) HD 1954, S. 135 ff.



— 172 —

Geleisen.» Bemerkt wird ferner, dass das deutsche Proprium keines-
wegs verstindlicher war, als es ein lateinisches gewesen wire. Wenn
diese Form des « Deutschen Hochamtes» verbreitet wiirde, so wiirde
das lateinische in die Klosterkirchen «verdriangty.

In der Sitzung, die auf den Gottesdienst folgte, machte der
Prisident darauf aufmerksam, das «Deutsche Hochamt» sei eine
lateinische missa cantata mit deutschen Volksliedern, aber nicht
mit deutschem Proprium; dieses sei unerlaubt, die Ritenkongrega-
tion in Rom gestatte keinen Vorgriff. Zur Diskussion kam die
«deutsche Gregorianik», die J. P. Schmidt-Rom ablehnte. «Die
nahezu allgemeine Zustimmung zu dem scharf ablehnenden Urteil
Schmidts war bemerkenswert», schreibt P. Bomm. In der Schluss-
sitzung des Kongresses trat eine gewisse Ratlosigkeit deutlich zu-
tage. Es gab Wiinsche um Vermehrung gregorianischer Ordinarien
flir Volksgesang, um eine Bereicherung der Totenliturgie durch
andere Messgesinge, um die FForderung eines formellen Verbots der
deutschen Gregorianik, eine Verordnung zum Schutz der missa
cantata usw. Zu Beschliissen kam es nicht. Das Hauptproblem
musste offen bleiben, «die Pastoralliturgie und ihre sprachliche
musikalische Gestalt, weil sachliche, theoretische und juridische
Vor- und Grundfragen noch (oder neu) zu stellen und zu losen sind,
denen auch die Volksliturgiker mit ihrem Vorgehen per viam
facti... gerne ausgewichen sind».

Fiir Geistliche werden Werkwochen abgehalten. Eine solche
wurde im Januar 1953 vom Liturgischen Rat des Bistums Berlin
und vom Liturgischen Institut in Trier veranstaltet, die von 500
Geistlichen besucht wurde ). An zwei Tagen wurde das «Deutsche
Hochamt» gefeiert, das eine Mal mit «liedhaften» deutschen Ge-
singen und das zweite Mal mit «nicht liedmiissigen» Geséingen. Das
Hauptthema war die Eucharistiefeier. Es wurde eine Resolution
gefasst, den Beschluss des ersten Deutschen Liturgischen Kon-
gresses des Jahres 1950 in I'rankfurt a. M. zu erneuern, den Papst
zu bitten, dass den zelebrierenden Geistlichen gestattet werde, in
allen Messen mit Volksbeteiligung Epistel und Evangelium in der
Volkssprache zu verkiinden ).

Das fithrende Organ der Liturgischen Erneuerung der deut-
schen Didzesen ist nach wie vor das Liturgische Institut in Trier,
das mit dem liturgischen Referat der Fuldaer Bischofskonferenz

1) LJ 1953, S.100 f.



— 173 —

Hand in Hand zusammenarbeitet. Seine wertvollste Publikation ist
seit 1951 das Liturgische Jahrbuch, das seit 1952 in zwei Jahres-
binden erschienen und mit dem Jahr 1955 in eine liturgische Zeit-
schrift mit vier Jahresheften umgewandelt worden ist. Erst im
Herbst und Winter wird der Jahrgang 1955 mit zwei Doppelheften
erscheinen. Ausserdem sind erschienen — soweit wir sehen konnen —
die schon erwithnte «Feier der Osternacht» in mehreren Auflagen,
«Die Richtlinien zur Liturgischen Gestaltung des Pfarrlichen Gottes-
dienstes» 1953, die seinerzeit von der Bischofskonferenz gebilligt
worden sind. Eine Fussnote enthilt eine Variante, die spiter be-
schlossen worden ist. Beigefiigt sind die Richtlinien von 1950 «Zur
Gestaltung des deutschen Hochamtsy. Die Liturgische Kommission
hat 1950 einen Entwurf einer neuen deutschen Ubersetzung des
Kanons bearbeitet 1). Dazu hat J.A.Jungmann eine Ergéinzung
«Zur Neuen Ubersetzung des Canon’s Missae» geschrieben 2).

In einzelnen Diozesen Deutschlands sind Richtlinien zur Ge-
staltung des Pfarrlichen Gottesdienstes erlassen worden. Sie halten
sich an das Formular des Liturgischen Referates der Fuldaer Bi-
schofskonferenz 3). Im Liturgischen Jahrbuch 1953 sind die Schema
des Bistums Wiirzburg 4) und Passau ) abgedruckt. Der Bischof
von Wiirzburg schreibt in der Einleitung: «Im Opfer des Herrn be-
griindet sich immer neu die Gemeinde Gottes. Hier ist ihr Mittel-
punkt. Hier hat die Seelsorge ihr letztes Ziel.» Er zitiert ein Wort
eines Kollegen: «Die Begriindung der Gemeinde auf Opfer und
Altar ist Besinnung, Riickkehr zum Wesentlichen, Ankniipfen an
die beste Uberlieferung. Aufbau auf starkem Fundament. Es be-
deutet radikale Absage alles Peripheren, radikale Absage an allen
seelsorgerlichen Betrieb, an alle Zahlen und Rekordwut, Absage an
alle {ussere Leistungsfrommigkeit. Es bedeutet Hinwendung zum
Zentralen, zu Gott, zur Gnade, zum Sakramentalen, Betonung
der Haltung vor der Leistung, des Gesamtstiles, der Grundhaltung
heiliger Ehrfurcht. Die Grundgestalt der Gemeinschaftsmesse wird
wie folgt beschrieben. Die vorbildliche Form der Giemeinschafts-
Messe wie iiberhaupt aller Formen der Messfeier ist das Hochamt,
(missa, solemnis). Fiir ihren Vollzug gilt also im wesentlichen die

) LJ 1952, S. 135 ff,
2) A a. 0. 1954 8. 35 £,
3) Siche IKZ 1952, S. 89.
) S.111.
8) S.120.
Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1955.

4

12



— 174 —

Ordnung, die die ehemals zur Feier des Gottesdienstes notwendigen
Biicher anschaulich machten: Dem Priester gehtrt vornehmlich alles,
was das Sakramentarium dem Liturgen vorbehielt: Orationen, Pré-
fation, Kanon und die Liturgischen Grussformen. Dem Lektor
steht zu das Verkiinden von Ipistel und Evangelium, der Schola,
die nur im Notfall durch einen einzigen Vorbeter ersetzt werden
sollte, die Propriumgesinge, der Gemeinde das Ordinarium und
die Akklamation.» Nun folgen die praktischen Anweisungen der
«Richtlinien» iiber die einzelnen Teile der Messfeier. Es gibt eine
erweiterte Gemeinschaftsmesse. Fiir die Gemeinde ist vorgesehen:
Stufengebet, Gebete der Opferbereitung, besonders das Gebet «Im
Geiste der Demut, die Antwort auf das Orate fratres (deutsch),
die beiden Gebete vor der Kommunion, das «Herr, ich bin nicht
wiirdig» bei der Kommunion der Glaubigen; fiir den Vorbeter: die
entsprechenden Teile des Stufengebetes, Gebet zur Mischung des
Weines, das libera nos, quaesumus, Gebet um Frieden vor der Kom-
munion. Bei der Betsingmesse ist der Unterschied zwischen Ordina-
riumslied und Propriumslied, die in deutscher Sprache gesungen
werden. Sehr ausfiihrlich sind Weisen fiir das Deutsche Hochamt;
Gebete werden bei dieser Art Messe nicht gesungen.

Zum neuen Gebet- und Gesangbuch der Ditzese Mainz hat
Bischof Stohr einen Hirtenbrief erlassen. Der Bischof bedauert,
dass ein Einheitsbuch fiir alle deutschen Dibzesen noch nicht zu-
stande gekommen sei !). Die 74 Einheitslieder haben Aufnahme ge-
funden, ferner 24 Psalmen aus der Ubersetzung von Guardini. Ebenso
sind evangelische Lieder aufgenommen. Dazu schreibt der Bischof:
«Ein Wort noch zu den Liedern, die auch evangelische Briider sin-
gen. Schon die oben genannte Liedsammlung ,Kirchenlied® hat eine
ganze Reihe Lieder aufgenommen, die auch im evangelischen Ge-
sangbuch stehen. Wenn man diese durchblittert, kann einem die
Frage kommen : warum sollen wir solche Lieder nicht mitsingen, die
nicht den geringsten Lehrunterschied aussprechen, aber die ganze
Frommigkeit des deutschen Gemiits und die hehre Art eines gottes-
dienstlichen Gesangs ? Sollten wir uns nicht néiher aneinander singen
kénnen ?»

In Osterreich wird die Liturgische Erneuerung von der Litur-
gischen Kommission im Auftrag des Institutum Liturgicum in Salz-
burg geleitet. Sie hélt regelméssig Konferenzen ab, die aus allen

1) A.a.0.S.123 f.




— 175 —

Diozesen besucht werden. Sie verzeichnet einen grossen Erfolg, in-
dem ihrem auf der VI. Konferenz gestellten Gesuch, die Ostervigil
auf die Osternacht zu verlegen von der Kurie probeweise ent-
sprochen wurde ') und zugleich der bisherige Ritus z. T'. neu gestaltet
wurde. Auf der VII. Konferenz im Mai 1951 wurde berichtet, wie
die Reform aufgenommen, welche Erfahrungen gemacht wurden
und welche Wiinsche laut geworden seien. Nur ein kleiner Prozent-
satz der Pfarreien hat von der Erlaubnis Gebrauch gemacht 2). Im
Januar 1952 erliess die Ritenkongregation neue Bestimmungen und
verlingerte die Probezeit um drei Jahre 3). Auf der VIII. Konferenz
des Institutum Liturgicum im Dezember desselben Jahres wurde
die Brevierreform, die Ostervigil, die Messfeieroratis in Osterreich,
Ausgabe eines Einheitsliederkanons behandelt. Die Anregungen und
Vorarbeiten zum letzteren reichen bis ins Jahr 1947 zuriick. Ver-
schiedene Instanzen — unter ihnen auch die Bischofskonferenz — waren
daran beteiligt, bis der Entwurf endgiiltig angenommen wurde. Unter
den 150 Liedern in moderner Notation befinden sich 37 aus der
Sammlung der Einheitslieder deutscher Bistiimer 4). Endgiiltig
wurde dariiber auf der IX. Liturgischen Konferenz am 9. Juli 1952
berichtet 5). Auf dieser Konferenz sind auch Grundsitze zuhanden
des Osterreichischen Katholikentages ausgearbeitet worden, die
darauf ausgehen, die Liturgische Erneuerung in allen Didzesen nach
den von den Bischofen und der Kommission ausgearbeiteten Richt-
linien zu fordern ). Auf der X. Konferenz vom 4. Mirz 1953 sind
zwei Hauptthemen zur Sprache gekommen. Der Beschluss der oster-
reichischen Bischofskonferenz, dem Institutum Liturgicum den
Auftrag zu erteilen, einen Vorschlag iiber die Gestaltung einer
deutschen Fronleichnamsfeier auszuarbeiten und einen einheit-
lichen Text von hiufig verwendeten Gebeten vorzuschlagen 7). Auf
der XI.Konferenz vom 17. Mirz war der Hauptgegenstand der Be-
ratungen ein ésterreichisches Einheitsritual. Es wurde beschlossen,
der Bischofskonferenz vorzuschlagen, bei der Ausarbeitung zukiinf-
tiger Diozesanritualien im Sacramentale das deutsche Einheits-

—

IKZ 1952, S.107.
A.a. 0. S.128.
A.a.0.1952, 8. 12.

a. 0. 1952, S. 41 ff.

)
)
)
5
i
%)

)

7

-

-
.
.

ie Rinheitslieder der 6sterreichischen Bistiimer.

A
D

HD 1952, S. 83.
A.a. 0. 1953, S. 24.



— 176 —

rituale zugrundezulegen 1). Osterreich kennt auch Liturgische Werk-
wochen. Der «Heilige Dienst» berichtet {iber solche in der Dijzese
Linz. Im Sommer 1951 fand eine in Linz statt 2). Sie bestand aus
Vortrigen und praktischen Ubungen. Eroffnet wurde die Tagung
jeweilen mit einer Giemeinschaftsmesse und geschlossen mit einer
deutschen Komplet. Auch deutsche Proprien, sogar vierstimmige,
wurden gesungen. Es wurde u. a. referiert: «Warum aktive Teil-
nahme der Gliubigen an der Messfeier ?» «Von der dusseren zur
inneren Mitfeier der hl. Messe.» «Kirchenchor und die volkslitur-
gische Feier» u.a.m. Als Zweck dieser Veranstaltungen wurde auf
einer folgenden — ebenfalls in Linz 3) — im Juli 1953 genannt: Die
Teilnehmer sollten etwas lernen, Organist wie Chorsinger, sie sollten
zu tieferem Verstindnis des Gottesdienstes gefithrt werden, sie
sollten das Erlebnis der gottesdienstlichen wie der beruflichen Ge-
meinschaft erfahren.

In der Schweiz hat die theologische Fakultit Luzern anfangs
November 1952 zu einer Eucharistischen Tagung nach Luzern ein-
geladen %). Es erschienen iiber 160 Weltgeistliche und Ordensleute.
Vortriage hielten auswartige und einheimische Referenten. Uber
«Lebendige Messfeier heute» sprach der Leiter des deutschen Litur-
gischen Instituts Dr.J.Wagner. Er bezeichnete als Grundvoraus-
setzungen «Lebendige Messfeier» lebendige Seelsorge in einer leben-
digen Gemeinde und Gemeinschaft, eucharistische Christusliebe,
Denken und Leben aus tiefem Verstiandnis der Hl. Schrift, lebendige
in Gebet ausmiindende Verkiindigung des Wort Gottes, leben-
diges Beten der Gemeinde nicht nur als Bitte, sondern vor allem
als Gottes Lob und Dank. Hierauf folgte ein Uberblick iiber die
liturgische Erneuerung in Deutschland, eine Verherrlichung der
Schaffung der Gemeinschaftsmesse in ihren verschiedenen Formen,
ein Hinweis, wie diese das Volk zum Miterleben der Liturgie an-
regen, Herz und Mitte der Seelsorge geworden seien in einer Zeit,
da in Deutschland alle kirchlichen Aussenbastionen, Parteien, Ver-
eine, Presse und Hilfswerke jeder Art geschleift waren, die so er-
neuerte Liturgie auf einmal noch die einzige Weise des kirchlichen
Gemeinschaftslebens war, das Volk aber tiber die Zeit der Glaubens-
not und des Krieges hinwegtrug und geradezu sein christliches Ant-

—

) A.a. 0. 1954, S. 46 ff.

2) A, a. 0. 1951, S. 133 {f.
) A a. O, 1
)

-]

953, S. 108 ff.

4) Schweiz. Kirchen Ztg (SKZ) S. 561 ff.



— 177 —

litz neu prigte. Dem Vortrag schlossen sich Hinweise iiber die Not-
wendigkeit stiller Zeiten wihrend der Messe an, iiber den Sinn des
Wortgottesdienstes, tiber die Erneuerung der alten Fiirbitten, die
im «allgemeinen» Gebet noch ein Schattendasein fithren, iiber die
innere Zusammengehorigkeit der mensa verbi und der mensa panis,
liber die in Aussicht stehende romische Missalereform und die ge-
wiinschte Wandlung und Erneuerung des Perikopensystems. Aus
der Diskussion ist ein Votum hervorzuheben, es brauche Geduld,
und Langmut, um das «Kirchenvolk» zum liturgischen Tun zu er-
ziehen, denn es sei «an seine alte Rolle als Horer und Zuschauer»
gewohnt. Der Seelsorger miisse liturgisch gebildet sein, wenn er
liturgisch erzichen wolle. Nétig sei die liturgische Schulung der
Lehrkrifte, des Kirchenchors, dessen iiberkommene Titigkeit den
neuen Anforderungen nicht mehr geniige. Neuschopfungen der
Kirchenmusiker, besonders der Propriumsgesiinge, seien not-
wendig, notwendig sei die liturgische Unterweisung der Kinder
und des Volkes. Ein Diasporageistlicher empfahl, die Liturgie der
Gemeinde zum theologischen Hauptort der Seelsorge werden zu
lassen. Berufsschulen, Fachkurse, weltliche Vereine, Sport, Theater,
Kino entziehen den modernen Menschen immer mehr der ausser-
gottesdienstlichen seelsorgerischen KErfassung. Wenn der Gottes-
dienst nicht zum Herzen der Seelsorge und das Volk an den Altar
binde, «gehen uns die Massen immer mehr verloreny».

Prof. Dr. Erni sprach iiber den Gemeinschaftscharakter der
Eucharistie und behandelte ausfithrlich die gemeinsame Messfeier
mit Kommunion der anwesenden Priester auf grossen Versamm-
lungen die concelebratio caeremonialis. In der Diskussion wurde all-
gemein gewiinscht, dass iiberall und ausnahmslos wihrend der
Messfeier dem Volk Gelegenheit zur hl. Kommunion geboten werde —
auch im Hochamt, und dass man die Kommunion nur, wenn es
absolut notwendig sei, ausserhalb der Messe austeilen soll.

Am zweiten Tag sprach Prof. Dr.J.A.Jungmann iiber die
Eucharistiefeier im Wandel der Jahrhunderte. Erwihnenswert sind
fiir uns seine Ausfiithrungen, wie es bei der Feier der Messe zum
Bruch zwischen Priester und Gemeinde gekommen ist. « Der Bruch
war vor allem im Romanischen und Germanischen unvermeidlich,
weil das Volk hier das Latein nicht mehr verstand, und es versiumt
wurde, ihm die Liturgie in seiner Muttersprache zu schenken,
trotzdem es in den ersten Jahrhunderten selbstverstindlich war,
den ({ottesdienst wenigstens in der gehobenen Schriftsprache des



— 178 —

Volkes zu feiern. Ausserlich ging die Liturgie weiter, aber das Volk
blieb nun stummer Hérer und Zuschauer und trat nur voriiber-
gehend aus dieser Rolle heraus.» Man beschrinkte sich darauf, das
ganze Geschehen allegorisch zu erklaren. Damit legte man etwas
anderes in die hl. Handlung. Das Volk wollte mehr als Erklirung.
«Aus dieser Sehnsucht der mittelalterlichen Menschen kommt es
im 12. und 13.Jahrhundert zu den Wandlungsriten. Die hl. Ge-
stalten werden nach den Konsekrationsworten erhoben, die Glocken
fallen ein, die Zuschauer sinken in die Knie, das Ave verum corpus
wird angestimmt. Alle Blicke richten sich auf die erhobenen Ge-
stalten, und von diesem Blick erwartet man das Heil fiir Leib und
Seele. Vor Ehrfurcht wagt man nicht mehr, die hl. Kommunion
zu empfangen. Kommunion durch die Augen wird ihr Ersatz, und
es entsteht der Kult des heiligsten Sakramentes mit allen seinen
Formen. Diese Linie der Schau fand in der Barockzeit ihren Ab-
schluss, als die Kirche zum Festsaal und die Messe in ihrer Ganz-
heit zum faktischen Schauspiel wurde, als der Altartisch, die mensa
cenae, vor dem grossartigen Aufbau des Hochaltars verschwand,
und die Meisterwerke der Kirchenkomponisten das Schauspiel auch
noch zur vollendeten Ohrenweide machten.» Erst unsere Zeit habe
in den alten Formen den alten Geist und die lebendige Kraft neu
entdeckt, die die Liturgie gestaltet hatte. Die Kirche habe nach
Jahren des Zogerns und Wartens die Fiithrung der Erneuerungs-
bewegung tibernommen. So sei zu hoffen, dass die Knergien, die im
Erbe Jesu heute noch eingeschlossen seien, aus ihrem Stauungs-
zustand voll erlést und wieder zu Quellen heiligen Lebens fiir die
Gemeinschaft der Kirche werden.

Zwei weitere Referate behandelten das liturgische Leben in
Paris und im Elsass. In der Aussprache wurde u. a. der Wunsch
nach einer Zusammenarbeit der verschiedenen liturgischen Arbeits-
gemeinschaften ausgesprochen. Der Bischof von Basel erklirte,
dass er gerne allen die Freiheit zugestehe, iiber die Fragen der Litur-
gischen Erneuerung zu reden und zu raten. Es moge aber im Geiste
des Glaubens und der Liebe und in der Ehrfurcht vor der kirch-
lichen Obrigkeit und ihren Weisungen geschehen. Der Bericht-
erstatter der «Schweizerischen Kirchenzeitung» schliesst seine Aus-
fithrungen: «Das ist uns allen klar geworden: Die Liturgie ist das
Leben des mystischen Leibes, sein Herzschlag und sein Atem, und
niemand hat das Recht, sie zur Nebensache zu machen. Zur Litur-
gischen Erneuerung aber gehort auch die Erneuerung liturgischer



— 179 —

Formen. Damit ist nicht gesagt, dass die Liturgie das einzige Mittel
der Seelsorge sei oder den Seelsorger von der Pflicht rastloser Arbeit
enthebe. Wir wissen, dass es eine Flucht in die Liturgie geben kann.
Aber ohne Liturgische Erneuerung wird jede andere Seelsorge-
arbeit zuletzt im Sande der modernen Oberflichlichkeit versickern
und keine Frucht zu bringen vermogen.»

Letztes Jahr gaben Professoren und Dozenten der Theolo-
gischen Fakultit in Luzern unter dem Titel « Das Opfer der Kirche»
eine Sammlung theologischer Studien heraus, die sich z.'I. ein-
gehend mit Problemen der Liturgischen Erneuerung befassen 1).
Darunter befindet sich eine umgearbeitete und erweiterte Wieder-
gabe des Vortrages, den Prof. Erni an der erwiihnten Luzerner Ta-
gung gehalten hat. Der Verfasser fithrt aus, um einen Satz daraus
zu erwihnen, dass die eigentliche Opfergabe Christus auch die
Opfergabe der Kirche sei, fithrt dann fort 2): «Wir miissen zwar
gegeniiber gewissen nachtridentinischen, apologetisch bestimmten
Ansatzversuchen zu einer Opfertheorie klar betonen, dass nicht
Brot und Wein, sondern nur Christus allein wirkliche Opfergabe
im Eucharistischen Opfer sein kann...» Auf andere Aufsitze des
Buches kommen wir noch zuriick.

In der Schweiz scheint keine offizielle Stelle fiir liturgische
Anliegen zu bestehen. Hingegen hat die Bischofskonferenz vom
8. Mirz 1955 in St. Gallen ein « Referat fiir Kirchenmusik» ins Leben
gerufen. Damit wurde der Abt des Klosters Einsiedeln Dr. B. Gut
betraut. Er steht mit der iiberdiozesanen Arbeitsgemeinschaft fiir
Kirchenmusik in Kontakt, die aus den Priasidenten der Ditzesan-
Cicilienvereine und der didzesanen Kirchenmusikkommissionen be-
steht ?).

Inzwischen hat die Kurie selbst zu einigen Reformen gegriffen.
Sie betreffen nicht die eigentliche Liturgie, sondern die Rubristik.
Durch die apostolische Konstitution Christus Dominus vom 6. Ja-
nuar 1953 werden Milderungen des eucharistischen Niichternheits-
gebotes vor der Feier der Messe und dem Empfang der Kommunion
erlaubt. Allgemein gilt der Grundsatz, dass Wasser die Niichtern-
heit nicht bricht. Krinklichen Geistlichen, solchen die durch
Schwere Seelsorgearbeit beansprucht sind oder einen weiten Weg

—_—

1) Rex-Verlag Luzern 1954,
?) A.a. 0. 8.97.
®) SKZ 1955, S. 335.



— 180 —

zur Kirche haben, wird bis eine Stunde vor der Messfeier fliissige
Nahrung (per modum potus) wie Milch, Medizin erlaubt. Laien —
auch Kindern — wird dasselbe vor Empfang der Kommunion er-
laubt, wenn sie krianklich sind, schwer arbeiten miissen oder spit
das hl. Abendmahl empfangen konnen. Solche Vergiinstigungen
gelten auch vor den Abendmessen. Kinzelheiten interessieren uns
hier nicht 1).

Durch dieselbe Konstitution wurde auch die Abendmesse all-
gemein erlaubt. Im Can. 821 des kirchlichen Gesetzbuches wird die
Zeit zur Feier der Messe dahin bestimmt, dass sie nicht friither als
eine Stunde vor Sonnenaufgang und nicht spiter als eine Stunde
nach Mittag angesetzt werden darf. Die Verhiltnisse des Krieges
haben es mit sich gebracht, dass auch Messen am Abend gestattet
wurden. Dieser Ausnahmefall hatte sich mit Riicksicht auf den
Umstand, dass auch im Zivilleben viele Glaubige durch notwendige
Arbeit besonders im offentlichen Dienst am Besuch der sonntig-
lichen Messe verhindert sind, so eingelebt dass die Abendmesse unter
Bedingungen allgemein erlaubt wurde 2). Sie sollte so geregelt
werden, dass nicht etwa die Bequemlichkeit und Vergniigungssucht
noch gefordert werde. Dariiber wird in der Konstitution gesagt 2):
Wenn sie es dringend fordern, genehmigen wir den Ordinarien, dass
sie die Feier einer Abendmesse erlauben konnen, jedoch so, dass
die Messe nicht vor 16 Uhr beginnt, und zwar entweder an gegen-
wiirtig gebotenen Feiertagen oder an Festtagen, die einst geboten
waren, oder am ersten Freitag jedes Monats oder schliesslich bei den
Feiern, die unter grossem Zustrom des Volkes begangen werden,
und ausserdem einmal in der Woche. Der Priester muss sich drei
Stunden von jeder Speise und Alkohol enthalten, und eine Stunde
von andern nicht alkoholischen Getrinken. In diesen Messen
kénnen die Glaubigen zum hl. Mahl kommen, wenn sie die gleiche
Norm fiir die eucharistische Niichternheit beachten, unbeschadet
des can. 857.» Fur die Missionslinder konnen die Ortsordinarien
auch andere Tage bestimmen.

Ein Dekret, darf fiir die Rubriken des Missale und des Breviers
grosse Vereinfachungen bringt, hat die Ritenkongregation am
23. Mirz 1955 veroffentlicht. Es tritt am 1. Januar 1956 in Kraft 4).

1) SKZ 1953, S. 193 ff.

2} HD 1953, S. 107 ff.

3) Herd. Korr, 1953, S. 217.
4) SKZ 5. Mai 1955.



— 181 —

Im Kalendarium wird der Rang und der Ritus der «Semiduplex»
abgeschafft. Die Sonntage des Advents und der Fastenzeit wie
auch der weisse Sonntag erhalten den Rang Duplex I und den Vor-
rang vor allen Festen. Alle Vigilien werden abgeschafft mit Aus-
nahme derjenigen von einigen Festen, die angefiihrt werden. Alle
Oktaven ausser denen von Weihnachten, Ostern und Ptingsten
fallen dahin. Anderungen im Sinn einer Vercinfachung betreffen die
Heiligenfeste, die Kommemorationen, das Brevier, das Missale.
Die Orationes pro diversitate temporum assignatae werden ab-
geschafft. Alle gesungenen Totenmessen haben nur eine Oration.
Die Sequens Dies irae ist nur fiir die Beerdigungsmesse und an Aller-
seelen vorgeschrieben. Das Credo wird nur noch in den Messen des
Sonntags, der Feste 1. Klasse, des Herrn, der Mutter (fottes, der
Apostel, Evangelisten, der Kirchenlehrer und in gesungenen Votiv-
messen gebetet. — Dieser Erlass liess die Meinung aufkommen, es
sei eine Reform von Brevier und Missale zu erwarten. Die Riten-
k()ngr(‘ga.tion gibt dagegen am 4. Mai 1955 bekannt, dass diese
Reform noch einige Jahre in Anspruch nehme ).

Einzelheiten

Ein allgemeines Anliegen der Liturgischen Erneuerung ist die
Einfiihrung der Landessprache in der Liturgie. Kompetent, das zu
erlauben, ist einzig die Kurie. Die Bischife haben dazu kein Recht.
Eswird zwar stets wiederholt, Rom sei nicht grundsitzliche Gegnerin
dieser Reform. Allein man bekommt doch den Eindruck, der Kurie
miisse jede deutsche Wendung formlich abgerungen werden. Ver-
gleicht man z. B. das Rituale der Dijzese Basel aus dem Jahr 1938
mit, demjenigen der deutschen Didzesen aus dem Jahre 1950, wird
das durch einen kleinen Fortschritt, der zu konstatieren ist, be-
stitigt. Zu dieser Kontroverse findet ein Aufsatz des Professors
Hermann Schmidt SJ iiber die Verwendung der modernen Sprache
in der Liturgie viel Beachtung. Er ist Professor an der Gregoriani-
schen Universitit in Rom und hat schon wiederholt auf liturgischen
Tagungcn Vortrige gehalten. Zur Sache hat er sich in der amerika-
Nischen litul'gis(:h-pastomlcn Zeitschrift «Worship» gedussert B,
Die aktive Teilnahme des Volkes an der Messe, so fiihrt er aus,
Spreche fiir den (iebrauch der Volkssprache. Dies setze aber eine

AL a. O, 19, Mai 1955. S
2) Herder Korresp. (HK), Dezember 1952, S. 166 ff,



— 182 —

fortschreitende Schulung voraus. «Die theologischen Erkenntnisse
von der Aufgabe der Laien beim heiligen Opfer sind noch kaum bis
zum Klerus, geschweige denn ins Volk gedrungen. Die Liturgie
wiirde auch in der Volkssprache den meisten heute noch ein ver-
schlossenes Buch bleiben. Thre Ubertragung wiire ein iibereilter
Schritt. Gerade wenn man die volle Teilnahme der Glaubigen als
Endziel anstrebt, wird man langsam vorangehen miissen. .. Neben
der Einfilhrung in die heilige Messe glaubt Professor Schmidt,
den allmiihligen Ubergang zur Volkssprache in der Vormesse
empfehlen zu sollen, wie das auch der Frankfurter Kongress getan
hat. Selbstverstandlich wiire auch das nur eine Teillosung; denn
nicht nur die Vormesse, sondern die ganze Messe ist fiir alle Teil-
nehmer bestimmt. Aber die Vormesse, die ganz und gar gemein-
schaftlicher Gebets- und Lesegottesdienst ist und sich darin er-
schopft, ruft doch wohl besonders dringend nach grosserer Ver-
nehmbarkeit. Wie kann ein Gottesdienst, der in Predigt und Gemein-
schaftsgebet besteht, fruchtbar und wirksam sein, wenn er unver-
stindlich ist ? Die Erfahrung hat uns gelehrt, dass die lateinische
Vormesse offensichtlich eine unfruchtbare Formalitit ist... Des-
halb wiirde nach meiner Ansicht die Muttersprache in der wirk-
samsten Weise schon jetzt den wesentlichen Sinn der Vormesse
zum Ausdruck bringen und unter den Gliubigen die Achtung fiir sie
wieder herstellen.» Die Herder Korr. bemerkt dazu, man erinnere
sich nur daran, mit welcher Selbstverstindlichkeit der Sonntags-
besucher die Vormesse versiumt. Im letzten Abschnitte seines Auf-
satzes bittet Prof. Schmidt, man mdége doch den Wunsch nach der
Muttersprache in der Liturgie nicht als ungesunde Neuerungssucht
abtun. «Im modernen Katholizismus ist ein tapferer, prichtiger
Geist erwacht.»

Mit den Ausfithrungen des romischen Jesuiten beschiftigt
sich der deutsche Benediktiner B. Durst in seinem Buch: Das
Wesen der KEucharistiefeier und des christlichen Priestertums,
S. 109 f. 1). Wir lesen da: «Dem Charakter der Vormesse als einer
von allen in der Kirche Versammelten gemeinsam zu verrichtenden
Gottesverherrlichung wiirde es aber am meisten entsprechen, wenn
der Priester in einer allen verstindlichen Sprache, also in der Volks-
sprache, die Gebete vorbeten und die Lesungen vortragen wiirde,
und wenn auch die gesungenen Teile in dieser allen verstindlichen
Sprache vorgetragen wiirden. ..

1 Iﬁi‘ichs Buchhandlung, Nersheim 1953.



— 183 —

Das religiése Leben in einer Gemeinde diirfte eine nicht geringe
Anregung und Forderung finden, wenn jeden Sonntag die ganze
Gemeinde mit Verstindnis an dem Gottesdienst der Vormesse sich
beteiligen kénnte und wiirde, wenn jeden Sonntag alle Gliubigen,
Minner und Frauen, jung und alt die oft so eindrucksvollen Texte
des Introitus und Graduale klar erfassten und in ihren Herzen die
Gesinnungen lebendig werden lassen, die in diesen Texten zum
Ausdruck kommen oder durch sie geweckt werden sollen: wenn sie
tief ergriffen durch das Kyrie und Gloria Gott als ihrem Schopfer
und Herrn huldigen wiirden; wenn sie den Sinn der schionen Schrift-
lesungen verstiinden und iiber die Gebote des christlichen Lebens
Immer wieder neu belehrt wiirden. Und alles das gemeinsam! Das
miisste doch die Glieder ciner Gemeinde verbinden, sie zu einer gei-
stigen Einheit zusammenschliessen und den religitsen Sinn und
die Gotteslicbe wecken und fordern. . . »

Noch radikaler ist ein Mitarbeiter der SKZ 1). Fiir ihn ist die
Volkssprache fiir die Vormesse so selbstverstiindlich, dass er dariiber
kein Wort verliert. Er verlangt sie auch fiir die Messe der Gliu-
bigen. Seine Forderung begriindet er mit der Tatsache, dass die
Gemeinschaft der Gliubigen in der Messe zum Ausdruck kommen
sollte. Sie #dussert sich z. . in den Liedern in der Volkssprache.
Sie fehlt aber zwischen Volk und Priester. Die missa recitata sei
ein Versuch, die Gemeinschaft herzustellen. Sie befriedige aber
nicht und konne nicht befriedigen, da sie fiir die grosse Allgemein-
heit nicht durchfiihrbar sei. Wenn man das Latein als Ausdruck
der Einheit ansche, sei das nicht Einheit, sondern Einheitlichkeit.
Eine zweite Eigenschaft der Messe, die Verkiindigung des Todes
Jesu komme durch Verwendung der Volkssprache einzig zur Gel-
tung. Wo etwas verkiindet werden soll, darf man keine unverstind-
liche Sprache beniitzen. Das Latein muss fiir die ganze Messe
fallen, denn die ganze Messe hat eine Verkiindigungsaufgabe. Ein-
gehend beruft sich der Verfasser auf 1. Kor. 14, 14 ff. Er schliesst
Seine Ausfithrungen: «Es sollte gefragt werden, ob die Sakramente,
die hl. Messe, die Sakramentalien und das opus divinum des Bre-
Viers nicht selber aus ihrer wesentlichen Struktur heraus Hinweise
liefern auf die Sprache, die bei ihrer Erfiilllung sinnvoll angewendet,
werden soll. Fs bleibt der weitern Diskussion tiberlassen, ob die
hier vorgebrachten Griinde als wirklich stichhaltig angesehen wer-

——

1) SKZ 1952, S. 115 ff.



— 184 —

den miissen, um den zuverlidssigen Schluss zu ziehen, dass die Li-
turgie aus der ihr wesentlich gestellten Aufgabe heraus nach einer
fir das Volk verstindlichen Sprache ruft. Stiinde nimlich das ein-
mal fest, dann hitte auch die Kirche die notige Sicherheit, dass sie
unbeirrt den bereits eingeschlagenen Weg zu Ende gehen kann.»
Fiir alle die erwihnten liturgischen Handlungen wird die Volks-
sprache verlangt. Selbst fiir das tégliche Breviergebet, das den
Geistlichen als Pflicht auferlegt ist. Dass die Reform des Breviers
ein allgemeines Anliegen des Klerus ist, ist bekannt; alle die vielen
Reformvorschlige interessieren uns hier nicht, wohl aber die Be-
grimdung, warum ein Mitarbeiter der SKZ die Landessprache
wiinscht 1). Die Texte des Missale und des Breviers seien sprachlich
nicht leicht zu verstehen. Das Latein sei tatsichlich fiir manchen
ein Hindernis, den Inhalt der Hymnen, Psalmen, Lesungen und
Gebete zu verstehen und auszuwerten. Noch weiter geht ein Ein-
sender, der den Vorschlag macht, in Rom einen Vorstoss zu wagen,
damit den Geistlichen erlaubt werde, «das Brevier wenigstens pri-
vatim in der Muttersprache beten zu kénnen. Wenn auch die neue
Psalmensprache deutlicher und lebhatfter ist als die bisherige, so
ist das Gebet doch in einer Fremdsprache, deren Sinn und Be-
deutung wohl die wenigsten Beter erfassen 2)». In Luzern sind kiirz-
lich Priesterweihen in einer Pfarrkirche erteilt worden, um weiteren
Kreisen die Teilnahme an dieser Feier zu ermaglichen. Man suchte
das zu erleichtern, dass man den Teilnehmern den lateinischen Text
mit deutscher Ubersetzung zur Verfiigung stellte. Dariiber wird
nun der SKZ geschrieben: ¢« Nachdem mehr und mehr Funktionen,
die nur im Pontificale Romanum stehen, in Textausgaben dem
Volk zuginglich gemacht wurden, zeigt sich die Berechtigung der
schon da und dort gemachten Feststellung, dass kaum ein litur-
gisches Buch so reformbediirftig sei wie das Pontificale Romanum.
Die in verschiedenen Funktionen enthaltenen Texte und vor allem
die Rubriken gehen meistens von einem mittelalterlichen Weltbild
und nicht selten von weniger guten vortridentinischen Zustinden
im kirchlichen Leben aus.» Es werden da tberfliissige Mahnungen
an die Weihekandidaten gestellt, etwa jene, es solle sich keiner
die Weihen erschleichen oder kein Geweihter vor Schluss des
Gottesdienstes die Kirche verlassen, und der neugeweihte Priester
erst dann zur Feier des ersten heiligen Opfers schreiten, wenn er

1) 1952, S. 567 ff.
2) A.a. O. 1953, S.447.



— 185 —

das Zelebrieren der Messe von andern erfahrenen Priestern erlernt
habe. Auch der lateinische Anruf an das Volk, man solle gegen die
Weihe Unwiirdiger jetzt noch begriindeten Einspruch erheben, ist
irreal. Solche Petrefakten in der Liturgie miissen aus dem Ritus
der Priesterweihe verschwinden, weil sie in Textausgaben in der
Volkssprache in Laienkreisen zu erstaunten Fragestellungen Anlass
geben, und weil das «tun als ob» im liturgischen Vollzug unwiirdig
ist. Ks wiire verhiingnisvoll, wenn das blosse Reden ohne Inhalt
und innere Verpflichtung durch diese mitgeschleppten Uberreste
aus Zeiten bedauerlicher Miflstinde der Kirche liturgisch sank-
tioniert wiirde. Hier wiire zum mindesten eine rasche Teilreform
veralteter Rubriken und Texte dhnlich wie etwa die jiingst in Bre-
vier und Missale vollzogene aus seelsorgerlichen Griinden dringend
erwiinscht 1).»

Nicht nur die Einfithrung der Volkssprache in der Liturgie
beschiiftigt die Befiirworter der Liturgischen Erneuerung, sondern
sie unterwerfen selbst den Aufbau der Messe einer scharfen Kritik,
wobei sie auf ihren urspriinglichen Sinn zuriickgehen und vulgiire
Aufi}wsung(‘n. die ihre Bedeutung im Laufe der Jahrhunderte ver-
dunkelt haben, ablehnen. Die Kritik trifft vor allem Teile der Messe,
die verhiltnismissig spiten Datums sind. Das gilt besonders vom
Offertorium. J.A.Jungmann sagt dazu in seiner neuesten Schrift:
«Dem Offertorium ist man in der liturgischen Bewegung der letzten
Jahrzehnte im allgemeinen nicht sehr wohl gesinnt gewesen, und
Zwar hauptsichlich aus dem Gedanken heraus, dass man dieses
(besonders wenn man dafiir den Namen «Opferung» gebraucht)
leicht dahin missversteht, als ob hier schon das Opfer vollzogen
wiirde, das doch erst bei der Wandlung vollzogen wird. Auch bei
der Giestaltung der Gemeinschaftsmesse haben diese Bedenken mit-
gesprochen: man solle nur von einer Vorbereitung, von einer Opfer-
bereit-lmg sprechen. Ja, manchmal geht die Abneigung so weit,
dasg sogar der Opfergang missbilligt wird *).» Beiliufig bemerkt
deutet Jungmann die Gebete, die tatsichlich so lauten, nicht als
eine Segnung der Opfergaben, sondern nur als eine Weihe; sie seien
hie laut gesprochen worden, seien einfach Begleitworte zu den dus-
Sern Handlungen des Offertoriums den Gebeten gleich, die der
Priester beim Anzichen der Gewinder spreche. Zu einem andern
Schluss kommt der Benediktiner B. Durst, der die Gebete des
\\_

) A.a. 0. 1955, S. 351 _ o
?) J.A.Jungmann: Das Eucharistische Hochgobet, 1954, S, 43.



— 186 —

Offertoriums untersucht. Er schreibt: «Man hat also die iiber-
raschende Tatsache, dass in unserem heutigen romischen Messritus
in dem der Wandlung vorangehenden Abschnitt sowohl vor wie
nach der Prifation das gleiche geschieht; denn der wesentliche In-
halt der um die Jahrtausendwende entstandenen und eingefiihrten
Gebete ist derselbe wie der Inhalt der auf das 5. und 6. Jahrhundert
zuriickgehenden Kanongebete, nur in der stilistischen Form unter-
scheiden sie sich.» Im Verlauf seiner Untersuchung kommt Durst
zum Schluss: «Stérend wird empfunden 1. die Bezeichnung der
noch nicht konsekrierten Weihegaben von Brot und Wein als
hostia immaculata und calix salutaris; 2. die mehrfache Wieder-
holung der Darbietung und Segnung von Brot und Wein; 3. die
Unterbrechung des Oblationsritus durch Héndewaschung und
Altarinzensation an ihrer jetzigen Stelle 2).» Er schligt eine ent-
sprechende Umgruppierung der Gebete vor sowie Weglassung des
Lavabo. Den Sinn der materiellen Gaben, die Gott im Offertorium
dargeboten werden, «die Gott ja nicht notwendig hat», deutet er
dahin, dass sich die Gliubigen damit sich selbst Gott iibergeben
und ihr eigenes Selbstopfer mit dem Opfer Jesu Christi vereinigen.
Fiir den Vorbeter bei der Gemeinschaftsmesse empfiehlt er nicht
die wortliche Ubersetzung der Gebete, sondern eine kurze Zu-
sammenfassung, dann aber auch die bestimmte Aussage, «dass die
Glaubigen in den dargebotenen Weihegaben von Brot und Wein
sich selbst Gott vollkommen {ibergeben 3)». Wir kénnen uns nicht
versagen, die Formulierung eines solchen Gebetes, wie es der Ver-
fasser versteht, hier beizufiigen. Es lautet:

«Heiliger Vater, allmichtiger ewiger Gott, nimm gnéidig an diese
Weihegabe von Brot und Wein, die wir durch die Hénde des Priesters dar-
bicten. In diesen Weihegaben iibergeben wir uns selbst Dir ganz und gar;
Du hast uns ja erschaffen; Dir verdanken wir unser Leben, unseren Leib,
unsere Seele, unseren Verstand, unseren Willen, alle unsere Krifte, alles,
was wir sind und haben und vermdégen. Dir gehoren wir, Dein sind wir. In
Liebe wollen wir Dir dienen und in allem Deinen heiligen Willen erfiillen;
Du bist ja unser Herr und Gott. — Nimm an unsere Hingabe und unser
Opfer als Sithne fiir unsere Siinden; wir bereuen, dass wir Dir so nachléssig
gedient, Deinen heiligen Willen nicht erfiillt, Deine Gebote iibertreten haben
(,pro innumerabilibus peccatis et offensionibus et negligentiis meis”). Du lenkst

und leitest alles; aus Deiner giitigen Vaterhand nehmen wir alles, auch
Schweres und Schmerzliches an, was Du zu unserem Besten iiber uns kommen
1) B. Durst: Das Wesen der Eucharistiefeier und des christlichen
Priestertums, 1953, S. 131.

2) A.a. 0., S.138 f.

3) A.a.O. S. 148.




— 187 —

lissest. Du wirst das Leben, das Du uns gegeben, auch wieder von uns for-
dern; wir sind bereit, den Tod aus Deiner Hand anzunchmen, wann und wo
Du willst, und hoffen, nach dem Tode zu Dir zu gelangen und bei Dir im
Himmel ewig gliicklich zu sein 1).»

P. Durst schligt des weiteren vor, auch zur Konsekration ein
entsprechendes Gebet in der Volkssprache vortragen zu lassen,
um die Teilnahme der Gemeinde an der hl. Handlung anzuregen.
Wie viel einfacher wire eine neue Formulierung der Gebete und
eine entsprechende Ubertragung in die Volkssprache. Man ver-
gleiche damit die Offertoriumsgebete der christkatholischen Mess-
liturgie, die z. T. auch reformbediirfti sind, aber das enthalten

ot ’
was P. Durst vermisst, den Dank fiir die Gaben Gottes und die
Bitte: «Weihe uns selbst zu einem Dir wohlgefilligen Opfer 2).»

Die Anschauung, dass es sich in der Messfeier nicht um ma-
tericlle Gaben handeln kann, die Gott dargeboten werden, ist im
Text des romischen Messbuches selbst begriindet. In den Konse-
krationsgebeten bittet der Priester, Gott moge die Oblationem u. a.
zu einer rationabilem facere — sie moge eine «rechte» werden. Seit
Jahrzehnten haben Monche von Maria-Laach, an ihrer Spitze
0. Casel, das rationabilis mit geistig iibersetzt. Im Auftrag der
Fuldaer Bischofskonferenz wurde eine deutsche Ubersetzung des
Kanons der Messe ausgearbeitet; in sie wurde die genannte Uber-
setzung {ibernommen, also als authentisch erklirt. Zu ihr bekennt
sich neuestens nun auch J.A.J ungmann, der sie bis in jungster
Zeit, abgelehnt hatte. Er schreibt: «Unser Opfer ist ein geistiges,
ein geisterfiilltes, und als solches geht es nicht nur aus einer Dank-
sagung hervor, sondern ist selber nur Danksagung und Huldigung
vor (Gott 3).» Diese Ubersetzung figuriert auch in der neuesten Auf-
lage des lateinisch-deutschen Volksmessbuches, das der Benedik-
tiner P. U. Bomm aus Maria-Laach herausgibt.

Die fragliche Stelle im Kanon der romischen Messe lautet: Quam obla-
tionem tu, Deus, in omnibus, quaecsumus benedictam, adscriptam, ratam
Tationabilem acceptabilemque facere digneris: ut nobis Corpus et Sanguis
fiat, dilectissimi filii tui Domini nostri Jesu Christi. o

Die Stelle ist im «Vollstiindigen Rémischen Messbuch lateinisch und
deutsch» von A.Schott also iibersetzt: Gott, wir bltt‘en Dich, mache gnidig
diese (abe reichgesegnet. Lass sie ganz und gar Dir gehoren als ein voll-

8lltiges, rechtes und Dir wohlgefilliges Opfer, damit s.io uns werde Leib
und Blut Deines vielgeliebten Sohnes Herrn Jesus Christus.
-\_—__._

) Al a. 0. 8. 149. . y .
%) Gobotbuch der christkatholischen Kirche der Schweiz, 10.Auflage
1950, . 40.

%) J.A.Jungmann, a.a.O. S.36 ff.



— 188 —

Die neue von der Liturgischen Kommission ausgearbeitete Uber-
setzung lautet: Lass diese Gaben, wir bitten Dich, o Gott, in allem gesegnet,
geweiht und gebilligt sein, geistig und Deiner wiirdig. Lass sie uns werdon
Leib und Blut Deines vie lg(‘licbton Sohnes, unseres Herrn Jesus Christus 1),

Fligen wir noch die Fassung des (lulstl\athohqch(\n Gebetbuches bet,
die dieser Bitte entspricht: Sende uns also, wir bitten Dich demiitig, Deinen
heiligen Geist, den Spender alles Lebens und aller Heiligcung, und lass diese
Gaben der Erde zu himmlischen, verklirten, geistigen Opfergaben geweiht
werden, auf dass das Brot, das wir brechen, sel die Gemeinschaft des Leibes
des Herrn und den Kelch, den wir segnen, die Gemeinschaft des Blutes
Jesu Christi 2).

Eine Frage bleibt nur noch, ob die Kurie diese Ubersetzung
gelten lisst, mischt sie sich doch mit ihren Entscheiden in die
kleinsten Dinge. So ist in diesen Tagen daran erinnert worden, dass
die Ritenkongregation durch Dekret von 1925 die gotische Kasel
verboten hat. Dariiber wird im Buch «Das Opfer der Kirche» fol-
gendes berichtet 4). Die Kasel habe bis ins 13. Jahrhundert ihre
urspriingliche Glockenform bewahrt. «Die beiden Seiten wurden
emporgerafft, damit die Arme des Liturgen die notwendige Be-
wegungsfreiheit erhielten. Es gibt Liturgiker, die die Kasel, die
mit der urspriinglichen Form der Dalmatik des Diakons und Sub-
diakons an Schonheit und Feierlichkeit nicht zu iiberbieten ist, zu
den ,fiir alle Zeiten giiltigen klassischen Schopfungen® der Mensch-
heit zihlen.» ITm Mittelalter habe man angefangen, die Kasel auf
beiden Seiten zuzustutzen. So ging die Glockenform zuniichst in
die sog. gotische Kasel iiber. «Der Barock, dem das historische
Fiihlen ganz abging, hat der Kasel die unschone ,Bassgeigenform®
gegeben. Da nun gerade in dieser Zeit die liturgische Gesetzgebung
vorgenommen wurde, und weil das die Form war, die zu Barock-
kirchen Roms passte, haben die Rubrizisten die Barockkasel als
die massgebende Form des Messgewandes erklirt.» Der Verfasser
des Aufsatzes «Geschichtliche KErforschung des christlichen Kultes
als Quelle seelsorgerischer Erkenntnisse», Prof.J. B.Villiger, zitiert
dieses Verbot als ein Beispiel wie das Vorherrschen der Rubri-
zistik in der Neuzeit ein neues Hindernis fiir die richtige liturgische
Deutung der Messfeier geworden sei. Im genannten Aufsatz werden
noch andere Beispiele einer Sinnverschiebung der Liturgie fest-
gestellt, u. a. das Gebot, den Kanon still zu beten.

1) LJ 1952, S. 137.
2) A.a. 0. 8. 44,

3) 8. 151 f.

4) A.a. 0. 8. 159 f.



— 189 —

Auf dem zweiten Studientreffen auf dem Odilienberg wurde
auch der Kommunionteil der Messe als rcformbediirftig betrachtet.
Der Benediktinerabt B. Capelle aus Lowen sprach iiber den ehr-
wiirdigen Symbolismus des Brotbrechens und setzte sich fiir eine
Vereinfachung des Textes dieses Teils der Messe ein. In gleichem
Sinn dusserte sich J. A. Jungmann. Nach ihm erfiillt die Communio
ihren Zweck nicht mehr. Die isolierte Antiphon stamme aus einer
Zeit ohne Volkskommunion. Die Postcommunio sei zu kurz. Hs
konne ein Psalm, ein Canticum oder ein Volkslied eingeschoben
werden, allerdings miisse in diesem Fall die Volkssprache erlaubt
werden. Man einigte sich auf eine Reihe von Wiinschen, von denen
einige genannt werden. Es wiire zu begriissen, wenn die Schluss-
doxologie des Kanons gesungen resp. mit vernchmbarer Stimme
gesprochen wiirde, wenn dabei die Kreuzzeichen — als stilisierte
Hinweise — wegfielen, wenn die Kniebeuge, wenn sie iiberhaupt
beibehalten wird, ihren Platz nach dem Amen finde. Es wiire zu
begriissen, wenn das Confiteor wegfiele, wenn die Spendeformel
bei der allgemeinen Kommunion auf Corpus Christi beschrinkt
und withrend dieser Kommunion ein allgemeiner Gesang in der
Volkssprache 1) eingefiihrt wiirde.

Zu dem erwihnten Confiteor hat sich J.A. Jungmann wie folgt
gedussert 2). Fiir das Volk sei in der Messe kein Bussakt vorgesehen.
Der am Anfang der Messe stehende sei fiir den funktionierenden
Geistlichen bestimmt. Ein ritueller Bussakt der Gemeinde scheint
in der recht gestalteten Kucharistiefeier notwendig zu sein. Schon
die dlteste Christenheit kannte ihn (vgl. Didache 14) wie das Mittel-
alter, welche Ubung sich in einigen Diozesen bis heute erhalten
habe — und zwar in der sogenannten «Offenen Schuld». Das ent-
Spreche der Weisung des Caeremoniale episcoporum III 39. Darnach
folgt nach der Predigt das Confiteor und die Lossprechung. An einer
andern Stelle findet sich die interessante Notiz, dass im Mittelalter
diesemn Bussakt zeitweise sakramentaler Charakter zugeschrieben
Wworden sei 3).

All diese Reformfragen behandelte P.J.Léw aus Rom auf der
Osterreichischen Theologenwoche in Linz 1953, woriiber der HD

referiert, %), Er erklirt die Liturgie als reformbediirftig, da seit der
\‘ ——

) LJ 1953, S. 93 ff.

%) A.a. 0. S.297.

3) J.A.Jungmann: Das Eucharistische Hochgebet, 1954, 8. 61.

) A.a. 0. 1954, S. 107 ff.

1
Internat. Kirchl. Zeitschrift, Hoft 3, 1955. 3



— 190 —

Errichtung der Ritenkongregation im Jahre 1588 eine Art Er-
starrung und Festigung der Liturgie eingetreten sei in dem Sinne,
dass sie sich nicht mehr entwickeln und frei entfalten konnte. Durch
das Tridentinum sei in der ganzen Kirche die Tendenz der Unifor-
mierung, der Vereinheitlichung, der Zentralisierung, der immer
festeren Bindung an Rom eingetreten. Hochst reformbediirftig sei
das Rubrikenwesen, der Festkalender, die Gebetsliturgie, Messe und
Sakramente. Der Referent fithrt Beispiele von Reformvorschligen,
eigene und fremde, an, die z. T. mit schon erwihnten tibereinstim-
men, z.T. sehr radikal klingen. So sei das Brevier fiir manchen
Priester «ein Kreuz geworden, ein ,Onus Breviarii‘». Ks sei ab-
zuschaffen, durch kiirzere Gebetsformulare, Lesungen frommer Be-
trachtungen der HI. Schrift usw. zu ersetzen. Mit den Psalmen,
dreitausend alten Gebeten, sei heute nichts mehr anzufangen.
Fiir die Messe wird ein Grundschema mit verschiedenen Varianten
(Allein-, Gemeinschafts-, Klostermesse) vorgeschlagen. Die Liturgie
sei ausschliesslich Gottesverehrung. Vorbedingung aller Reformen
sei eine Reform der priesterlichen Lebensgestaltung. « Wir brauchen
eine Erlosung des Priesters, eine Freimachung fiir das Gebet, fir
den Gottesdienst, fiir das Evangelium und fiir die Verkiindigung,
fur die Spendung der Sakramente.» Alle anderen Dinge wiiren
Hilfskriften zu iiberlassen. Die verschiedenen Amter sollen wieder
praktisch in den Dienst der Gemeinde gestellt werden, die Mi-
nistranten sollen verschwinden, die Lesungen durch Lektoren vor-
getragen werden, nicht von Buben und Madchen, das Diakonat soll
wieder als festes Amt hergestellt werden u. a. m,

Ein vielfach diskutiertes Thema der Liturgischen Erneuerung
ist die Einfiihrung des Diakonates als festes Amt. Jetzt wird diese
erste Stufe des priesterlichen Standes als Durchgang zum Presby-
terat behandelt, eine andere Bedeutung kennt man im Abendland
nicht mehr. Als Gehilfen der Geistlichen und als Bindeglied zwi-
schen Priester und Gemeinde sollen Diakone wiederum berufen
werden — dabel denkt man an Verheiratete, die durch ihre Familie
mit den Glaubigen enge verbunden sind, sei es, dass sie ihre Tétig-
keit als Neben- oder als Hauptamt ausiiben. Die Forderung ist
hauptsichlich aus Laienkreisen gestellt, aber allseitig aufgegritfen
worden. Eine ausgiebige Auseinandersetzung existiert dartiber ).
Gewiss fehlt es in der Kirche nicht an reichen Organisationen mit

1) HD 1955, S. 45 ff.



titigen Mitgliedern, die den Geistlichen auf dem Gebicte der (‘a-
ritas, aber auch in der Seelsorge, z. B. als Katecheten, hilfreich bei-
stehen. Allein bei dem Anwachsen der Pfarreien, bei dem Priester-
mangel, der mehr und mehr zutage tritt, reichen diese Hilfskrifte
nicht aus. Diese Diakone werden nicht nur als Diener der Caritas
und Gehilfen in eigentlichen Seelsorge-, Familien-, Krankenbesuche
gedacht, sondern man denkt besonders auch an die liturgischen
Funktionen, die ihnen zukommen am Altar, als Vorbeter und
Interpreten in der Gemeinschaftsmesse, als schlichte Verkiindiger
des Evangeliums, die den dem Volke verstindlichen Ton oft besser
treffen als Prediger mit tief durchdachten Vortrigen, als Gehilfen
bei der Spendung der Taufe, der Kommunion, vor allem aber auch
als Boten des Evangeliums in der Diaspora. Hier konnten sie die
zerstreuten Gliubigen sammeln, sie zu Gottesdiensten selbst mit
Aust('ilung der Kommunion zusammenrufen, wofiir eine besondere
Liturgie geschatfen werden miisste, und so den Boden fiir neue
Pfarrcien vorbereiten. Tm XVI.Heft «Liturgie und Ménchtum»
1955, S.35, findet sich eine feine Begriindung dieses so wichtigen
Postulates aus dem Cleiste der Liturgischen Erneuerung. « Der Dia-
konat ist ja die spezifisch dienende Form priesterlicher Existenz.
Wie der Priester lebt auch der Diakon aus der Kraft der Liturgie,
des heiligen Opfers.» Um nachzuweisen, wie der Diakonat segens-
reich wirken konnte, weist der Verfasser P.J. Hornef auf die Praxis
der orthodoxen Kirche hin. «In der Ostkirche ist der Diakonat bis
heute nicht nur Durchgangsstufe zum Priestertum, sondern hat
seine Nelbstindigkeit bewahrt, d.h. wer Diakon werden will,
braucht keineswegs das Priestertum zu intendieren. Er kann lebens-
lang auf der Stufe des Diakons verbleiben. ... Seine Aufgabe ist
es, Mittler zu sein zwischen Priester und Volk 1).» An dieser Stelle
wird die Schilderung der Aufgabe des Diakons im Osten wiederholt,
die in einem friithern Heft ML steht: «Der Diakon ist des Volkes
Chorfiihrer, beim Verkiinden des Evangeliums, Gottes Keryx, bei
den Akklamationen aber ist er der heilige Kiinder und Mahner.
Orientalische Liturgiefeier ist wogende Bewegung, ein stindiger
Wechsel zwischen Priester, Diakon, Volk, Singerchéren und Lektor,
Nicht nur der Sprache nach sind die Gebete, Hymnen und Lesungen,
Aufrufe, Segnungen und Akklamationen dem Volk leiblich ver-
Stindlich. sondern die Gebete werden durch die Ektenien der Dia-

) A.a. O. S.38.



— 192 —

kone dem Volk noch geistig iibertragen, nicht nur zur Sprache
seines Mundes, sondern auch seines Herzens gemacht. Die orienta-
lische Gemeinde empfindet daher die Liturgie als ihre, als des Volkes
Feier.» J. Hornef zieht aus der orthodoxen Aufgabe fiir seine Kirche
folgende Schliisse: « Sollte der Diakon die Lisung unserer Schwierig-
keiten bringen konnen ? Sollte er nicht berufen sein, bei uns die
sprachliche Kluft zwischen Priester und Volk zu iiberwinden ?
Wiire es nicht moglich, dass der Diakon sich in der Muttersprache
an das Volk wendet und mit ihm im Wechsel in der Volkssprache
betet, wihrend der Priester das heilige Opfer in lateinischer Sprache
feiert und so den universalen Charakter der Kirche betont ¢ Wiirde
das nicht zu einer Verlebendigung des Gottesdienstes, zu einer
unmittelbaren titigen Anteilnahme des Volkes fiihren? Wire
nicht der Diakon fiir das gliubige Volk der ,geborene‘ Interpret
dessen, was der Priester vollzieht ?» Gewiss ein seltsamer «Um-
weg», um zu einem Gemeindegottesdienst zu gelangen. Er kénnte
immerhin dazu fithren, dass frither oder spiter der direkte Weg
verlangt wird.

Uberpriift man schliesslich alle Wiinsche, Anregungen und
Postulate, die die Liturgische Bewegung zeitigt, so dreht sich alles
um die Einfiihrung der Landessprache. Sie allein macht es moglich,
die Glaubigen in den tiefen Sinn der Liturgie einzufiihren, sie hat
aber auch eine Reform der Liturgie selbst zur Voraussetzung. —
Im tbrigen konnen wir Altkatholiken die Liturgische Bewegung
mit Freude und Genugtuung ,verfolgen. Was unsere Viter an-
gestrebt und zur Liturgiereform gesagt und geleistet haben, wieder-
holt sich hier, so dass wir bei der Lektiire all der Anregungen und
Wiinsche oft unter dem Eindruck stehen, als horten wir sie reden
und reformieren.

Bern Adolf Kiry



	Zur liturgischen Bewegung der römischkatholischen Kirche im deutschen Sprachgebiet

