
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 45 (1955)

Heft: 3

Artikel: Zur liturgischen Bewegung der römischkatholischen Kirche im
deutschen Sprachgebiet

Autor: Küry, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404326

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 165 —

ZurLiturgischen Bewegung der römischkatholischen
Kirche im deutschen Sprachgebiet

11

Die Urteile über die praktischen Ergebnisse der Liturgischen
Bewegung - wir beschränken uns auf das deutsche Sprachgebiet -
lauten mitunter nicht ermutigend :). In einem Heft der Maria-
Laacher-Zeitschrift «Liturgie und Mönchtum» wird aus einem Brief
folgende Stelle zitiert2) : «Mit Trauer stellte ich immer wieder fest,
dass die Liturgische Erneuerung in todesähnliche Erstarrung
gefallen ist und mancher Geistliche bestätigt mir dies, vor allem im
Rheinland.» Diese Äusserung wird im betreffenden Artikel als

«symptomatisch» bezeichnet, «gibt sie doch ein Gefühl wieder,
das gerade bei den lebendigen Seelsorgern vorhanden und als ein
Zeichen einer sich vollziehenden Wandlung von grösster Wichtigkeit

ist». So scheint die Gemeinschaftsinesse auf die Dauer nicht
zu befriedigen. Kein ermutigendes Resultat, wenn man bedenkt,
dass die Richtlinien, die vom Liturgischen Referat der Fuldaer
Bischofskonferenz im Jahre 1942 herausgegeben worden sind, «das

Ergebnis einer fast zehnjährigen Diskussion» sind3). Soll es doch

vorkommen, dass die Aufgabe des Vorbeters Buben und Mädchen

übertragen werde4). Das Abt-Herwegen-Institut hat auf seiner

Studientagung im Jahre 1953 versucht, diese Erscheinungen zu
klären. Im erwähnten Heft werden Referate der Tagung publiziert,
die diesem Zweck dienen. Im ersten Referat wird erzählt, wie im
Jahre vor dem ersten Weltkrieg Abt Ildefons Herwegen das

Anliegen seiner belgischen Mitbrüder aufgegriffen habe, die deutschen
Benediktiner mit dem Gedanken der Liturgischen Erneuerung
vertraut zu machen. Das Ziel, das er vor Augen gehabt habe, war
die Erneuerung des christlichen Lebens aus der Liturgie. Sie war
ihm «alte Quelle der neuen Kraft». «So erwuchs als erste Aufgabe,
den Menschen möglichst umfassend an die Liturgie heranzuführen,
ihn sie verstehen zu lehren, zum Erlebnis werden zu lassen, ihm
das Ohr für die Sprache der Liturgie zu öffnen, den Blick für die
Welt der liturgischen Symbole zu weiten, ihm schliesslich die leben-

*) Dieser Bericht ist eino Fortsetzung von IKZ 1952, S. 65 ff.
2 LM Heft XIV, S. 7, 3. Folge 1954.

3) Dio Richtlinien zur liturgischen Gestaltung des pfarrlichen
Gottesdienstes 1953, S. 3.

«) Heiliger Dienst HD 1954, S. 119.



— 166 —

dige Teilnahme im liturgischen Vollzug zu ermöglichen. » Die grossen
Anstrengungen, die seit 1913 gemacht worden sind, werden kurz
erwähnt, worauf es weiter heisst: «Und trotz alledem dürfen wir
unsere Augen nicht vor der Tatsache verschliessen, dass unsere
Generation heute weitgehend jener Glaubenshaltung entbehrt, die
1913 noch eine Erneuerung des christlichen Lebens aus der Liturgie
zu ermöglichen schien. Die inneren und äusseren Erschütterungen,
die über uns hinweggegangen sind, haben tiefgreifende Veränderungen

hervorgerufen. Die Schwierigkeiten, die der moderne Mensch
der Liturgie gegenüber empfindet, die Schwierigkeiten, die sie ihm
bereitet, die Gefahr einer Verfälschung des echten Gemeinschaftsgedankens

in die Haltung der Masse und Herde, der Schwund des

Symbolverständnisses - das alles führt schliesslich dazu, dass wir
heute oft vor der unerfreulichen und sinnwidrigen Tatsache einer

gottesdienstlichen Feier stehen, die der ständigen Interpretation
und Verdolmetschung bedarf, einer Liturgie also, die vielfach nicht
den erhofften Ort im Leben der Gläubigen hat, die vielmehr als

«Liturgie unter Glas» empfunden wird und die anseheinend nicht
der Vertiefung des religiösen Lebens dient, sondern zu dessen

Verflachung führt und das Gebet, die geistliche Übung und die
sittliche Haltung nur ungenügend, wenn überhaupt, befruchtet.»

Übrigens wurden auf der Tagung des vorhergehenden Jahres
des genannten Instituts ähnliche Klagen laut, so dass nach
Abhilfe gesucht wurde. Die Vorträge sind in derselben Zeitschrift
wiedergegeben1). Dort lesen wir: «Es wird in den letzten Jahren
häufig davon gesprochen, dass die «Liturgische Erneuerung zum
Stillstand gekommen sei. Tatsächlich ist eine gewisse Ermüdung
eingetreten, die in einem starken Gegensatz zu dem schwungvollen
Anfang steht, der die ersten Jahrzehnte der Liturgischen Erneuerung

kennzeichnet. Sie zeigt sich u. a. in der Beurteilung, die der
Gemeinschaftsmesse von vielen zuteil wird. Diese gilt vielfach als

eintönig, weil sie zu wenig Abwechslung biete2).» Entgegne man,
die Messe biete eine reiche Fülle von verschiedenen Texten,
gewahre man zu seinem Erstaunen, dass das Wort der hl. Schrift an
sehr viel Gläubigen unbeachtet vorübergehe. Das wird z. T. auf
die Art der Volksfrömmigkeit zurückgeführt, die die Wiederholung

liebe, während ein Grundsatz des Liturgischen Betens sage :

x) A.a.O. Heft XII, 1953.
2) A. a. O. S. 50 ff.



— 167 —

Nicht Gleiches zweimal; in der Volksandacht kehrt das gleiche
immer wieder. Sie habe den Wunsch, vor Gott zu weilen. Sie
wiederhole an der Stelle der Gebete der Liturgie bestimmte Gebetstexte

wie das Vaterunser oder das Ave Maria. «So wird es leicht,
an ihr teilzunehmen; dafür entsteht freilich auch die Gefahr der
Eintönigkeit und der Gedankenlosigkeit. » Als einen tieferen Grund
des Vorwurfs der Eintönigkeit sieht der Verfasser in der «geradezu
bedrohlichen Fremdheit, mit der weite Kreise des gläubigen Volkes
dem Wesen und dem Sinn der Heiligen Schrift gegenüberstehen».
Wir können diesen und andern Ausführungen nicht weiter
nachgehen - aber in anderen Aufsätzen wird als Heilmittel der betrüblichen

Erscheinungen ein Zurückgehen auf die Heilige Schrift
empfohlen, während auf der Tagung des Jahres 1953 die Ursache
in der Art des «modernen Menschen» gesucht wird. Es sind Arbeiten
wie «Moderner Mensch und Liturgiereform», «Schwierigkeiten des

heutigen Menschen gegenüber der Liturgie», «Das Problem der
deutschen Sprache», «Mehr Gotteswort im Gottesdienst». Es wird
auch auf Wege zu einer Reform der Liturgie hingewiesen, denen

man auf all den Konferenzen und Versammlungen begegnet, die
jahraus und jahrein abgehalten werden. Gerade diese Konferenzen
wie auch die weitschichtige liturgische Literatur erwecken gar
nicht den Eindruck, als ob die Bewegung im Abflauen begriffen sei ;

abgesehen davon, dass von ihr immer mehr Länder und selbst

Missionsgebiete erfasst werden. Ein kurzer Überblick auf solche

Veranstaltungen, soweit sie das deutsche Sprachgebiet betreffen,
lohnt sich.

Liturgische Tagungen und offizielle Erlasse

Seit dem ersten Internationalen Zusammentreffen in Maria-
Laach im Juli 1951 wurden drei solche Zusammenkünfte
durchgeführt. Zur zweiten Internationalen Tagung auf dem Odilienberg
im Elsass vom 20. bis 24. Oktober 1952 trafen sich 40 Vertreter der
liturgischen Wissenschaft und Erneuerung aus Belgien, Deutschland,

England, Frankreich, Holland, Luxemburg, Österreich, der
Schweiz und aus Spanien1). Das Hauptthema lautete: Der
moderne Mensch und die Messe. Von verschiedener Seite und von
verschiedenen Gesichtspunkten aus wurde auf die Verständnislosigkeit
des modernen Menschen für die Ausdrucksform der Messe hin-

l) HD 1953, S. 25 ff. Liturgisches Jahrbuch (LJ) 1953, S. 89 ff.



— 168 —

gewiesen. Man rief aber nicht einer schöpferischen Neugestaltung
der Messe aus dem Geist unserer Zeit, sondern stellte sich auf den

Standpunkt einer massvollen Reform im Anschluss an die Tradition
wie sie auf dem ersten Treffen angeregt worden istx). Es wurde
empfohlen, gewisse sich auf die Liturgie beziehende Privilegien der
deutschen Bistümer auszurichten; als das wichtigste wurde das

sogenannte «Deutsche Hochamt» genannt. Darüber sprach Professor
Dr. Fischer aus Trier 2). Im deutschen Hochamt dürfen die
Gesänge des Propriums und Ordinariums vom Chor oder von der
Gemeinde in deutscher Sprache gesungen werden, der Priester spricht
kein deutsches Wort, auch die Akklamationen sind lateinisch.
Diese Art Gottesdienst geht z. T. in die vorreformatorischo Zeit
zurück, hat sich durch die Jahrhunderte in einigen Diözesen
erhalten und ist im Jahre 1945 von der Kurie für alle deutschen
Diözesen erlaubt worden. Sie hat in dem Referenten einen warmherzigen
Befürworter gefunden. Das liturgische Referat der Fuldaer
Bischofskonferenz hat für die richtige Chorgestaltung dieser Art Gottesdienst
vorbildliche Richtlinien bereitgestellt 3). Der Referent glaubt, aus
dem deutschen Hochamt mit Liedern könne sich eine höhere Form
entwickeln, die die Lieder durch die liturgischen Gesänge in der

Volkssprache ersetze. Ähnliche Privilegien werden in Frankreich,
Belgien angestrebt. Verlangt wurde ferner die Erneuerung des Peri-

kopensystems vom Oratorianer Dr. Kahlefeld-München Ordo lec-

tionum missae4) und von J.A. Jungmann-Innsbruck eine Reform
des Kommunionteils der Messe 5). Eine Studienkommission wurde
beauftragt, die i'erschiedenen Vorschläge auszuarbeiten und der
Kurie in Rom einzureichen.

Das dritte Internationale liturgische Studientreffen wurde vom
14. bis 18. September 1953 in Lugano (Schweiz) abgehalten. Der
zweite Halbband des Liturgischen Jahrbuches 1953 enthält die
Vorträge und Beschlüsse sowie einen kurzen Bericht. Daraus können wir
nur einige wichtige Punkte von allgemeinem Interesse erwähnen. In
einem Vortrag «Die liturgische Epoche der Kirche» am Eröffnungs-
abencl sagte der Strassburger Münsterpfarrer Dr. E. Fischer, die

x) IKZ 1952, S. 108.
2) LJ 1953, S. 41 ff.
3) Vgl. Dio Richtlinien zur liturgischen Gestaltung des pfarramtlichon

Gottesdionstos. Trier 1953, S. 13 ff.
4) LJ 1953, S. 54.
6) A. a. O. S. 93.



— 169 —

liturgische Erneuerung sei zu einer universellen Bewegung im Leben
der Kirche geworden. Die ersten Referate befassten sich mit der
tätigen Teilnahme des Volkes am Gottesdienst. P.A.Roguet O.P.
Paris erörterte die Frage, wie die gottesdienstliche Versammlung
beschaffen sein müsse, dass sie zur tätigen Teilnahme der Gläubigen
führe. Diese sei Sache eines heiligen Priestervolkes, das auf Grund
der Sakramente aufgebaut und hierarchisch geordnet sei. Das heilige

Volk manifestiere sich in der eucharistischen Feier, Bischof
Weskamm-Berlin sprach über die Erfahrungen in Berlin; die
Seelsorge konzentriere sich in der Feier des Gottesdienstes. Dieser ist
für die Zerstreuten die Versammlung, für die Heimatlosen Heimat,
für die unter fremder Herrschaft Wohnenden Bruderschaft. Er
stellte folgende Desiderata auf: Volksnähe der Liturgie, Lebensund

Menschennähe der einzelnen Messfeier, insbesondere lebendige
und wirksame Erschliessung des Schatzes des Wortes Gottes und
der Vormesse, die sowohl den Gebrauch der Muttersprache wie
eine reformierte Loseordnung voraussetze. Ein folgender Referent
forderte für die Missionsländer u. a., die Lesungen und Zwischen-

gesänge in der Messe und das den Wortgottesdienst abschliessende,
wiederherzustellende Gläubigengebet sollten in der Muttersprache
vollzogen werden. Auch für das Missionsgebiet sollten
muttersprachliche Gesänge beim Hochamt erlaubt werden. Das zweite
Hauptthema behandelte die Feier in der Osternacht und in der
Grossen Woche vom Palmsonntag an. Bekanntlich wurde durch ein
Dekret der Ritenkongregation vom 9. Februar 1951 die Ostervigil
in der Osternacht probeweise neu eingeführt, damit sind Reformen
der Feier wie Wiederholung des Taufgelübdes, Einschränkung der
Lesungen verbunden x). Aus verschiedenen Ländern erfolgten
Berichte über die gemachten Erfahrungen, die sich alle zugunsten der
Reform aussprachen. Verlangt wurden die Lesungen und Cantica
allein in der Muttersprache. Die Feier soll um Mitternacht gehalten
Werden, doch möge die Verlegung am Vorabend oder in der Morgenfrühe

des Ostersonntags erlaubt werden. Zwei Referate beschäftigten

sich mit der Liturgie am Gründonnerstag. Man einigte sieh
auf zwei Punkte: In den Kathedralen möge die Ölweihe von der
Missa in Coena getrennt und es möge allgemein gestattet werden,
die missa in Coena am Abend zu feiern. Über die Karfreitagsliturgie
sPrach Abt Bernard Capelle OSB vom Mont César in Löwen (Bel-

l) Vgl. Die Feier der Ostomacht. Praktische Hinweise zur Gestaltung,
herausgegeben vom Liturgischen Institut in Trier. 2. Auflage 1952. Trier.



— 170 —

gien). Die Mehrheit entschied sich für Wiederherstellung der
Karfreitagsliturgie als Wortgottesdienst und Kreuzverehrung ohne
Kommunionsfeier. Die Restauration der Palmsonntagsliturgie
wurde als dringlich bezeichnet. Es wurden vier Beschlüsse gefasst,
die nach Rom weitergeleitet wurden. Im ersten wurde die tätige
Teilnahme der Gläubigen an der Feier der hl. Geheimnisse
hervorgehoben und ihre Bedeutung besonders betont. Im zweiten wird
der Wichtigkeit einer Messperikopenordnung das Wort gesprochen,
damit innerhalb von vier Jahren der volle Reichtum der hl. Schrift
den Gläubigen erschlossen werde. Im dritten wird der Wunsch
ausgesprochen, das päpstliche Privilegium für Deutschland, in der
Missa cantata Lieder in der Volkssprache singen zu dürfen, möge
allen Ländern gewährt werden. Viertens ist die Versammlung der

Meinung, die Reform der Liturgie möge nicht auf die Osternacht
beschränkt bleiben, sondern möge auf alle Tage der Grossen Woche

ausgedehnt werden.

Vor den grossen Versammlungen hatte ein engerer Kreis von
Sachverständigen Fragen aufgeworfen, die sich auf eine Erneuerung
des Taufritus für Erwachsene und eine Reform des Stufengebets
und der stillen Priestergebete ausser dem Canon missae beziehen.
Besonders wichtig erscheint das Problem, ob ein allgemeines
Schuldbekenntnis der Gemeinde während der Abendmahlsfeier wünschenswert

sei. Wie wäre es gegebenenfalls zu gestalten und an welcher
Stelle wäre es einzusetzen 1 Das Referat darüber hielt Professor

J.A. Jungmann S. J. Ebenso wurde von Dr. H. Kahlefeld die neue

Perikopenordnung behandelt. Er glaubt an die Dreizahl von
Perikopen in der Messe, eine Lesung aus dem A. T. - den Propheten -
ihr folgt das Graduale, eine Lesung aus den Apostelschriften
des N.T. mit dem Alleluja und eine solche aus den vier Evangelien.
Aus den Apostelschriften lassen sich 260 verschiedene Perikopen
zusammenstellen, aus den Evangelien 169 ohne jede Wiederholung.

Diese lassen sich leicht auf 200 vermehren und jene auf diese

Zahl reduzieren.

Über das vierte Internationale Liturgische Studientreffen in
Löwen vom 12. bis 16. September 1954 liegt kein so ausführlicher
Bericht vor x). 40 Prälaten und Liturgiker hatten sich dort aus
13 Ländern eingefunden. Zwei Themen wurden besprochen: Die
Reform der Perikopen und die Konzelebration. Gebiete der Über-

HD 1954, S. 129 ff. LJ 1954, S. 255.



— 171 —

einstimmung und gegenteiliger Meinungen wurden zu Konklusionen
zusammengefasst und den zuständigen Autoritäten in Rom
unterbreitet. Darüber wird nichts veröffentlicht. Die Konzelebration
interessiert hauptsächlich Klostergeistliche, die täglich der
Konventsmesse beizuwohnen haben und ausserdem selbst eine Messe
lesen müssen, aber auch Weltgeistliche, die für grössere Versammlungen

die Konzelebration der üblichen Tagesmesse aus
grundsätzlichen und praktischen Gründen vorziehen würden. Einzelne
Referate sollen in Zeitschriften erscheinen x).

Themen, die die hturgische Erneuerung berühren, werden auch
auf den «Internationalen Kongressen für Kirchenmusik» behandelt.
Der erste dieser Kongresse fand im Mai 1950 in Rom statt, der
zweite in Wien vom 4. bis 10. Oktober 1954 2). In dem Bericht im
«Heiliger Dienst» von P. U. Bomm OSB - Maria-Laach - wird als

Hauptereignis des Kongresses die Tagung im Stift Klosterneuburg
bezeichnet, dem Ort der volksliturgischen Arbeit des Chorherrn
Pius Parsch. Die Kongressmitglieder konnten einem« Deutschen
Hochamt» beiwohnen. Von höchstem Interesse ist das Urteil des
P. Bomm und die Kritik der Teilnehmer an diesem Gottesdienst.
Wir folgen dem erwähnten Bericht : «Hier kam das zentrale Anliegen
zur Sprache, zu dem das Motu proprio Pius' X. den Grund gelegt,
die actuosa participatio des Volkes am Vollzug der Liturgie,
um deren Gestaltung (und deren Verständnis) seit Jahren gerungen
wird. Es ging um die Probleme einer Liturgiefeier in der
Volkssprache, für die sowohl rechtlich wie sachlich die giltige F'orm noch
nicht gefunden ist. Kennzeichnend für die Lage war das dem Kongress

dargebotene praktische Beispiel: eine bischöfliche missa
pontificalis bzw. dialogata mit deutschen Messgesängen, nämlich

einem mehrstimmigen, vom Chor ausgeführten Proprium von
H. Kronsteuer und einem einstimmigen Volks-Ordinarium von
V. Coller. Orationen und Lesungen wurden deutsch von einem
Vorbeter und Vorleser im tonus rectus gesungen. Äusserlich hatte
man also das Bild eines Deutschen Hochamtes, in clem nur
noch der kurze Dialog an die lateinische Messe erinnerte, immerhin
wirksam genug, um den formalen Zwiespalt fühlen zu lassen. Auch
der sachliche Zwiespalt blieb. Die Einheit von Priester und Volk
War nicht erreicht, und so war es auch jetzt ein Fahren auf zwei

1) Ein Referat von P. Holinger: «Bedeutung der Schriftlesung in
Missionen» ist LJ 1954, S. 107 ff. abgedruckt.

2) HD 1954, S. 135 ff.



— 172 —

Geleisen.» Bemerkt wird ferner, dass das deutsche Proprium keineswegs

verständlicher war, als es ein lateinisches gewesen wäre. Wenn
diese Form des «Deutschen Hochamtes» verbreitet würde, so würde
das lateinische in die Klosterkirchen «verdrängt».

In der Sitzung, die auf den Gottesdienst folgte, machte der
Präsident darauf aufmerksam, das «Deutsche Hochamt» sei eine
lateinische missa cantata mit deutschen Volksliedern, aber nicht
mit deutschem Proprium; dieses sei unerlaubt, die Ritenkongregation

in Rom gestatte keinen Vorgriff. Zur Diskussion kam die
«deutsche Gregorianik», die J. P. Schmidt-Rom ablehnte. «Die
nahezu allgemeine Zustimmung zu dem scharf ablehnenden Urteil
Schmidts war bemerkenswert», schreibt P. Bomm. In der Schluss-

sitzung des Kongresses trat eine gewisse Ratlosigkeit deutlich
zutage. Es gab Wünsche um Vermehrung gregorianischer Ordinarien
für Volksgesang, um eine Bereicherung der Totenliturgie durch
andere Messgesänge, um die Forderung eines formellen Verbots der
deutschen Gregorianik, eine Verordnung zum Schutz der missa
cantata usw. Zu Beschlüssen kam es nicht. Das Hauptproblem
musste offen bleiben, «die Pastoralliturgie und ihre sprachliche
musikalische Gestalt, weil sachliche, theoretische und juridische
Vor- und Grundfragen noch (oder neu) zu stellen und zu lösen sind,
denen auch die Volksliturgiker mit ihrem Vorgehen per viam
facti. gerne ausgewichen sind».

Für Geistliche werden Werkwochen abgehalten. Eine solche
wurde im Januar 1953 vom Liturgischen Rat des Bistums Berlin
und vom Liturgischen Institut in Trier veranstaltet, die von 500

Geistlichen besucht wurde x). An zwei Tagen wurde das «Deutsche
Flochamt» gefeiert, das eine Mal mit «liedhaften» deutschen

Gesängen und das zweite Mal mit «nicht liedmässigen» Gesängen. Das

Hauptthema war die Eucharistiefeier. Es wurde eine Resolution
gefasst, den Beschluss des ersten Deutschen Liturgischen
Kongresses des Jahres 1950 in Frankfurt a. M. zu erneuern, den Papst
zu bitten, dass den zelebrierenden Geistlichen gestattet werde, in
allen Messen mit Volksbeteiligung Epistel und Evangelium in der

Volkssprache zu verkünden x).

Das führende Organ der Liturgischen Erneuerung der
deutschen Diözesen ist nach wie vor das Liturgische Institut in Trier,
das mit dem liturgischen Referat der Fuldaer ßischofskonferenz

*) LJ 1953, S. 100 f.



— 173 —

Hand in Hand zusammenarbeitet. Seine wertvollste Publikation ist
seit 1951 das Liturgische Jahrbuch, das seit 1952 in zwei
Jahresbänden erschienen und mit dem Jahr 1955 in eine liturgische
Zeitschrift mit vier Jahresheften umgewandelt worden ist. Erst im
Herbst und Winter wird der Jahrgang 1955 mit zwei Doppelheften
erscheinen. Ausserdem sind erschienen - soweit wir sehen können-
die schon erwähnte «Feier der Osternacht» in mehreren Auflagen,
«Die Richtlinien zur Liturgischen Gestaltung des Pfarrlichen
Gottesdienstes» 1953, die seinerzeit von der Bischofskonferenz gebilligt
worden sind. Eine Fussnote enthält eine Variante, die später
beschlossen worden ist. Beigefügt sind die Richtlinien von 1950 «Zur
Gestaltung des deutschen Hochamts». Die Liturgische Kommission
hat 1950 einen Entwurf einer neuen deutschen Übersetzung des
Kanons bearbeitet1). Dazu hat J.A. Jungmann eine Ergänzung
«Zur Neuen Übersetzung des Canon's Missae» geschrieben 2).

In einzelnen Diözesen Deutschlands sind Richtlinien zur
Gestaltung des Pfarrlichen Gottesdienstes erlassen worden. Sie halten
sich an das Formular des Liturgischen Referates der Fuldaer
Bischofskonferenz 3). Im Liturgischen Jahrbuch 1953 sind die Schema
des Bistums Würzburg 4) und Passau 5) abgedruckt. Der Bischof
von Würzburg schreibt in der Einleitung: «Im Opfer des Herrn
begründet sich immer neu die Gemeinde Gottes. Hier ist ihr Mittelpunkt.

Hier hat die Seelsorge ihr letztes Ziel.» Er zitiert ein Wort
eines Kollegen: «Die Begründung der Gemeinde auf Opfer und
Altar ist Besinnung, Rückkehr zum Wesentlichen, Anknüpfen an
die beste Überlieferung. Aufbau auf starkem Fundament. Es
bedeutet radikale Absage alles Peripheren, radikale Absage an allen
seelsorgerlichen Betrieb, an alle Zahlen und Rekordwut, Absage an
alle äussere Leistungsfrömmigkeit. Es bedeutet Hinwendung zum
Zentralen, zu Gott, zur Gnade, zum Sakramentalen, Betonung
der Haltung vor der Leistung, des Gesamtstiles, der Grundhaltung
heiliger Ehrfurcht.» Die Grundgestalt der Gemeinschaftsmesse wird
wie folgt beschrieben. Die vorbildliche Form der Gemeinschafts-
Qiesse wie überhaupt aller Formen der Messfeier ist das Hochamt
(missa solemnis). Für ihren Vollzug gilt also im wesentlichen die

x) LJ 1952, S. 135 ff.
2) A. a. O. 1954 S. 35 f.
3) Siehe IKZ 1952, S. 89.
4) S. 111.
6) S. 120.

Intermit. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1956. 12



— 174 —

Ordnung, die die ehemals zur Feier des Gottesdienstes notwendigen
Bücher anschaulich machten : Dem Priester gehört vornehmlich alles,

was das Sakramentarium dem Liturgen vorbehielt: Orationen,
Präfation, Kanon und die Liturgischen Grussformen. Dem Lektor
steht zu das Verkünden von Epistel und Evangelium, der Schola,
die nur im Notfall durch einen einzigen Vorbeter ersetzt werden
sollte, die Propriumgesänge, der Gemeinde das Ordinarium und
die Akklamation.» Nun folgen die praktischen Anweisungen der
«Richtlinien» über die einzelnen Teile der Messfeier. Es gibt eine
erweiterte Gemeinschaftsmesse. Für die Gemeinde ist vorgesehen:
Stufengebet, Gebete der Opferbereitung, besonders das Gebet «Im
Geiste der Demut, die Antwort auf das Orate fratres (deutsch),
die beiden Gebete vor der Kommunion, das «Herr, ich bin nicht
würdig» bei der Kommunion der Gläubigen; für den Vorbeter: die

entsprechenden Teile des Stufengebetes, Gebet zur Mischung des

Weines, das libera nos, quaesumus, Gebet um Frieden vor der
Kommunion. Bei der Betsingmesse ist der Unterschied zwischen Ordina-
riumslied und Propriumslied, die in deutscher Sprache gesungen
werden. Sehr ausführlich sind Weisen für das Deutsche Hochamt;
Gebete werden bei dieser Art Messe nicht gesungen.

Zum neuen Gebet- und Gesangbuch der Diözese Mainz hat
Bischof Stohr einen Hirtenbrief erlassen. Der Bischof bedauert,
dass ein Einheitsbuch für alle deutschen Diözesen noch nicht
zustande gekommen seia). Die 74 Einheitslieder haben Aufnahme
gefunden, ferner 24 Psalmen aus der Übersetzung von Guardini. Ebenso
sind evangelische Lieder aufgenommen. Dazu schreibt der Bischof:
«Ein Wort noch zu den Liedern, die auch evangelische Brüder
singen. Schon die oben genannte Liedsammlung ,Kirchenlied- hat eine

ganze Reihe Lieder aufgenommen, die auch im evangelischen
Gesangbuch stehen. Wenn man diese durchblättert, kann einem die
Frage kommen : warum sollen wir solche Lieder nicht mitsingen, die
nicht den geringsten Lehrunterschied aussprechen, aber die ganze
Frömmigkeit des deutschen Gemüts und die hehre Art eines
gottesdienstlichen Gesangs Sollten wir uns nicht näher aneinander singen
können »

In Österreich wird die Liturgische Erneuerung von der
Liturgischen Kommission im Auftrag des Institutum Liturgicum in Salzburg

geleitet. Sie hält regelmässig Konferenzen ab, die aus allen

l) A. a. O. S. 123 f.



— 175 —

Diözesen besucht werden. Sie verzeichnet einen grossen Erfolg,
indem ihrem auf der VI. Konferenz gestellten Gesuch, die Ostervigil
auf die Osternacht zu verlegen von der Kurie probeweise
entsprochen wurdex) und zugleich der bisherige Ritus z. T. neu gestaltet
wurde: Auf der VII. Konferenz im Mai 1951 wurde berichtet, wie
die Reform aufgenommen, welche Erfahrungen gemacht wurden
und welche Wünsche laut geworden seien. Nur ein kleiner Prozentsatz

der Pfarreien hat von der Erlaubnis Gebrauch gemacht2). Im
Januar 1952 erliess die Ritenkongregation neue Bestimmungen und
verlängerte die Probezeit um drei Jahre3). Auf der VIIL Konferenz
des Institutum Liturgicum im Dezember desselben Jahres wurde
die Brevierreform, die Ostervigil, die Messfeieroratis in Österreich,
Ausgabe eines Einheitsliederkanons behandelt. Die Anregungen und
Vorarbeiten zum letzteren reichen bis ins Jahr 1947 zurück.
Verschiedene Instanzen - unter ihnen auch die Bischofskonferenz - waren
daran beteiligt, bis der Entwurfendgültig angenommen wurde. Unter
den 150 Liedern in moderner Notation befinden sich 37 aus der
Sammlung der Einheitslieder deutscher Bistümer4). Endgültig
wurde darüber auf der IX. Liturgischen Konferenz am 9. Juli 1952

berichtet5). Auf dieser Konferenz sind auch Grundsätze zuhanden
des Österreichischen Katholikentages ausgearbeitet worden, die
darauf ausgehen, die Liturgische Erneuerung in allen Diözesen nach
den von den Bischöfen und der Kommission ausgearbeiteten Richtlinien

zu fördern 6). Auf der X. Konferenz vom 4. März 1953 sind
zwei Hauptthemen zur Sprache gekommen. Der Beschluss der
österreichischen Bischofskonferenz, dem Institutum Liturgicum den

Auftrag zu erteilen, einen Vorschlag über die Gestaltung einer
deutschen Fronleichnamsfeier auszuarbeiten und einen einheitlichen

Text von häufig verwendeten Gebeten vorzuschlagen 7). Auf
der XI. Konferenz vom 17. März war der Hauptgegenstand der

Beratungen ein österreichisches Einheitsritual. Es wurde beschlossen,
der Bischofskonferenz vorzuschlagen, bei der Ausarbeitung zukünftiger

Diözesanritualien im Sacramentale das deutsehe Einheits-

1) IKZ 1952, S. 107.
2) A.a.O. S. 128.

s) A.a.O. 1952, S. 12.

4) A. a. O. 1952, S. 41 ff.
5) Die Einheitslieder der österreichischen Bistümer.
0) HD 1952, S. 83.
') A. a. O. 1953, S. 24.



— 176 —

rituale ziigrimdezulegen 1). Österreich kennt auch Liturgische
Werkwochen. Der «Heilige Dienst» berichtet über solche in der Diözese
Linz. Im Sommer 1951 fand eine in Linz statt2). Sie bestand aus

Vorträgen und praktischen Übungen. Eröffnet wurde die Tagung
jeweilen mit einer Gemeinschaftsmesse und geschlossen mit einer
deutschen Komplet. Auch deutsche Proprien, sogar vierstimmige,
wurden gesungen. Es wurde u. a. referiert: «Warum aktive
Teilnahme der Gläubigen an der Messfeier?» «Von der äusseren zur
inneren Mitfeier der hl. Messe.» «Kirchenchor und die volksliturgische

Feier» u.a.m. Als Zweck dieser Veranstaltungen wurde auf
einer folgenden - ebenfalls in Linz 3) - im Juli 1953 genannt: Die
Teilnehmer sollten etwas lernen, Organist wie Chorsänger, sie sollten
zu tieferem Verständnis des Gottesdienstes geführt werden, sie

sollten das Erlebnis der gottesdienstlichen wie der beruflichen
Gemeinschaft erfahren.

In der Schweiz hat die theologische Fakultät Luzern anfangs
November 1952 zu einer Eucharistischen Tagung nach Luzern
eingeladen 4). Es erschienen über 160 Wcltgeistliche und Ordensleute.

Vorträge hielten auswärtige und einheimische Referenten. Über
«Lebendige Messfeier heute» sprach der Leiter des deutschen
Liturgischen Instituts Dr.J.Wagner. Er bezeichnete als Grundvoraussetzungen

«Lebendige Messfeier» lebendige Soelsorge in einer lebendigen

Gemeinde und Gemeinschaft, eucharistische Christusliebe,
Denken und Leben aus tiefem Verständnis der Hl. Schrift, lebendige
in Gebet ausmündende Verkündigung des Wort Gottes, lebendiges

Beten der Gemeinde nicht nur als Bitte, sondern vor allem
als Gottes Lob und Dank. Hierauf folgte ein Überblick über die

liturgische Erneuerung in Deutschland, eine Verherrlichung der

Schaffung der Gemeinschaftsmesse in ihren verschiedenen Formen,
ein Hinweis, wie diese das Volk zum Miterleben der Liturgie
anregen, Herz und Mitte der Seelsorge geworden seien in einer Zeit,
da in Deutschland alle kirchlichen Aussenbastionen, Parteien,
Vereine, Presse und Hilfswerke jeder Art geschleift waren, die so

erneuerte Liturgie auf einmal noch die einzige Weise des kirchlichen
Gemeinschaftslebens war, das Volk aber über die Zeit der Glaubensnot

und des Krieges hinwegtrug und geradezu sein christliches Ant-

') A. a. O. 1954, S. 4G ff.
2) A. a. O. 1951, S. 133 ff.
») A. a. O. 1953, S. 108 ff.
4) Schweiz. Kirchen Ztg (SKZ) S. 561 ff.



— 177 —

litz neu prägte. Dem Vortrag schlössen sich Hinweise über die
Notwendigkeit stiller Zeiten während der Messe an, über den Sinn des

Wortgottesdienstes, über die Erneuerung der alten Fürbitten, die
im «allgemeinen» Gebet noch ein Schattendasein führen, über die
innere Zusammengehörigkeit der mensa verbi und der mensa panis,
über die in Aussicht stehende römische Missalereform und die
gewünschte Wandlung und Erneuerung des Perikopensystems. Aus
der Diskussion ist ein Votum hervorzuheben, es brauche Geduld,
und Langmut, um das «Kirchenvolk» zum liturgischen Tun zu
erziehen, denn es sei «an seine alte Rollo als Hörer und Zuschauer»
gewöhnt. Der Seelsorger müsse liturgisch gebildet sein, wenn er
liturgisch erziehen wolle. Nötig sei die liturgische Schulung der
Lehrkräfte, des Kirchenchors, dessen überkommene Tätigkeit den
neuen Anforderungen nicht mehr genüge. Neuschöpfungen der
Kirchenmusiker, besonders der Propriumsgcsänge, seien

notwendig, notwendig sei die liturgische Unterweisung der Kinder
und des Volkes. Ein Diasporageistlicher empfahl, die Liturgie der
Gemeinde zum theologischen Hauptort der Seelsorge werden zu
lassen. Berufsschulen, Fachkurse, weltliche Vereine, Sport, Theater,
Kino entziehen den modernen Menschen immer mehr der ausser-
gottesdienstlichen seelsorgerischen Erfassung. Wenn der Gottesdienst

nicht zum Herzen der Seelsorge und das Volk an den Altar
binde, «gehen uns die Massen immer mehr verloren».

Prof. Dr. Erni sprach über den Gemeinschaftscharakter der
Eucharistie und behandelte ausführlich die gemeinsame Messfeier
mit Kommunion der anwesenden Priester auf grossen Versammlungen

die concelebratio caeremonialis. In der Diskussion wurde
allgemein gewünscht, dass überall und ausnahmslos während der
Messfeier dem Volk Gelegenheit zur hl. Kommunion geboten werde -
auch im Hochamt, und dass man die Kommunion nur, wenn es

absolut notwendig sei, ausserhalb der Messe austeilen soll.

Am zweiten Tag sprach Prof. Dr. J.A. Jungmann über die
Eucharistiefeier im Wandel der Jahrhunderte. Erwähnenswert sind
für uns seine Ausführungen, wie es bei der Feier der Messe zum
Bruch zwischen Priester und Gemeinde gekommen ist. «Der Bruch
war vor allem im Romanischen und Germanischen unvermeidlich,
Weil das Volk hier das Latein nicht mehr verstand, und es versäumt
Wurde, ihm die Liturgie in seiner Muttersprache zu schenken,
trotzdem es in den ersten Jahrhunderten selbstverständlich war,
den Gottesdienst wenigstens in der gehobenen Schriftsprache des



— 178 —

Volkes zu feiern. Äusserlich ging die Liturgie weiter, aber das Volk
blieb nun stummer Hörer und Zuschauer und trat nur vorübergehend

aus dieser Rolle heraus.» Man beschränkte sich darauf, das

ganze Geschehen allegorisch zu erklären. Damit legte man etwas
anderes in die hl. Handlung. Das Volk wollte mehr als Erklärung.
«Aus dieser Sehnsucht der mittelalterlichen Menschen kommt es

im 12. und 13. Jahrhundert zu den Wandlungsriten. Die hl.
Gestalten werden nach den Konsekrationsworton erhoben, die Glocken
fallen ein, die Zuschauer sinken in die Knie, das Ave verum corpus
wird angestimmt. Alle Blicke richten sich auf die erhobenen
Gestalten, und von diesem Blick erwartet man das Fleil für Leib und
Seele. Vor Ehrfurcht wagt man nicht mehr, die hl. Kommunion
zu empfangen. Kommunion durch die Augen wird ihr Ersatz, und
es entsteht der Kult des heiligsten Sakramentes mit allen seinen
Formen. Diese Linie der Schau fand in der Barockzeit ihren
Abschluss, als die Kirche zum Festsaal und die Messe in ihrer Ganzheit

zum faktischen Schauspiel wurde, als der Altartisch, die mensa

cenae, vor dem grossartigen Aufbau des Hochaltars verschwand,
und die Meisterwerke der Kirchenkomponisten das Schauspiel auch
noch zur vollendeten Ohrenweide machten. » Erst unsere Zeit habe
in den alten Formen den alten Geist und die lebendige Kraft neu
entdeckt, die die Liturgie gestaltet hatte. Die Kirche habe nach
Jahren des Zögerns und Wartens die Führung der Emeuerungs-
bewegung übernommen. So sei zu hoffen, dass die Energien, die im
Erbe Jesu heute noch eingeschlossen seien, aus ihrem Stauungs-
zustand voll erlöst und wieder zu Quellen heiligen Lebens für clie

Gemeinschaft der Kirche werden.
Zwei weitere Referate behandelten das liturgische Leben in

Paris und im Elsass. In der Aussprache wurde u. a. der Wunsch
nach einer Zusammenarbeit der verschiedenen liturgischen
Arbeitsgemeinschaften ausgesprochen. Der Bischof von Basel erklärte,
dass er gerne allen die Freiheit zugestehe, über die Fragen der
Liturgischen Erneuerung zu reden und zu raten. Es möge aber im Geiste
des Glaubens und der Liebe und in der Ehrfurcht vor der
kirchlichen Obrigkeit und ihren Weisungen geschehen. Der
Berichterstatter der «Schweizerischen Kirchenzeitung» schliesst seine

Ausführungen: «Das ist uns allen klar geworden: Die Liturgie ist das

Leben des mystischen Leibes, sein Herzschlag und sein Atem, und
niemand hat das Recht, sie zur Nebensache zu machen. Zur
Liturgischen Erneuerung aber gehört auch die Erneuerung liturgischer



— 179 —

Formen. Damit ist nicht gesagt, dass die Liturgie das einzige Mittel
der Seelsorge sei oder den Seelsorger von der Pflicht rastloser Arbeit
enthebe. Wir wissen, dass es eine Flucht in die Liturgie geben kann.
Aber ohne Liturgische Erneuerung wird jede andere Seelsorgearbeit

zuletzt im Sande der modernen Oberflächlichkeit versickern
und keine Frucht zu bringen vermögen.»

Letztes Jahr gaben Professoren und Dozenten der Theologischen

Fakultät in Luzern unter dem Titel «Das Opfer der Kirche»
eine Sammlung theologischer Studien heraus, die sich z. T.
eingehend mit Problemen der Liturgischen Erneuerung befassen *).
Darunter befindet sich eine umgearbeitete und erweiterte Wiedergabe

des Vortrages, den Prof. Emi an der erwähnten Luzerner
Tagung gehalten hat. Der Verfasser führt aus, um einen Satz daraus
zu erwähnen, dass die eigentliche Opfergabe Christus auch die
Opfergabe der Kirche sei, fährt dann fort2): «Wir müssen zwar
gegenüber gewissen nachtridentinischen, apologetisch bestimmten
Ansatzversuchen zu einer Opfertheorie klar betonen, dass nicht
Brot und Wein, sondern nur Christus allein wirkliche Opfergabe
im Eucharistischen Opfer sein kann...» Auf andere Aufsätze des
Buches kommen wir noch zurück.

In der Schweiz scheint keine offizielle Stelle für liturgische
Anliegen zu bestehen. Hingegen hat die Bischofskonferenz vom
8. März 1955 in St. Gallen ein «Referat für Kirchenmusik» ins Leben
gerufen. Damit wurde der Abt des Klosters Einsiedeln Dr. B. Gut
betraut. Er steht mit der überdiözesanen Arbeitsgemeinschaft für
Kirchenmusik in Kontakt, die aus den Präsidenten der Diözesan-
Cäcilienvereine und der diözesanen Kirchenmusikkommissionen
besteht 3).

Inzwischen hat die Kurie selbst zu einigen Reformen gegriffen.
Sie betreffen nicht die eigentliche Liturgie, sondern die Rubristik.
Durch die apostolische Konstitution Christus Dominus vom 6.

Januar 1953 werden Milderungen des eucharistischen Nüchternheitsgebotes

vor der Feier der Messe und dem Empfang der Kommunion
erlaubt. Allgemein gilt der Grundsatz, dass Wasser die Nüchternheit

nicht bricht. Kränkliehen Geistlichen, solchen die durch
schwere Seelsorgearbeit beansprucht sind oder einen weiten Weg

1) Rox-Vorlag Luzern 1954.
2) A.a.O. S. 97.
») SKZ 1955, S. 335.



— 180 —

zur Kirche haben, wird bis eine Stunde vor der Messfeier flüssige
Nahrung (per modum potus) wie Milch, Medizin erlaubt. Laien -
auch Kindern - wird dasselbe vor Empfang der Kommunion
erlaubt, wenn sie kränklich sind, schwer arbeiten müssen oder spät
das hl. Abendmahl empfangen können. Solche Vergünstigungen
gelten auch vor den Abendmessen. Einzelheiten interessieren uns
hier nichtl).

Durch dieselbe Konstitution wurde auch die Abendmesse

allgemein erlaubt. Im Can. 821 des kirchlichen Gesetzbuches wird die
Zeit zur Feier der Messe dahin bestimmt, class sie nicht früher als
eine Stunde vor Sonnenaufgang und nicht später als eine Stunde
nach Mittag angesetzt werden darf. Die Verhältnisse des Krieges
haben es mit sich gebracht, dass auch Messen am Abend gestattet
wurden. Dieser Ausnahmefall hatte sich mit Rücksicht auf den

Umstand, dass auch im Zivilleben viele Gläubige durch notwendige
Arbeit besonders im öffentlichen Dienst am Besuch der sonntäglichen

Messe verhindert sind, so eingelebt dass die Abendmesse unter
Bedingungen allgemein erlaubt wurde2). Sie sollte so geregelt
werden, dass nicht etwa die Bequemlichkeit und Vergnügungssucht
noch gefördert werde. Darüber wird in der Konstitution gesagt 3):
Wenn sie es dringend fordern, genehmigen wir den Ordinarien, dass

sie die Feier einer Abendmesse erlauben können, jedoch so, dass

die Messe nicht vor 16 Uhr beginnt, und zwar entweder an
gegenwärtig gebotenen Feiertagen oder an Festtagen, die einst geboten
waren, oder am ersten Freitag jedes Monats oder schliesslich bei den

Feiern, die unter grossem Zustrom des Volkes begangen werden,
und ausserdem einmal in der Woche. Der Priester muss sich drei
Stunden von jeder Speise und Alkohol enthalten, und eine Stunde

von andern nicht alkoholischen Getränken. In diesen Messen

können die Gläubigen zum hl. Mahl kommen, wenn sie die gleiche
Norm für die eucharistische Nüchternheit beachten, unbeschadet
des can. 857.» Für die Missionsländer können die Ortsordinarien
auch andere Tage bestimmen.

Ein Dekret, darf für die Rubriken des Missale und des Breviers

grosse Vereinfachungen bringt, hat die Ritenkongregation am
23. März 1955 veröffentlicht. Es tritt am 1. Januar 1956 in Kraft 4).

») SKZ 1953, S. 193 ff.
2) HD 1953, S. 107 ff.
3) Herd. Korr. 1953, S. 217.
«) SKZ 5. Mai 1955.



— 181 —

Im Kalendarium wird der Rang und der Ritus der «Semiduplex»
abgeschafft. Die Sonntage des Advents und der Fastenzeit wie
auch der weisse Sonntag erhalten den Rang Duplex I und den
Vorrang vor allen Festen. Alle Vigilien werden abgeschafft mit
Ausnahme derjenigen von einigen Festen, die angeführt werden. Alle
Oktaven ausser denen von Weihnachten, Ostern und Pfingsten
fallen dahin. Änderungen im Sinn einer Vereinfachung betreffen die
Heiligenfeste, die Kommemorationen, das Brevier, das Missale.
Die Orationes pro diversitate temporum assignatae werden
abgeschafft. Alle gesungenen Totenmessen haben nur eine Oration.
Die Sequens Dies irae ist nur für die Beerdigungsmesse und an
Allerseelen vorgeschrieben. Das Credo wird nur noch in den Messen des
Sonntags, der Feste 1. Klasse, des Herrn, der Mutter Gottes, der
Apostel, Evangelisten, der Kirchenlehrer und in gesungenen Votiv-
messen gebetet. - Dieser Erlass liess die Meinung aufkommen, es
sei eine Reform von Brevier und Missale zu erwarten. Die
Ritenkongregation gibt dagegen am 4. Mai 1955 bekannt, dass diese
Reform noch einige Jahre in Anspruch nehme 1).

Einzelheiten

Ein allgemeines Anliegen der Liturgischen Erneuerung ist die
Einführung der Landessprache in der Liturgie. Kompetent, das zu
erlauben, ist einzig die Kurie. Die Bischöfe haben dazu kein Recht.
Es wird zwar stets wiederholt, Rom sei nicht grundsätzliche Gegnerin
dieser Reform. Allein man bekommt doch den Eindruck, der Kurie
müsse jede deutsche Wendung förmlich abgerungen werden.
Vergleicht man z. B. das Rituale der Diözese Basel aus dem Jahr 1938

mit demjenigen der deutschen Diözesen aus dem Jahre 1950, wird
das durch einen kleinen Fortschritt, der zu konstatieren ist,
bestätigt. Zu dieser Kontroverse findet ein Aufsatz des Professors
Hermann Schmidt SJ über die Verwendung der modernen Sprache
in der Liturgie viel Beachtung. Er ist Professor an der Gregorianischen

Universität in Rom und hat schon wiederholt auf liturgischen
Tagungen Vorträge gehalten. Zur Sache hat er sich in der amerikanischen

liturgisch-pastoralen Zeitschrift «Worship» geäussert2).
Die aktive Teilnahme des Volkes an der Messe, so führt er aus,
spreche für den Gebrauch der Volkssprache. Dies setze aber eine

') A.a. O. 19. Mai 1955.
2) Herder Korrcsp. (HE), Dezember 1952, S. 100 ff.



— 182 —

fortschreitende Schulung voraus. «Die theologischen Erkenntnisse
von der Aufgabe der Laien beim heiligen Opfer sind noch kaum bis

zum Klerus, geschweige denn ins Volk gedrungen. Die Liturgie
würde auch in der Volkssprache den meisten heute noch ein
verschlossenes Buch bleiben. Ihre Übertragung wäre ein übereilter
Schritt. Gerade wenn man die volle Teilnahme der Gläubigen als

Endziel anstrebt, wird man langsam vorangehen müssen. Neben
der Einführung in die heilige Messe glaubt Professor Schmidt,
den allmähligen Übergang zur Volkssprache in der Vormesse

empfehlen zu sollen, wie das auch der Frankfurter Kongress getan
hat. Selbstverständlich wäre auch das nur eine Teillösung; denn
nicht nur die Vormesse, sondern die ganze Messe ist für alle
Teilnehmer bestimmt. Aber die Vormesse, die ganz und gar
gemeinschaftlicher Gebets- und Lesegottesdienst ist und sich darin
erschöpft, ruft doch wohl besonders dringend nach grösserer
Vernehmbarkeit. Wie kann ein Gottesdienst, der in Predigt und
Gemeinschaftsgebet besteht, fruchtbar und wirksam sein, wenn er
unverständlich ist Ì Die Erfahrung hat uns gelehrt, dass die lateinische
Vormesse offensichtlich eine unfruchtbare Formalität ist..
Deshalb würde nach meiner Ansicht die Muttersprache in der
wirksamsten Weise schon jetzt den wesentlichen Sinn der Vormesse

zum Ausdruck bringen und unter den Gläubigen die Achtung für sie

wieder herstellen.» Die Herder Korr. bemerkt dazu, man erinnere
sich nur daran, mit welcher Selbstverständlichkeit der Sonntagsbesucher

die Vormesse versäumt. Im letzten Abschnitte seines
Aufsatzes bittet Prof. Schmidt, man möge doch den Wunsch nach der

Muttersprache in der Liturgie nicht als ungesunde Neuerungssucht
abtun. «Im modernen Katholizismus ist ein tapferer, prächtiger
Geist erwacht.»

Mit den Ausführungen des römischen Jesuiten beschäftigt
sich der deutsche Benediktiner B. Durst in seinem Buch: Das
Wesen der Eucharistiefeier und des christlichen Priestertums,
S. 109 f. 1). Wir lesen da: «Dem Charakter der Vormesse als einer

von allen in der Kirche Versammelten gemeinsam zu verrichtenden
Gottesverherrlichung würde es aber am meisten entsprechen, wenn
der Priester in einer allen verständlichen Sprache, also in der
Volkssprache, die Gebete vorbeten und die Lesungen vortragen würde,
und wenn auch die gesungenen Teile in dieser allen verständhchen
Sprache vorgetragen würden.

x) Ulrichs Buchhandlung, Nershoim 1953.



— 183 —

Das religiöse Leben in einer Gemeinde dürfte eine nicht geringe
Anregung und Förderung finden, wenn joden Sonntag die ganze
Gemeinde mit Verständnis an dem Gottesdienst der Vormesse sich
beteiligen könnte und würde, wenn jeden Sonntag alle Gläubigen,
Männer und Frauen, jung und alt die oft so eindrucksvollen Texte
des Introitus und Graduale klar crfassten und in ihren Herzen die
Gesinnungen lebendig werden lassen, die in diesen Texten zum
Ausdruck kommen oder durch sie geweckt werden sollen: wenn sie
tief ergriffen durch das Kyrie und Gloria Gott als ihrem Schöpfer
und Herrn huldigen würden; wenn sie den Sinn der schönen
Schriftlesungen verstünden und über che Gebote des christlichen Lebens
immer wieder neu belehrt würden. Und alles das gemeinsam! Das
musste doch die Glieder einer Gemeinde verbinden, sie zu einer gei-
stigen Einheit zusammenschhessen und den religiösen Sinn und
die Gotteshebe wecken und fördern...»

Noch radikaler ist ein Mitarbeiter der SKZ x). Für ihn ist die
Volkssprache für die Vormesse so selbstverständlich, dass er darüber
kein Wort verliert. Er verlangt sie auch für die Messe der
Gläubigen. Seine Forderung begründet er mit der Tatsache, dass die
Gemeinschaft der Gläubigen in der Messe zum Ausdruck kommen
sollte. Sie äussert sich z. T. in den Liedern in der Volkssprache.
Sie fehlt aber zwischen Volk und Priester. Die missa recitata sei
ein Versuch, die Gemeinschaft herzustellen. Sie befriedige aber
nicht und könne nicht befriedigen, da sie für die grosse Allgemeinheit

nicht durchführbar sei. Wenn man das Latein als Ausdruck
der Einheit ansehe, sei das nicht Einheit, sondern Einheitlichkeit.
Eine zweite Eigenschaft der Messe, die Verkündigung des Todes
Jesu komme durch Verwendung der Volkssprache einzig zur
Geltung. Wo etwas verkündet werden soll, darf man keine unverständliche

Sprache benützen. Das Latein muss für die ganze Messe

fallen, denn die ganze Messe hat eine Verkündigungsaufgabo.
Eingehend beruft sich der Verfasser auf 1. Kor. 14, 14 ff. Er schliesst
seine Ausführungen: «Es sollte gefragt werden, ob die Sakramente,
die hl. Messe, die Sakramentalien und das opus divinum des

Breviers nicht selber aus ihrer wesentlichen Struktur heraus Hinweise
liefern auf die Sprache, die bei ihrer Erfüllung sinnvoll angewendet
Werden soll. Es bleibt der weitern Diskussion überlassen, ob die
hier vorgebrachten Gründe als wirklich stichhaltig angesehen wer-

') SKZ 1952, S. 115 ff.



— 184 —

den müssen, um den zuverlässigen Schluss zu ziehen, dass die

Liturgie aus der ihr wesentlich gestellten Aufgabe heraus nach einer
für das Volk verständlichen Sprache ruft. Stünde nämlich das
einmal fest, dann hätte auch die Kirche die nötige Sicherheit, dass sie

unbeirrt den bereits eingeschlagenen Weg zu Ende gehen kann.»
Für alle die erwähnten liturgischen Handlungen wird die

Volkssprache verlangt. Selbst für das tägliche Breviergebet, das den

Geistlichen als Pflicht auferlegt ist. Dass die Reform des Breviers
ein allgemeines Anliegen des Klerus ist, ist bekannt ; alle die vielen
Reformvorschläge interessieren uns hier nicht, wohl aber die

Begründung, warum ein Mitarbeiter der SKZ die Landessprache
wünschtx). Die Texte des Missale und des Breviers seien sprachlich
nicht leicht zu verstehen. Das Latein sei tatsächlich für manchen
ein Hindernis, den Inhalt der Hymnen, Psalmen, Lesungen und
Gebete zu verstehen und auszuwerten. Noch weiter geht ein
Einsender, der den Vorschlag macht, in Rom einen Vorstoss zu wagen,
damit den Geistlichen erlaubt werde, «das Brevier wenigstens
privatim in der Muttersprache beten zu können. Wenn auch die neue
Psalmensprache deutlicher und lebhafter ist als die bisherige, so

ist das Gebet doch in einer Fremdsprache, deren Sinn und
Bedeutung wohl die wenigsten Beter erfassen 2)». In Luzern sind kürzlich

Priesterweihen in einer Pfarrkirche erteilt worden, um weiteren
Kreisen die Teilnahme an dieser Feier zu ermöglichen. Man suchte
das zu erleichtern, dass man den Teilnehmern den lateinischen Text
mit deutscher Übersetzung zur Verfügung stellte. Darüber wird
nun der SKZ geschrieben: «Nachdem mehr und mehr Funktionen,
die nur im Pontificale Romanum stehen, in Textausgaben dem
Volk zugänglich gemacht wurden, zeigt sich die Berechtigung der
schon da und dort gemachten Feststellung, dass kaum ein
liturgisches Buch so reformbedürftig sei wie das Pontificale Romanum.
Die in verschiedenen Funktionen enthaltenen Texte und vor allem
die Rubriken gehen meistens von einem mittelalterlichen Weltbild
und nicht selten von weniger guten vortridentinischen Zuständen
im kirchlichen Leben aus.» Es werden da überflüssige Mahnungen
an die Weihekandidaten gestellt, etwa jene, es solle sich keiner
die Weihen erschleichen oder kein Geweihter vor Schluss des

Gottesdienstes die Kirche verlassen, und der neugeweihte Priester
erst dann zur Feier des ersten heiligen Opfers schreiten, wenn er

1952, S. 567 ff.
2) A.a.O. 1953, S. 447.



— 185 —

das Zelebrieren der Messe von andern erfahrenen Priestern erlernt
habe. Auch der lateinische Anruf an das Volk, man solle gegen die
Weihe Unwürdiger jetzt noch begründeten Einspruch erheben, ist
irreal. Solche Petrefakten in der Liturgie müssen aus dem Ritus
der Priesterweihe verschwinden, weil sie in Textausgaben in der
Volkssprache in Laienkreisen zu erstaunten Fragestellungen Anlass
geben, und weil das «tun als ob» im liturgischen Vollzug unwürdig
ist. Es wäre verhängnisvoll, wenn das blosse Reden ohne Inhalt
und innere Verpflichtung durch diese mitgeschleppten Überreste
aus Zeiten bedauerlicher Mißstände der Kirche liturgisch
sanktioniert würde. Hier wäre zum mindesten eine rasche Teilreform
veralteter Rubriken und Texte ähnlich wie etwa die jüngst in Brevier

und Missale vollzogene aus seelsorgerlichen Gründen dringend
erwünschtT).»

Nicht nur die Einführung der Volkssprache in der Liturgie
beschäftigt die Befürworter der Liturgischen Erneuerung, sondern
sie unterwerfen selbst den Aufbau der Messe einer scharfen Kritik,
Wobei sie auf ihren ursprünglichen Sinn zurückgehen und vulgäre
Auffassungen, die ihre Bedeutung im Laufe der Jahrhunderte
verdunkelt haben, ablehnen. Die Kritik trifft vor allem 'I eile der Messe,
die verhältnismässig späten Datums sind. Das gilt besonders vom
Offertorium. J.A.Jungmann sagt dazu in seiner neuesten Schrift:
«Dem Offertorium ist man in der liturgischen Bewegung der letzten
Jahrzehnte im allgemeinen nicht sehr wohl gesinnt gewesen, und
zwar hauptsächlich aus dem Gedanken heraus, dass man dieses
(besonders wenn man dafür den Namen «Opferung» gebraucht)
leicht dahin missversteht, als ob hier schon das Opfer vollzogen
Würde, das doch eist bei der Wandlung vollzogen wird. Auch bei
der Gestaltung der Gemeinschaftsmesse haben diese Bedenken

mitgesprochen: man solle nur von einer Vorbereitung, von einer
Opferbereitung sprechen. Ja. manchmal geht die Abneigung so weit,
dass sogar der Opfergang missbilligt wird2).» Beiläufig bemerkt
deutet Jungmann die Gebete, die tatsächlich so lauten, nicht als
eine Segnung der Opfergaben, sondern nur als eine Weihe; sie seien
nie laut gesprochen worden, seien einfach Begleitworte zu den äussern

Handlungen des Offertoriums den Gebeten gleich, die der
Priester beim Anziehen der Gewänder spreche. Zu einem andern
Schluss kommt der Benediktiner B. Durst, der die Gebete des

') A. a. O. 1955, S. 351.
2) J.A.Jungmann: Das Eucharistische Hochgebot, 1954, S. 43.



— 186 —

Offertoriums untersucht. Er schreibt: «Man hat also die
überraschende Tatsache, dass in unserem heutigen römischen Messritus
in dem der Wandlung vorangehenden Abschnitt sowohl vor wie
nach der Präfation das gleiche geschieht; denn der wesentliche
Inhalt der um die Jahrtausendwende entstandenen und eingeführten
Gebete ist derselbe wie der Inhalt der auf das 5. und 6. Jahrhundert
zurückgehenden Kanongebete, nur in der stilistischen Form
unterscheiden sie sich.» Im Verlauf seiner Untersuchung kommt Durst
zum Schluss: «Störend wird empfunden 1. die Bezeichnung der
noch nicht konsekrierten Weihegaben von Brot und Wein als

hostia immaculata und calix salutaris; 2. die mehrfache Wiederholung

der Darbietung und Segnung von Brot und Wein; 3. die

Unterbrechung des Oblationsritus durch Händewaschung und
Altarinzensation an ihrer jetzigen Stelle2).» Er schlägt eine

entsprechende Umgruppierung der Gebete vor sowie Weglassung des

Lavabo. Den Sinn der materiellen Gaben, die Gott im Offertorium
dargeboten werden, «die Gott ja nicht notwendig hat», deutet er
dahin, dass sich die Gläubigen damit sich selbst Gott übergeben
und ihr eigenes Selbstopfer mit dem Opfer Jesu Christi vereinigen.
Für den Vorbeter bei der Gemeinschaftsmesse empfiehlt er nicht
die wörtliche Übersetzung der Gebete, sondern eine kurze
Zusammenfassung, dann aber auch die bestimmte Aussage, «dass die

Gläubigen in den dargebotenen Weihegaben von Brot und Wein
sich selbst Gott vollkommen übergeben3)». Wir können uns nicht
versagen, die Formulierung eines solchen Gebetes, wie es der
Verfasser versteht, hier beizufügen. Es lautet:

«Heiligor Vater, allmächtiger ewigor Gott, nimm gnädig an diese
Weihegabe von Brot und Wein, die wir durch die Hände des Priesters
darbieten. In diesen Weihegabon übergeben wir uns selbst Dir ganz und gar;
Du hast uns ja erschaffen; Dir verdanken wir unser Leben, unseren Leib,
unsero Seele, unseren Vorstand, unseren Willen, alle unsere Kräfte, alles,
was wir sind und haben und vormögen. Dir gehören wir, Dein sind wir. In
Liebe wollen wir Dir dienen und in allem Deinen heiligen Willen erfüllen;
Du bist ja unser Herr und Gott. - Nimm an unsere Hingabe und unser
Opfer als Sühne für unsere Sünden; wir bereuen, dass wir Dir so nachlässig
gedient, Deinen heiligen Willen nicht erfüllt, Deine Gebote übertreten haben
(„pro innumerabilibus peccatis et offensionibuset negligentiis meis" Du lenkst
und leitest alles; aus Deiner gütigen Vaterhand nehmen wir alles, auch
Schweres und Schmerzliches an, was Du zu unserem Besten über uns kommen

x) B. Durst: Das Wesen der Eucharistiefeier und des christlichen
Priestertums, 1953, S. 131.

2) A.a.O., S. 138 f.
s) A.a.O. S. 148.



— 187 —

lassest. Du wirst das Leben, das Du uns gegeben, auch wieder von uns
fordern; wir sind bereit, den Tod aus Deiner Hand anzunehmen, wann und woDu willst, und hoffen, nach dem Tode zu Dir zu gelangen und bei Dir im
Himmel ewig glücklich zu sein1).»

P. Durst schlägt des weiteren vor, auch zur Konsekration ein
entsprechendes Gebet in der Volkssprache vortragen zu lassen,
um die Teilnahme der Gemeinde an der hl. Handlung anzuregen.
Wie viel einfacher wäre eine neue Formulierung der Gebete und
eine entsprechende Übertragung in die Volkssprache. Man
vergleiche damit die Offertoriumsgebete der christkatholischen
Messliturgie, die z. T. auch reformbedürftig sind, aber das enthalten,
Was P. Durst vermisst, den Dank für die Gaben Gottes und die
Bitte: «Weihe uns selbst zu einem Dir wohlgefälligen Opfer2).»

Die Anschauung, dass es sich in der Messfeier nicht um
materielle Gaben handeln kann, die Cott dargeboten werden, ist im
Text des römischen Messbuches selbst begründet. In den
Konsekrationsgebeten bittet der Priester, Gott möge die Oblationem u. a.
zu einer rationabilem facere - sie möge eine «rechte» werden. Seit
Jahrzehnten haben Mönche von Maria-Laach, an ihrer Spitze
0. Casel, das rationabilis mit geistig übersetzt. Im Auftrag der
Fuldaer Bischofskonferenz wurde eine deutsche Übersetzung des
Kanons der Messe ausgearbeitet; in sie wurde die genannte
Übersetzung übernommen, also als authentisch erklärt. Zu ihr bekennt
sich neuestens nun auch J.A.Jungmann, der sie bis in jüngster
Zeit abgelehnt hatte. Er schreibt: «Unser Opfer ist ein geistiges,
ein geisterfülltes, und als solches geht es nicht nur aus einer
Danksagung hervor, sondern ist selber nur Danksagung und Huldigung
Vor Gott 3).» Diese Übersetzung figuriert auch in der neuesten Auflage

des lateinisch-deutschen Volksmessbuches, das der Benediktiner

P. U. Bomm aus Maria-Laach herausgibt.

Dio fragliche Stelle im Kanon der römischen Messe lautet: Quam
oblationem tu, Deus, in omnibus, quaesumus benedietam, adscriptam, ratam
rutionabilem aeeeptabilomque facere dignoris: ut nobis Corpus et Sanguis
fiat, dilectissimi filii tui Domini nostri Jesu Christi.

Die Stelle ist im «Vollständigen Römischen Messbuch latoinisch und
deutsch» von A.Schott also übersotzt: Gott, wir bitten Dich, mache gnädig
diese Gabe reichgesegnet. Lass sio ganz und gar Dir gehören als ein
vollgültiges, rechtes und Dir wohlgefälliges Opfer, damit sio uns werde Leib
"nd Blut Deines vielgeliebten «ohncs Herrn Jesus Christus.

') A. a. O. S. 149.
2) Gebetbuch der christkatholischon Kirche der Schweiz, 10. Auf lago

lÖ50, S.40.
s) J.A.Jungmann, a.a.O. S. 36 ff.



— 188 —

Die neuo von der Liturgischen Kommission ausgearbeitete
Übersetzung lautet: Lass diese Gaben, wir bitton Dich, o Gott, in allem gesegnet,
geweiht und gebilligt sein, geistig und Deinor würdig. Lass sio uns wordon
Leib und Blut Deines vielgeliebten Sohnes, unseres Herrn Jesus Christus l).

Fügen wir noch die Fassung des christkatholischen Gebetbuches bei,
die dieser Bitte entspricht : Sende uns also, wir bitten Dich demütig, Deinen
heiligen Geist, den Spender alles Lebens und aller Heiligung, und lass diese
Gaben der Erde zu himmlischen, verklärten, geistigen Opfergabon geweiht
werden, auf dass das Brot, das wir brechen, sei die Gemeinschaft des Leibes
dos Herrn und den Kelch, don wir segnen, dio Gemeinschaft des Blutes
Jesu Christi 2).

Eine Frage bleibt nur noch, ob die Kurie diese Übersetzung
gelten lässt, mischt sie sich doch mit ihren Entscheiden in die
kleinsten Dinge. So ist in diesen Tagen daran erinnert worden, dass

die Ritenkongregation durch Dekret von 1925 die gotische Kasel
verboten hat. Darüber wird im Buch «Das Opfer der Kirche»
folgendes berichtet4). Die Kasel habe bis ins 13. Jahrhundert ihre
ursprüngliche Glockenform bewahrt. «Die beiden Seiten wurden
emporgerafft, damit die Arme des Liturgen die notwendige
Bewegungsfreiheit erhielten. Es gibt Liturgiker, die die Kasel, die

mit der ursprünglichen Form der Dalmatik des Diakons und Sub-
diakons an Schönheit und Feierlichkeit nicht zu überbieten ist, zu
den ,für alle Zeiten gültigen klassischen Schöpfungen' der Menschheit

zählen.» Im Mittelalter habe man angefangen, die Kasel auf
beiden Seiten zuzustutzen. So ging die Glockenform zunächst in
die sog. gotische Kasel über. «Der Barock, dem das historische
Fühlen ganz abging, hat der Kasel die unschöne ,Bassgeigenform'
gegeben. Da nun gerade in dieser Zeit die liturgische Gesetzgebung

vorgenommen wurde, und weil das die Form war, die zu Barockkirchen

Roms passte, haben die Rubrizisten die Barockkasel als

die massgebende Form des Messgewandes erklärt.» Der Verfasser
des Aufsatzes « Geschichtliche Erforschung des christlichen Kultes
als Quelle seelsorgerischer Erkenntnisse», Prof. J. B.Villigcr, zitiert
dieses Verbot als ein Beispiel wie das Vorherrschen der Rubri-
zistik in der Neuzeit ein neues Hindernis für die richtige liturgische
Deutung der Messfeier geworden sei. Im genannten Aufsatz werden
noch andere Beispiele einer Sinnverschiebung der Liturgie
festgestellt, u. a. das Gebot, den Kanon still zu beten.

LJ 1952, S. 137.
2) A. a. O. S. 44.
3) S. 151 f.
4) A. a. O. S. 159 f.



— 189 —

Auf dem zweiten Studientreffen auf dem Odilienberg wurde
auch der Kommunionteil der Messe als reformbedürftig betrachtet.
Der Benediktinerabt B. Capelle aus Löwen sprach über den
ehrwürdigen Symbolismus des Brotbrechens und setzte sich für eine
Vereinfachung des Textes dieses Teils der Messe ein. In gleichem
Sinn äusserte sich J.A. Jungmann. Nach ihm erfüllt die Communio
ihren Zweck nicht mehr. Die isolierte Antiphon stamme aus einer
Zeit ohne Volkskommunion. Die Postcommunio sei zu kurz. Es
könne ein Psalm, ein Canticum oder ein Volkslied eingeschoben
werden, allerdings müsse in diesem Fall die Volkssprache erlaubt
werden. Man einigte sich auf eine Reihe von Wünschen, von denen
einige genannt werden. Es wäre zu begrüssen, wenn die
Schlussdoxologie des Kanons gesungen resp. mit vernehmbarer Stimme
gesprochen würde, wenn dabei die Kreuzzeichen - als stilisierte
Hinweise - wegfielen, wenn die Kniebeuge, wenn sie überhaupt
beibehalten wird, ihren Platz nach dem Amen fände. Es wäre zu
begrüssen, wenn das Confiteor wegfiele, wenn die Spendeformel
bei der allgemeinen Kommunion auf Corpus Christi beschränkt
Und während dieser Kommunion ein allgemeiner Gesang in der
Volkssprache x) eingeführt würde.

Zu dem erwähnten Confiteor hat sich J.A. Jungmann wie folgt
geäussert2). Für das Volk sei in der Messe kein Bussakt vorgesehen.
Der am Anfang der Messe stehende sei für den funktionierenden
Geistlichen bestimmt. Ein ritueller Bussakt der Gemeinde scheint
m der recht gestalteten Eucharistiefeier notwendig zu sein. Schon
die älteste Christenheit kannte ihn (vgl. Didache 14) wie das Mittelalter,

welche Übung sich in einigen Diözesen bis heute erhalten
habe - und zwar in der sogenannten «Offenen Schuld». Das
entspreche der Weisung des Caeremoniale episcoporum III 39. Darnach
folgt nach der Predigt das Confiteor und die Lossprechung. An einer
andern Stelle findet sich die interessante Notiz, dass im Mittelalter
diesem Bussakt zeitweise sakramentaler Charakter zugeschrieben
Worden sei3).

All diese Reformfragen behandelte P. J.Löw aus Rom auf der
österreichischen Theologenwoche in Linz 1953, worüber der HD
referiert 4). Er erklärt die Liturgie als reformbedürftig, da seit der

J) LJ 1953, S. 93 ff.
2) A.a.O. S. 297.
3) J.A. Jungmann: Das Eucharistische Hochgebet, 1954, S. 61.
4) A. a. O. 1954, S. 107 ff.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1955. 13



— 190 —

Errichtung der Ritenkongregation im Jahre 1588 eine Art
Erstarrung und Festigung der Liturgie eingetreten sei in dem Sinne,
dass sie sich nicht mehr entwickeln und frei entfalten konnte. Durch
das Tridentinum sei in der ganzen Kirche die Tendenz der
Uniformierung, der Vereinheitlichung, der Zentralisierung, der immer
festeren Bindung an Rom eingetreten. Höchst reformbedürftig sei

das Rubrikenwesen, der Festkalender, die Gebetsliturgie, Messe und
Sakramente. Der Referent führt Beispiele von Reformvorschlägen,
eigene und fremde, an, die z. T. mit schon erwähnten übereinstimmen,

z. T. sehr radikal klingen. So sei das Brevier für manchen
Priester «ein Kreuz geworden, ein ,Onus Breviarii'». Es sei

abzuschaffen, durch kürzere Gebetsformulare, Lesungen frommer
Betrachtungen der Hl. Schrift usw. zu ersetzen. Mit den Psalmen,
dreitausend alten Gebeten, sei heute nichts mehr anzufangen.
Für die Messe wird ein Grundschema mit verschiedenen Varianten
(Allein-, Gemeinschafts-, Klostermesse) vorgeschlagen. Die Liturgie
sei ausschliesslich Gottesverehrung. Vorbedingung aller Reformen
sei eine Reform der priesterlichen Lebensgestaltung. «Wir brauchen
eine Erlösung des Priesters, eine Freimachung für das Gebet, für
den Gottesdienst, für das Evangelium und für die Verkündigung,
für die Spendung der Sakramente.» Alle anderen Dinge wären
Hilfskräften zu überlassen. Die verschiedenen Amter sollen wieder

praktisch in den Dienst der Gemeinde gestellt werden, die
Ministranten sollen verschwinden, die Lesungen durch Lektoren
vorgetragen werden, nicht von Buben und Mädchen, das Diakonat soll
wieder als festes Amt hergestellt werden u. a. m.

Ein vielfach diskutiertes Thema der Liturgischen Erneuerung
ist die Einführung des Diakonates als festes Amt. Jetzt wird diese

erste Stufe des priesterlichen Standes als Durchgang zum Presbytérat

behandelt, eine andere Bedeutung kennt man im Abendland
nicht mehr. Als Gehilfen der Geistlichen und als Bindeglied
zwischen Priester und Gemeinde sollen Diakone wiederum berufen
werden - dabei denkt man an Verheiratete, die durch ihre Familie
mit den Gläubigen enge verbunden sind, sei es, dass sie ihre Tätigkeit

als Neben- oder als Hauptamt ausüben. Die Forderung ist
hauptsächlich aus Laienkroisen gestellt, aber allseitig aufgegriffen
worden. Eine ausgiebige Auseinandersetzung existiert darüber *)¦
Gewiss fehlt es in der Kirche nicht an reichen Organisationen mit

HD 1955, S. 45 ff.



— 191 —

tätigen Mitgliedern, die den Geistlichen auf clem Gebiete der
Caritas, aber auch in der Seelsorge, z. B. als Katecheten, hilfreich
beistehen. Allein bei dem Anwachsen der Pfarreien, bei dem Priestermangel,

der mehr und mehr zutage tritt, reichen diese Hilfskräfte
nicht aus. Diese Diakone werden nicht nur als Diener der Caritas
und Gehilfen in eigentlichen Seelsorge-, Familien-, Krankenbesuche
gedacht, sondern man denkt besonders auch an che liturgischen
Funktionen, die ihnen zukommen am Altar, als Vorbeter und
Interpreten in der Gemeinschaftsmesse, als schlichte Verkündigendes

Evangeliums, die den clem Volke verständlichen Ton oft besser
treffen als Prediger mit tief durchdachten Vorträgen, als Gehilfen
bei der Spendimg der Taufe, der Kommunion, vor allem aber auch
als Boten des Evangeliums in der Diaspora. Hier könnten sie die
zerstreuten Gläubigen sammeln, sie zu Gottesdiensten selbst mit
Austeilung der Kommunion zusammenrufen, wofür eine besondere
Liturgie geschaffen werden musste, und so den Boden für neue
Pfarreien vorbereiten. Im XVI.Heft «Liturgie und Mönchtum»
1955, S.35, findet sich eine feine Begründung dieses so wichtigem
Postulates aus dem Geiste der Liturgischen Erneuerung. «Der Dia-
konat ist ja die spezifisch dienende Form priesterlicher Existenz.
Wie der Priester lebt auch der Diakon aus der Kraft der Liturgie,
des heiligen Opfers.» Um nachzuweisen, wie der Diakonat segensreich

wirken könnte, weist der Verfasser P.J. Hennef auf die Praxis
der orthodoxen Kirche hin. «In der Ostkirche ist der Diakonat bis
heute nicht nur Durchgangsstufe zum Priestertum, sondern hat
seine Selbständigkeit bewahrt, d. h. wer Diakon werden will,
braucht keineswegs das Priestertum zu intendieren. Er kann lebens-

lang auf der Stufe des Diakons verbleiben. Seine Aufgabe ist
es, Mittler zu sein zwischen Priester und Volk J).» An dieser Stelle
Wird die Schilderung der Aufgabe des Diakons im Osten wiederholt,
die in einem frühern Heft ML steht: «Der Diakon ist des Volkes
Chorführer, beim Verkünden des Evangeliums, Gottes Keryx, bei
den Akklamationen aber ist er der heilige Künder und Mahner.
Orientalische Liturgiefeier ist wogende Bewegung, ein ständiger
Wechsel zwischen Priester, Diakon, Volk, Sängerchören und Lektor.
•Nicht nur der Sprache nach sind die Gebete, Hymnen und Lesungen,
Aufrufe, Segnungen und Akklamationen dem Volk leiblich
verständlich, sondern die Gebete werden durch die Ektenien der Dia-

') A. a. O. S. 38.



— 192 —

kone dem Volk noch geistig übertragen, nicht nur zur Sprache
seines Mundes, sondern auch seines Herzens gemacht. Die orientalische

Gemeinde empfindet daher die Liturgie als ihre, als des Volkes
Feier.» J. Hornef zieht aus der orthodoxen Aufgabe für seine Kirche
folgende Schlüsse : « Sollte der Diakon die Lösung unserer Schwierigkeiten

bringen können Sollte er nicht berufen sein, bei uns die

sprachliche Kluft zwischen Priester und Volk zu überwinden?
Wäre es nicht möglich, class der Diakon sich in der Muttersprache
an das Volk wendet und mit ihm im Wechsel in der Volkssprache
betet, während der Priester das heilige Opfer in lateinischer Sprache
feiert und so den universalen Charakter der Kirche betont Würde
das nicht zu einer Verlebendigung des Gottesdienstes, zu einer
unmittelbaren tätigen Anteilnahme des Volkes führen Wäre
nicht der Diakon für das gläubige Volk der ,geborene' Interpret
dessen, was der Priester vollzieht » Gewiss ein seltsamer

«Umweg», um zu einem Gemeindegottesdienst zu gelangen. Er könnte
immerhin dazu führen, dass früher oder später der direkte Weg
verlangt wird.

Überprüft man schliesslich alle Wünsche, Anregungen und

Postulate, die die Liturgische Bewegung zeitigt, so dreht sich alles

um die Einführung der Landessprache. Sie allein macht es möglich,
die Gläubigen in den tiefen Sinn der Liturgie einzuführen, sie hat
aber auch eine Reform der Liturgie selbst zur Voraussetzung. -
Im übrigen können wir Altkatholiken die liturgische Bewegung
mit Freude und Genugtuung ,verfolgen. Was unsere Väter
angestrebt und zur Liturgiereform gesagt und geleistet haben, wiederholt

sich hier, so dass wir bei der Lektüre all der Anregungen und
Wünsche oft unter dem Eindruck stehen, als hörten wir sie reden
und reformieren.

Bern Adolf Küry


	Zur liturgischen Bewegung der römischkatholischen Kirche im deutschen Sprachgebiet

