
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 45 (1955)

Heft: 2

Artikel: Das Buss-Sakrament

Autor: Küry, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404322

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404322
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 87

Das Buss-Sakrament

Zusammenfassender Bericht
vorgelegt der 3. Studientagung alt-katholischer Theologen

in Solothurn, 4.-10. Oktober 1954

Als an der ersten internationalen Studienwoche in Amersfoort
im Sommer 1950 altkatholische Theologen sich erstmals gemeinsam
über das Buss-Sakrament aussprachen, zeigte es sich sehr bald, dass
sowohl in bezug auf die theologische Begründung wie auf die
Verwaltung des Buss-Sakramentes in den verschiedenen altkatholischen
Kirchen nicht nur beachtliche Unterschiede, sondern auch -
eingestanden oder uneingestanden - ernsthafte Bedenken und nicht zu
verkennende Verlegenheiten und Unsicherheiten bestanden. Nachdem

man dann (in Ausführung eines an der zweiten Studientagung
in Bonn im Sommer 1951 gefassten Beschlusses) daran ging, an den
Pastoralkonferenzen der einzelnen Landeskirchen das Problem des

Buss-Sakramentes neu zu studieren und die Ergebnisse der
geleisteten Vorarbeit dem Münchner Kongress im Herbst 1953

vorgelegt wurden, wurde es erst recht offenkundig, wie ungeheuer
weitschichtig und kompliziert die ganze uns beschäftigende Frage ist.
Ein abschliessendes oder richtunggebendes Wort zu finden, erwies
sich als unmöglich.

Sie werden darum auch von mir heute dieses abschliessende und
richtunggebende Wort nicht erwarten können. Ich sehe meine
Aufgabe vielmehr darin, ein zusammenfassendes Wort zu finden in dem
Sinne, dass ich zwar nicht einfach ein Resumé dessen gebe, was seit
Amersfoort bis München in dieser Sache erarbeitet worden ist,
sondern aus den Referaten und Diskussionsvoten das herausgreife und
weiterzuführen versuche, was mir für eine Vertiefung und, wenn
nötig, Revision unserer bisherigen Positionen wichtig und
bedeutungsvoll erscheint. Auf der Grundlage dieses zusammenfassenden
Berichtes sollen dann die vorliegenden «Schlussfolgerungen»
diskutiert und womöglich einige Richtünien im Sinne von Empfehlungen

für die Zukunft ausgearbeitet werden. Bei dieser Arbeit werden

wir uns aber von vornherein dessen bewusst bleiben müssen,
dass es nicht darum gehen kann, für unser Problem eine «Lösung»
zu finden, die theoretisch keiner Revision mehr bedürftig wäre und
die in der Praxis unfehlbar wirken musste. Solche Lösungen gibt
es in der Theologie und in der Kirche überhaupt nicht. Andrerseits



— 88 —

werden wir uns aber, wenn es uns trotz ernsthaftester Bemühung
nicht gegeben sein sollte, in dieser Sache richtig zu reden und zu
handeln, dessen getrösten dürfen, dass von Gott her trotzdem je
und je das Richtige geschieht.

In dieser doppelten Bescheidung treten wir an unsere Aufgabe
heran und handeln übersichtshalber die einzelnen Probleme in der

Reihenfolge ab, die auch der Münchner Studientagung zugrunde
lag1).

A. Busse und Buss-Sakrament im Neuen Testament

I. Die Busse

1. Die grundlegende metanoia

Sollen die auf die Busse bezüglichen Stellen des Neuen
Testamentes sachgemäss interpretiert werden, so müssen sie, wie A. Gilg
betont, «in das Licht des ganzen neutestamentlichen Kerygmas
gerückt werden». Richtunggebend hat uns dabei der Begriff der
metanoia zu sein. Dieser aus der vorcxilischen Prophétie herzu-

l) Vorliegendem Bericht liegen folgende Referate, Diskussionsvoten und
Zuschriften zugrunde :

Pfarrer L.Affolter-Solothurn: Metanoia und Buss-Disziplin.
Prof. Dr. A.E. Rüthy-Bern: Die Einsetzung des Buss-Sakramentes.
Pfarrer K. Stalder-Born : Bericht über die Diskussion der schweizerischen

christkatholischen Pastoralkonferenz vom 27. Oktober 1952 zu den ob-
genannten Vorträgen.

Pfarrer K. Staldcr-Bern : Thesen zur Frage nach der neutestamentlichen und
christkatholischen Lehre von einer Institution zur Sündenvergebung.

Pfarrer K. Stalder-Bern : Bericht über die Diskussion der schweizerischen
christkatholischen Pastoralkonferenz vom I .Juni 1953 zu den obgenannten
Thesen.

Prof. Dr. A. Gilg-Bem: Einige Bemerkungen als Beitrag zur Diskussion über
die Busse.

Prof. Dr. E. Gaugler-Bern : Kollegschriften zu den neutestamentlichen Grund-
steilen über die Busse, insbesondere» zu Jak. 5 und Hebr. 6.

Pfarrer K. Stalder-Bern : Bericht über die Theologentagung am 1. und 2.
September 1953 anlässlich des 10.internationalen Altkatholikenkongresses in
München, IKZ Jg. 1954, Heft 1.

Von den an der Theologentagung in München gehaltenen Referaten sind
im Druck erschienen:
Prof. W. Winogradow-München: Die orthodoxe Lehre und Praxis des Buss-

Sakramentes, IKZ Jg. 1954, Heft 3.

Prof. Dr. A. E. Rüthy-Bern: Zur neutestamentlichen Begründung des Buss-
Sakramentes, IKZ Jg. 1954, Heft 4.

Forner lagen mir im Manuskript vor:
Pfarrer J. Schniertshauer-München : Das Buss-Sakrament.
Prof. Dr. W. Küppers-Bonn: Das Buss-Sakrament als Problem dor Dogmatik.
Prof. B.A. van Kleef-Hilversum: Die Busse (Diskussionsvotum).



— 89 —

leitende Begriff der metanoia meint, wie L. Affolter zeigt, nicht
bloss die Abkehr von einzelnen Sünden und Gesetzesübertretungen,
sondern die Umkehr im Sinne des alttestamentlichen «schub»: die
existentielle Umkehr des ganzen, von Gott abgefallenen Menschen
und Volkes in die ursprüngliche Person- und Lebensgemeinschaft
mit Gott. Bei Johannes dem Täufer empfängt der prophetische Ruf
zur Umkehr einen erhöhten Gerichts- und Entscheidungsernst durch
die Ankündigung des nahe bevorstehenden Anbruchs der
Gottesherrschaft. Radikalisiert und endgültig überboten wird dieser Ruf
durch Jesus Christus, in dessen Person und Werk die angekündigte
Gottesherrschaft bereits gegenwärtig, der neue Aeon angebrochen,
die Heilszcit ihren Anfang genommen hat. Jesu Bussruf ist darum
zugleich Evangelium, Frohbotschaft von der bereits angebrochenen
Gnadenzeit. «Die Zeit ist erfüllt. Die Gottesherrschaft ist
herbeigekommen. Kehret um und glaubet an das Evangelium !» (Mc. 1, 15).
Die von Jesus geforderte Umkehr ist nicht Bedingung zum Eintritt
ins Reich, sondern umgekehrt Folge und Wirkung der Botschaft
vom Reich und ist, wie die Aufnahme ins Reich, ganz Gottes Gabe,
die den Menschen zugleich in die letzte Entscheidung stellt, an der
er mit seinem ganzen verantwortlichen Person-Sein beteiligt ist. So

sind Umkehr und Glaube, beide, ganz Gottes Gabe und ganz des

Menschen Tat, und sie sind es in der Abhängigkeit vom Kommen
des Reichs. Darum gilt: wer umkehrt und an das Evangelium
glaubt, der hat Anteil am kommenden Reich, wer nicht umkehrt
und nicht glaubt, oder wer nach seiner Umkehr wieder von Gott
abfällt, für den gibt es keine Rettung mehr (Hebr. 6, 4). Die mit
der metanoia gemeinte Glaubensentscheidung und Umkehr hat den
Charakter strenger Einmaligkeit, sie ist grundlegend und unwieder-
holbar. Ihr sakramentales Zeichen ist die Taufe.

2. Die Vergebung

Was die grundlegende metanoia bedeutet, wird aber, wie Stalder

bemerkt, erst klar, wenn die hinter ihr stehende Botschaft von
der göttlichen Vergebung in ihrer ganzen Tragweite richtig
verstanden wird. Die Vergebung ist recht eigentlich der tragende Grund
der metanoia.

Die Vergebung ') ist nicht einfach der Ausfluss einer Eigenschaft

Gottes, seiner Liebe und Barmherzigkeit, die als solche jeder-

x) Vgl. R. Bultmann, THWB, Bd.I, S.509.



— 90 —

zeit aus seinem Wesen erschlossen werden könnte, sondern sie ist
eine einmalige Tat Gottes, die nur als reines Wunder
entgegengenommen werden kann, und zwar nur von Menschen, die das über
sie ergehende Urteil auf schuldig restlos bejahen. Die Vergebung
Gottes setzt sein Gericht über den Menschen voraus. Die alles

tragende Gerichts- und Vergebungstat Gottes aber ist erfolgt im
Kreuzestod und in der Auferweckung Jesu, die in ihrer Einheit ein

eschatologisches Einbruchsereignis in diese Zeit hinein sind, das als

solches seine Erfüllung erst in der Parusie finden wird.
Dementsprechend ist die Vergebung, die dem Gläubigen durch Christus
zuteil wird, selbst ein eschatologisches Ereignis in dem doppelten
Sinne, dass auf Grund der geschehenen Heilstat Christi dem
Menschen, der umkehrt und glaubt, die Sünde jetzt schon, in dieser
Zeit ein für allemal vergeben wird und dass ihm, wenn er wieder
neu sündigt, die Vergebung für die endzeitliche Zukunft zugesichert
wird, so dass er darauf vertrauen darf, von seinen Sünden im
Endgericht endgültig losgesprochen zu werden. Da aber die Sünde dem
Menschen nicht nur von aussen anhaftet, sondern seine ganze
geschichtliche Existenz bestimmt, so kann und darf die Vergebung
nicht bloss - und das festzuhalten ist besonders wichtig - forensisch
als Straferlass für vergangene Sünden (allerdings auch nicht als

Straferlass für zukünftige Sünden) verstanden werden, sondern sie

ist ein «neuschöpferischer Akt Gottes, mit dem die Zukunft des

neuen Menschen anhebt und zugesichert wird» (E. Gaugier). Das
aber bedeutet, dass auch der neue Mensch, dem einmal (in der
Taufe) vergeben worden ist, nicht leben kann ohne die ständig
erneuerte Vergebung Gottes, die - als jener neuschöpferische Akt -
den einmal Geretteten, auf den Tag der Parusie hin, im neuen Sein
erhält.

Damit kommen wir zu einem Punkt, dem - wie wir meinen -
in unseren bisherigen Studien zu wenig Beachtung geschenkt worden

ist, der aber zum richtigen Verständnis des Problems des Buss-
Sakramentes von grundlegender Wichtigkeit ist.

3. Die Glaubensbusse

Es darf nämlich nicht übersehen werden, dass es im Neuen
Testament neben und in Verbindung mit dem «primären» Begriff
der metanoia - wie wir die einmalige Umkehr am Anfang bezeichnen
können - noch einen sekundären Begriff der metanoia gibt, sofern
nämlich die metanoia nicht nur die einmalige Umkehr, nicht nur



— 91 —

den heilsgeschichtlichen Wendepunkt, sondern zugleich den Heils-

weg bezeichnet, der von diesem Punkt an beschritten werden muss1).
Auf diesem ììeilsweg geht es darum, dass der Mensch, der in der
primären metanoia die Vergebung ein für allemal empfangen hat,
die Sünden, die er wieder begeht, sich immer neu vergeben lässt und
so die Bewegung, die mit der grundlegenden metanoia ihren
Anfang genommen hat, stets wieder aufnimmt, sie nicht in sich
erstarren, in sich totlaufen lässt. Das kann aber nur geschehen durch
immer wieder neue Umkehr im Glauben, die zwar nicht mehr die
einmalige und unwieclerholbare des Anfangs, aber ebenso total und
radikal ist wie jene und die den Sinn einer ständigen Rückkehr zum
Ausgangspunkt hat. Wir nennen sie die Glaubensbusse. Für diese
Glaubensbusse ist es charakteristisch, dass sie nicht nur hin und
wieder, bei besonders offenkundigen Verfehlungen, sondern täglich,
das ganze Leben hindurch sich vollzieht, ja recht eigentlich das
Leben des Christen ausfüllt. «Das Leben des Christen ist eine
Poenitentia vom Anfang bis zum Ende» (van Kleef). Aber eben,
diese tägliche Glaubensbusse, diese ständige «mortificatio» und
«vivificatio», diese von Gott gewirkte und vom Menschen

vollzogene Umkehr im Glauben ist zu unterscheiden von der einmaligen
Vergebung und Umkehr zum Glauben am Anfang, so wio die
Heiligung als der Weg, den der Gerechtfertigte zu gehen hat, zu
unterscheiden ist von der einmaligen Rechtfertigung in der Taufe und
im Endgericht. Zwar wird im Neuen Testament für die hier gemeinte
Sache nicht immer der Ausdruck «metanoia» gebraucht - so wenig
übrigens, wie für die primäre metanoia. Aber was gemeint ist, liegt
klar zutage und kann in paulinischer Terminologie so formuliert
werden: durch die Taufe und die grundlegende Umkehr sind die
Gläubigen für die Sünde tot und leben in Christus Jesus - das ist
geschehen, das ist der einmalige Ausgangspunkt ; nun aber folgt der
Weg: «erachtet euch als solche, die der Sünde gestorben sind und
leben» (Röm.6, 11): logizesthe. In diesem logizesthai vollzieht sich
die Glaubensbusse, die, wie die primäre metanoia, ganz Gottes
Werk und ganz des Menschen Tat ist.

4. Das tertium genus poenitentiae

In welchen Gestalten aber vollzieht sich die Glaubensbusse
konkret im Leben des Christen Im wesentlichen in drei Gestalten :

erstens und vor allem im persönlichen Gebet, im besonderen, wie

~l) Vgl. J.Behm, THWB, Bd.IV, S. 994 ff.



— 92 —

schon Augustin betont, in der 5. Vater-Unser-Bitte, die, wenn sie

wirklich Gebet ist, immer auch den Charakter einer Beichte, einer
Alleinbeichte vor Gott hat. Die Glaubensbusse vollzieht sich aber
zweitens auch in der Gemeinschaft mit den Brüdern, im gemeinsamen

Bussgebet der Gemeinde, insbesondere im gegenseitigen
Sündenbekenntnis und fürbittenden Einstehen der Brüder
füreinander (Jak. 5,16). Endlich aber, an der äussersten Grenze gleichsam

und zugleich im engsten Zusammenhang mit der zweiten
Gestalt kann die Glaubensbusse sich auch vollziehen durch die
Unterwerfung unter die Binde- und Lösegewalt, wie sie nach Mt. 18,18
den Aposteln, beziehungsweise der Gemeinde übergeben worden ist.
Wir meinen also : wenn Mt. 18 und Parallelstellen eine am einzelnen

Sünder zu vollziehende Binde- und Lösegewalt meinen und auf
irgendeine Form der «Privatbusse» zu beziehen sind, so darf dieses

tertium genus poenitentiae niemals - wie es in der Exegese und in
der Dogmatik fast durchwegs geschieht - von der Glaubensbusse
der Gemeinde losgerissen werden. Die Glaubensbusse ist vielmehr -
wie die primäre Busse - die Grundvoraussetzung eines wie immer
zu verstehenden «privaten» Ißuss-Sakramentes und bleibt diesem

auf alle Fälle übergeordnet. Das ist unseres Erachtens der richtige
Kern der Anschauung Bischof Herzogs, wonach die allgemeine Buss-

andacht der Gemeinde die Urform des Buss-Sakramentes ist. Übersehen

ist nur, dass der Glaubensbusse der Gemeinde nicht in der
Weise sakramentaler Charakter zugesprochen werden kann, wie
allenfalls der Privatbusse, die als tertium genus poenitentiae von der
Glaubensbusse deutlich unterschieden und von ihr abzuheben ist.

Inwiefern aber ist die Privatbusse von der Glaubensbusse der
Gemeinde zu unterscheiden? Darauf ist vorläufig zu antworten:
wenn es so ist, class die Glaubensbusse gegenüber der grundlegenden
metanoia als dem heilsgeschichtlichen Anfang, den Heilsweg
bezeichnet, so kann dieser Weg, sofern die Glaubensbusse immer auch
Sache des Menschen ist, jederzeit verlassen werden. Es kann mit
andern Worten die Glaubensbusse aufgegeben und damit die

Bewegung, che mit der grundlegenden metanoia begonnen, zum
Stillstand gebracht und diese selbst, die sogenannte Taufgnade in Frage
gestellt werden. Das ist aber dann der Fall, wenn der Einzelne
nach dem Urteil des eigenen Cewissens oder nach dem der Gemeinde
sich einer so sclrweren Sünde schuldig gemacht hat, dass ihm selbst
oder der an seiner Sünde Ärgernis nehmenden Gemeindo die
Glaubensbusse verunmöglicht oder unerträglich erschwert wird. In die,-



— 93 —

sem Falle, besonders dann, wenn die brüderliche Ermahnung und
Zurechtweisung (Mt. 18, 15 ff.) fruchtlos blieb, tritt das tertium
genus poenitentiae in Kraft, hat die Unterstellung unter die Binde-
und Lösegewalt zu erfolgen, und zwar in dem Sinne, dass der
einzelne Sünder durch die Gemeinde und ihre Amtsträger unter
Androhung der Möglichkeit des Bannes vor eine letzte Entscheidung
gestellt wird, vor die Entscheidung nämlich, noch einmal zurückzukehren

und sich die Sünde reumütig vergeben zu lassen. Der Sinn
und der tragende Grund auch dieses tertium genus poenitentiae ist,
wie bei der Taufe und der Glaubensbusse, die eine Vergebung Christi,
die aber hier, in diesem äussersten Fall, um den drohenden Abfall
zu verhüten, nur zugesichert wird in Verbindung mit der
Androhung der Auslieferung ans Gericht.

Doch greifen wir nicht vor. Dass das tertium genus poenitentiae
grundsätzlich so zu verstehen ist, ergibt sich erst aus den
neutestamentlichen Grundstellen, die in der kirchlichen Tradition als
Beweisstellen für die «Einsetzung» des Buss-Sakramentes gelten.

II. Das Buss-Sakrament
1. Die Einsetzung

Rüthy hat in seinem Referatl) die Exegese Bischof Herzogs,
die in den schweizerischen, deutschen und österreichischen
Katechismus übergegangen ist, einer eingehenden Kritik unterzogen und
ist dabei zu einer Reihe von Antithesen gekommen, von denen wir
nur die wichtigsten herausgreifen.

a) zu Joh.20, 21

Ed. Herzog erklärt Joh. 20, 21 ff. unter Hinweis auf die Parallelstellen

Mt.28, Lk.24 und Mk. 16 aus der Missions-Situation heraus

und bezieht die den Jüngern gegebene Vollmacht der Sündenvergebung

auf die Verkündigung des Evangeliums und die Taufe, nicht
aber auf die (Privat)-Busse.

Rüthy lehnt diese Erklärung ab mit dem Hinweis darauf, dass

sie der Gegensätzlichkeit des Wortes vom Sündenerlassen und
-behalten, vor allem aber dem Behalten selbst, das den Jüngern als

eine von ihnen aktiv auszuübende Tätigkeit zugesprochen wird,
nicht gerecht wird. Das Wort nötigt vielmehr dazu, eine Situation

vorauszusetzen, in der die Apostel im Einzelfalle von ihrer
Vollmacht Gebrauch machen und das ist die Gemeindesituation.

') IKZ Jg. 1954, Heft 4, S. 218 ff.



— 94 —

b) zu Mt.l8, 18

Ed. Herzog beruft sich für die Einsetzung des Buss-Sakramentes
ausschliesslich auf Mt. 18,18 und erklärt, nur hier sei von der Binde-
und Lösegewalt im Sinne einer am Einzelnen auszuübenden
Disziplinargewalt die Rede, und diese werde hier der Gemeinde
übertragen, die ebenfalls nur hier als organisierte Körperschaft vorausgesetzt

sei. Die Gemeinde aber übt diese Gewalt aus, wie unter
Herbeiziehung der folgenden Verse (19, 20) erklärt wird, durch ihre
Fürbitte, der die Verheissung der Erhörung durch den in der
Gemeinde gegenwärtigen Christus gegeben sei.

Rüthy lehnt diese Herbeiziehung der Verse 19 und 20 zur
Erklärung der Binde- und Lösegewalt ab, da diese allgemein vom
Bittgebet handeln und mit dem Vorigen in keinem Zusammenhang
stehen. Zudem sei die Binde- und Lösegewalt nicht der Gemeinde,
sondern den Aposteln übertragen, und diese habe grundsätzlich
denselben Sinn wie Joh. 20.

c) zu Mt.lß, 19

Ed. Herzog bezieht die hier erwähnte Binde- und Lösegewalt,
anders als Mt. 18, auf clie apostolische Verkündigung, Rüthy, wie
Mt. 18 auf die Disziplinargewalt. Der einzige Unterschied sei, dass

sie hier nicht allen Aposteln, sondern dem Ur-Apostel allein
übertragen werde.

d) zu Jak. 5, 16

Ed. Herzog sieht in diesem Apostelwort eine Belegstelle für die

Einsetzung des Buss-Sakramentes in der Form unserer allgemeinen
Bussandacht. Rüthy bestreitet diese Möglichkeit, da hier nur von
einem gegenseitigen Sündenbekenntnis und einem fürbittenden
Füreinander-Einstehen der Brüder clie Rede ist, nicht aber von der

Ausübung der Binde- und Lösegewalt mit Absolution und
Exkommunikation

Die Gegensätzlichkeit der beiden Anschauungen tritt wohl am
deutlichsten zutage an der verschiedenen Interpretation von
Joh. 20, 21 ff., der wir uns darum vorerst zuzuwenden haben.

Rüthy ist zunächst ohne weiteres zuzugeben, dass jenes aktive
Behalten der Sünden in Joh. 20, 23 es uns verbietet, die Möglichkeit

einfach auszuschliessen, dass hier ein Erlassen und Behalten
der Sünden in dem spezifischen Sinne einer wie immer zu verstehenden,

am Einzelnen zu vollziehenden Privatbusse gemeint sein kann.
Andrerseits aber scheint es uns unmöglich zu sein, mit wirklich



— 95 —

durchschlagenden Argumenten zu bestreiten, dass Joh. 20 die
missionarische Situation vorausgesetzt wird und dass also doch an die

Verkündigung des Evangeliums und vielleicht auch an die Taufe,
jedenfalls an die grundlegende Umkehr der noch zu Bekehrenden
gedacht ist.

Ist aber der aus dieser Antithese sich ergebende Widerspruch
wirklich unlösbar % Wir meinen, dass das nicht der Fall sein muss,
wenn wir mit Ed. Herzog die Stelle auf die Verkündigung in Predigt
und Taufe beziehen, aber gleichzeitig mit Stalder betonen : die
Verkündigung ist im Neuen Testament nicht bloss die Mitteilung eines
Lehrwortes über Gott, sondern sie ist das Selbstwort Gottes im
Vollzug des menschlichen Zeugnisses. Verkündigung ist das sich
selbst Hörbarmachen der Wahrheit, die er, der Herr, selber ist, und
die das, was sie sagt, immer auch wirkt1). Und eben darum ereignet
sich in der Verkündigung immer schon Gnade und Gericht,
Freispruch und Bindung, Erlassen und Behalten der Sünden, und zwar
in einer Weise, die bereits von jedem Einzelnen, der von der
Verkündigung erreicht wird, die Entscheidung des Glaubens fordert.
Wird aber Joh. 20, 23 von diesem vertieften und zugleich umfassenden,

die Gemeinde und den Einzelnen umgreifenden Begriff der

Verkündigung her interpretiert - wobei Verkündigung neutesta-
mentlich immer beides in sich schliesst, Verkündigung durch Wort
und Tat, durch Predigt und Sakrament -, dann ist nicht einzusehen,

warum Joh. 20, 23 nicht von beiden Gestalten der Sündenvergebung
verstanden werden kann, von der Sündenvergebung in der
grundlegenden Verkündigung und Taufe und von der Sündenvergebung
in einem besonderen Akt am Einzelnen im Sinne des tertium genus
poenitentiae. Diese Möglichkeit ist um so weniger auszuschliessen,
als es Joh. 20 und Parallelen nicht nur um die anfängliche Sammlung

der messianischen Gemeinde, sondern auch um ihre Erhaltung
bis auf den Tag der Parusie geht. Diese Erhaltung der Gemeinde
aber erfolgt durch die fortdauernde Verkündigung und die durch
sie immer wieder neu geforderte Glaubensentscheidung der Ge-

meindeglicder und im Fall des drohenden Abfalls durch den
Gebrauch der besonderen Vollmacht, Einzelnen die Sünden zu behalten
oder zu erlassen, die - und darin ist Rüthy recht zu geben - mit
jener aktiven Form des Auftrages allein gemeint sein kann.

Deutlich wird das aber Joh. 20, 23 nicht gesagt, was, wie
Erzbischof Rinkel bemerkt, damit zusammenhängen kann, dass Johan-

l) H.Vogel: Gott in Christo, Dogmatik, Berlin 1951, S.885.



— 96 —

nes überhaupt von den Sakramenten, wie im Kap. 6 vom Abendmahl,

so auch hier von der Privatbusse, nur indirekt spricht.
Deutlicher ist von dieser Vollmacht die Rede in Mt. 18.

Mt. 18, 18 wird den Jüngern und der Gemeinde in sehr
feierlicher Form («wrahrlich, ich sage euch»), die den göttlichen Auftrag
unterstreicht, die aus der Synagoge bekannte Disziplinargewalt des

Bann-Verhängens und Aufhebens übergeben mit der weittragenden
Zusicherung : « Was ihr auf Erden binden werdet, das wird auch im
Himmel gebunden sein, und was ihr auf Erden lösen werdet, das
soll auch im Himmel gelöst sein.» Es gibt meines Erachtens keine
ernsthafte Möglichkeit, die Interpretation Rüthys abzuschwächen,
wonach hier tatsächlich gesagt ist: Gott bindet sich an den
Entscheid der ecclesia, wie er sich im Sakrament an das blandem, der
Kirche bindet, und zwar bindet er sich an einen Entscheid, von dem
konkret ein ganz bestimmter Sünder betroffen wird. Selbst dann,
wenn «Binden und Lösen» nicht einfach identisch sein sollte mit
dem Behalten und Erlassen der Sünden in Joh. 20, 23 - eine
Möglichkeit, die durchaus offen bleiben kann -, muss doch gesagt werden,

dass das hier gemeinte Lösen in Analogie steht zum Sakrament,
ihm gleichwertig ist, während das Binden mehr die disziplinare Seite
des Vorgangs bezeichnet.

In Ergänzung des von Rüthy Dargelegten musste unseres
Erachtens noch beigefügt werden, dass die hier gemeinte Disziplinargewalt

keine blosse Disziplinargewalt ist, sondern auch sie ist ein
Ausfluss der Verkündigungsgewalt. Das ergibt sich gerade aus der
rabbinischen Herkunft des Wortes, da die Rabbiner die Disziplinargewalt

nur ausübten als die verordneten Ausleger der Thora, die
sie in ihrer Mitte hatten, so wie die christliche Gemeinde nach
Mt. 18, 20 Christus in ihrer Mitte hat. So muss doch wohl Mt. 18,18
und noch deutlicher Mt. 16, 19 vorausgesetzt werden, dass Christus
den Jüngern primär die Lehrautorität, den Auftrag zur Verkündigung

und erst im Zusammenhang damit auch die Disziplinargewalt

übergibt.
Überblicken wir von diesen Voraussetzungen aus die drei

Grundstellen, so kann zusammenfassend so formuliert werden:
Joh. 20 ist gegenüber Mt. 18 das umfassendere Wort, und zwar
darin, class es primär die grundlegende metanoia in Verkündigung
und Taufe, sehr wahrscheinlich aber darüber hinaus noch einen
besonderen, am Einzelnen zu vollziehenden Akt des ßehaltens und
Erlassens der Sünden meint. Mt. 18 hingegen ist deutlich an eine



— 97 —

am Einzelnen innerhalb der bereits bestehenden Gemeinde zu
vollziehende Handlung gedacht, die als solche zwei Seiten, eine mehr
sakramentale (im Lösen) und eine mehr disziplinare (im Binden)
hat, während die Verkündigungsvollmacht (Lehrautorität) in der
Terminologie zwar vorausgesetzt ist, aber als solche nicht in
Erscheinung tritt. Mt. 16 nimmt eine mittlere Stellung ein, indem
dort - wie immer das Wort von der Schlüsselgewalt auszulegen
ist - sehr viel mehr an die Lehrverkündigung gedacht zu sein
scheint. Von da aus wäre die Frage nach der Einsetzung des Buss-
Sakramentes so zu beantworten: Joh.20 ist das Buss-Sakrament
implicit, Mt. 18 explicit eingesetzt, während Mt. 16 durch seine

Mittelstellung mehr die Bedeutung einer indirekten Bestätigung der
beiden anderen Einsetzungsworte hat.

Wenn wir die Frage nach der Sakramentalität der Busse
vorläufig auch noch offen lassen müssen, so kann doch auf Grund der
einschlägigen Stellen mit Bestimmtheit gesagt werden: Christus
hat ein tertius genus poenitentiae gewollt; und zwar kann das

gesagt werden auf Grund folgender drei Tatsachen:
1. Christus übergibt den Seinen die Binde- und Lösegewalt,

die als solche von der allgemeinen Verkündigungsgewalt verschieden

ist.
2. Diese Vollmacht ist Entscheidungsvollmacht, an deren Urteil

sich Gott ausdrücklich bindet und die eine sakramentale und
disziplinare Seite hat.

3. Diese Vollmacht ist nur auszuüben im äussersten Fall.

Diese Sätze gilt es im folgenden zu entfalten.

2. Die Vollmacht

Es kann kein Zweifel darüber bestehen, dass nach allen drei
Stellen die Vollmacht zum Binden und Lösen, zum Erlassen und
Behalten der Sünden von dem, der allein Sünden vergeben kann,
weitergegeben, delegiert wird. Sie ist übertragene, abgeleitete
Vollmacht, aber sie ist deswegen nicht weniger Vollmacht, mandatum
und munus in einem. Ob diese Vollmacht delegiert wird an den

Urapostel allein (Mt. 16) oder an alle Apostel (Joh. 20, Mt. 18) oder an
die Gemeinde, wie Mt. 18 ebenfalls ausgelegt werden kann, ist für
unseren Zusammenhang nicht wichtig. Zum letzteren Punkt sei

bloss bemerkt, dass Apostel und Gemeinde in letzter Sicht einander

nicht entgegenzustellen sind, sondern dort jedenfalls, wo sie beide

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1955. 7



— 98 —

als Empfänger der Vollmacht vor ihrem Herrn stehen, für einander
stehen: die Apostel sind in nuce die Gemeinde, wie die Gemeinde
nicht ohne das apostolische Amt ist. Die Vollmacht ist potestas
clavium a Christo ecclesiae delegata in apostolis. Gerade darin aber
ist und bleibt sie übertragene, abgeleitete Vollmacht.

Das zeigt sich auch darin, dass der Akt der Übertragung durch
Jesus nicht direkt, geradlinig-horizontal, sondern gebrochen-vertikal

erfolgt. Jesus überträgt den Jüngern die Vollmacht erst in dem

Augenblick, wo sie sich ihm (Mt. 16) als dem Messias und Sohne
Gottes unterwerfen, oder wo sie, wie Joh. 20, noch unter dem
Eindruck der Golgatha-Katastrophe stehend, vom Auferstandenen den

heiligen Geist entgegennehmen, ohne den sie ihren Auftrag nicht
erfüllen können. Die Vollmacht wird den Jüngern gegeben, wo sie

ihm als dem alleinigen Herrn in Ohnmacht gegenüberstehen. Sie,
und in ihrer Nachfolge die Kirche und ihre Diener, können von ihr
nur Gebrauch machen in der totalen Abhängigkeit vom Herrn. Nur
in dieser Abhängigkeit vom Auftrag und Vollmacht gebenden Herrn
kann der von A. Gilg mit Recht monierte « Vorbehalt der Freiheit
der Gnade Gottes» zur Geltung kommen, der aber dann nicht
bedeuten kann: von dieser Vollmacht kann Gebrauch gemacht werden,

wenn es Gott gefällt, sondern weil es Gott so gefällt.
Wenn sich nun aber ergeben hat, dass die Binde- und

Lösegewalt von der allgemeinen Verkündigungsvollmacht zu
unterscheiden ist, so heisst das nicht, dass sie von ihr zu trennen ist. Im
Gegenteil, wenn unsere Erklärung von Joh. 20 und Mt. 18 richtig
ist, kann die Binde- und Lösegewalt nur begründet sein in der
umfassenderen Verkündigungsvollmacht und ist nicht eine besondere
Gewalt in dem Sinne, dass sie oberhalb oder ausserhalb der
Verkündigungsvollmacht zu suchen wäre. Sie ist ein Ausfluss und eine

Teilfunktion dieser Verkündigungsvollmacht und nur indem diese

ausgeübt wird und durch sie Freispruch und Bindung erfolgt, kann
sie auch durch einen besonderen Akt am Einzelnen vollzogen werden.

In diesem Sinne hat Stalder recht, wenn er sagt, dass das
Erlassen und Behalten der Sünden nicht in einer besonderen,
rechtlichen Beamtenkompetenz begründet sei, sondern allein in der
Macht des göttlichen Wortes. Beizufügen wäre allerdings, dass diese

Macht des göttlichen Wortes nicht unmittelbar wirkt, sondern
immer nur durch Vermittlung eines menschlich-kirchlichen Zeugen-
dienstes, zu dem es aber eben jene Bevollmächtigung durch den
Herrn selbst braucht, und zweitens, dass diese Macht des göttlichen



— 99 —

Wortes in ihrer kirchlichen Repräsentation und Vermittlung Wort
und Sakrament umschliesst. In diesem Sinne ist «das ganze kirchliche

Handeln Gottes Wort» (Erzbischof Rinkel).
Schwieriger und auf Grund der drei Stellen allein nicht zu be-

antworten ist die Frage, ob und in welchem Sinn die Binde- und
Lösegewalt von den Aposteln auf bestimmte kirchliche Amtsträger
übergegangen ist und ob sie nur von ihnen ausgeübt werden kann.
Da wir hier nicht das ganze Problem des kirchlichen Amtes aufrollen
können, begnügen wir uns mit der Feststellung : Wenn der allgemeine

Verkündigungsauftrag und die dazugehörige Vollmacht von den

Aposteln an bestimmte kirchliche Amtsträger weitergegeben worden
ist - und wir meinen, dass das der Fall war -, dann ist ihnen damit
auch die besondere Binde- und Lösegewalt übergeben worden, die
sie, wie jene, im Gegenüber zur Gemeinde und zugleich als deren

Organe auszuüben haben. Deswegen ist aber die Möglichkeit nicht
von vornherein auszuschliessen, dass in besonderen Fällen die Binde-
und Lösegewalt auch von Laien ausgeübt werden kann (mit noch

grösserem Recht als die Taufe in Notfällen von Laien gespendet
werden kann). Und das ist tatsächlich in der Ostkirche und in der
abendländischen Kirche bis ins dreizehnte Jahrhundert hinein
geschehen. Legitimerweise können aber Laien die Binde- und
Lösegewalt auch nur verwalten in Ausübung ihres Verkündigungsauftrages,

der ihnen mit ihrem allgemeinen Priestertum gegeben ist.
Das ist auch in den ausserordentlichen Fällen so, in denen, wie das

von 0. Gilg angeführte Beispiel des älteren Blumhardt zeigt, die

Lossprechung unmittelbar in der Kraft des Heiligen Geistes erfolgt.

3. Vergebung und Gemeindezucht

Rüthy und mit ihm Stalder betonen stark, dass die beiden
Seiten der Binde- und Lösegewalt, die disziplinare und die
sakramentale, deutlich zu unterscheiden und nicht miteinander zu
vermischen sind. Gewiss, aber sie sind auch nicht voneinander zu trennen.

Und zwar darum nicht, weil auch in der Ausübung der Binde-
und Lösegewalt, wenn anders sie ein Ausfluss der Verkündigungsvollmacht

ist, immer beides miteinander geschieht: Bindung und

Freispruch, Gericht und Gnade. Allerdings tritt nun dieses

Miteinander von Gericht und Gnade im tertium genus poenitentiae
insofern auseinander, als mit der Binde- und Lösegewalt zweifellos
die Vollmacht gemeint ist, zu binden oder zu lösen. Aus dem Mit-
einander wird so ein Auseinander, aber dadurch wird ihre sachliche



— 100 —

Zusammengehörigkeit, ihr dialektisches Verhältnis nicht aufgehoben.

Das heisst: so wenig die im tertium genus poenitentiae
gemeinte Vergebung, das Lösen, möglich und sinnvoll ist ohne
vorheriges Gericht, ohne vorheriges Binden oder Gebundensein, so

wenig kann das Binden oder Behalten der Sünden, die Auslieferung
an das Gericht bedeuten, dass damit dem Sünder jede Aussicht
auf die endzeitliche Vergebung Gottes entzogen wird. Im Neuen
Testament wird diese Folgerung jedenfalls nicht gezogen. Im Gegenteil.

Nach l.Kor.5 erfolgt die Übergabe des Blutschänders an den
Satan zur Rettung seines Geistes. Binden und Lösen, Gemeindezucht

und Sakrament können auch nicht in der Weise auseinandergerissen

werden, dass man sagt, die Gemeindezucht sei rein nur
eine Sache der «menschlichen» Ordnung innerhalb der Gemeinde,
während es das Sakrament allein mit dem Glauben und der
Vergebung zu tun habe. Das Binden, die Ausübung der Gemeindezucht
hat Sinn und Berechtigung nur, wenn sie bezogen bleibt auf das

sakramentale Lösen, und zwar so, dass die Vergebung das
Übergewicht hat über das Gericht, das Lösen über das Binden. Das
disziplinare Handeln der Gemeinde steht im Dienste der Vergebung,
in dem besonderen Sinne, dass die Vergebung um des drohenden
Abfalls willen unter die Androhung des Gerichtes gestellt wird. In
diesem Sinne geht es also bei der Ausübung der Binde- und Lösegewalt
um ein wirkliches Entweder-Oder, es muss wirklich gebunden oder

gelöst, der Bann verhängt oder vergeben werden. Wenn mit dem Binden
nicht mehr Ernst gemacht wird, hat auch das Lösen keine
Vollmacht mehr. Ohne Exkommunikation verliert auch das Wort der
Vergebung seine Kraft und Glaubwürdigkeit. Die teure Gnade
Gottes wird zur «billigen» Gnade x).

Was das konkret heisst, ist aber erst deutlich zu machen, wenn
wir uns noch der Frage zuwenden, welche Sünden nun eigentlich
der Binde- und Lösegewalt zu unterstellen sind Wir haben bereits

gesagt: in Betracht kommen nur Sünden, die so schwer sind, dass

sie die Glaubensbusse verunmöglichen. Kennt aber das Neue Testament

solche Sünden, unterscheidet es überhaupt zwischen schwereren
und leichteren Sünden 1

4. Schwerere und leichtere Sünden

Es kann keinem Zweifel unterliegen, dass sowohl Jesus selbst
wie auch Paulus, Petrus und Johannes und vor allem der Verfasser

x) D.Bonhoeffer: Nachfolge. München 1950, S.l.



— 101 —

des Hebräerbriefes deutlich zwischen schwereren und leichteren
Sünden unterscheiden und sie auch - im Anschluss z.T. an das Alte
Testament, z.T. an das Spätjudentum - mit ganz bestimmten Strafen

belegen. Das Entscheidende und Neue bei ihnen aber ist, dass
die grösseren und kleineren Sünden, die Sünde überhaupt, ganz
von der Vergebungsbotschaft her gesehen werden und dass im
Zusammenhang damit aus dieser Unterscheidung in keiner Weise eine

gesetzliche oder juristische Kasuistik abgeleitet wird. Es werden
also nicht - wie das in der Kirche sehr bald geschah - nach der Art
eines Strafgesetzbuches ganz bestimmte, äusserlich feststellbare
Vergehen unter ebenso festumgrenzte Strafen gestellt. Dazu bietet
uns das Neue Testament keinerlei Grundlage. Es ist im Gegenteil
auffällig, wie fliessend im neutestamentlichen Zeugnis die Grenzen
zwischen ganz schweren, schwereren und leichteren Sünden im
allgemeinen sind. So wird, um nur das Wichtigste zu erwähnen, als
schlimmste Form die «Sünde wider den Heiligen Geist» (Mk.3, 28)

genannt, die Sünde «mit erhobener Hand», die bewusste Abkehr
von der einmal erkannten Wahrheit. Vor ihr wird Hebr. 6, 4

ausdrücklich gewarnt. In nächster Nähe zu ihr, möglicherweise mit ihr
identisch, stehen die I. Joh.5,16 erwähnte «Sünde zum Tode» und
die Sünden, von denen Paulus Gal. 5, 21 sagt, dass ihre Täter der
Anwartschaft auf das Reich verlustig gehen. Von diesen schweren,
bewussten Sünden werden unterschieden die sogenannten Schwach-
heits- und Unwissenheitssünden («Herr, vergib ihnen, denn sie

wissen nicht, was sie tun», Lk.23, 34). Aber eine konsequent
durchgeführte Abgrenzung oder Einteilung der Sünden (etwa im Sinne
der peccata mortalia et venalia im späteren kirchlichen Sinn) wird
nirgends sichtbar. Infolgedessen sind auch die Grenzen zwischen
den für diese Sünden bestimmten Strafsanktionen ebenso fliessend
und unbestimmt. Unverkennbar ist immerhin soviel : während die
leichteren Sünden durch Gebet, Glaubensbusse, Rückkehr und
Neuanfang und nicht zuletzt durch Werke der Liebe getilgt werden,
zieht die «Sünde mit erhobener Hand» den Ausschluss und die

Selbstvernichtung nach sich, die schwereren Sünden aber werden
in der Urgemeinde - ob nach jüdischem Vorbild oder auf direkte
Weisungen Jesu hin, ist im einzelnen schwer zu sagen - mit dem
Bann belegt, mit dem «grossen Bann», dem dauernden Ausschluss

aus der Gemeinde im Falle ganz schwerer Sünde (l.Kor.5), mit
dem «kleinen Bann», dem zeitweiligen Ausschluss aus der Gemeinde
im Falle weniger schwerer Sünde (IL Kor. 2). Wie aber ist dieser



— 102 —

ganze, im einzelnen nicht immer durchsichtige Tatbestand
grundsätzlich zu bewerten

Es war ohne Zweifel ein Mangel unserer bisherigen Studien,
dass das Problem der Gemeindezuchtl) nicht besonders zur
Verhandlung kam. Wenn wir hier auf dieses schwierige Problem im
einzelnen auch nicht eingehen können, so sei doch zur Vermeidung
naheliegender Kurzschlüsse folgendes festgestellt: nach dem
neutestamentlichen Zeugnis ist die Gemeindezucht, gerade weil sie ein
Ausfluss der Binde- und Lösegewalt (mit dem Akzent auf dem

Lösen) ist, sinnvoll nur vollziehbar an Gemeindemitgliedern, die
die Vergebung überhaupt begehren und die wirklich wissen, um
was es geht, wenn von ihnen Glaube und Rückkehr verlangt wird.
Wenn die Vergebung überhaupt nicht ernstlich verlangt wird, wenn
völlige Gleichgültigkeit oder Unwissenheit darüber besteht, was
sie eigentlich ist, dann können sinnvollerweise die Sünden nicht
erlassen, aber auch nicht behalten werden 2). Voraussetzung jeglicher
Gemeindezucht ist das Stehen der Gemeindemitglieder im Glauben.
Diese Voraussetzung war in der Urgemeinde grundsätzlich erfüllt.
Damm übt sie Gemeindezucht. Darum auch ist für sie das
entscheidende Unterscheidungsmerkmal zwischen schwereren und
leichteren Sünden nicht so sehr ihre «Quantität», das Ausmass ihrer
moralischen Verwerflichkeit in einem allgemein-ethischen, äusserlich

feststellbaren Sinn, sondern vielmehr ihre «Qualität», die sich
darnach bemisst, ob der Einzelne seine (grössere oder kleinere)
Sünde begangen hat im vollen Wissen darum, dass er damit seiner
Berufung zum Glauben und zur Gliedschaft an der Kirche
zuwidergehandelt hat. Das schliesst nicht aus, dass die Gemeindo und ihre
Vorsteher dem Sünder, wenn er dieses Wissen nicht hat, durch
Mahnung und Zurechtweisung dazu verhelfen (Mt. 18, l.Kor. 5). Die
Kirche und ihre Vorsteher haben in diesem Fall den Sünder zur
Unterwerfung unter die Binde- und Lösegewalt anzuhalten, haben
das Recht und die Pflicht zum «ponere poenitentiam». Grundsätzlich

wichtig aber ist : bei der Ausübung der Binde- und Lösegewalt
ist der Urgemeinde das entscheidende Kriterium nicht einfach, ob der
Einzelne eine quantitativ grössere oder kleinere Sünde begangen
hat, sondern, ob er sie im Widerspruch zu seiner Glaubensberufung

x) Rudolf Bohren : Kirchenzucht. Zürich 1952, wo weitere Literatur
angegeben ist.

2) So mit Recht H.v.Campenhausen, Dio Schlüsselgewalt der Kirche,
Ev. Thool. 1937, S. 144.



— 103 —

begangen hat und ob er das weiss, und ob er, seiner Glaubensberufung

eingedenk, bereit ist zur Rückkehr und Busse. Erst unter
der Voraussetzung der Glaubens-«Situation» kann, ja muss dann
gelten : ist er dazu nicht bereit, so ist er zu binden und dem Gericht
zu überantworten, ist er aber dazu bereit, dann ist er - grundsätzlich

gesprochen: in jedem Fall! - zu lösen. Denn die Sünde ist für
die gläubige Gemeinde eine schwere Anomalie, die es zu überwinden
gilt. Rückfälligen kann das Lösen nur dann verweigert werden,
wenn ihr Rückfälligwerden nicht bloss Schwäche und Unreife,
sondern deutlich Zeichen ihrer Verstocktheit, ihres Unglaubens und
ihrer Unbussfertigkeit ist. Aus der Einmaligkeit der Busse wird
kein Gesetz gemacht. Auch aus Hebr. 6, 4 ff. ist kein solches
abzuleiten. Denn immer geht es darum, auch dem schweren Sünder die
Rückkehr in die Glaubensbusse und in die Gemeinschaft der Kirche
Christi zu ermöglichen und nicht, sie ihm zu verschliessen. Die
Vergebung ist und bleibt der tragende Grund des tertium genus
poenitentiae auch nach seiner disziplinaren Seite.

Unseren bibeltheologischen Teil abschliessend, können wir
sagen: im Neuen Testament werden uns drei Gestalten der Busse

bezeugt. Sic bilden gleichsam drei konzentrische Kreise, die alle um
denselben Mittelpunkt kreisen, um die eine Vergebung Christi. Der
äusserste Kreis wird gebildet durch die grundlegende metanoia in
der Taufe, der mittlere durch die Glaubensbusse und der innerste
durch die Privatbusse, der durch ihre besondere Nähe zum Zentrum
die Bedeutung einer letzten Entscheidungsmöglichkeit und dadurch
eine besondere Dringlichkeit und ein besonderer Ernst zukommt.

Die Frage ist, ob diese Dringlichkeit und dieser Ernst von der
Kirche immer voll erkannt und gewürdigt worden ist

B. Buss-Institut und Buss-Sakrament in der Tradition der Kirche

1. Die alte und die mittelalterliche Kirche

Kok gibt im Anschluss an Poschmann einen sorgfältigen und
ausführlichen Überblick über die Entwicklung des kirchlichen
Bussinstitutes von den Anfängen bis zum Tridentinum und kommt von
den beiden Voraussetzungen aus, dass die alte Kirche sich im
Wesentlichen an die Lehre und Praxis der apostolischen Zeit
angeschlossen habe und dass der Bruch mit der urkirchlichen Tradition
erst erfolgt sei im Mittelalter durch die Ersetzung der öffentlichen
Kirchenbusse durch die geheime obligatorische Ohrenbeichte, zu



— 104 —

der Schlussfolgerung, dass es Aufgabe unserer altkatholischen
Kirche sei, unter Anpassung an die heutigen Zeitverhältnisse die

Busspraxis der alten Kirche zu erneuern, d.h. : das Buss-Sakrament
nur in Fällen schwerer Sünde zu spenden, während für die leichteren

Sünden im Confiteor, in der allgemeinen Bussandacht und
ausserdem in der Privatbeichte vor dem Geistlichen die Möglichkeit
des Schuldbekenntnisses und der Vergebung bestehe, obwohl diese
letzteren Formen keinen spezifisch sakramentalen Charakter haben.

Diese Schlussfolgerungen (mit Ausnahme des über die
Privatbeichte Gesagten) stehen ohne Zweifel in Übereinstimmung mit der
Lehre, die im grossen und ganzen unsere altkatholischen Führer
vorgetragen haben, aber auch - wie wir sofort beifügen müssen -
mit der Anschauung, die neuere röraisc/t-katholische Dogmatiker -
nicht zuletzt auf Grund der Forschungen Poschmanns - vertreten.
Das muss uns zu denken geben. Wir meinen jedenfalls, dass wir uns
bei diesem auffälligen Consensus zwischen altkatholischer Theologie

einst und römisch-katholischer Theologie heute nicht einfach
beruhigen dürfen - schon im Hinblick daraufnicht, dass die römische
Praxis der Ohrenbeichte ja ruhig weitergeht. Wir haben diesen
Consensus vielmehr zum Anlass zu nehmen, wie die neutestamentliche,
so auch die dogmengeschichtliche Argumentation unserer altkathohschen

Väter einer ernsthaften Neuprüfung zu unterziehen. In
welchem Sinne das zu geschehen hat, kann hier nur eben angedeutet
werden.

Schon in der Diskussion ist darauf aufmerksam gemacht worden,

dass der fatale Bruch mit der Lehre und Praxis der Urkirche
nicht erst im Mittelalter erfolgt ist, sondern dass schon sehr bald
in der Frühkirche Lehren und Praktiken aufkommen, die nicht
mehr als vollwertige Interpretationen des im Neuen Testament
Gemeinten gelten können. Schon durch die Fragestellung nach der

Möglichkeit einer sogenannten zweiten Busse, wie sie durch eine

offenkundige Fehlinterpretation von Hebr. 6, 4 ff. durch tlermas
eingeleitet wurde, ist das ganze Busswesen auf ein falsches Geleise

geschoben worden. Hinzu kam, dass das theologische Denken über
die Busse einer durchgehenden Eschatologisierung und Moralisierung

und damit der Kasuistik verfiel. So wurde vor allem die
grundlegende metanoia in der Taufe und die Vergebung in ihrem eschato-

logisch-neuschöpferischen Charakter mehr und mehr verkannt und
die Vergebung fast durchwegs nur noch als Straf- und Schulderlass
verstanden, die Busse selbst, vor allem Reue und Genugtuung wur-



— 105 —

den als moralische Leistungen des Menschen gedeutet und damit
die Busse ihres Gnadencharakters entleert. Aus der Gnadengabe
(wir könnten auch sagen: aus dem Sakrament!) wird ein Bussverfahren,

von dessen korrekter Durchführung der Gnadenempfang
abhängig gemacht wird. Das alles liegt, wie gerade die Darstellung
Poschmanns ungewollt zeigt, mehr oder weniger akzentuiert schon

vor bei Clemens Alexandrinus, Origenes, Tertullian, Cyprian u.a.
Diese durchgehende Enteschatologisierung, Moralisierung und
Entleerung des Gnadencharakters der Busse bilden zusammen auch den

theologischen Hintergrund für jenes für die alte Kirchenbusse so

charakteristische Schwanken zwischen einem an und für sich
imposanten moralischen Rigorismus einerseits, und einem ebensowenig
imposanten Laxismus andrerseits. Und richtig verstanden ist die
Zwangsbeichte von 1215, mag sie in ihrer Begründung und Durchführung

gegenüber der altkirchlichen Busse tatsächlich etwas Neues

(van Kleef) sein, doch darin wenigstens mit der Busse der alten
Kirche aufs engste verwandt, dass sie ein kluger Kompromiss ist
zwischen den beiden Grundtendenzen des Rigorismus und des

Laxismus, über die auch die alte Kirche nicht hinausgekommen ist.
Wir haben uns über die alte Kirchenbusse mit Absicht pointiert

ausgedrückt und möchten darum betonen, dass wir trotzdem der
Kritik Koks und van Kleefs an der römischen Beichtlehre und
-praxis voll und ganz zustimmen können, insbesondere, wenn sie

dieselbe als Zwangsinstitut verwerfen und für die Privatbusse die
volle Freiheit fordern. Wir werden in der Tat die Distanz, die uns
von der mittelalterlichen Lehre und Praxis trennt, nicht gross genug
sehen können. Aber wir dürfen dabei nicht übersehen, dass durch
jede in die Tiefe gehende Kritik an der Scholastik auch die altkirchliche

Praxis zum grossen Teil mitbetroffen wird und dass mit der
Wiederherstellung der Freiheit zur Busse durch unsere altkatholischen

Kirchen zwar der entscheidende Schritt, aber doch nur ein
erster Schritt getan worden ist. Küppers hat recht, wenn er sagt,
dass mit der Freigabe der Privatbusse erst ein Teilziel erreicht, eine

Voraussetzung geschaffen wurde, aus der es die Konsequenzen erst
noch zu ziehen gilt. Welches sind nun diese Konsequenzen

2. Die Bedeutung der Tradition der ganzen Kirche

Wir meinen, dass os bei der von uns geforderten Neuprüfung
unserer bisherigen dogmengeschichtlichen Argumentation gegen die
römische Ohrenbeichte in erster Linie darum wird gehen müssen,



— 106 —

die allgemein-theologischen, insbesondere die christologischen und
soteriologischcn Grundvoraussetzungen des kirchlichen Bussinstitutes

ins rechte Licht zu stellen. H.Frei hat in seinem Korreferat
gezeigt, dass in dieser Beziehung vor allem das Anliegen der
Reformation mitzuhören und ernstzunehmen ist. Auch A. Gilg hat in
seiner letzten These mit Nachdruck auf diese Notwendigkeit
hingewiesen. Nun wissen wir aber, dass, wie dem Calvinismus, so auch
dem Luthertum die Privatbusse - ähnlich wie unserer Kircho -
praktisch fast ganz verlorengegangen ist, dass aber heute in der
lutherischen Kirche grosse Anstrengungen zu ihrer Wiederherstellung

unternommen werden. Wir werden gerade diese Bemühungen
mit grosser Aufmerksamkeit verfolgen müssen, aber, wie wir meinen,
nicht im Sinne einer Übernahme oder Nachahmung ihrer
Sakramentenlehre und -praxis, die nicht die unsrige ist, sondern im Sinne
einer ernsthaften Besinnung auf eben jene allgemein-theologischen,
insbesondere soteriologischen Grundvoraussetzungen, die ihren
Bemühungen zugrunde liegen und die ihr Zentrum haben in einer -
vielfach revidierten - Lehre von der Rechtfertigung aus dem Glauben

oder aus Gnaden allein und in einem damit verbundenen neuen
und vertieften Verständnis der Vergebung.

Damit soll nicht ein Bekenntnis abgelegt, sondern der Weg
gewiesen sein, wie wir überhaupt die Tradition der Kirche zu
befragen haben. Nach unserem altkatholischen Verständnis der
Tradition haben wir immer das Zeugnis der ganzen Kirche, vorab das

der alten und einen Kirche, aber immer auch das der Teilkirchen
zu hören, die sich, wie wir, auf die alte Kirche berufen, und wir
haben dieses Zeugnis nach seiner tieferen Verwurzelung in den

Grunddogmen der Kirche zu befragen. In unserem besonderen Fall
heisst das, dass wir nicht nur das Bussinstitut der alten Kirche in
seiner historischen Vordergründigkeit, sondern gerade in seinen

hintergründigen Zusammenhängen mit der Vergebungsbotschaft zu
untersuchen haben. Wir können und dürfen also nicht einfach aus
der reichen Fülle der uns bekannten historischen Formen der Busse -
ohne Rücksicht auf die tieferen dogmengeschichtlichen Zusammenhänge

- diejenigen auswählen, die uns für unsere heutigen
kirchlichen Verhältnisse am geeignetsten erscheinen, auch nicht, wenn
wir meinen sollten, diese Formen aus der alten Kirche herholen zu
können. Damit würden wir der Tradition der Kirche nicht die ihr
gebührende Ehre antun und nur einer unfruchtbaren Repristina-
tions-Theologie verfallen. Wenn es sich auch herausstellen sollte,



— 107 —

dass wir in bezug auf das Bussinstitut mehr von den offen zutage
liegenden Irrtümern und Fehlentwicklungen als aus den positiven
Aussagen und Gehalten zu lernen haben (wie übrigens fast durchwegs

in der so «verworrenen» (Erzbischof Rinkel) Lehre von den
Sakramenten), so ist das kein Grund, die Tradition als Ausdruck
des Abfalls der Kirche gering zu achten oder uns von ihr abzuwenden.

Im Gegenteil. Nicht nur behält sie auch in dieser negativen
Funktion ihre Bedeutung als norma normata, sondern wir sind
durch sie erst recht aufgefordert, die Tradition der Kirche nicht
mehr nur an ihrer Oberfläche, sondern in ihrer Tiefe zu hören, dort,
wo die grossen christologischen, soteriologischen und ekklesiologischen

Entscheidungen gefallen sind und weiterwirken. In ihrem
Lichte haben wir auch die Lehre von den Sakramenten und von
der Busse im besonderen neu zu durchdenken. Wie das zu geschehen
hat, das zu sagen, ist aber nicht mehr Sache der Dogmengeschichte
allein, sondern der systematischen Besinnung, die in impliciter und
expliciter Auseinandersetzung mit der Tradition der ganzen Kirche
zu vollziehen ist.

C. Das Buss-Sakrament als Problem der Dogmatik

Küppers geht vom allgemeinen Begriff des Sakramentes aus
und unterzieht die klassisch gewordenen Formeln der verschiedenen
Kirchen, die mehr oder weniger alle von der Scholastik her
bestimmt sind, einer eingehenden Kritik. Er kommt zum Schluss,
dass diese Formeln - und darin deckt sich sein Anliegen mit der
von uns erhobenen Forderung nach einer allgemein-theologischen
Vertiefung der Sakramentsielire - christozentrisch, ekklesiologisch
und eschatologisch durchleuchtet werden müssen. Konkret heisst
das für ihn: 1. Christus ist nicht nur der Urheber, sondern auch der
Spender der Sakramente. 2. Die Sakramente sind nicht isoliert zu
verstehen, sondern im Zusammenhang mit der Kirche, die das

eigentliche und wahre Ursakrament ist. 3. Darin aber, dass Christus
und die Kirche den endgeschichtlichcn Einbruch der Gottesherrschaft

einleiten, sind auch ihre Sakramente Zeichen und zugleich
Wirklichkeit der zukünftigen Gottesherrschaft. Von diesem dreifach

vertieften Verständnis der Sakramente her ergibt sich, dass

die Privatbusse ein Sakrament ist, darin, dass in ihr Christus selbst

am Werke ist und den Seinen die Vergebung schenkt zur Erhaltung
der Kirche auf den Tag der Wiederkunft Christi hin. Auch der
allgemeinen Bussandacht kommt, obschon in anderer Weise, sakra-



— 108 —

mentaler Charakter zu. In der anschliessenden Erörterung von
Einzelfragen hebt Küppers u.a. die besondere Stellung des Buss-
Sakramentes in der Heilsökonomie, seinen Gerichtscharakter, die

Notwendigkeit der Freiheit seiner Verwaltung hervor. Die
Schlussfolgerungen des Referenten sind:

1. Es ist festzuhalten an der Busse als an einem Sakrament.
Sie ist ein bedeutsamer Teil des katholischen depositum fidei.

2. Es ist festzuhalten an der Freiheit im zweifachen Sinn der
Freiheit der Gnade Gottes und der Freiheit des Zutritts des
Menschen zu dieser Gnade.

3. Es ist festzuhalten an der tiefen Verbundenheit mit der
grundlegenden Umkehr.

Es kann nicht Aufgabe unseres Berichtes sein, die theologischen
Grundanliegen des Referates Küppers in ihrer ganzen Breite
aufzunehmen. Wir begnügen uns damit, im Anschluss an den Duktus
unserer neutestamentlichen und dogmengeschichtlichen Darlegungen

die allgemein-systematischen Gesichtspunkte Küppers dort
nach Möglichkeit zur Geltung zu bringen, wo sich das aus der Sache
selbst ergibt.

Die Frage nach der Sakramentalität der Busse. Die Dogmatik
hat sich, wenn sie von der Busse spricht, vorerst mit der Frage nach
ihrer Sakramentalität auseinanderzusetzen. Ist das Buss-Sakrament

überhaupt ein Sakrament und wenn ja, in welchem Sinne
Wir werden, wenn diese Fragestellung echt sein soll, und wir

ihr nicht von vornherein einen vorgefassten Sakramentsbegriff
unterstellen wollen, nicht zu ängstlich sein dürfen und uns auch
nicht durch kirchenpolitische Rücksichten leiten lassen dürfen. Um
uns vor dieser Ängstlichkeit zu bewahren, sei hier kurz an folgende
Tatsachen erinnert: «Sakrament» ist überhaupt kein neutestament-
licher Begriff, die alte Kirche des ersten Jahrtausends hat die Busse
nie ein Sakrament genannt, ja sie hat - wie wir bereits andeuteten -
das, was man ihren sakramentalen, ihren Gnadencharakter nennen
könnte, im Entscheidenden oft übersehen. Im Abendland nennt
erstmals Petrus Damiani im 11. Jahrhundert die Busse ein «

Sakrament», die Ostkirche erst 1274, und sie tut das unter abendländischem

Einfluss. Die anglikanische Kirche nennt auch heute die
Busse nicht ein Sakrament, obwohl sie nach dem Wortlaut des Ritus
ein solches ist. Luther bezeichnet die Busse ausdrücklich als drittes
Sakrament, er kann aber auch anders reden. Bedeutungsvoll ist
aber für uns vor allem, dass an der Bonner Unionskonferenz von



— 109 —

1874 die Busse ebenfalls nicht ein Sakrament genannt wird, es heisst
dort lediglich: «Wir stimmen überein, dass die Praxis des
Sündenbekenntnisses vor der Gemeinde oder einem Priester, verbunden
mit der Ausübung der Schlüsselgewalt, von der ursprünglichen
Kirche auf uns gekommen ist und gereinigt von allen Missbräuchen
und frei von Zwang, in der Kirche beizubehalten istx).»

Ob wir also die Busse ein Sakrament nennen oder nicht, ist -
auf die Tradition der Kirche gesehen - lediglich eine Sache des

Sprachgebrauchs und der begrifflichen Abgrenzung: Nennen wir
die Busse ein Sakrament, so folgen wir damit dem (späteren)
katholischen Sprachgebrauch, nennen wir sie kein Sakrament, so folgen
wir dem (noch späteren) protestantischen Sprachgebrauch. Vom
Neuen Testament her ist beides möglich. Das Entscheidende ist,
dass wir vom Neuen Testament her genau wissen, was wir sagen,
wenn wir eine kirchliche Handlung ein Sakrament nennen. Vom
Neuen Testament her aber ist zu sagen : wenn Taufe und Abendmahl,
die von allen Kirchen als «Sakrament» bezeichnet werden, als solche

gelten können, dann ist an ihnen abzulesen, was neutestamentlich
ein Sakrament heissen kann. Taufe und Abendmahl aber zeigen,
dass nur dort von einem Sakrament die Rede sein kann, wo Christus
den Seinen durch ein einsetzendes Wort die Zusicherung seines

fortwährenden Gnadenhandelns unter einer von ihm selbst verordneten,

zeichenhaften Handlung gibt. In diesem Sinne ist die
Definition unseres schweizerischen christkatholischen Katechismus
zwar nicht vollständig, aber unanfechtbar: «Das Sakrament ist ein

von Gott eingesetztes, sichtbares Zeichen, mit dem eine unsichtbare
Gnade verbunden ist.»

Ist aber die Busse in diesem Sinne wirklich ein Sakrament
Nach unseren neutestamentlichen Darlegungen fehlt der Busse zwar
keineswegs die göttliche Einsetzung, noch auch die Zusicherung eines

damit verbundenen Gnadenhandelns Gottes, aber es fehlt ihr ein

von Christus verordnetes Zeichen, genauer gesagt: zeichenhaftes
Geschehen. Das nötigt uns zum Eingeständnis, dass die Busse auf
keinen Fall ein Sakrament im gleichen Sinn sein kann wie Taufe
und Abendmahl, wohl aber ist sie - auf Grund der göttlichen
Einsetzung und der mit ihr verbundenen Gnadenverheissung - eine

der Taufe und dem Abendmahl gleichwertige kirchliche Handlung,
oder wie unsere Väter sagten: ein «Sakrament im weiteren Sinn».

x) Bericht über die Bonner Unionskonferenzen. Herausgegeben von
Prof. Dr. Heinrich Reusch. Bonn 1874, L, S.41.



— 110 —

Man kann nicht einfach sagen, dass das Fehlen eines Zeichens
unwichtig sei, oder, wie das in der Kirchengeschichte immer wieder
geschehen ist, das fehlende sichtbare Zeichen, die sogenannte
materia in den wesentlich unsichtbaren Vorgängen der Reue, Beichte
und Genugtuung (Tridentinum) oder in der Absolutionsformel oder

gar in der die Absolution aussprechenden Person (Luther) erblicken
wollen. Es ist sachgemässer, dabei zu bleiben, dass die Busse dieses

Zeichen nicht hat und darum nicht ein Sakrament ist wie Taufe
und Abendmahl. Selbst dann, wenn Jesus, wie aus der von ihm
aufgenommenen Terminologie vom Bann Verhängen und Aufheben,
das möglicherweise mit Handauflegen verbunden war und vielleicht
auch, wie Erzbischof Rinkel zu bedenken gibt, die I.Tim.5, 20

erwähnte Handauflegung auf die Busse ginge und also mit der alten
und der Ostkirche die Handauflegung zu vollziehen wäre, so wäre
die Busse dadurch noch nicht zu einem Sakrament geworden, da
die ausdrückliche Anordnung der Handauflegung durch Christus
auf jeden Fall fehlt.

Mit diesen Feststellungen ist aber das Problem der Sakramentalität

der Busse noch nicht gelöst, sondern erst gestellt. Es ist von
da aus noch immer zu fragen, was das heisst : Die Busse ist eine dem
Sakrament gleichwertige kirchliche Handlung Wir schliessen uns,
da die Antwort nur in der Auseinandersetzung mit den dogmatischen
Lehrtraditionen der verschiedenen Kirchen gegeben werden kann,
am besten der Einteilung an, die in der traditionellen Dogmatik
fast allgemein üblich ist, und reden zuerst vom sacramentum im

engeren Sinne, also von der sakramentalen Handlung, die als solche
elementum und verbum, oder in der späteren Terminologie materia
und forma umschliesst und dann von der res sacramenti, der Gnade
oder dem Heilsgeschehen, das mit der sakramentalen Handlung
bezeichnet und gewirkt wird. Wir bemerken aber ausdrücklich, dass

wir im folgenden keine ausgeführte, im einzelnen begründete und
belegte, dogmatische «Lehre vom Buss-Sakrament» zu geben
beabsichtigen, sondern nur eben stichwortartig auf die entscheidenden
Punkte hinweisen können.

I. sacramentum (Die sakramentale Handlung)
1. Das elementum: die partes

«Es ist festzuhalten an der tiefen Verbundenheit der Busse

mit der grundlegenden Umkehr.» Dieser grundlegend wichtige Satz

Küppers ist dahin näher zu präzisieren, dass wir sagen : diese Ver-



— Ill —

bundenheit besteht, weil es im Buss-Sakrament um dieselbe
Vergebung Christi geht wie in der grundlegenden Busse der "Laufe.
Darum kann diese eine und selbe Vergebung in ihrer erneuernden
Kraft auch im Buss-Sakrament nur entgegengenommen werden in
Glaube und Umkehr, oder, wie die dogmatische Sprache statt
Umkehr sagt, in Glaube und Reue. Sie sind, streng genommen sie allein,
als die «partes» des Buss-Sakramentes zu betrachten, wie schon
Reusch richtig gesehen hat1). Beide, Glaube und Reue, sind -
wiederum in Analogie zu dem, was wir von der grundlegenden metanoia

gesagt haben - ein Geschenk, eine Tat Gottes am Menschen
und eine Tat des vor die Entscheidung gestellten Menschen selbst.
Glaube und Reue sind also nicht Bedingungen, subjektive Dispositionen,

die zuerst erfüllt sein müssen, wenn der Mensch der
Vergebung teilhaftig werden soll, sondern sie sind selbst schon eine pars
des in der sakramentalen Vergebung sich vollziehenden
Gnadenhandelns Gottes. Glaube und Reue kommen von oben, nicht von
unten. Und wenn der tridentinische Ausdruck quasi-materia, wie
neuere römische Theologen erklären, eben dies bedeuten soll, dass

Glaube und Reue (beziehungsweise Reue, Beichte und Genugtuung)

nicht subjektive Bedingungen des Sakramentsempfanges,
sondern selbst schon objektiver Bestandteil des Sakramentes sind,
so nehmen wir das gerne zur Kenntnis, müssen aber doch fragen,
wie eine solche Auffassung vereinbar sein möchte mit der übrigen
tridentinischen Lehre, die vom Glauben überhaupt nicht und von
der Reue in einem anderen Sinne redet, als es von unseren
Voraussetzungen aus geschehen musste.

a) Der Glaube:

Wie die Gnade vor dem Gericht, so hat der Glaube vor der
Reue den Vorrang. Allerdings wird der Glaube nicht nur als fides

fiducialis gefasst werden können, sondern muss, wie immer, von
seinem Gegenstand, von der Vergebung Christi her, verstanden

werden, die der Mensch im Glauben annimmt. Als solcher aber ist
er fides salutis und fides sacramenti in einem, d.h.: er ist
Heilsglaube und als solcher gerichtet auf die durch den Kreuzestod
Christi vollzogene Vergebung, und er ist als sakramentaler Glaube

zugleich gerichtet darauf, dass hier und jetzt durch die sakramentale

Lossprechung dem Pönitenten Vergebung zuteil wird. Es ist

') Erklärungen bezüglich der sogenannton Ohrenbeichte. Beschlüsse der
erston Synode der Altkatholiken des Deutschen Reiches. Bonn 1874. S.50.



— 112 —

zu betonen, dass der Heilsglaube der tragende Grund des
sakramentalen Glaubens wie der Reue ist.

b) Die Reue:

Die Reue ist - immer in Analogie zur grundlegenden metanoia

- ebenso total und radikal wie jene, nur dass ihr der Charakter
der Einmaligkeit abgeht: sie ist nicht einmalige Umkehr, sondern
Rückkehr, aber als solche nicht nur Abkehr von einzelnen Verfehlungen

und Gesetzesübertretungen, sondern Abkehr von der
Ursünde, die auch im Bekenntnis einzelner Tatsünden entscheidend
gemeint ist. Als diese Rückkehr ist die Reue nicht Bedingung,
sondern Folge und Wirkung des Glaubens, und, wie der Glaube
selbst, ein Werk Gottes. Die Reue erweist sich als Werk der suchenden

Liebe Gottes darin, dass der Gläubige die Busse, und das heisst
die Vergebung, überhaupt verlangt. In «petere poenitentiam », das
aber als solches nur deutlich werden kann, wenn kein Beichtzwang
besteht - und darum ist die Freigabe der Privatbeichte ein so
entscheidender Schritt gewesen - vollzieht sich schon grundlegend die
Reue, die aus dem Glauben kommt.

Dieser Gottgewirktheit der Reue werden die traditionellen
Definitionen der Reue in den wenigsten Fällen gerecht. Wenn die
Liebesreue gelegentlich auch so gedeutet wird, dass in ihr Gottes
suchende Liebe wirksam sei1), so reden doch die konziliaren
Bestimmungen durchgehend so, als ob die Reue nur eine menschhche

Tätigkeit, ein «Schmerz der Seele», «Abscheu vor der Sünde» sei.

Sie ist im römischen Katholizismus grundlegend contritio oder
attritio activa, und wenn ihr Luther die contritio passiva entgegenstellt,

so ist damit allein das Entscheidende noch nicht gesagt. Denn
aktiv oder passiv, es ist entscheidend ja immer der Mensch, der als

der Handelnde ins Auge gefasst wird, wie ja überhaupt zu sagen ist,
dass die hier gebrauchten emotionalen Ausdrücke Reue
(gleichbedeutend mit Gram) oder contritio (Zermalmung) entscheidend
den Menschen visieren und mehr eine psychische Auswirkung als

das Wesen der hier gemeinten Sache umschreiben. Vollends sind
alle Abstufungen und Gradunterschiede in der Reue (vollkommene
und unvollkommene, Liebesreue und Furchtreue, contritio und

attritio) a limine zurückzuweisen. Denn auch von der Reue gilt,
was nach Mt. 17, 20 vom Glauben gesagt wird: wenn sie noch so

M.Schmaus, Katholische Dogmatik, München 1052, Bd.IV, S.496.



— 113 —

klein ist wie ein Senfkorn, so ist sie, was sie ist, immer ganz, oder
sie ist überhaupt nicht.

Glaube und Reue sind also die beiden grundlegenden partes
der Busse. Heisst das, dass sie genügen? Grundsätzlich: ja. Aber
sie verlangen aus Gründen, die wir sofort darlegen werden, im Buss-
Sakrament ganz bestimmte Konkretionen. Als solche kommen, aber

nur in strenger Unterordnung unter Glaube und Reue, die
traditionellen partes in Betracht, nach dem Tridentinum ausser der
Reue die confessio und satisfactio, die aber in unserem Katechismus
ihren ursprünglichen tridentinischen Sinn bereits verloren haben,
die confessio insofern, als neben der Beichte vor dem Priester das

allgemeine Sündenbekenntnis vor versammelter Gemeinde als gleichwertig

gilt, und ebenso ist der strenge Begriff der satisfactio
aufgegeben. Wir reden darum in Anlehnung an den deutschen altkatholischen

Katechismus besser von Gewissenserforschung und Beichte
einerseits, von Vorsatz und Wiedergutmachung andrerseits.

c) Gewissenserforschung und Beichte:

Die beiden sind zu unterscheiden ): die Gewissenserforschung
ist Sünden-Ärkenntnis, während die Beichte Sünden-Bekenntnis
ist. Die Sündenerkenntnis ist aber wesentlich nur zu vollziehen als

Glaubenserkenntnis. Das heisst: erst im gläubigen Bekenntnis zur
vergebenden Liebe Gottes kann es zur Erkenntnis der Sünde in
ihrer Totalität und Radikalität, zur Erkenntnis der allen Tatsünden

zugrundeliegenden Ursünde kommen. In der Gewissenserforschung
ist (obwohl diese Auffassung durch den nicht gerade glücklichen
Ausdruck «Gewissenserforschung» nahegelegt wird), der Mensch
gerade nicht seinem autonomen Gewissen und der eigenen Interpretation

des göttlichen Willens überlassen, sondern bereits an Gott
gewiesen als an das eigentliche Subjekt jeder wahren
Sündenerkenntnis, die der Mensch nur als Anerkenntnis seiner Sünden
nachvollziehen kann. Die Gewissenserforschung wäre also zu
definieren als Anerkenntnis der Sünden, deren wir durch Gott im Glauben

überführt werden.
Was ist aber dann die Beichte Indem wir die erkannten Sünden

beichten, unterstellen wir uns dem Gerichtsurteil und dem

Gnadenurteil Gottes. Auch wenn wir einzelne Sünden bekennen -
was wir gesündigt haben in Gedanken, Worten und Werken, und
durch Unterlassung vieles Guten - ist und bleibt letzter Gegenstand

*) Vgl. zum Folgenden H.Vogel, ibidem S.495 ff.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1955. S



— 114 —

unserer Beichte die allen Einzelverfehlungen zugrunde liegende
Ursünde, die Gott allein in ihrer Abgrüncligkeit kennt und richtet,
die er aber dem vergibt, der glaubt und zurückkehrt. So ist die
Beichte in Glaube und Reue verankert, deren Konkretion sie ist.
Notwendig aber ist die Beichte - sei es vor dem Priester oder vor
versammelter Gemeinde - weil sich nur in ihr jene Unterstellung
in Glaube und Rückkehr unter das Gerichts- und Gnadenurteil
Gottes konkret vollziehen lässt.

Die Beichte ist deswegen nicht Bedingung der Absolution, sie

hat auch keine sühnende Wirkung (etwa als Opfer und Selbstpreisgabe

des eigenen Innern), sie ist auch nicht - wie man anzunehmen
bereit sein könnte - erforderlich als Zeichen oder als Beweis der
Echtheit und der Ganzheit der Reue - dieser «Beweis» ist mit dem

petere poenitentiam genugsam erbracht - sie bezeichnet aber konkret

den Weg, der durch Glaube und Reue schon beschritten ist.

d. Wiedergutmachung und Vorsatz:

Die beiden Begriffe, die, der erste negativ, der zweite positiv,
dasselbe meinen, sind radikal zu scheiden vom altkirchlichen und
tridentinischen Begriff der satisfactio (ante oder post). Denn der

Begriff der satisfactio hat das von uns bereits abgelehnte Verständnis

der Vergebung als eines blossen Straferlasses zur Voraussetzung
und verkennt die erneuernde Kraft der Vergebung. Von satisfactio
sollte in unserer Kirche überhaupt nicht mehr die Rede sein - das

war schon Bischof Herzog ein wichtiges Anliegen. Auch von einer
aufzuerlegenden «Busse» im Sinne einer Sühneleistung kann keine
Rede sein. Wiedergutmachung geschehenen Unrechtes hingegen
und der Vorsatz, Unrecht nicht mehr zu begehen, ist etwas
prinzipiell anderes und ist grundsätzlich erforderlich, um des Ernstes
des göttlichen Gerichtes und um der Absolution willen; ohne sie

vermag die Kraft der erneuernden Vergebung nicht wirksam zu
werden.

Das alles tönt zunächst eher wie eine Abschwächung und
Verharmlosung dessen, was im Tridentinum gefordert wird. Das ist
aber nur scheinbar so. Werden nämlich Gewissenserforschung und
Beichte, Wiedergutmachung und Vorsatz konsequent vom Glauben
und von der Reue her verstanden, dann bekommen sie ein viel
grösseres Gewicht als die tridentinischen partes, auch wenn sie, ja
gerade weil sie nicht als konstitutiv gelten können für Glaube und
Reue, sondern deren notwendige Konkretion sind.



— 115 —

2. Das verbum: die Absolution

Es besteht bei den verschiedenen Kirchen weitgehende
Übereinstimmung darüber, dass in der Absolution als solcher das
entscheidende Moment der sakramentalen Handlung liegt: sie ist der
eigentlich sakramentale Akt: einmal deshalb, weil nach dem Grundsatz

Augustins «accedit verbum ad elementum et fit sacramentum»
das mit der zeichenhaften Handlung verbundene Wort, das verbum
sacramenti jene Handlung erst zum Sakrament macht, dann aber
auch noch deshalb, weil im besonderen Fall der Busse jene zeichenhafte

Handlung, das elementum im strengen Sinne des Wortes fehlt.
Schon Thomas sagt, dass das sacramentum principaliter in der
Lossprechung besteht, Duns Scotus sieht in der Absolution allein das

sichtbare Zeichen, ähnlich Luther, auch das Tridentinum sagt,
dass in der Absolution praeeipue «lie Wirkung des Sakramentes
begründet sei.

Welches ist nun aber dieses verbum sacramenti, an dem so

entscheidend viel liegt l. Welches ist die richtige Absolutions-
Formel Das lässt sich aus dem Neuen Testament nicht direkt
ablesen. Denn im Neuen Testament ist uns nur das verbum promis-
sionis gegeben, die Verheissung, dass, was auf Erden gebunden und
gelöst wird, auch im Himmel gebunden und gelöst sein wird. Eben
darum, so scheint uns, sollte in der Absolutionsf'ormel oder doch im
Ritus des Buss-Sakramentes wenigstens dieses verbum promissionis,
also Mt. 18, 18 ausdrücklich angeführt werden. Es dürfte aber auch
der Hinweis darauf nicht fehlen, dass die Vollmacht zum Binden
und Lösen eine abgeleitete, übertragene ist. Das musste nicht in
lehrhafter Form geschehen, sondern eher in Gebetsform. In diesem
Sinn ist dem Satze van Kleefs zuzustimmen: «Das Sakrament wird
vollzogen in der betend gesprochenen Absolution.»

Damit ist aber die Frage noch nicht entschieden, ob die depre-
kative oder die indikative Absolutionsformel die richtigere sei. Es
ist nicht ohne Bedeutung, dass die neueren römischen Theologen

entgegen der Ansicht des Thomas, der die indikative Absolutionsformel

forderte mit der Begründung, dass sie allein effective sei,

fast durchwegs betonen: im Grunde laufen die beiden Formeln auf
dasselbe hinaus J). Es kann auch nicht übersehen werden, dass nach
den neueren dogmengeschichtlichen Forschungen nicht mehr so

') B.Bartmann, Lehrbuch der Dogmatik. Freiburg 1939, Bd. 11, S.84;
M. Schmaus, ibidem S.483.



— 116 —

eindeutig gesagt werden kann, wie das noch unsere altkatholischen
Väter taten, dass die indikative Formel den ersten dreizehn
Jahrhunderten völlig unbekannt gewesen sei. Es hat sich auch gezeigt,
dass viele der Formeln, die als Beweise für die deprekative Formel
in Anspruch genommen worden sind, eine Fürbitte der Gemeinde
für den Büsser vor der Absolution waren. Diesen Erwägungen
Rechnung tragend, möchten wir sagen : die deprekative Formel darf
in keinem Falle fehlen, sie ist, und nicht die indikative, unter allen
Umständen die gebotene. Aber es kann für ihre Begründung nicht
Jak. 5, 16, auch nicht Mt. 18, 19 in Anspruch genommen werden,
sondern nur der ausdrückliche Hinweis darauf, class Gott allein
Sünden vergeben kann und die Vollmacht der Kirche nur eine

übertragene ist. Andrerseits aber kann nicht übersehen werden, dass

gerade mit dem Binde- und Lösewort Mt. 18, 18 eine sehr bestimmte

Zusage im Sinne jener promissio gemacht wird, der letzterdings
doch nur die indikative Absolutionsformel gerecht zu werden

vermag. Sie allein vermag dem Pönitenten auch viel eher die Gewissheit

zu geben, dass ihm durch einen Menschen als Werkzeug Gottes
die Sünde wirklich vergeben ist. Wir meinen darum: wenn die oben

genannten Bedingungen erfüllt sind, das verbum promissionis
angeführt, die Vollmacht als übertragene bezeichnet ist, und die
Fürbitte den ihr gebührenden Platz gefunden hat, dann besteht kein
Grund mehr, die indikative Formel auszuschliessen. Es ist auch

zu fragen, ob mit der indikativen Formel dann nicht auch die
Handauflegung zu verbinden wäre. Auszuschliessen ist nur die historisch
belastete Formel: ego te absolvo, die das richterliche Missverständnis

unvermeidlich macht.
Vom Neuen Testament her und nach den neueren Forschungen

offenbar auch von der Tradition der alten Kirche her sind wir jedenfalls

frei, diese oder jene Formel, oder dann wie im deutschen
altkatholischen Rituale beide miteinander zu gebrauchen, die indikative

am besten in der Form: «deine Sünden sind dir vergeben.»
Grundlegend aber bleibt die deprekative Formel.

Wie steht es aber dann, von hier aus gesehen, mit der
Sakramentalität der allgemeinen Bussandacht Nach den Darlegungen
Rüthys und Stalders ist die Fürbitte, wie sie Jak. 5,16 bezeugt wird
und in dieser oder jener Form in den kirchlichen Gebrauch

übergegangen ist, keine Absolution. Beides, Fürbitte und Absolution,
seien streng voneinander zu scheiden. Das ist grundsätzlich richtig.
Nun wird aber Jak. 5,16 von jener Fürbitte der Sünder füreinander



— 117 —

doch ausdrücklich gesagt, dass sie wirksam (energumeno) ist, weil
sie die Verheissung der göttlichen Vergebung hat. Das aber kann
nur heissen : auch in der Fürbitte geschieht Vergebung mit derselben
Gewissheit und Wirkkraft wie in der eigentlichen Absolution. Es
ist derselbe Christus hier und dort, der den Büssern die Vergebung
schenkt. Und weiter ist zu beachten, dass nach Jak. 5,16 das
brüderliche Sündenbekenntnis nicht irgendwo, vor einer anonymen
Masse geschieht, sondern innerhalb der Gemeinde (gedacht ist wohl
an die Gemeindeversammlung) und dass infolgedessen auch die

Vergebung Christi sich an und in der Gemeinde vollzieht.
Dementsprechend kann gesagt werden, dass auch unsere allgemeine
Bussandacht, die historisch gewiss nicht aus Jak. 5,16 abzuleiten ist und
übrigens auch nicht, wie das Jak. 5, 16 vorausgesetzt wird, den
Charakter eines gegenseitigen brüderlichen Bekennens, sondern
mehr den Charakter einer kollektiven Alleinbeichte vor Gott hat,
doch im sakramentalen Raum geschieht, nämlich im Räume der

Kirche, die das eigentliche und wahre Ursakrament istx). Die
allgemeine Bussandacht hat also zum mindesten «sakramentalen
Charakter», insofern als sie (als Form der Glaubensbusse der Gemeinde)
mit ihrem energumene gleichwertig neben der Privatbusse steht,
wie diese, als Sakrament im weiteren Sinne, gleichwertig neben

Taufe und Abendmahl steht. Wir meinen darum : wenn der Privat-
busse in einem weiteren Sinn sakramentaler Charakter zugesprochen
wird, dann lässt es sich theologisch nur schwer verantworten, der
allgemeinen Bussandacht, d.h. der wirksamen Fürbitte der im
Namen Jesu versammelten Gemeinde, jeden sakramentalen Charakter
abzusprechen. Vollends können wir das unseren Gemeinden gegenüber

nicht tun, da diese ein Nein gegenüber der Sakramentalität der

allgemeinen Bussandacht so verstehen mussten, als ob im fürbittenden

Gebet der Gemeinde überhaupt keine Sünden vergeben würden
und die vom Priester der Gemeinde einseitig zugesprochene
deprekative Absolution: «Lossprechung verleihe euch. » ohne jede
Wirkung sei. Was endlich das gegen die Sakramentalität der allgemeinen

Bussandacht ins Feld geführte Argument betrifft, Vergebung
könne niemals «en bloque»2) erteilt werden, sondern nur an Ein-

') M.Schmaus, ibidem S.453: «Was immer in der Kirche geschieht, ist
ja in irgendeiner Woiso sakramental, sofern die Kirche selbst ein grosses
Sakrament ist.» Vgl. dazu S.518: «Jede Sündenvergebung in der Kirche
trägt auch in einom gewissen, abgeschwächten Sinne sakramentales Gepräge,
weil sie durch den in der Kirche fortlebenden Christus geschieht.»

2) H.v.Campenhausen, ibidem S. 153.



— 118 —

zelne, also sei allein die Privatbusse ein Sakrament, so wird dieses

Argument hinfällig in dem Augenblick, als eingesehen ist, dass es

auch in der allgemeinen Bussandacht der Einzelne ist, der, wie in
der allgemeinen Verkündigungssituation, in die Entscheidung
hineingestellt ist und auf seine persönliche Verantwortung hin die vom
Priester fürbittend, aber wirksam ausgesprochene Vergebung
entgegenzunehmen hat.

Anders steht es mit dem confìteor der Messe, dem unseres
Erachtens keine sakramentale Bedeutung zukommt, da die Absolution

im Sinne einer vom Priester der Gemeinde einseitig zugesprochenen

Absolution fehlt und es eindeutig bei der gegenseitig
ausgesprochenen Fürbitte in der Wir-Form bleibt («Lossprechung
vorleihe uns».

II. Die res (Das Hcilsgeschehen)

/. Der Symbolcharakter der Absolution

Gern hätten wir über diese wichtige Frage, an deren

Beantwortung sich alles entscheidet, ausführlicher gesprochen, aber wir
müssen uns auch hier mit einigen stichwortartigen Ausführungen
begnügen. Vorerst muss festgestellt werden : die Absolution hat,
wie jedes sakramentale Zeichen, zunächst die Bedeutung eines Symbols.

Wenn dieses Symbol bei der Busse auch nicht eine zeichenhafte

Gestalt hat im Sinne eines wirklichen elementum oder einer
Materie, so darf gerade deswegen nicht übersehen werden, dass auch
das nur gesprochene Absolutions«»/1/ die Bedeutung eines Symbols
hat, und zwar eines Wortsymbols, das nicht nur, wie in der mündlichen

Verkündigung, formalen, sondern instrumentalen Charakter
hat. Es ist ein Symbol, das in besonderer Weise wirkt, was es sagt,
es hat nicht nur deklarativen Charakter. Abor - und das festzuhalten

ist besonders wichtig - nicht nur das sakramentale Zeichen als

solches, also die Absolution, hat Symbolcharakter, sondern auch
die durch das Sakrament bezeichnete Sache, die res sacramenti,
d.h. die durch die Absolution gewirkte Vergebung, auch sie hat
ihrerseits wiederum symbolische Bedeutung. Unbeschadet ihres
vollen Wirklichkeitscharakteis, unbeschadet also der Tatsache, dass

durch die Absolution wirkliche, göttliche Vergebung geschieht, hat
diese hier und jetzt vollzogene Vergebung wiederum - in einem
höheren Sinne - symbolischen Charakter, nämlich für die in ihr
zugesicherte Vergebung Gottes in der Endzeit.



— 119 —

Es ist hier ein Grundsatz der scholastischen Sakramentenlehre
in Erinnerung zu rufen, den G.Söhngen ') wieder neu ins Licht
gestellt hat. Nach diesem Grundsatz ist zu unterscheiden zwischen
sacramentum tantum, res et sacramentum und res tantum. Wir
können diese Unterscheidung auf das Buss-Sakrament so anwenden :

durch die Absolution als dem sacramentum tantum wird, sofern sie
¦wirksames Zeichen der Vergebung ist, diese jetzt und hier gewirkt,
und diese jetzt und hier gewirkte Vergebung ist die res, die
Wirklichkeit des Sakraments. Insofern aber die Vergebung nicht nur
gewirkt, sondern immer auch (nur) bezeichnet ist, also nie ohne
Zeichen, res et sacramentum ist, ist sie wiederum Symbol der erst noch
zu erwartenden Vergebung in der Endzeit. Diese endgeschichtliche
Vergebung aber als die res tantum wird nicht nur symbolisiert,
sondern auch schon gewirkt in dem Sinne, dass die endgültige Vergebung

zwar noch offenbleibt, aber so, dass der Gläubige, dem jetzt
vergeben ist, darauf vertrauen darf, dass ihm dereinst völlig
vergeben wird. Von hier aus wäre auch die viel verhandelte Frage nach
dem Zusammenhang der kirchlichen und göttlichen Vergebung zu
lösen: Dieser Zusammenhang, die sakramentale «unio» zwischen
kirchlicher und göttlicher Vergebung ist nicht darin zu suchen, dass

Gott das, was die Kirche jetzt in seinem Auftrag tut, nachträglich
ratifiziert (Cyprian), sondern: was die Kirche jetzt symbolhaft im
Auftrag Christi tut, ist jetzt schon, wenn auch erst im sakramentalen

tantum, in der symbolischen Absolution verborgen, ein
göttlicher Akt, ist das Handeln Christi selbst, nämlich sein Gericht und
Gnadenhandeln, das aber, gerade weil es sich an das sacramentum
tantum der Kirche bindet, noch nicht das letzte und abschliessende
Handeln Christi ist, sondern erst Anfang und Vorweggabe der
letztgültigen Vergebung, die als solche offenbleibt. (In Analogie zum
Abendmahl, das uns jetzt schon die Tischgemeinschaft mit dem
Herrn verbürgt, die aber als eucharistische Tischgemeinschaft doch
erst Vorweggabe des messianischen Mahles in der Endzeit ist.) Die

Präge aber nach dem theologischen Grund dieses Zusammenhanges
zwischen der Vergebung jetzt und der Vergebung einst ist schlicht
zu beantworten mit dem Hinweis auf das verbum promissionis
Christi : was ihr auf Erden binden werdet, das wird auch im Himmel
gebunden sein, und was ihr auf Erden lösen werdet, das wird auch
im Himmel gelöst sein Einen andern Zusammenhang gibt es nicht

') G. Söhngen: Symbol und Wirklichkeit.



— 120 —

und braucht es nicht. Es steht auch im Buss-Sakrament alles auf
der promissio Dei und auf dem Glauben.

2. Die heilsökonomische Stellung des Buss-Sakramentes

Die heilsökonomische Stellung des Buss-Sakramentes ist, so

möchten wir mit Küppers formulieren, dadurch gekennzeichnet,
dass sie christozentrisch, ekklesiologisch und eschatologisch in
einem ist.

Christozentrisch ist sie darin, dass nach unseren Voraussetzungen

nun wirklich gesagt werden kann: es ist Christus selbst, der
durch das Symbol der kirchlichen Absolution den Sünder von seiner
Schuld losspricht, wie er es ist, der in der Taufe die grundlegende
Rettung vollzogen hat und sie endgültig im Gericht vollziehen wird.
Er tut es im Buss-Sakrament in dem besonderen Sinne, dass er den

Getauften, der im Begriffe steht, aus der Glaubensbusse und der
Gemeinschaft der Kirche zu fallen, unter sein besonderes Gerichtsund

Gnadenurteil ruft, um «den Abfall des Menschen entscheidend,
dauernd und völlig zu überwinden. Christus ist durch die Taufe der
Sieger über den Sünder geworden, Christus selbst muss es darum
auch sein, der in der neuen Gefahr (des Abfalls) sich als Sieger
erweist und als Retter bewährt» (Küppers). Ekklesiologisch bedeutsam

ist die Busse darin, dass Christus das tut, nicht nur, um die
Seele des Einzelnen zu retten, sondern um seine Kirche in der von
ihm geschenkten Heiligkeit zu erhalten bis auf den Tag der Parusie.
«Christus bewahrt seine Kirche in der Heiligung» (Küppers). Und
die Busse ist eschatologisch darin, dass die Vergebung, die durch
sie erteilt wird, erst eine Vorweggabe der endzeitlichen Vergebung
ist, durch die der Mensch nach seiner ganzen Existenz neu geschaffen

und als diese neue Kreatur in das Reich eingehen darf.

3. Wesen und Wirkung des Buss-Sakramentes

Wenn das alles zutrifft, dann ist - entsprechend der Dreiteilung
in sacramentum tantum, res et sacramentum, res tantum - Wesen
und Wirkung der Busse folgendermassen zu umschreiben:

a) Als Sacramentum tantum ist sie ein Bekenntnisakt der
Kirche in dem doppelten Sinn, dass sie primär ein Bekenntnis zur
alles überwindenden Vergebungsmacht Christi, Lobpreis der
Barmherzigkeit Gottes, Exhomologese, confessio in diesem Sinne ist. Und
sie ist zweitens Bekenntnis der eigenen Sündhaftigkeit, der persönlichen

Sünde wie der Sünde der Kirche selbst, sofern diese als Ge-



— 121 —

meinschaft der Heiligen nicht anders leben kann als aus der ständig
erneuerten Vergebung. Sofern die Busse dieser doppelte Bekenntnisakt

ist, ist ihre Wirkung die, dass sie den Glauben und die Bussfertigkeit

der Einzelnen wie der Gemeinde stärkt, belebt und erhält.
b) Als sacramentum et res hat die jetzt und hier geschehende

Vergebung zu gelten, die aber, da Christus der Vergebende ist, nur
als göttlicher Gerichtsakt entgegengenommen werden kann. Die
Busse ist ihrem Wesen nach tatsächlich Gericht, darin hat das
Tridentinum recht, aber sie ist, wie Küppers betont, nicht ein Gericht,
das die Kirche oder der Priester vollzieht. Der Richter ist allein
Christus, Kirche und Priester sind nur Zeugen dieses Gerichtes,
allenfalls noch Gerichtsdiener, die ihren Dienst einzig darin
ausüben können, dass sie dem Pönitenten helfen, sich Gottes Gericht
zu unterstellen. Dieses Gericht ist aber wirklich darin, dass es nicht
nur ein dialektisches Durchgangsstadium zu der von vornherein
sichergestellten Vergebung, sondern ein von Glaube und Reue
getragenes Sich-Unterstellen unter das Gerichtsurteil Gottes ist, das

vorbehaltlos den ganzen Menschen trifft, wenn anders die

Vergebung, die sich in diesem den Menschen tötenden Gericht vollzieht,
den Menschen neu schafft. Die Busse ist Gerichts- und Neu-

schöpfungsakt Christi in einem, nicht bloss ein vom Menschen innerlich,

im Glauben und in der Erinnerung zu vollziehender regressus
ad baptisum, der für eine sakramentale Handlung tatsächlich keinen
Raum mehr lässt (van Kleef gegen die Reformatoren). Sie ist aber
auch nicht ein Sakrament, das einfach wieder - und dazu noch
beliebige Male - in den verlorenen Gnadenstand zurückversetzt (Stalder

gegen das Tridentinum), sondern sie ist ein Sakrament, das als

totales Gericht die Vergebung gerade in ihrer neuschaffenden,
vorwärtstreibenden Kraft wirksam werden lässt mit dem besonderen

Ziel, den Pönitenten vor dem Absturz zu bewahren und ihm die
Rückkehr in die Glaubensbusse und damit in die Gemeinschaft der
Kirche zu ermöglichen. Die Wirkung der Busse als res und
sacramentum ist darum die reconciliatio mit der Kirche, die pax
ecclesiastica.

c) Als res tantum endlich ist die Busse die eschatologische

«Versiegelung» der endzeitlichen Vergebung, nicht in dem Sinne,
wie es die Taufe in einem grundlegenden und nicht mehr zu
überbietenden Sinne auch ist, sondern in dem besonderen Sinne, dass

die durch ein schweres Verschulden bedrohte Taufgnade dem
Pönitenten unter dem Vorbehalt der wieder aufzunehmenden Glaubens-



— 122 —

busse von neuem so zugesichert wird, dass er auf die endzeitliche
Vergebung hoffen darf. In diesem Sinne ist die Busse tatsächlich
ein Sakrament zur Erhaltung der Taufgnade und der Heiligkeit der
Kirche. Unter der Voraussetzung, dass sie freiwillig ist und nur
im äussersten Falle des drohenden Abfalles gespendet wird, ist die
Busse nicht eine Verdoppelung oder Herabminderung der Taufe,
sondern im Gegenteil deren Bestätigung nnd Bewahrung. Ihre
Wirkung als res tantum, ihr effectus ultimus endlich ist eben jene
Vergewisserung der endzeitlichen Vergebung, die unter dem Vorbehalt
der Glaubensbusse steht und die - auch darin kommt ihre eschatologische

Versiegelung zum Ausdruck - ihr notwendiges Gegenstück
in der Verhängung der Exkommunikation über den Unbussfertigen
hat.

D. Buss-Sakrament und Seelsorge

Schniertshauer gibt in seinem Referat seinem grossen und tiefen
Unbehagen gegenüber der römisch-katholischen Beichtpraxis, die

er aus eigener Erfahrung kennt, Ausdruck und betont in bezug auf
die Privatbeichte mit Nachdruck die Notwendigkeit ihrer Freiwilligkeit

und ihren Gnadencharakter. Im übrigen redet er vor allem
einer Vertiefung der allgemeinen Bnssandacht das Wort und erklärt
dazu: «Das seelsorgerliehe Kernproblem der Bussandachten besteht
darin, dass wir den Gläubigen das persönliche Mittun abringen und

abverlangen.»
Wir möchten diesen Satz aufnehmen und noch weiter ausdehnen,

auch auf die Taufe und die Glaubensbusse. In diesem
umfassenden Sinn ist dann das uns gestellte seelsorgerliche Problem ein

doppeltes: einmal geht es darum, durch Verkündigung und
Seelsorge dahin zu wirken, dass unsere Gemeinden wieder neu
verstehen lernen, was Taufe, Glaubensbusse und Buss-Sakrament in
der Heilsökonomie überhaupt bedeuten, und zweitens geht es darum,
denen, die das Buss-Sakrament verlangen, seelsorgerlich
beizustehen. Wir können das erste die externe, das zweite die interne
seelsorgerliche Aufgabe nennen.

I. Die externe Aufgabe
Was wir schon anlässlich der allerdings sehr summarischen

Beurteilung der Busslehre der alten Kirche angedeutet haben, gilt
in noch erhöhtem Masse von unseren heutigen Kirchen: wir sind_
nicht nur äusserlich, sondern auch innerlich nicht mehr in derselben_



— 123 —

Situation wie die Urgemeinde. Wir sind - nicht grundsätzlich-theologisch,

aber praktisch-seelsorgerlich gesehen - nicht mehr Gemeinde
im urchristlichen Sinn. Das zeigt sich schon bei der Taufe. Für die
Urgemeinde war der Empfang der Taufe noch eine wirkliche
Umkehr, ein radikaler Neuanfang, die Gemeindeglieder wussten noch,
was damals, als sie die grundlegende Vergebung der Sünden
empfangen hatten, mit ihnen geschehen war (vgl. Hebr. 6). Unsere
heutigen Kirchenglieder, die in unsere Kirchen hineingeboren und als
Kinder getauft werden, wissen das nicht mehr und können es in
dieser Weise auch nicht mehr wissen. Für sie hat die Taufe diesen

einmaligen Entscheidungscharakter nicht. Wir können und wollen
diese Situation nicht künstlich verändern - etwa durch die plötzliche

Einführung der Erwachsenentaufe -, was wir vorläufig tun
können, ist dies: unseren Getauften nachträglich durch Predigt,
Lehrverkündigung und Unterweisung sagen und deutlich zu machen
suchen, was damals, in der Taufe, wirklich an ihnen geschehen ist,
und in der Firmung um die Kraft zu solcher Erkenntnis beten.
Solange unsere Gemeindeglieder nicht verstanden haben, was es um
die Taufe ist, solange werden sie auch nicht begreifen können, was
das Buss-Sakrament bedeutet. Unseren Gemeindegliedern zu dieser
Erkenntnis zu verhelfen, ist unsere erste seelsorgerliche Aufgabe.

Aber auch die Bedeutung der Glaubensbusse für das ganze christliche

Leben ist doch wohl unseren Gemeinden und vielfach auch
ihren Seelsorgern, viel zu wenig klar. Wir wollen damit nicht sagen,
dass sie von unseren ernsten und verständnisvollen Gemeindegliedern

nicht tatsächlich geübt werde. Im persönlichen Gebet, im
sonntäglichen confiteor und in unseren allgemeinen Bussandachten

geschieht sicher etwas davon. Aber es geschieht in der Regel noch
immer in einem viel zu gesetzlich-moralistischen und zu individualistischen

Geiste, ohne das rechte Bewusstsein davon, dass «Busse

tun» ja nicht nur die persönliche Abkehr von unseren grösseren oder
kleineren Vergehen, sondern die totale Rückkehr in Glaube und
Reue meint, eben die Glaubensbusse, von der und in der nicht nur
der Einzelne, sondern auch die Gemeinde als Kirche Christi lebt.
Jedenfalls musste das Bewusstsein unserer Gemeinden, dass sie -
auf ihren personalen Bestand gesehen - eine Gemeinschaft begnadigter

Sünder sind, noch viel stärker und auch freudiger werden.

Von da aus erst wäre dann auch die Stellung des tertium genus
poenitentiae im Leben der Gemeinde neu zu klären und abzugrenzen.

Wichtig ist vor allem, dass die Busse sowohl nach ihrer sakra-



— 124 —

mentalen wie nach ihrer disziplinaren Seite wieder zur Geltung
kommt und dass in der kirchlichen Praxis diese beiden Seiten im
rechten, von Christus intendierten Verhältnis zueinander verbleiben.
Es muss die Gnade das Übergewicht behalten über das Gericht, das

Sakrament über die Gemeindezucht. Das aber heisst praktisch :

nach ihrer sakramentalen Seite darf die Busse nicht nur ein freies,
unverbindliches Angebot der Kirche bleiben, von dem faktisch
niemand Gebrauch macht, sondern sie muss wieder als verpflichtende
Weisung des Herrn der Kirche entgegengenommen werden, hinter
der die Verheissung der alles neuschaffenden Vergebungsgnade
sichtbar wird. Umgekehrt aber darf die Busse nicht durch Regie-
mente und Kirchengesetze der Gemeinde einfach als disziplinares
Zuchtmittel auferlegt werden, in der Weise etwa, dass in einem rein
äusserlichen Sinne ganz bestimmte Sünden - wie das schon in der
öffentlichen Busse der alten Kirche und dann vollends in der
sogenannten Tarifbusse des Frühmittelalters geschah - der Privatbusse

unterstellt werden. Damit würde der Kasuistik Tür und Tor
geöffnet und die Gnadengabe Christi in ein menschliches Gesetz

verkehrt.
In unseren heutigen volkskirchlichen Gemeinden, die von der

ersten Umkehr fast gar nichts und von der Glaubensbusse nur wenig
wissen, bedarf es, damit das Buss-Sakrament wieder in seiner

ursprünglichen Bedeutung zur Geltung kommt, zuerst einer ziel-
bewussten nnd geduldigen Verkündigungs- und Seelsorgearbeit an
den Einzelnen. Diese darf sich aber nicht in bloss lehrhafter
Aufklärungsarbeit erschöpfen, sondern muss sich im kirchlichen Handeln

selbst auswirken. Darum wird es notwendig sein zu versuchen,

in Fällen schwerer Vergehen an den Einzelnen seelsorgerlich
heranzutreten, um ihn an seine Taufberufung zu erinnern und ihm, sofern

er hört und versteht, die Rückkehr in die Glaubensbusse und in die
Gemeinschaft der Kirche durch die Unterstellung unter die Binde-
und Lösegewalt zu ermöglichen. Unbussfertige und Verstockte,
oder gar Aufrührer und Feinde Christi aus der Kirche auszuschliessen,

ist und bleibt zwar eine der Kirche und ihren Organen
aufgetragene Pflicht, der sie sich grundsätzlich nicht entziehen darf. Sie

kann sie aber nur erfüllen, wenn sie zuerst die andere Pflicht erfüllt
hat, den verlorenen Schafen seelsorgerlich nachzugehen, und wenn
sie, wenigstens in ihren tragenden Gliedern, selbst in der Glaubensbusse

lebt. Gemeindezucht lässt sich in dieser Lage nur als Seelsorge
ausüben. Seelsorge und Gemeindezucht sind aber bei der rechten



— 125 —

«Verwaltung» des Buss-Sakramentes überhaupt nicht voneinander
zu trennen : bei der Ausübung der Gemeindezucht muss immer auch
die Seelsorge am Werke sein, die die Gnade Gottes vertritt, während
die Seelsorge, soll sie nicht rein individuellen Zwecken dienen und
ohne kirchenbildende Kraft bleiben, der Zucht und damit des
Gerichtsmomentes nicht entraten kann. Das letztere muss doch wohl
auch gelten von der nicht-sakramentalen Privatbeichte vor dem
Priester, die in Fällen, wo keine besondere schweren Vergehen
vorliegen, vor allem der Seelenführung dient (Vorschlag Koks).

IL Die interne Aufgabe
Die intern-seelsorgerliche Arbeit hat einzusetzen, wenn ein

Gläubiger, aus eigener Einsicht oder nach der externen Vorbereitung

durch den Seelsorger, sich willig zeigt, sich der Binde- und
Lösegewalt der Kirche zu unterstellen. Ob diese Unterstellung
wirklich verlangt wird und ob ihr Sinn dem Pönitenten klar ist,
muss am Anfang des nun einsetzenden Seelsorgerliehen Prozesses

genau festgestellt werden. Das Ziel muss von Anfang an klar vor
Augen stehen. Wie aber dieser Prozess im einzelnen zu erfolgen hat,
das zeigen in einleuchtender Weise die beiden Referate von Rev.
Craske und Prof. Winogradow. Da wir auf Einzelheiten nicht mehr
eingehen können, sei zur Verhütung von Missverständnissen lediglich

folgendes betont: alles, was in diesem Prozess zur Vorbereitung
auf den Empfang des Buss-Sakramentes erforderlich und dienlich
ist, Gewissenserforschung, Beichte, Wiedergutmachung, Vorsatz,
das seelsorgerliche Gespräch, unter Umständen die Anwendung von
psychoanalytischen und therapeutischen Methoden, kann, wenn
anders das Ziel des sakramentalen Lösens von Anfang an ins Auge
gefasst worden ist, nicht bloss die Bedeutung eines «anthropologischen

Vorhofes zum soteriologisch-christologischen Heiligtum»
haben *), sondern ist - von jenem Ziel her und auf jenes Ziel hin -
selbst schon, als Konkretion eines vielleicht erst rudimentären
Glaubens und der Bereitschaft zur Rückkehr, pars sacramenti,
Teilmoment der einen Grundentscheidung, in die der Pönitent durch
die Gerichtsdrohung und die Gnadenverheissung der tertium genus
poenitentiae nach seiner ganzen Existenz hineingerufen ist.

* *
*

Wir fragen zum Schluss: was ergibt sich aus allem, was wir
neutestamentlich, dogmengeschichtlich, dogmatisch und pastoral-

l) So mit Recht II. Vogel, ibidem S.505.

intermit. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1055. 9



— 126 —

theologisch gemeinsam erarbeitet haben, für die Busslehre und
-praxis unserer altkatholischen Kirchen Wir haben das in einigen
Schlussfolgerungen zu sagen versucht. Diese Schlussfolgerungen
erheben nicht den Anspruch auf Vollständigkeit, sie wollen auch
nicht eine thesenartige Zusammenfassung dieses Referates oder gar
einer verbindlichen Lehre von der Busse und von entsprechenden
Richtlinien für die Praxis sein. Dazu haben wir als Studienkonferenz
weder Auftrag noch Vollmacht. Wohl aber sollen sie uns helfen,
an den besonders problematischen und strittigen Punkten unserer
bisherigen Lehre und Praxis gewisse notwendige Abgrenzungen und
Klarstellungen zu vollziehen und eine gemeinsame Basis zu finden.
Es wird nun unsere nächste Aufgabe sein, zu prüfen, ob und wie weit
wir diese Schlussfolgerungen annehmen können, um dann auf Grund
der gewalteten Diskussion Empfehlungen zu formulieren, die zwar
nicht ein letztes Wort sein, wohl aber für unsere weitere theologische
und kirchliche Arbeit wegleitend sein können.

Mögen wir von unserer verschiedenen kirchlich-theologischen
Herkunft her über Einzelheiten auch immer verschieden denken,
einig dürften wir nach unserer gemeinsamen Studienarbeit sein im
Wissen darum,

dass es in Busse und Buss-Sakrament entscheidend um die
wirksame Verkündigung und Mitteilung der einen Vergebung
Christi geht,

dass der Kirche die Vollmacht und der Auftrag zum
(sakramentalen) Erlassen und (disziplinaren) Behalten der Sünden
gegeben ist und dass sie sich diesem doppelten Auftrag nicht
entziehen darf,

dass die Kirche von diesem Auftrag Gebrauch zu machen hat
in den besonderen Fällen des drohenden Abfalles um der Erhaltung
der Heiligkeit der Kirche willen auf den Tag der Parusie hin.

An uns als an den berufenen Amtsträgern und Seelsorgern liegt
es, dafür besorgt zu sein, dass aus diesem Wissen auch das

entsprechende kirchliche Handeln folgt, damit sich an unseren
Gemeinden mehr und mehr die Verheissung des Propheten erfüllt
(Jes. 33, 24): «Und kein Einwohner (der Stadt Gottes) soll sagen
können: mir ist Leid widerfahren. Denn das Volk, das darinnen
wohnt, wird Vergebung der Sünden haben.»

Ölten. Urs Küry


	Das Buss-Sakrament

