Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 45 (1955)

Heft: 2

Artikel: Das Buss-Sakrament

Autor: Kdry, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404322

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404322
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Buss-Sakrament

Zusammenfassender Bericht
vorgelegt der 3. Studientagung alt-katholischer Theologen
in Solothurn, 4.-10. Oktober 1954

Als an der ersten internationalen Studienwoche in Amersfoort
im Sommer 1950 altkatholische Theologen sich erstmals gemeinsam
iiber das Buss-Sakrament aussprachen, zeigte es sich sehr bald, dass
sowohl in bezug auf die theologische Begriindung wie auf die Ver-
waltung des Buss-Sakramentes in den verschiedenen altkatholischen
Kirchen nicht nur beachtliche Unterschiede, sondern auch — ein-
gestanden oder uneingestanden — ernsthafte Bedenken und nicht zu
verkennende Verlegenheiten und Unsicherheiten bestanden. Nach-
dem man dann (in Ausfiithrung eines an der zweiten Studientagung
in Bonn im Sommer 1951 gefassten Beschlusses) daran ging, an den
Pastoralkonferenzen der einzelnen Landeskirchen das Problem des
Buss-Sakramentes neu zu studieren und die Ergebnisse der ge-
leisteten Vorarbeit dem Miinchner Kongress im Herbst 1953 vor-
gelegt wurden, wurde es erst recht offenkundig, wie ungeheuer weit-
schichtig und kompliziert die ganze uns beschiftigende Frage ist.
Ein abschliessendes oder richtunggebendes Wort zu finden, erwies
sich als unmaoglich.

Sie werden darum auch von mir heute dieses abschliessende und
richtunggebende Wort nicht erwarten konnen. Ich sehe meine Auf-
gabe vielmehr darin, ein zusammenfassendes Wort zu finden in dem
Sinne, dass ich zwar nicht einfach ein Resiimé dessen gebe, was seit
Amersfoort bis Miinchen in dieser Sache erarbeitet worden ist, son-
dern aus den Referaten und Diskussionsvoten das herausgreife und
weiterzufithren versuche, was mir fiir eine Vertiefung und, wenn
notig, Revision unserer bisherigen Positionen wichtig und bedeu-
tungsvoll erscheint. Auf der Grundlage dieses zusammenfassenden
Berichtes sollen dann die vorliegenden «Schlussfolgerungen» dis-
kutiert und woméglich einige Richtlinien im Sinne von Empfeh-
lungen fiir die Zukunft ausgearbeitet werden. Bei dieser Arbeit wer-
den wir uns aber von vornherein dessen bewusst bleiben miissen,
dass es nicht darum gehen kann, fiir unser Problem eine «Losung»
zu finden, die theoretisch keiner Revision mehr bediirftig wire und
die in der Praxis unfehlbar wirken miisste. Solche Losungen gibt
es in der Theologie und in der Kirche iiberhaupt nicht. Andrerseits



— 88 —

werden wir uns aber, wenn es uns trotz ernsthaftester Bemiihung
nicht gegeben sein sollte, in dieser Sache richtig zu reden und zu
handeln, dessen getrosten diirfen, dass von Gott her trotzdem je
und je das Richtige geschieht.

In dieser doppelten Bescheidung treten wir an unsere Aufgabe
heran und handeln {iibersichtshalber die einzelnen Probleme in der
Reihenfolge ab, die auch der Miinchner Studientagung zugrunde
lag ).

A. Busse und Buss-Sakrament imm Neuen Testament
I. Die Busse

1. Die grundlegende metanoia

Sollen die auf die Busse beziiglichen Stellen des Neuen Testa-
mentes sachgemaiss interpretiert werden, so miissen sie, wie A. Gilg
betont, «in das Licht des ganzen neutestamentlichen Kerygmas ge-
rickt werden». Richtunggebend hat uns dabei der Begriff der
metanoia zu sein. Dieser aus der vorexilischen Prophetie herzu-

1) Vorliegendem Bericht liegen folgende Referate, Diskussionsvoten und
Zuschriften zugrunde:

Pfarrer L.Affolter-Solothurn: Metanoia und Buss-Disziplin.

Prof. Dr. A. K. Rithy-Bern: Die Einsetzung des Buss-Sakramentes.

Pfarrer K.Stalder-Bern: Bericht tiber die Diskussion der schweizerischen
christkatholischen Pastoralkonferenz vom 27.0ktober 1952 zu den ob-
genannten Vortrigen.

Pfarrer K. Stalder-Bern: Thesen zur Frage nach der neutestamentlichen und
christkatholischen Lehre von einer Institution zur Siindenvergebung.

Pfarrer K. Stalder-Bern: Bericht iiber die Diskussion der schweizerischen
christkatholischen Pastoralkonferenz vom 1. Juni 1953 zu den obgenannten
Thesen.

Prof. Dr. A. Gilg-Bern: Einige Bemerkungen als Beitrag zur Diskussion tiber
dic Busse.

Prof. Dr. K. Gaugler-Bern : Kollegschriften zu den neutestamentlichen Grund-
stellen tiber die Busse, insbesondere zu Jak.d und Hebr. 6.

Pfarrer K. Stalder-Bern: Bericht iiber die Theologentagung am 1. und 2. Sep-
tember 1953 anlisslich des 16.internationalen Altkatholikenkongresses in
Miinchen, 1KZ Jg. 1954, Heft 1.

Von den an der Theologentagung in Mimnchen gehaltenen Referaten sind
im Druck erschienen:

Prof. W.Winogradow-Miinchen: Die orthodoxe Lehre und Praxis des Buss-
Sakramentes, 1KZ Jg. 1954, Heft 3.

Prof. Dr. A. X, Riithy-Bern: Zur neutestamentlichen Begriindung des Buss-
Sakramentes, TKZ Jg. 1954, Heft 4.

Ferner lagen mir im Manuskript vor:

Pfarrer J. Schniertshauer-Miinchen: Das Buss-Sakrament.

Prof. Dr. W, Kiippers-Bonn: Das Buss-Sakrament als Problem der Dogmatik.

Prof. B.A. van Kleef-Hilversum: Die Busse (Diskussionsvotum).



sy R s

leitende Begriff der metanoia meint, wie L. Affolter zeigt, nicht
bloss die Abkehr von einzelnen Siinden und Gesetzestibertretungen,
sondern die Umkehr im Sinne des alttestamentlichen «schuby: die
existentielle Umkehr des ganzen, von Gott abgefallenen Menschen
und Volkes in die urspriingliche Person- und Lebensgemeinschaft
mit Gott. Bei Johannes dem Téaufer empfiangt der prophetische Ruf
zur Umkehr einen erhohten Gerichts- und Entscheidungsernst durch
die Ankiindigung des nahe bevorstehenden Anbruchs der Gottes-
herrschaft. Radikalisiert und endgiiltig iiberboten wird dieser Ruf
durch Jesus Christus, in dessen Person und Werk die angekiindigte
Gottesherrschaft bereits gegenwiirtig, der neue Aeon angebrochen,
die Heilszeit ihren Anfang genommen hat. Jesu Bussruf ist darum
zugleich Evangelium, Frohbotschaft von der bereits angebrochenen
Gnadenzeit. «Die Zeit ist erfillt. Die Gottesherrschaft ist herbei-
gekommen. Kehret um und glaubet an das Evangelium !» (Mec. 1, 15).
Die von Jesus geforderte Umkehr ist nicht Bedingung zum Eintritt
ins Reich, sondern umgekehrt FFolge und Wirkung der Botschaft
vom Reich und ist, wie die Aufnahme ins Reich, ganz Gottes Gabe,
die den Menschen zugleich in die letzte Entscheidung stellt, an der
er mit seinem ganzen verantwortlichen Person-Sein beteiligt ist. So
sind Umkehr und Glaube, beide, ganz Gottes Gabe und ganz des
Menschen Tat, und sie sind es in der Abhéingigkeit vom Kommen
des Reichs. Darum gilt: wer umkehrt und an das Evangelium
glaubt, der hat Anteil am kommenden Reich, wer nicht umkehrt
und nicht glaubt, oder wer nach seiner Umkehr wieder von Gott
abfillt, fiir den gibt es keine Rettung mehr (Hebr.6, 4). Die mit
der metanoia gemeinte (ilaubensentscheidung und Umkehr hat den
Charakter strenger Einmaligkeit, sie ist grundlegend und unwieder-
holbar. Ihr sakramentales Zeichen ist die Taufe.

2. Die Vergebung

Was die grundlegende metanoia bedeutet, wird aber, wie Stal-
der bemerkt, erst klar, wenn die hinter ihr stehende Botschaft von
der gottlichen Vergebung in ihrer ganzen Tragweite richtig ver-
standen wird. Die Vergebung ist recht eigentlich der tragende Girund
der metanoia.

Die Vergebung ') ist nicht einfach der Ausfluss einer Kigen-
schaft Gottes, seiner Liebe und Barmherzigkeit, die als solche jeder-

1 Vgl. R, Bultmann, THWB, Bd. I, 5.509.




— 90 —

zeit aus seinem Wesen erschlossen werden konnte, sondern sie ist
eine einmalige 7T'at Gottes, die nur als reines Wunder entgegen-
genommen werden kann, und zwar nur von Menschen, die das iiber
sie ergehende Urteil auf schuldig restlos bejahen. Die Vergebung
Gottes setzt sein (fericht iiber den Menschen voraus. Die alles tra-
gende Gerichts- und Vergebungstat Gottes aber ist erfolgt im
Kreuzestod und in der Auferweckung Jesu, die in ihrer Kinheit ein
eschatologisches Einbruchsereignis in diese Zeit hinein sind, das als
solches seine Erfiillung erst in der Parusie finden wird. Dement-
sprechend ist die Vergebung, die dem Gléubigen durch Christus zu-
teil wird, selbst ein eschatologisches Ereignis in dem doppelten
Sinne, dass auf Grund der geschehenen Heilstat Christi dem Men-
schen, der umkehrt und glaubt, die Siinde jetzt schon, in dieser
Zeit ein fiir allemal vergeben wird und dass ihm, wenn er wieder
neu siindigt, die Vergebung fiir die endzeitliche Zukunft zugesichert
wird, so dass er darauf vertrauen darf, von seinen Siinden im End-
gericht endgltig losgesprochen zu werden. Da aber die Stiinde dem
Menschen nicht nur von aussen anhaftet, sondern seine ganze ge-
schichtliche Existenz bestimmt, so kann und darf die Vergebung
nicht bloss — und das festzuhalten ist besonders wichtig — forensisch
als Straferlass fiir vergangene Siinden (allerdings auch nicht als
Straferlass fiir zukiinftige Siinden) verstanden werden, sondern sie
ist ein «neuschopferischer Akt Gottes, mit dem die Zukunft des
neuen Menschen anhebt und zugesichert wird» (E.Gaugler). Das
aber bedeutet, dass auch der neue Mensch, dem einmal (in der
Taufe) vergeben worden ist, nicht leben kann ohne die stindig er-
neuerte Vergebung Gottes, die — als jener neuschopferische Akt —
den einmal Geretteten, auf den Tag der Parusie hin, im neuen Sein
erhilt.

Damit kommen wir zu einem Punkt, dem — wie wir meinen —
in unseren bisherigen Studien zu wenig Beachtung geschenkt wor-
den ist, der aber zum richtigen Verstindnis des Problems des Buss-
Sakramentes von grundlegender Wichtigkeit ist.

3. Die Glaubensbusse

Es darf namlich nicht iibersehen werden, dass es im Neuen
Testament neben und in Verbindung mit dem «priméren» Begriff
der metanoia — wie wir die einmalige Umkehr am Anfang bezeichnen
kénnen — noch einen sekundiaren Begriff der metanoia gibt, sofern
namlich die metanoia nicht nur die einmalige Umkehr, nicht nur



.

den heilsgeschichtlichen Wendepunkt, sondern zugleich den Heils-
weg bezeichnet, der von diesem Punkt an beschritten werden muss!).
Auf diesem Heilsweg geht es darum, dass der Mensch, der in der
priméren metanoia die Vergebung ein fiir allemal empfangen hat,
die Siinden, die er wieder begeht, sich immer neu vergeben lisst und
so die Bewegung, die mit der grundlegenden metanoia ihren An-
fang genommen hat, stets wieder aufnimmt, sie nicht in sich er-
starren, in sich totlaufen lisst. Das kann aber nur geschehen durch
immer wieder neue Umkehr im Glauben, die zwar nicht mehr die
einmalige und unwiederholbare des Anfangs, aber ebenso total und
radikal ist wie jene und die den Sinn einer stindigen Riickkehr zum
Ausgangspunkt hat. Wir nennen sie die Glaubensbusse. Fiir diese
Glaubensbusse ist es charakteristisch, dass sie nicht nur hin und
wieder, bei besonders offenkundigen Verfehlungen, sondern téiglich,
das ganze Leben hindurch sich vollzieht, ja recht eigentlich das
Leben des Christen ausfiillt. «Das Leben des Christen ist eine
Poenitentia vom Anfang bis zum Ende» (van Kleef). Aber eben,
diese téagliche Glaubensbusse, diese stindige «mortificatio» und
«vivificatio», diese von Gott gewirkte und vom Menschen voll-
zogene Umkehr im Glauben ist zu unterscheiden von der einmaligen
Vergebung und Umkehr zum Glauben am Anfang, so wie die Hei-
ligung als der Weg, den der Gerechtfertigte zu gehen hat, zu unter-
scheiden ist von der einmaligen Rechtfertigung in der Taufe und
im Endgericht. Zwar wird im Neuen Testament fiir die hier gemeinte
Sache nicht immer der Ausdruck «metanoia» gebraucht — so wenig
librigens, wie fiir die primére metanoia. Aber was gemeint ist, liegt
klar zutage und kann in paulinischer Terminologie so formuliert
werden: durch die Taufe und die grundlegende Umkehr sind die
Gléubigen fiir die Siinde tot und leben in Christus Jesus — das st
geschehen, das ist der einmalige Ausgangspunkt; nun aber folgt der
Weg: «erachtet euch als solche, die’ der Siinde gestorben sind und
leben» (R6m. 6, 11): logizesthe. In diesem logizesthai vollzieht sich
die Glaubensbusse, die, wie die primidre metanoia, ganz Gottes
Werk und ganz des Menschen Tat ist.

4. Das tertium genus poenitentiae

In welchen Gestalten aber vollzieht sich die Glaubensbusse
konkret im Leben des Christen ? Im wesentlichen in drei Gestalten :
erstens und vor allem im personlichen Gebet, im besonderen, wie

1) Vgl. J.Behm, THWB, Bd.1V, S.994 ff.




— 92 —

schon Augustin betont, in der 5.Vater-Unser-Bitte, die, wenn sie
wirklich Gebet ist, immer auch den Charakter einer Beichte, einer
Alleinbeichte vor Gott hat. Die Glaubensbusse vollzieht sich aber
zweitens auch in der Gemeinschaft mit den Briidern, im gemein-
samen Bussgebet der Gemeinde, insbesondere im gegenseitigen
Stindenbekenntnis und fiirbittenden Einstehen der Briider fiir-
einander (Jak.5, 16). Endlich aber, an der dussersten Grenze gleich-
sam und zugleich im engsten Zusammenhang mit der zweiten Ge-
stalt kann die (Glaubensbusse sich auch vollziehen durch die Unter-
werfung unter die Binde- und Lisegewalt, wie sie nach Mt.18, 18
den Aposteln, beziehungsweise der Gemeinde iibergeben worden ist.
Wir meinen also: wenn Mt. 18 und Parallelstellen eine am einzelnen
Siinder zu vollziehende Binde- und Losegewalt meinen und auf
irgendeine Form der «Privatbusse» zu beziehen sind, so darf dieses
tertium genus poenitentiae niemals — wie es in der Exegese und in
der Dogmatik fast durchwegs geschieht — von der Glaubensbusse
der Gemeinde losgerissen werden. Die Glaubensbusse ist vielmehr —
wie die primire Busse — die Grundvoraussetzung eines wie immer
zu verstehenden «privaten» Buss-Sakramentes und bleibt diesem
auf alle Fille tibergeordnet. Das ist unseres KErachtens der richtige
Kern der Anschauung Bischof Herzogs, wonach die allgemeine Buss-
andacht der Gemeinde die Urform des Buss-Sakramentes ist. Uber-
sehen ist nur, dass der Glaubensbusse der (Gemeinde nicht in der
Weise sakramentaler Charakter zugesprochen werden kann, wie
allenfalls der Privatbusse, die als tertium genus poenitentiae von der
Glaubensbusse deutlich unterschieden und von ihr abzuheben ist.

Inwiefern aber ist die Privatbusse von der (Glaubensbusse der
Gemeinde zu unterscheiden ? Darauf ist vorliufig zu antworten:
wenn es so ist, dass die Glaubensbusse gegeniiber der grundlegenden
metanoia als dem heilsgeschichtlichen Anfang, den Heilsweg be-
zeichnet, so kann dieser Weg, sofern die Glaubensbusse immer auch
Sache des Menschen ist, jederzeit verlassen werden. Es kann mit
andern Worten die Glaubensbusse aufgegeben und damit die Be-
wegung, die mit der grundlegenden metanoia begonnen, zum Still-
stand gebracht und diese selbst, die sogenannte Taufgnade in Frage
gestellt werden. Das ist aber dann der Fall, wenn der Einzelne
nach dem Urteil des eigenen Gewissens oder nach dem der Gemeinde
sich einer so schweren Siinde schuldig gemacht hat, dass ihm selbst
oder der an seiner Siinde Argernis nehmenden Gemeinde die Glau-
bensbusse verunmoglicht oder unertriglich erschwert wird. In die-



— 93 —

sem Falle, besonders dann, wenn die briiderliche Ermahnung und
Zurechtweisung (Mt.18, 15 ff.) fruchtlos blieb, tritt das tertium
genus poenitentiac in Kraft, hat die Unterstellung unter die Binde-
und Losegewalt zu erfolgen, und zwar in dem Sinne, dass der ein-
zelne Siinder durch die Gemeinde und ihre Amtstriger unter An-
drohung der Moglichkeit des Bannes vor eine letzte Entscheidung
gestellt wird, vor die Entscheidung namlich, noch einmal zuriickzu-
kehren und sich die Siinde reumiitig vergeben zu lassen. Der Sinn
und der tragende Grund auch dieses tertium genus poenitentiae ist,
wie bei der Taufe und der Glaubensbusse, die eine Vergebung Christi,
die aber hier, in diesem iussersten Fall, um den drohenden Abfall
zu verhiiten, nur zugesichert wird in Verbindung mit der An-
drohung der Auslieferung ans Gericht.

Doch greifen wir nicht vor. Dass das tertium genus poenitentiae
grundsitzlich so zu verstehen ist, ergibt sich erst aus den neutesta-
mentlichen Grundstellen, die in der kirchlichen Tradition als Be-
weisstellen fir die «Kinsetzung» des Buss-Sakramentes gelten.

IT. Das Buss-Sakrament
1. Die Einsetzung

Riithy hat in seinem Referat ') die Exegese Bischof Herzogs,
die in den schweizerischen, deutschen und osterreichischen Kate-
chismus iibergegangen ist, einer eingehenden Kritik unterzogen und
st dabei zu einer Reihe von Antithesen gekommen, von denen wir
nur die wichtigsten herausgreifen.

a) zu Joh.20, 21

Ed. Herzog erklirt Joh. 20, 21 ff. unter Hinweis auf die Parallel-
stellen Mt. 28, Lk.24 und Mk. 16 aus der Missions-Situation heraus
und bezieht die den Jiingern gegebene Vollmacht der Siindenver-
gebung auf die Verkiindigung des Evangeliums und die Taufe, nicht
aber auf die (Privat)-Busse.

Riithy lehnt diese Erklirung ab mit dem Hinweis darauf, dass
sie der (legensiitzlichkeit des Wortes vom Siindenerlassen und -be-
halten, vor allem aber dem Behalten selbst, das den Jiingern als
eine von ihnen aktiv auszuiibende Titigkeit zugesprochen wird,
nicht gerecht wird. Das Wort notigt vielmehr dazu, eine Situation
vorauszusetzen, in der die Apostel im Kinzelfalle von ihrer Voll-
macht (iebrauch machen und das ist die Gemeindesituation.

Y IKZ Jg. 1954, Heft 4, S.218 1.



b)zu Mt. 18, 18

Ed. Herzog beruft sich fiir die Einsetzung des Buss-Sakramentes
ausschliesslich auf Mt. 18, 18 und erklirt, nur hier sei von der Binde-
und Losegewalt im Sinne einer am Einzelnen auszuiibenden Dis-
ziplinargewalt die Rede, und diese werde hier der Gemeinde iiber-
tragen, die ebenfalls nur hier als organisierte Korperschatt voraus-
gesetzt sei. Die Gemeinde aber iibt diese Gewalt aus, wie unter
Herbeiziehung der folgenden Verse (19, 20) erklart wird, durch ihre
Fiirbitte, der die Verheissung der Erhérung durch den in der Ge-
meinde gegenwirtigen Christus gegeben sei.

Riithy lehnt diese Herbeiziehung der Verse 19 und 20 zur Er-
klairung der Binde- und Losegewalt ab, da diese allgemein vom
Bittgebet handeln und mit dem Vorigen in keinem Zusammenhang
stehen. Zudem sei die Binde- und Losegewalt nicht der Gemeinde,
sondern den Aposteln iibertragen, und diese habe grundsétzlich den-
selben Sinn wie Joh.20.

c) zu Mt. 16, 19

Ed.Herzog bezieht die hier erwihnte Binde- und Losegewalt,
anders als Mt. 18, auf die apostolische Verkiindigung, Riithy, wie
Mt. 18 auf die Disziplinargewalt. Der einzige Unterschied sei, dass
sie hier nicht allen Aposteln, sondern dem Ur-Apostel allein iiber-
tragen werde.

d) zu Jak.5, 16

Ed. Herzog sieht in diesem Apostelwort eine Belegstelle fiir die
Einsetzung des Buss-Sakramentes in der IForm unserer allgemeinen
Bussandacht. Riithy bestreitet diese Moglichkeit, da hier nur von
einem gegenseitigen Siindenbekenntnis und einem fiirbittenden
Fiireinander-Einstehen der Briider die Rede ist, nicht aber von der
Ausiitbung der Binde- und Losegewalt mit Absolution und Ex-
kommunikation.

Die Gegensitzlichkeit der beiden Anschauungen tritt wohl am
deutlichsten zutage an der verschiedenen Interpretation von
Joh.20, 21 ff., der wir uns darum vorerst zuzuwenden haben.

Riithy ist zunichst ohne weiteres zuzugeben, dass jenes aktive
Behalten der Stinden in Joh.20, 23 es uns verbietet, die Moglich-
keit einfach auszuschliessen, dass hier ein Erlassen und Behalten
der Siinden in dem spezifischen Sinne einer wie immer zu verstehen-
den, am Einzelnen zu vollziehenden Privatbusse gemeint sein kann.
Andrerseits aber scheint es uns unmdglich zu sein, mit wirklich



— 95 —

durchschlagenden Argumenten zu bestreiten, dass Joh.20 die mis-
sionarische Situation vorausgesetzt wird und dass also doch an die
Verkiindigung des Evangeliums und vielleicht auch an die Taufe,
jedenfalls an die grundlegende Umkehr der noch zu Bekehrenden
gedacht ist.

Ist aber der aus dieser Antithese sich ergebende Widerspruch
wirklich unlésbar ? Wir meinen, dass das nicht der Fall sein muss,
wenn wir mit Ed. Herzog die Stelle auf die Verkiindigung in Predigt
und Taufe beziehen, aber gleichzeitig mit Stalder betonen: die Ver-
kiindigung ist im Neuen Testament nicht bloss die Mitteilung eines
Lehrwortes itber Gott, sondern sie ist das Selbstwort Gottes im
Vollzug des menschlichen Zeugnisses. Verkiindigung ist das sich
selbst Horbarmachen der Wahrheit, die er, der Herr, selber ist, und
die das, was sie sagt, immer auch wirkt!). Und eben darum ereignet
sich in der Verkiindigung immer schon Gnade und Gericht, Frei-
spruch und Bindung, Erlassen und Behalten der Siinden, und zwar
in einer Weise, die bereits von jedem Kinzelnen, der von der Ver-
kiindigung erreicht wird, die Entscheidung des Glaubens fordert.
Wird aber Joh. 20, 23 von diesem vertieften und zugleich umfassen-
den, die Gemeinde und den Einzelnen umgreifenden Begriff der
Verkiindigung her interpretiert — wobei Verkiindigung neutesta-
mentlich immer beides in sich schliesst, Verkiindigung durch Wort
und Tat, durch Predigt und Sakrament —, dann ist nicht einzusehen,
warum Joh. 20, 23 nicht von beiden Gestalten der Siindenvergebung
verstanden werden kann, von der Siindenvergebung in der grund-
legenden Verkiindigung und Taufe und von der Siindenvergebung
in einem besonderen Akt am Einzelnen im Sinne des tertium genus
poenitentiae. Diese Moglichkeit ist um so weniger auszuschliessen,
als es Joh.20 und Parallelen nicht nur um die anfangliche Samm-
lung der messianischen Gemeinde, sondern auch um ihre Erhaltung
bis auf den Tag der Parusie geht. Diese Erhaltung der Gemeinde
aber erfolgt durch die fortdauernde Verkiindigung und die durch
sie immer wieder neu geforderte Glaubensentscheidung der Ge-
meindeglieder und im Fall des drohenden Abfalls durch den Ge-
brauch der besonderen Vollmacht, Einzelnen die Siinden zu behalten
oder zu erlassen, die — und darin ist Riithy recht zu geben — mit
jener aktiven Form des Auftrages allein gemeint sein kann.

Deutlich wird das aber Joh. 20, 23 nicht gesagt, was, wie Erz-
bischof Rinkel bemerkt, damit zusammenhingen kann, dass Johan-

-

1) H.Vogel: Gott in Christo, Dogmatik, Berlin 1951, S.885.



S J—

nes iiberhaupt von den Sakramenten, wie im Kap.6 vom Abend-
mahl, so auch hier von der Privatbusse, nur indirekt spricht. Deut-
licher ist von dieser Vollmacht die Rede in Mt.18.

M¢t.18, 18 wird den Jiingern und der GGemeinde in sehr feier-
licher Form («wahrlich, ich sage euch»), die den gottlichen Auftrag
unterstreicht, die aus der Synagoge bekannte Disziplinargewalt des
Bann-Verhingens und Aufhebens iibergeben mit der weittragenden
Zusicherung: « Was ihr auf Erden binden werdet, das wird auch im
Himmel gebunden sein, und was ihr auf Erden losen werdet, das
soll auch im Himmel gelost sein.» Es gibt meines Erachtens keine
ernsthafte Moglichkeit, die Interpretation Riithys abzuschwiichen,
wonach hier tatsichlich gesagt ist: (iott bindet sich an den Ent-
scheid der ecclesia, wie er sich im Sakrament an das Handeln der
Kirche bindet, und zwar bindet er sich an einen Entscheid, von dem
konkret ein ganz bestimmter Siinder betroffen wird. Selbst dann,
wenn «Binden und Losen» nicht einfach identisch sein sollte mit
dem Behalten und Erlassen der Siinden in Joh. 20, 23 — eine Mog-
lichkeit, die durchaus offen bleiben kann —, muss doch gesagt wer-
den, dass das hier gemeinte Losen in Analogie steht zum Sakrament,
ihm gleichwertig ist, wihrend das Binden mehr die disziplindre Seite
des Vorgangs bezeichnet.

In Erginzung des von Riithy Dargelegten miisste unseres Er-
achtens noch beigefiigt werden, dass die hier gemeinte Disziplinar-
gewalt keine blosse Disziplinargewalt ist, sondern auch sie ist ein
Ausfluss der Verkiindigungsgewalt. Das ergibt sich gerade aus der
rabbinischen Herkunft des Wortes, da die Rabbiner die Disziplinar-
gewalt nur ausiibten als die verordneten Ausleger der Thora, die
sie in ihrer Mitte hatten, so wie die christliche Gemeinde nach
Mt. 18, 20 Christus in ihrer Mitte hat. So muss doch wohl Mt. 18, 18
und noch deutlicher Mt. 16, 19 vorausgesetzt werden, dass Christus
den Jiingern primir die Lehrautoritit, den Auftrag zur Verkiin-
digung und erst im Zusammenhang damit auch die Disziplinar-
gewalt {ibergibt.

Uberblicken wir von diesen Voraussetzungen aus die drei
Grundstellen, so kann zusammenfassend so formuliert werden:
Joh.20 ist gegeniiber Mt.18 das umfassendere Wort, und zwar
darin, dass es primir die grundlegende metanoia in Verkiindigung
und Taufe, sehr wahrscheinlich aber dariiber hinaus noch einen be-
sonderen, am Kinzelnen zu vollziechenden Akt des Behaltens und
Erlassens der Siinden meint. Mt. 18 hingegen ist deutlich an eine



— 97 —

am Kinzelnen innerhalb der bereits bestehenden Gemeinde zu voll-
ziehende Handlung gedacht, die als solche zwei Seiten, eine mehr
sakramentale (im Losen) und eine mehr disziplinire (im Binden)
hat, wihrend die Verkiindigungsvollmacht (Lehrautoritit) in der
Terminologie zwar vorausgesetzt ist, aber als solche nicht in Er-
scheinung tritt. Mt.16 nimmt eine mittlere Stellung ein, indem
dort — wie immer das Wort von der Schliisselgewalt auszulegen
ist — sehr viel mehr an die Lehrverkiindigung gedacht zu sein
scheint. Von da aus wire die Frage nach der Einsetzung des Buss-
Sakramentes so zu beantworten: Joh.20 ist das Buss-Sakrament
implicit, Mt.18 explicit eingesetzt, wiahrend Mt.16 durch seine
Mittelstellung mehr die Bedeutung einer indirekten Bestitigung der
beiden anderen Einsetzungsworte hat.

Wenn wir die Frage nach der Sakramentalitiat der Busse vor-
laufig auch noch offen lassen miissen, so kann doch auf Grund der
einschlagigen Stellen mit Bestimmtheit gesagt werden: Christus
hat ein tertius genus poenitentiae gewollt; und zwar kann das ge-
sagt werden auf Grund folgender drei Tatsachen:

1. Christus iibergibt den Seinen die Binde- und Losegewalt,
die als solche von der allgemeinen Verkiindigungsgewalt verschie-
den ist.

2. Diese Vollmacht ist Entscheidungsvollmacht, an deren Ur-
teil sich Gott ausdriicklich bindet und die eine sakramentale und
disziplinidre Seite hat.

3. Diese Vollmacht ist nur auszuiiben im dussersten Fall.

Diese Sitze gilt es im folgenden zu entfalten.

2. Die Vollmacht

Es kann kein Zweifel dariiber bestehen, dass nach allen drei
Stellen die Vollmacht zum Binden und Losen, zum Erlassen und
Behalten der Siinden von dem, der allein Siinden vergeben kann,
weitergegeben, delegiert wird. Sie ist iibertragene, abgeleitete Voll-
macht, aber sie ist deswegen nicht weniger Vollmacht, mandatum
und munus in einem. Ob diese Vollmacht delegiert wird an den Ur-
apostel allein (Mt.16) oder an alle Apostel (Joh.20, Mt. 18) oder an
die Gemeinde, wie Mt. 18 ebenfalls ausgelegt werden kann, ist fiir
unseren Zusammenhang nicht wichtig. Zum letzteren Punkt sei
bloss bemerkt, dass Apostel und Gemeinde in letzter Sicht einander
nicht entgegenzustellen sind, sondern dort jedenfalls, wo sie beide

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1955. 7



— 98 —

als Empfanger der Vollmacht vor ihrem Herrn stehen, fiir einander
stehen: die Apostel sind in nuce die Gemeinde, wie die Gemeinde
nicht ohne das apostolische Amt ist. Die Vollmacht ist potestas
clavium a Christo ecclesiae delegata in apostolis. Gerade darin aber
ist und bleibt sie tibertragene, abgeleitete Vollmacht.

Das zeigt sich auch darin, dass der Akt der Ubertragung durch
Jesus nicht direkt, geradlinig-horizontal, sondern gebrochen-verti-
kal erfolgt. Jesus tibertrigt den Jiingern die Vollmacht erst in dem
Augenblick, wo sie sich ihm (Mt.16) als dem Messias und Sohne
Gottes unterwerfen, oder wo sie, wie Joh.20, noch unter dem Ein-
druck der Golgatha-Katastrophe stehend, vom Auferstandenen den
heiligen Geist entgegennehmen, ohne den sie ihren Auftrag nicht
erfiillen kénnen. Die Vollmacht wird den Jiingern gegeben, wo sie
ihm als dem alleinigen Herrn in Ohnmacht gegeniiberstehen. Sie,
und in ihrer Nachfolge die Kirche und ihre Diener, kénnen von ihr
nur Gebrauch machen in der totalen Abhingigkeit vom Herrn. Nur
in dieser Abhingigkeit vom Auftrag und Vollmacht gebenden Herrn
kann der von A.Gilg mit Recht monierte «Vorbehalt der Freiheit
der Gnade Gottes» zur Geltung kommen, der aber dann nicht be-
deuten kann: von dieser Vollmacht kann Gebrauch gemacht wer-
den, wenn es Gott gefillt, sondern weil es Gott so gefillt.

Wenn sich nun aber ergeben hat, dass die Binde- und Lose-
gewalt von der allgemeinen Verkiindigungsvollmacht zu unter-
scheiden ist, so heisst das nicht, dass sie von ihr zu trennen ist. Im
Gegenteil, wenn unsere Erklirung von Joh.20 und Mt. 18 richtig
ist, kann die Binde- und Lisegewalt nur begriindet sein in der um-
fassenderen Verkiindigungsvollmacht und ist nicht eine besondere
Gewalt in dem Sinne, dass sie oberhalb oder ausserhalb der Ver-
kindigungsvollmacht zu suchen wire. Sie ist ein Ausfluss und eine
Teilfunktion dieser Verkiindigungsvollmacht und nur indem diese
ausgeiibt wird und durch sie Freispruch und Bindung erfolgt, kann
sie auch durch einen besonderen Akt am Einzelnen vollzogen wer-
den. In diesem Sinne hat Stalder recht, wenn er sagt, dass das
Erlassen und Behalten der Siinden nicht in einer besonderen, recht-
lichen Beamtenkompetenz begriindet sei, sondern allein in der
Macht des gottlichen Wortes. Beizufiigen wire allerdings, dass diese
Macht des gottlichen Wortes nicht unmittelbar wirkt, sondern
immer nur durch Vermittlung eines menschlich-kirchlichen Zeugen-
dienstes, zu dem es aber eben jene Bevollmichtigung durch den
Herrn selbst braucht, und zweitens, dass diese Macht des gottlichen



— 99 —

Wortes in ihrer kirchlichen Reprisentation und Vermittlung Wort
und Sakrament umschliesst. In diesem Sinne ist «das ganze kirch-
liche Handeln Gottes Wort» (Erzbischof Rinkel).

Schwieriger und auf Grund der drei Stellen allein nicht zu be-
antworten ist die Frage, ob und in welchem Sinn die Binde- und
Losegewalt von den Aposteln auf bestimmte kirchliche Amtstriger
iibergegangen ist und ob sie nur von ihnen ausgeiibt werden kann.
Da wir hier nicht das ganze Problem des kirchlichen Amtes aufrollen
konnen, begniigen wir uns mit der Feststellung: Wenn der allyemeine
Verkiindigungsauftrag und die dazugehorige Vollmacht von den
Aposteln an bestimmte kirchliche Amtstriager weitergegeben worden
ist — und wir meinen, dass das der Fall war —, dann ist ihnen damit
auch die besondere Binde- und Lisegewalt iibergeben worden, die
sie, wie jene, im Gegeniiber zur Gemeinde und zugleich als deren
Organe auszuiiben haben. Deswegen ist aber die Moglichkeit nicht
von vornherein auszuschliessen, dass in besonderen Fillen die Binde-
und Losegewalt auch von Laien ausgeiibt werden kann (mit noch
grosserem Recht als die Taufe in Notfillen von Laien gespendet
werden kann). Und das ist tatsiachlich in der Ostkirche und in der
abendlindischen Kirche bis ins dreizehnte Jahrhundert hinein ge-
schehen. Legitimerweise konnen aber Laien die Binde- und Lose-
gewalt auch nur verwalten in Ausiibung ihres Verkiindigungsauf-
trages, der ihnen mit ihrem allgemeinen Priestertum gegeben ist.
Das ist auch in den ausserordentlichen Fillen so, in denen, wie das
von O.Gilg angefiihrte Beispiel des édlteren Blumhardt zeigt, die
Lossprechung unmittelbar in der Kraft des Heiligen Geistes erfolgt.

3. Vergebung und Gemeindezucht

Riithy und mit ihm Stalder betonen stark, dass die beiden
Seiten der Binde- und Losegewalt, die disziplinire und die sakra-
mentale, deutlich zu unterscheiden und nicht miteinander zu ver-
mischen sind. Gewiss, aber sie sind auch nicht voneinander zu tren-
nen. Und zwar darum nicht, weil auch in der Ausiibung der Binde-
und Losegewalt, wenn anders sie ein Ausfluss der Verkiindigungs-
vollmacht ist, immer beides miteinander geschicht: Bindung und
Freispruch, Gericht und Gnade. Allerdings tritt nun dieses Mit-
einander von Gericht und Gnade im tertium genus poenitentiae
insofern auseinander, als mit der Binde- und Losegewalt zweifellos
die Vollmacht gemeint ist, zu binden oder zu losen. Aus dem Mit-
einander wird so ein Auseinander, aber dadurch wird ihre sachliche



— 100 —

Zusammengehorigkeit, ihr dialektisches Verhéltnis nicht aufgeho-
ben. Das heisst: so wenig die im tertium genus poenitentiae ge-
meinte Vergebung, das Losen, méglich und sinnvoll ist ohne vor-
heriges Gericht, ohne vorheriges Binden oder (Gebundensein, so
wenig kann das Binden oder Behalten der Siinden, die Auslieferung
an das Gericht bedeuten, dass damit dem Siinder jede Aussicht
auf die endzeitliche Vergebung Gottes entzogen wird. Im Neuen
‘Testament wird diese Folgerung jedenfalls nicht gezogen. Im Gegen-
teil. Nach I.Kor.5 erfolgt die Ubergabe des Blutschinders an den
Satan zur Rettung seines Geistes. Binden und Losen, Gemeinde-
zucht und Sakrament konnen auch nicht in der Weise auseinander-
gerissen werden, dass man sagt, die Gemeindezucht sei rein nur
eine Sache der «menschlichen» Ordnung innerhalb der Gemeinde,
wahrend es das Sakrament allein mit dem Glauben und der Ver-
gebung zu tun habe. Das Binden, die Ausiibung der Gemeindezucht
hat Sinn und Berechtigung nur, wenn sie bezogen bleibt auf das
sakramentale Losen, und zwar so, dass die Vergebung das Uber-
gewicht hat iiber das Gericht, das Losen iiber das Binden. Das dis-
ziplinire Handeln der Gemeinde steht ¢m Dienste der Vergebung,
in dem besonderen Sinne, dass die Vergebung um des drohenden
Abfalls willen unter die Androhung des Gerichtes gestellt wird. In
diesem Sinne geht es also bei der Ausiibung der Binde- und Losegewalt
um ein wirkliches Entweder-Oder, es muss wirklich gebunden oder ge-
l6st, der Bann verhiangt oder vergeben werden. Wenn mit dem Binden
nicht mehr Ernst gemacht wird, hat auch das Losen keine Voll-
macht mehr. Ohne Exkommunikation verliert auch das Wort der
Vergebung seine Kraft und Glaubwiirdigkeit. Die teure Gnade
Gottes wird zur «billigen» Gnade ).

Was das konkret heisst, ist aber erst deutlich zu machen, wenn
wir uns noch der Frage zuwenden, welche Siinden nun eigentlich
der Binde- und Loisegewalt zu unterstellen sind ? Wir haben bereits
gesagt: in Betracht kommen nur Siinden, die so schwer sind, dass
sie die Glaubensbusse verunmoéglichen. Kennt aber das Neue Testa-
ment solche Siinden, unterscheidet es iiberhaupt zwischen schwereren
und leichteren Siinden ?

4. Schwerere und leichtere Siinden

Es kann keinem Zweifel unterliegen, dass sowohl Jesus selbst
wie auch Paulus, Petrus und Johannes und vor allem der Verfasser

1) D.Bonhoeffer: Nachfolge. Miinchen 1950, S.1.



— 101 —

des Hebrierbriefes deutlich zwischen schwereren und leichteren
Stinden unterscheiden und sie auch — im Anschluss z.T. an das Alte
Testament, z.T. an das Spatjudentum — mit ganz bestimmten Stra-
fen belegen. Das Entscheidende und Neue bei ihnen aber ist, dass
die grosseren und kleineren Siinden, die Siinde tberhaupt, ganz
von der Vergebungsbotschaft her gesehen werden und dass im Zu-
sammenhang damit aus dieser Unterscheidung in keiner Weise eine
gesetzliche oder juristische Kasuistik abgeleitet wird. Es werden
also nicht — wie das in der Kirche sehr bald geschah — nach der Art
eines Strafgesetzbuches ganz bestimmte, dusserlich feststellbare
Vergehen unter ebenso festumgrenzte Strafen gestellt. Dazu bietet
uns das Neue Testament keinerlei (Girundlage. Es ist im Gegenteil
auffillig, wie fliessend im neutestamentlichen Zeugnis die Grenzen
zwischen ganz schweren, schwereren und leichteren Siinden im all-
gemeinen sind. So wird, um nur das Wichtigste zu erwihnen, als
schlimmste Form die «Siinde wider den Heiligen Geist» (Mk.3, 28)
genannt, die Stinde «mit erhobener Hand», die bewusste Abkehr
von der einmal erkannten Wahrheit. Vor ihr wird Hebr. 6, 4 aus-
driicklich gewarnt. In nichster Nihe zu ihr, moglicherweise mit ihr
identisch, stehen die I.Joh.5, 16 erwithnte «Siinde zum Tode» und
die Siinden, von denen Paulus Gal.5, 21 sagt, dass ihre Titer der
Anwartschaft auf das Reich verlustig gehen. Von diesen schweren,
bewussten Siinden werden unterschieden die sogenannten Schwach-
heits- und Unwissenheitssiinden («Herr, vergib ihnen, denn sie
wissen nicht, was sie tun», Lk. 23, 34). Aber eine konsequent durch-
gefithrte Abgrenzung oder Einteilung der Siinden (etwa im Sinne
der peccata mortalia et venalia im spéteren kirchlichen Sinn) wird
nirgends sichtbar. Infolgedessen sind auch die Grenzen zwischen
den fiir diese Siinden bestimmten Strafsanktionen ebenso fliessend
und unbestimmt. Unverkennbar ist immerhin soviel: withrend die
leichteren Siinden durch Gebet, Glaubensbusse, Riickkehr und Neu-
anfang und nicht zuletzt durch Werke der Liebe getilgt werden,
zieht die «Siinde mit erhobener Hand» den Ausschluss und die
Selbstvernichtung nach sich, die schwereren Siinden aber werden
in der Urgemeinde — ob nach jiidischem Vorbild oder auf direkte
Weisungen Jesu hin, ist im einzelnen schwer zu sagen — mit dem
Bann belegt, mit dem «grossen Banny, dem dauernden Ausschluss
aus der Giemeinde im Falle ganz schwerer Siinde (I.Kor.5), mit
dem (kleinen Bann», dem zeitweiligen Ausschluss aus der Gemeinde
im Falle weniger schwerer Siinde (II.Kor.2). Wie aber ist dieser



— 102 —

ganze, im einzelnen nicht immer durchsichtige Tatbestand grund-
giatzlich zu bewerten ?

Es war ohne Zweifel ein Mangel unserer bisherigen Studien,
dass das Problem der Gemeindezucht ') nicht besonders zur Ver-
handlung kam. Wenn wir hier auf dieses schwierige Problem im
einzelnen auch nicht eingehen konnen, so sei doch zur Vermeidung
naheliegender Kurzschliisse folgendes festgestellt: nach dem neu-
testamentlichen Zeugnis ist die Gemeindezucht, gerade weil sie ein
Ausfluss der Binde- und Losegewalt (mit dem Akzent auf dem
Losen) ist, sinnvoll nur vollziechbar an Gemeindemitgliedern, die
die Vergebung iiberhaupt begehren und die wirklich wissen, um
was es geht, wenn von ihnen Glaube und Riickkehr verlangt wird.
Wenn die Vergebung iiberhaupt nicht ernstlich verlangt wird, wenn
vollige Gleichgiiltigkeit oder Unwissenheit dartiiber besteht, was
sie eigentlich ist, dann koénnen sinnvollerweise die Siinden nicht
erlassen, aber auch nicht behalten werden ®). Voraussetzung jeglicher
Gemeindezucht ist das Stehen der Gemeindemitgliedér im Glauben.
Diese Voraussetzung war in der Urgemeinde grundsiitzlich erfiillt.
Darum iibt sie Gemeindezucht. Darum auch ist fiir sie das ent-
scheidende Unterscheidungsmerkmal zwischen schwereren und
leichteren Siinden nicht so sehr ihre « Quantitity», das Ausmass ihrer
moralischen Verwerflichkeit in einem allgemein-ethischen, dusser-
lich feststellbaren Sinn, sondern vielmehr ihre «Qualitity», die sich
darnach bemisst, ob der Einzelne seine (grossere oder kleinere)
Siinde begangen hat im vollen Wissen darum, dass er damit seiner
Berufung zum Glauben und zur Gliedschaft an der Kirche zuwider-
gehandelt hat. Das schliesst nicht aus, dass die Gemeinde und ihre
Vorsteher dem Sitinder, wenn er dieses Wissen nicht hat, durch
Mahnung und Zurechtweisung dazu verhelfen (Mt. 18, [. Kor.5). Die
Kirche und ihre Vorsteher haben in diesem Fall den Siinder zur
Unterwerfung unter die Binde- und Lisegewalt anzuhalten, haben
das Recht und die Pflicht zum «ponere poenitentiam». Grundsdiitz-
lich wichtig aber ist: bei der Ausiibung der Binde- und Losegewalt
ist der Urgemeinde das entscheidende Kriterium nicht einfach, ob der
Einzelne eine quantitativ grossere oder kleinere Siinde begangen
hat, sondern, ob er sie im Widerspruch zu seiner (:laubensberufung

1) Rudolf Bohren: Kirchenzucht. Zirich 1952, wo weitere Literatur an-
gegeben ist.

2) So mit Recht H.v.Campenhausen, Die Schlisselgewalt der Kirche,
Ev. Theol. 1937, S.144.



— 103 —

begangen hat und ob er das weiss, und ob er, seiner (ilaubens-
berufung eingedenk, bereit ist zur Riickkehr und Busse. Erst unter
der Voraussetzung der Glaubens-«Situation» kann, ja muss dann
gelten: ist er dazu nicht bereit, so ist er zu binden und dem Gericht
zu liberantworten, ist er aber dazu bereit, dann ist er - grundsiitz-
lich gesprochen: in jedem Fall! — zu lésen. Denn die Siinde ist fiir
die gliubige Gemeinde eine schwere Anomalie, die es zu iiberwinden
gilt. Riickfilligen kann das Loésen nur dann verweigert werden,
wenn ihr Riickfélligwerden nicht bloss Schwiiche und Unreife, son-
dern deutlich Zeichen ihrer Verstocktheit, ihres Unglaubens und
ithrer Unbussfertigkeit ist. Aus der Einmaligkeit der Busse wird
kein Gesetz gemacht. Auch aus Hebr. 6, 4 ff. ist kein solches abzu-
leiten. Denn immer geht es darum, auch dem sehweren Siinder die
Riickkehr in die GGlaubensbusse und in die Gemeinschaft der Kirche
Christi zu erméglichen und nicht, sie ihm zu verschliessen. Die Ver-
gebung ist und bleibt der tragende Grund des tertium genus poeni-
tentiae auch nach seiner diszipliniren Seite.

Unseren bibeltheologischen Teil abschliessend, kénnen wir sa-
gen: im Neuen Testament werden uns drei Gestalten der Busse be-
zeugt. Sie bilden gleichsam drei konzentrische Kreise, die alle um
denselben Mittelpunkt kreisen, um die eine Vergebung Christi. Der
dusserste Kreis wird gebildet durch die grundlegende metanoia in
der Taufe, der mittlere durch die Glaubensbusse und der innerste
durch die Privatbusse, der durch ihre besondere Nihe zum Zentrum
die Bedeutung einer letzten Entscheidungsmoglichkeit und dadurch
eine besondere Dringlichkeit und ein besonderer lirnst zukommt.

Die Frage ist, ob diese Dringlichkeit und dieser Ernst von der
Kirche immer voll erkannt und gewiirdigt worden ist ?

B. Buss-Institut und Buss-Sakrament in der Tradition der Kirche
1. Die alte und die mittelalterliche Kirche

Kok gibt im Anschluss an Poschmann einen sorgfiltigen und
ausfithrlichen Uberblick iiber die Entwicklung des kirchlichen Buss-
Institutes von den Anfingen bis zum Tridentinum und kommt von
den beiden Voraussetzungen aus, dass die alte Kirche sich im
wesentlichen an die Lehre und Praxis der apostolischen Zeit ange-
schlossen habe und dass der Bruch mit der urkirchlichen Tradition
erst erfolgt sei im Mittelalter durch die Ersetzung der offentlichen
Kirchenbusse durch die geheime obligatorische Ohrenbeichte, zu



— 104 —

der Schlussfolgerung, dass es Aufgabe unserer altkatholischen
Kirche sei, unter Anpassung an die heutigen Zeitverhéltnisse die
Busspraxis der alten Kirche zu erneuern, d.h.: das Buss-Sakrament
nur in Fallen schwerer Siinde zu spenden, wahrend fir die leich-
teren Siinden im Confiteor, in der allgemeinen Bussandacht und
ausserdem in der Privatbeichte vor dem Geistlichen die Moglichkeit
des Schuldbekenntnisses und der Vergebung bestehe, obwohl diese
letzteren Formen keinen spezifisch sakramentalen Charakter haben.

Diese Schlussfolgerungen (mit Ausnahme des iiber die Privat-
beichte Gesagten) stehen ohne Zweifel in Ubereinstimmung mit der
Lehre, die im grossen und ganzen unsere altkatholischen Fiihrer
vorgetragen haben, aber auch — wie wir sofort beifiigen miissen —
mit der Anschauung, die neuere rémaisch-katholische Dogmatiker —
nicht zuletzt aut Grund der Forschungen Poschmanns — vertreten.
Das muss uns zu denken geben. Wir meinen jedenfalls, dass wir uns
bei diesem auffilligen Consensus zwischen altkatholischer Theo-
logie einst und romisch-katholischer Theologie heute nicht einfach
beruhigen diirfen — schon im Hinblick darauf nicht, dass die rémische
Praxis der Ohrenbeichte ja ruhig weitergeht. Wir haben diesen Con-
sensus vielmehr zum Anlass zu nehmen, wie die neutestamentliche,
so auch die dogmengeschichtliche Argumentation unserer altkatho-
lischen Viter einer ernsthaften Neupriifung zu unterziehen. In
welchem Sinne das zu geschehen hat, kann hier nur eben angedeutet
werden.

Schon in der Diskussion ist darauf aufmerksam gemacht wor-
den, dass der fatale Bruch mit der Lehre und Praxis der Urkirche
nicht erst im Mittelalter erfolgt ist, sondern dass schon sehr bald
in der Frithkirche Lehren und Praktiken aufkommen, die nicht
mehr als vollwertige Interpretationen des im Neuen Testament
Gemeinten gelten kénnen. Schon durch die Fragestellung nach der
Moglichkeit einer sogenannten zweiten Busse, wie sie durch eine
offenkundige Fehlinterpretation von Hebr.6, 4 ff. durch Hermas
eingeleitet wurde, ist das ganze Busswesen auf ein falsches Geleise
geschoben worden. Hinzu kam, dass das theologische Denken iiber
die Busse einer durchgehenden Eschatologisierung und Moralisie-
rung und damit der Kasuistik verfiel. So wurde vor allem die grund-
legende metanoia in der Taufe und die Vergebung in ihrem eschato-
logisch-neuschopferischen Charakter mehr und mehr verkannt und
die Vergebung fast durchwegs nur noch als Straf- und Schulderlass
verstanden, die Busse selbst, vor allem Reue und Genugtuung wur-



— 105 —

den als moralische Leistungen des Menschen gedeutet und damit
die Busse ihres Gnadencharakters entleert. Aus der Gnadengabe
(wir konnten auch sagen: aus dem Sakrament!) wird ein Bussver-
fahren, von dessen korrekter Durchfiihrung der Gnadenempfang
abhangig gemacht wird. Das alles liegt, wie gerade die Darstellung
Poschmanns ungewollt zeigt, mehr oder weniger akzentuiert schon
vor bei Clemens Alexandrinus, Origenes, Tertullian, Cyprian u.a.
Diese durchgehende Enteschatologisierung, Moralisierung und Ent-
leerung des Gnadencharakters der Busse bilden zusammen auch den
theologischen Hintergrund fiir jenes fiir die alte Kirchenbusse so
charakteristische Schwanken zwischen einem an und fiir sich impo-
santen moralischen Rigorismus einerseits, und einem ebensowenig
imposanten Laxismus andrerseits. Und richtig verstanden ist die
Zwangsbeichte von 1215, mag sie in ihrer Begriindung und Durchfiih-
rung gegeniiber der altkirchlichen Busse tatsichlich etwas Neues
(van Kleef) sein, doch darin wenigstens mit der Busse der alten
Kirche aufs engste verwandt, dass sie ein kluger Kompromiss ist
zwischen den beiden Grundtendenzen des Rigorismus und des
Laxismus, tiber die auch die alte Kirche nicht hinausgekommen ist.

Wir haben uns iiber die alte Kirchenbusse mit Absicht pointiert
ausgedriickt und mochten darum betonen, dass wir trotzdem der
Kritik Koks und van Kleefs an der réomischen Beichtlehre und
-praxis voll und ganz zustimmen konnen, insbesondere, wenn sie
dieselbe als Zwangsinstitut verwerfen und fir die Privatbusse die
volle Freiheit fordern. Wir werden in der Tat die Distanz, die uns
von der mittelalterlichen Lehre und Praxis trennt, nicht gross genug
sehen konnen. Aber wir diirfen dabei nicht iibersehen, dass durch
jede in die Tiefe gehende Kritik an der Scholastik auch die altkirch-
liche Praxis zum grossen Teil mitbetroffen wird und dass mit der
Wiederherstellung der Freiheit zur Busse durch unsere altkatho-
lischen Kirchen zwar der entscheidende Schritt, aber doch nur ein
erster Schritt getan worden ist. Kiippers hat recht, wenn er sagt,
dass mit der Freigabe der Privatbusse erst ein Teilziel erreicht, eine
Voraussetzung geschaffen wurde, aus der es die Konsequenzen erst
noch zu ziehen gilt. Welches sind nun diese Konsequenzen *

2. Die Bedeutung der Tradition der ganzen Kurche

Wir meinen, dass es bei der von uns geforderten Neuprifung
unserer bisherigen dogmengeschichtlichen Argumentation gegen die
romische Ohrenbeichte in erster Linie darum wird gehen miissen,



— 106 —

die allgemein-theologischen, insbesondere die christologischen und
soteriologischen Grundvoraussetzungen des kirchlichen Bussinsti-
tutes ins rechte Licht zu stellen. H.Frei hat in seinem Korreferat
gezeigt, dass in dieser Beziehung vor allem das Anliegen der Re-
formation mitzuhoren und ernstzunehmen ist. Auch A.Gilg hat in
seiner letzten These mit Nachdruck auf diese Notwendigkeit hin-
gewiesen. Nun wissen wir aber, dass, wie dem Calvinismus, so auch
dem Luthertum die Privatbusse — dhnlich wie unserer Kirche —
praktisch fast ganz verlorengegangen ist, dass aber heute in der
lutherischen Kirche grosse Anstrengungen zu ihrer Wiederherstel-
lung unternommen werden. Wir werden gerade diese Bemiihungen
mit grosser Aufmerksamkeit verfolgen miissen, aber, wie wir meinen,
nicht im Sinne einer Ubernahme oder Nachahmung ihrer Sakra-
mentenlehre und -praxis, die nicht die unsrige ist, sondern im Sinne
einer ernsthaften Besinnung auf eben jene allgemein-theologischen,
insbesondere soteriologischen Grundvoraussetzungen, die ihren Be-
mithungen zugrunde liegen und die ihr Zentrum haben in einer -
vielfach revidierten! — Lehre von der Rechtfertigung aus dem Glau-
ben oder aus (Gnaden allein und in einem damit verbundenen neuen
und vertieften Verstindnis der Vergebung.

Damit soll nicht ein Bekenntnis abgelegt, sondern der Weg
gewiesen sein, wie wir iiberhaupt die Tradition der Kirche zu be-
fragen haben. Nach unserem altkatholischen Verstandnis der 'T'ra-
dition haben wir immer das Zeugnis der ganzen Kirche, vorab das
der alten und einen Kirche, aber immer auch das der Teilkirchen
zu horen, die sich, wie wir, auf die alte Kirche berufen, und wir
haben dieses Zeugnis nach seiner tieferen Verwurzelung in den
Grunddogmen der Kirche zu befragen. In unserem besonderen Fall
heisst das, dass wir nicht nur das Bussinstitut der alten Kirche in
seiner historischen Vordergriindigkeit, sondern gerade in seinen
hintergriindigen Zusammenhingen mit der Vergebungsbotschaft zu
untersuchen haben. Wir kénnen und diirfen also nicht einfach aus
der reichen Fiille der uns bekannten historischen Formen der Busse —
ohne Riicksicht auf die tieferen dogmengeschichtlichen Zusammen-
hange — diejenigen auswihlen, die uns fiir unsere heutigen kirch-
lichen Verhiltnisse am geeignetsten erscheinen, auch nicht, wenn
wir meinen sollten, diese Formen aus der alten Kirche herholen zu
kénnen. Damit wiirden wir der Tradition der Kirche nicht die ihr
gebiithrende Ehre antun und nur einer unfruchtbaren Repristina-
tions-Theologie verfallen. Wenn es sich auch herausstellen sollte,



— 107 —

dass wir in bezug auf das Bussinstitut mehr von den offen zutage
liegenden Irrtiimern und Fehlentwicklungen als aus den positiven
Aussagen und Gehalten zu lernen haben (wie tibrigens fast durch-
wegs in der so «verworrenen» (Erzbischof Rinkel) Lehre von den
Sakramenten), so ist das kein Grund, die Tradition als Ausdruck
des Abfalls der Kirche gering zu achten oder uns von ihr abzuwen-
den. Im Gegenteil. Nicht nur behélt sie auch in dieser negativen
Funktion ihre Bedeutung als norma normata, sondern wir sind
durch sie erst recht aufgefordert, die Tradition der Kirche nicht
mehr nur an ihrer Oberfliche, sondern in ihrer 7"iefe zu horen, dort,
wo die grossen christologischen, soteriologischen und ekklesiologi-
schen Entscheidungen gefallen sind und weiterwirken. In ihrem
Lichte haben wir auch die Lehre von den Sakramenten und von
der Busse im besonderen neu zu durchdenken. Wie das zu geschehen
hat, das zu sagen, ist aber nicht mehr Sache der Dogmengeschichte
allein, sondern der systematischen Besinnung, die in impliciter und
expliciter Auseinandersetzung mit der Tradition der ganzen Kirche
zu vollziehen ist.

C. Das Buss-Sakrament als Problem der Dogmatik

Kiippers geht vom allgemeinen Begriff des Sakramentes aus
und unterzicht die klassisch gewordenen Formeln der verschiedenen
Kirchen, die mehr oder weniger alle von der Scholastik her be-
stimmt sind, einer eingehenden Kritik. Kr kommt zum Schluss,
dass diese Formeln — und darin deckt sich sein Anliegen mit der
von uns erhobenen Forderung nach einer allgemein-theologischen
Vertiefung der Sakramentslehre — christozentrisch, ekklesiologisch
und eschatologisch durchleuchtet werden miissen. Konkret heisst
das fiir ihn: 1. Christus ist nicht nur der Urheber, sondern auch der
Spender der Sakramente. 2. Die Sakramente sind nicht isoliert zu
verstehen, sondern im Zusammenhang mit der Kirche, die das
eigentliche und wahre Ursakrament ist. 3. Darin aber, dass Christus
und die Kirche den endgeschichtlichen Einbruch der Gottesherr-
schaft einleiten, sind auch ihre Sakramente Zeichen und zugleich
Wirklichkeit der zukiinftigen Gottesherrschaft. Von diesem drei-
fach vertieften Verstindnis der Sakramente her ergibt sich, dass
die Privatbusse ein Sakrament ist, darin, dass in ihr Christus selbst
am Werke ist und den Seinen die Vergebung schenkt zur Erhaltung
der Kirche auf den Tag der Wiederkunft Christi hin. Auch der all-

gemeinen Bussandacht kommt, obschon in anderer Weise, sakra-



— 108 —

mentaler Charakter zu. In der anschliessenden Erérterung von
Einzelfragen hebt Kiippers u.a. die besondere Stellung des Buss-
Sakramentes in der Heilsbkonomie, seinen Gerichtscharakter, die
Notwendigkeit der Freiheit seiner Verwaltung hervor. Die Schluss-
folgerungen des Referenten sind:

1. Es ist festzuhalten an der Busse als an einem Sakrament.
Sie ist ein bedeutsamer Teil des katholischen depositum fidei.

2. Es ist festzuhalten an der Freiheit im zweifachen Sinn der
Freiheit der Gnade Gottes und der Freiheit des Zutritts des Men-
schen zu dieser Gnade.

3. Es ist festzuhalten an der tiefen Verbundenheit mit der
grundlegenden Umkehr.

Es kann nicht Aufgabe unseres Berichtes sein, die theologischen
Grundanliegen des Referates Kiippers in ihrer ganzen Breite auf-
zunehmen. Wir begniigen uns damit, im Anschluss an den Duktus
unserer neutestamentlichen und dogmengeschichtlichen Darlegun-
gen die allgemein-systematischen Gesichtspunkte Kiippers dort
nach Moglichkeit zur Geltung zu bringen, wo sich das aus der Sache
selbst ergibt.

Die Frage nach der Sakramentalitit der Busse. Die Dogmatik
hat sich, wenn sie von der Busse spricht, vorerst mit der Frage nach
ihrer Sakramentalitit auseinanderzusetzen. Ist das Buss-Sakra-
ment iiberhaupt ein Sakrament und wenn ja, in welchem Sinne ?

Wir werden, wenn diese Fragestellung echt sein soll, und wir
ihr nicht von vornherein einen vorgefassten Sakramentsbegriff
unterstellen wollen, nicht zu dngstlich sein diirfen und uns auch
nicht durch kirchenpolitische Riicksichten leiten lassen diirfen. Um
uns vor dieser Angstlichkeit zu bewahren, sei hier kurz an folgende
Tatsachen erinnert: « Sakrament» ist tiberhaupt kein neutestament-
licher Begriff, die alte Kirche des ersten Jahrtausends hat die Busse
nie ein Sakrament genannt, ja sie hat — wie wir bereits andeuteten —
das, was man ihren sakramentalen, ihren Gnadencharakter nennen
konnte, im Entscheidenden oft iibersehen. Im Abendland nennt
erstmals Petrus Damiani im 11.Jahrhundert die Busse ein « Sakra-
ment», die Ostkirche erst 1274, und sie tut das unter abendlindi-
schem Einfluss. Die anglikanische Kirche nennt auch heute die
Busse nicht ein Sakrament, obwohl sie nach dem Wortlaut des Ritus
ein solches ist. Luther bezeichnet die Busse ausdriicklich als drittes
Sakrament, er kann aber auch anders reden. Bedeutungsvoll ist
aber fiir uns vor allem, dass an der Bonner Unionskonferenz von



— 109 —

1874 die Busse ebenfalls nicht ein Sakrament genannt wird, es heisst
dort lediglich: « Wir stimmen iiberein, dass die Praxis des Siinden-
bekenntnisses vor der Gemeinde oder einem Priester, verbunden
mit der Ausiibung der Schliisselgewalt, von der urspriinglichen
Kirche auf uns gekommen ist und gereinigt von allen Missbrauchen
und frei von Zwang, in der Kirche beizubehalten ist !).»

Ob wir also die Busse ein Sakrament nennen oder nicht, ist —
auf die Tradition der Kirche gesehen — lediglich eine Sache des
Sprachgebrauchs und der begrifflichen Abgrenzung: Nennen wir
die Busse ein Sakrament, so folgen wir damit dem (spéiteren) katho-
lischen Sprachgebrauch, nennen wir sie kein Sakrament, so folgen
wir dem (noch spiteren) protestantischen Sprachgebrauch. Vom
Neuen Testament her ist beides moglich. Das Entscheidende ist,
dass wir vom Neuen Testament her genau wissen, was wir sagen,
wenn wir eine kirchliche Handlung ein Sakrament nennen. Vom
Neuen Testament her aber ist zu sagen: wenn Taufe und Abendmahl,
die von allen Kirchen als « Sakrament» bezeichnet werden, als solche
gelten konnen, dann ist an iknen abzulesen, was neutestamentlich
ein Sakrament heissen kann. Taufe und Abendmahl aber zeigen,
dass nur dort von einem Sakrament die Rede sein kann, wo Christus
den Seinen durch ein einsetzendes Wort die Zusicherung seines
fortwihrenden Gnadenhandelns unter einer von ihm selbst verord-
neten, zeichenhaften Handlung gibt. In diesem Sinne ist die De-
finition unseres schweizerischen christkatholischen Katechismus
zwar nicht vollstindig, aber unanfechtbar: «Das Sakrament ist ein
von Gott eingesetztes, sichtbares Zeichen, mit dem eine unsichtbare
Gnade verbunden ist.»

Ist aber die Busse in diesem Sinne wirklich ein Sakrament ?
Nach unseren neutestamentlichen Darlegungen fehlt der Busse zwar
keineswegs die gottliche Einsetzung, noch auch die Zusicherung eines
damit verbundenen Gnadenhandelns Gottes, aber es fehlt ihr ein
von Christus verordnetes Zeichen, genauer gesagt: zeichenhaftes
Geschehen. Das notigt uns zum Eingestindnis, dass die Busse auf
keinen Fall ein Sakrament im gleichen Sinn sein kann wie Taufe
und Abendmahl, wohl aber ist sie — auf Grund der gottlichen Ein-
setzung und der mit ihr verbundenen Gnadenverheissung — eine
der Taufe und dem Abendmahl gleichwertige kirchliche Handlung,
oder wie unsere Viiter sagten: ein «Sakrament im weiteren Sinny.

1) Bericht iiber die Bonner Unionskonferenzen. Herausgegeben von
Prof. Dr. Heinrich Reusch. Bonn 1874, 1., S.41.



— 110 —

Man kann nicht einfach sagen, dass das Fehlen eines Zeichens un-
wichtig sei, oder, wie das in der Kirchengeschichte immer wieder
geschehen ist, das fehlende sichtbare Zeichen, die sogenannte ma-
teria in den wesentlich unsichtbaren Vorgingen der Reue, Beichte
und Genugtuung (Tridentinum) oder in der Absolutionsformel oder
gar in der die Absolution aussprechenden Person (Luther) erblicken
wollen. Es ist sachgemiisser, dabei zu bleiben, dass die Busse dieses
Zeichen nicht hat und darum nicht ein Sakrament ist wie Taufe
und Abendmahl. Selbst dann, wenn Jesus, wie aus der von ihm
aufgenommenen Terminologie vom Bann Verhingen und Aufheben,
das moglicherweise mit Handauflegen verbunden war und vielleicht
auch, wie Erzbischof Rinkel zu bedenken gibt, die 1.Tim.5, 20 er-
wiahnte Handauflegung auf die Busse ginge und also mit der alten
und der Ostkirche die Handauflegung zu vollziehen wire, so wire
die Busse dadurch noch nicht zu einem Sakrament geworden, da
die ausdriickliche Anordnung der Handauflegung durch Christus
auf jeden Fall fehlt.

Mit diesen Feststellungen ist aber das Problem der Sakramen-
talitit der Busse noch nicht gelost, sondern erst gestellt. Ks ist von
da aus noch immer zu fragen, was das heisst: Die Busse ist eine dem
Sakrament gleichwertige kirchliche Handlung ? Wir schliessen uns,
da die Antwort nur in der Auseinandersetzung mit den dogmatischen
Lehrtraditionen der verschiedenen Kirchen gegeben werden kann,
am besten der Einteilung an, die in der traditionellen Dogmatik
fast allgemein iiblich ist, und reden zuerst vom sacramentum im
engeren Sinne, also von der sakramentalen Handlung, die als solche
elementum und verbum, oder in der spiateren Terminologie materia
und forma umschliesst und dann von der res sacramenti, der Gnade
oder dem Heilsgeschehen, das mit der sakramentalen Handlung be-
zeichnet und gewirkt wird. Wir bemerken aber ausdriicklich, dass
wir im folgenden keine ausgefiihrte, im einzelnen begriindete und
belegte, dogmatische «Lehre vom Buss-Sakrament» zu geben be-
absichtigen, sondern nur eben stichwortartig auf die entscheidenden
Punkte hinweisen konnen.

I. sacramentum (Die sakramentale Handlung)
1. Das elementum: die partes

«Ks ist festzuhalten an der tiefen Verbundenheit der Busse
mit der grundlegenden Umkehr.» Dieser grundlegend wichtige Satz
Kiippers ist dahin néher zu prizisieren, dass wir sagen: diese Ver-



— 111 —

bundenheit besteht, weil es im Buss-Sakrament um dieselbe Ver-
gebung Christi geht wie in der grundlegenden Busse der Taufe.
Darum kann diese eine und selbe Vergebung in ihrer erneuernden
Kraft auch im Buss-Sakrament nur entgegengenommen werden in
Glaube und Umkehr, oder, wie die dogmatische Sprache statt Um-
kehr sagt, in Glaube und Reue. Sie sind, streng genommen sie allein,
als die «partes» des Buss-Sakramentes zu betrachten, wie schon
Reusch richtig gesehen hat'). Beide, Glaube und Reue, sind -
wiederum in Analogie zu dem, was wir von der grundlegenden meta-
noia gesagt haben — ein Geschenk, eine Tat Gottes am Menschen
und eine Tat des vor die Entscheidung gestellten Menschen selbst.
(laube und Reue sind also nicht Bedingungen, subjektive Disposi-
tionen, die zuerst erfiillt sein missen, wenn der Mensch der Ver-
gebung teilhaftig werden soll, sondern sie sind selbst schon eine pars
des in der sakramentalen Vergebung sich vollziehenden Gnaden-
handelns Gottes. Glaube und Reue kommen von oben, nicht von
unten. Und wenn der tridentinische Ausdruck quasi-materia, wie
neuere romische Theologen erkliren, eben dies bedeuten soll, dass
Glaube und Reue (beziehungsweise Reue, Beichte und Genug-
tuung) nicht subjektive Bedingungen des Sakramentsempfanges,
sondern selbst schon objektiver Bestandteil des Sakramentes sind,
so nehmen wir das gerne zur Kenntnis, miissen aber doch fragen,
wie eine solche Auffassung vereinbar sein mdochte mit der tibrigen
tridentinischen Lehre, die vom Glauben iiberhaupt nicht und von
der Reue in einem anderen Sinne redet, als es von unseren Voraus-
setzungen aus geschehen miisste.

a) Der Glaube:

Wie die Gnade vor dem Gericht, so hat der Glaube vor der
Reue den Vorrang. Allerdings wird der Glaube nicht nur als fides
fiducialis gefasst werden konnen, sondern muss, wie immer, von
seinem Gegenstand, von der Vergebung Christi her, verstanden
werden, die der Mensch im Glauben annimmt. Als solcher aber ist
er fides salutis und fides sacramenti in einem, d.h.: er ist Heils-
glaube und als solcher gerichtet auf die durch den Kreuzestod
Christi vollzogene Vergebung, und er ist als sakramentaler Glaube
zugleich gerichtet darauf, dass hier und jetzt durch die sakramen-
tale Lossprechung dem Ponitenten Vergebung zuteil wird. Es ist

1) Krkliirungen beziiglich der sogenannten Ohrenbeichte. Beschliisse der
ersten Synode der Altkatholiken des Doutschen Reiches. Bonn 1874, 5.50.



— 112 —

zu betonen, dass der Heilsglaube der tragende Grund des sakra-
mentalen Glaubens wie der Reue ist. '

b) Die Reue:

Die Reue ist — immer in Analogie zur grundlegenden meta-
noia — ebenso total und radikal wie jene, nur dass ihr der Charakter
der Einmaligkeit abgeht: sie ist nicht einmalige Umkehr, sondern
Riickkehr, aber als solche nicht nur Abkehr von einzelnen Verfeh-
lungen und Gesetzesiibertretungen, sondern Abkehr von der Ur-
siinde, die auch im Bekenntnis einzelner Tatsiinden entscheidend
gemeint ist. Als diese Riickkehr ist die Reue nicht Bedingung,
sondern Folge und Wirkung des Glaubens, und, wie der Glaube
selbst, ein Werk Gottes. Die Reue erweist sich als Werk der suchen-
den Liebe Gottes darin, dass der Glaubige die Busse, und das heisst
die Vergebung, tiberhaupt verlangt. In «petere poenitentiam», das
aber als solches nur deutlich werden kann, wenn kein Beichtzwang
besteht — und darum ist die Freigabe der Privatbeichte ein so ent-
scheidender Schritt gewesen — vollzieht sich schon grundlegend die
Reue, die aus dem Glauben kommt.

Dieser Gottgewirktheit der Reue werden die traditionellen
Definitionen der Reue in den wenigsten Fillen gerecht. Wenn die
Liebesreue gelegentlich auch so gedeutet wird, dass in ihr Gottes
suchende Liebe wirksam sei'), so reden doch die konziliaren Be-
stimmungen durchgehend so, als ob die Reue nur eine menschliche
Tatigkeit, ein «Schmerz der Seele», «Abscheu vor der Siinde» sei.
Sie ist im romischen Katholizismus grundlegend contritio oder
attritio activa, und wenn ihr Luther die contritio passiva entgegen-
stellt, so ist damit allein das Entscheidende noch nicht gesagt. Denn
aktiv oder passiv, es ist entscheidend ja immer der Mensch, der als
der Handelnde ins Auge gefasst wird, wie ja iiberhaupt zu sagen ist,
dass die hier gebrauchten emotionalen Ausdriicke Reue (gleich-
bedeutend mit Gram) oder contritio (Zermalmung) entscheidend
den Menschen visieren und mehr eine psychische Auswirkung als
das Wesen der hier gemeinten Sache umschreiben. Vollends sind
alle Abstufungen und Gradunterschiede in der Reue (vollkommene
und unvollkommene, Liebesreue und Furchtreue, contritio und
attritio) a limine zuriickzuweisen. Denn auch von der Reue gilt,
was nach Mt.17, 20 vom Glauben gesagt wird: wenn sie noch so

1) M. Schmaus, Katholische Dogmatik, Miinchen 1952, Bd.IV, S.496.




— 113 —

klein ist wie ein Senfkorn, so ist sie, was sie ist, immer ganz. oder
sie ist iiberhaupt nicht.

Glaube und Reue sind also die beiden grundlegenden partes
der Busse. Heisst das, dass sie geniigen ? Grundsiitzlich: ja. Aber
sie verlangen aus Griinden, die wir sofort darlegen werden, im Buss-
Sakrament ganz bestimmte Konkretionen. Als solche kommen, aber
nur in strenger Unterordnung unter Glaube und Reue. die tradi-
tionellen partes in Betracht, nach dem Tridentinum ausser der
Reue die confessio und satisfactio, die aber in unserem Katechismus
ihren urspriinglichen tridentinischen Sinn bereits verloren haben,
die confessio insofern, als neben der Beichte vor dem Priester das
allgemeine Siindenbekenntnis vor versammelter Gemeinde als gleich-
wertig gilt, und ebenso ist der strenge Begriff der satisfactio auf-
gegeben. Wir reden darum in Anlehnung an den deutschen altkatho-
lischen Katechismus besser von (Gewissenserforschung und Beichte
einerseits, von Vorsatz und Wiedergutmachung andrerseits.

¢) Gewissenserforschung und Beichte:

Die beiden sind zu unterscheiden '): die Gewissenserforschung
ist Siinden-KArkenntnis, withrend die Beichte Siinden-Bekenntnis
ist. Die Siindenerkenntnis ist aber wesentlich nur zu vollziehen als
(laubenserkenntnis. Das heisst: erst im gliubigen Bekenntnis zur
vergebenden Liebe Gottes kann es zur Erkenntnis der Siinde in
ihrer Totalitit und Radikalitit, zur Erkenntnis der allen Tatsiinden
zugrundeliegenden Ursiinde kommen. In der Gewissenserforschung
ist (obwohl diese Auffassung durch den nicht gerade gliicklichen
Ausdruck «Gewissenserforschung» nahegelegt wird), der Mensch ge-
rade nicht seinem autonomen Gewissen und der eigenen Interpreta-
tion des gottlichen Willens iiberlassen, sondern bereits an Gott
gewiesen als an das eigentliche Subjekt jeder wahren Siinden-
erkenntnis, die der Mensch nur als Anerkenntnis seiner NSiinden
nachvollzichen kann. Die Gewissenserforschung wire also zu defi-
nieren als Anerkenntnis der Siinden, deren wir durch Gott im Glau-
ben iiberfithrt werden.

Was ist aber dann die Beichte ? Indem wir die erkannten Siin-
den beichten, unterstellen wir uns dem Gerichtsurteil und dem
Gnadenurteil Gottes. Auch wenn wir einzelne Siinden bekennen —
was wir gesiindigt haben in Gedanken, Worten und Werken, und
durch Unterlassung vieles Guten — ist und bleibt letzter Gegenstand

1 Vgl zuam Folgenden H.Vogel, ibidem S.495 ff.

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1955.



— 114 —

unserer Beichte die allen Einzelverfehlungen zugrunde liegende Ur-
siinde, die Gott allein in ihrer Abgriindigkeit kennt und richtet,
die er aber dem vergibt, der glaubt und zuriickkehrt. So ist die
Beichte in Glaube und Reue verankert, deren Konkretion sie ist.
Notwendig aber ist die Beichte — sei es vor dem Priester oder vor
versammelter Gemeinde — weil sich nur in ihr jene Unterstellung
in Glaube und Riickkehr unter das Gerichts- und Gnadenurteil
Gottes konkret vollziehen lisst.

Die Beichte ist deswegen nicht Bedingung der Absolution, sie
hat auch keine sithnende Wirkung (etwa als Opfer und Selbstpreis-
gabe des eigenen Innern), sie ist auch nicht — wie man anzunehmen
bereit sein konnte — erforderlich als Zeichen oder als Beweis der
Echtheit und der Ganzheit der Reue — dieser « Beweis» ist mit dem
petere poenitentiam genugsam erbracht — sie bezeichnet aber kon-
kret den Weg, der durch (Glaube und Reue schon beschritten ist.

d. Wiedergutmachung und Vorsatz:

Die beiden Begriffe, die, der erste negativ, der zweite positiv,
dasselbe meinen, sind radikal zu scheiden vom altkirchlichen und
tridentinischen Begriff der satisfactio (ante oder post). Denn der
Begriff der satisfactio hat das von uns bereits abgelehnte Verstéind-
nis der Vergebung als eines blossen Straferlasses zur Voraussetzung
und verkennt die erneuernde Kraft der Vergebung. Von satisfactio
sollte in unserer Kirche iiberhaupt nicht mehr die Rede sein — das
war schon Bischof Herzog ein wichtiges Anliegen. Auch von einer
aufzuerlegenden «Busse» im Sinne einer Siihneleistung kann keine
Rede sein. Wiedergutmachung geschehenen Unrechtes hingegen
und der Vorsatz, Unrecht nicht mehr zu begehen, ist etwas prin-
zipiell anderes und ist grundsétzlich erforderlich, um des Ernstes
des gottlichen Gerichtes und um der Absolution willen; ohne sie
vermag die Kraft der erneuernden Vergebung nicht wirksam zu
werden.

Das alles tont zunidchst eher wie eine Abschwichung und Ver-
harmlosung dessen, was im Tridentinum gefordert wird. Das ist
aber nur scheinbar so. Werden namlich Gewissenserforschung und
Beichte, Wiedergutmachung und Vorsatz konsequent vom Glauben
und von der Reue her verstanden, dann bekommen sie ein viel
grosseres Gewicht als die tridentinischen partes, auch wenn sie, ja
gerade weil sie nicht als konstitutiv gelten konnen fiir Glaube und
Reue, sondern deren notwendige Konkretion sind.



2. Das verbum : die Absolution

Es besteht bei den verschiedenen Kirchen weitgehende Uber-
einstimmung dariiber, dass in der Absolution als solcher das ent-
scheidende Moment der sakramentalen Handlung liegt: sie ist der
eigentlich sakramentale Akt : einmal deshalb, weil nach dem Grund-
satz Augustins «accedit verbum ad elementum et fit sacramentum»
das mit der zeichenhaften Handlung verbundene Wort, das verbum
sacramenti jene Handlung erst zum Sakrament macht, dann aber
auch noch deshalb, weil im besonderen Fall der Busse jene zeichen-
hafte Handlung, das elementum im strengen Sinne des Wortes fehlt.
Schon Thomas sagt, dass das sacramentum principaliter in der Los-
sprechung besteht, Duns Scotus sieht in der Absolution allein das
sichtbare Zeichen, idhnlich Luther, auch das Tridentinum sagt,
dass in der Absolution praecipue die Wirkung des Sakramentes be-
griindet sei.

Welches ist nun aber dieses verbum sacramenti, an dem so
entscheidend viel liegt ¢ Welches ist die richtige Absolutions-
Formel ! Das lisst sich aus dem Neuen Testament nicht direkt ab-
lesen. Denn im Neuen Testament ist uns nur das verbum promis-
sionis gegeben, die Verheissung, dass, was auf Erden gebunden und
gelost wird, auch im Himmel gebunden und gelost sein wird. Eben
darum, so scheint uns, sollte in der Absolutionsformel oder doch im
Ritus des Buss-Sakramentes wenigstens dieses verbum promissionis,
also Mt. 18, 18 ausdriicklich angefiihrt werden. Es diirfte aber auch
der Hinweis darauf nicht fehlen, dass die Vollmacht zum Binden
und Losen eine abgeleitete, iibertragene ist. Das miisste nicht in
lehrhafter Form geschehen, sondern eher in Gebetsform. In diesem
Sinn ist dem Satze van Kleefs zuzustimmen: « Das Sakrament wird
vollzogen in der betend gesprochenen Absolution.»

Damit ist aber die Frage noch nicht entschieden, ob die depre-
kative oder die indikative Absolutionsformel die richtigere sei. Es
ist nicht ohne Bedeutung, dass die neueren romischen Theologen
entgegen der Ansicht des Thomas, der die indikative Absolutions-
formel forderte mit der Begriindung, dass sie allein effective sei,
fast durchwegs betonen: im Grunde laufen die beiden Formeln auf
dasselbe hinaus '). Es kann auch nicht iibersehen werden, dass nach
den neueren dogmengeschichtlichen Forschungen nicht mehr so

Y B. Bartmann, Lehrbuch der Dogmatik. Freiburg 1939, Bd. 11, N5.84;
M. Schmaus, ibidem S.483.



— 116 —

eindeutig gesagt werden kann, wie das noch unsere altkatholischen
Viter taten, dass die indikative Formel den ersten dreizehn Jahr-
hunderten vollig unbekannt gewesen sei. Es hat sich auch gezeigt,
dass viele der Formeln, die als Beweise fiir die deprekative Formel
in Anspruch genommen worden sind, eine Firbitte der (Gemeinde
fiir den Biisser vor der Absolution waren. Diesen Erwigungen
Rechnung tragend, mochten wir sagen: die deprekative Formel darf
wn keinem Falle fehlen, sie ist, und nicht die indikative, unter allen
Umsténden die gebotene. Aber es kann fiir ihre Begriindung nicht
Jak.5, 16, auch nicht Mt.18, 19 in Anspruch genommen werden,
sondern nur der ausdriickliche Hinweis darauf, dass Gott allein
Stinden vergeben kann und die Vollmacht der Kirche nur eine iiber-
tragene ist. Andrerseits aber kann nicht iibersehen werden, dass
gerade mit dem Binde- und Losewort Mt. 18, 18 eine sehr bestimante
Zusage im Sinne jener promissio gemacht wird, der letzterdings
doch nur die indikative Absolutionsformel gerecht zu werden ver-
mag. Sie allein vermag dem Pénitenten auch viel eher die Gewiss-
heit zu geben, dass ihm durch einen Menschen als Werkzeug Gottes
die Siinde wirklich vergeben ist. Wir meinen darum: wenn die oben
genannten Bedingungen erfiillt sind, das verbum promissionis an-
gefiihrt, die Vollmacht als iibertragene bezeichnet ist, und die Ifiir-
bitte den ihr gebiihrenden Platz gefunden hat, dann besteht kein
srund mehr, die indikative Formel auszuschliessen. Es ist auch
zu fragen, ob mit der indikativen Formel dann nicht auch die Hand-
auflegung zu verbinden wire. Auszuschliessen ist nur die historisch
belastete Formel: ego te absolvo, die das richterliche Missverstind-
nis unvermeidlich macht.

Vom Neuen Testament her und nach den neueren Forschungen
offenbar auch von der Tradition der alten Kirche her sind wir jeden-
falls frei, diese oder jene Formel, oder dann wie im deutschen alt-
katholischen Rituale beide miteinander zu gebrauchen, die indika-
tive am besten in der Form: «deine Siinden sind dir vergeben.»
(rundlegend aber bleibt die deprekative Formel.

Wie steht es aber dann, von hier aus gesehen, mit der Sakra-
mentalitit der allgemeinen Bussandacht? Nach den Darlegungen
Riithys und Stalders ist die Fiirbitte, wie sie Jak.5, 16 bezeugt wird
und in dieser oder jener Form in den kirchlichen Gebrauch iiber-
gegangen ist, keine Absolution. Beides, Fiirbitte und Absolution,
seien streng voreinander zu scheiden. Das ist grundsétzlich richtig.
Nun wird aber Jak. 5,16 von jener Fiirbitte der Siinder fiireinander



— 117 —

doch ausdriicklich gesagt, dass sie wirksam (energumene) ist, weil
sie die Verheissung der gottlichen Vergebung hat. Das aber kann
nur heissen: auch in der Fiirbitte geschieht Vergebung mit derselben
Gewissheit und Wirkkraft wie in der eigentlichen Absolution. Es
ist derselbe Christus hier und dort, der den Biissern die Vergebung
schenkt. Und weiter ist zu beachten, dass nach Jak.5, 16 das brii-
derliche Siindenbekenntnis nicht irgendwo, vor einer anonymen
Masse geschieht, sondern innerhalb der Gemeinde (gedacht ist wohl
an die Gemeindeversammlung) und dass infolgedessen auch die
Vergebung Christi sich an und in der Gemeinde vollzieht. Dement-
sprechend kann gesagt werden, dass auch unsere allgemeine Buss-
andacht, die historisch gewiss nicht aus Jak. 5, 16 abzuleiten ist und
iibrigens auch nicht, wie das Jak.5, 16 vorausgesetzt wird, den
Charakter eines gegenseitigen briiderlichen Bekennens, sondern
mehr den Charakter einer kollektiven Alleinbeichte vor Gott hat,
doch im sakramentalen Raum geschieht, ndmlich im Raume der
Kirche, die das eigentliche und wahre Ursakrament ist ). Die all-
gemeine Bussandacht hat also zum mindesten «sakramentalen Cha-
rakter», insofern als sie (als Form der Glaubensbusse der GGemeinde)
mit ihrem energumene gleichwertig neben der Privatbusse steht,
wie diese, als Sakrament im weiteren Sinne, gleichwertig neben
Taufe und Abendmahl steht. Wir meinen darum: wenn der Privat-
busse in einem weiteren Sinn sakramentaler Charakter zugesprochen
wird, dann lidsst es sich theologisch nur schwer verantworten, der
allgemeinen Bussandacht, d.h. der wirksamen Fiirbitte der im Na-
men Jesu versammelten Gemeinde, jeden sakramentalen Charakter
abzusprechen. Vollends kénnen wir das unseren Gemeinden gegen-
liber nicht tun, da diese ein Nein gegeniiber der Sakramentalitdt der
allgemeinen Bussandacht so verstehen miissten, als ob im fiirbitten-
den Gebet der Gemeinde iiberhaupt keine Siinden vergeben wiirden
und die vom Priester der Gemeinde einseitig zugesprochene depre-
kative Absolution: « Lossprechung verleihe euch. . .» ohne jede Wir-
kung sei. Was endlich das gegen die Sakramentalitat der allgemei-
nen Bussandacht ins Feld gefiihrte Argument betrifft, Vergebung
konne niemals «en bloque» ?) erteilt werden, sondern nur an Ein-

1) M. Schmaus, ibidem S.453: « Was immer in der Kirche geschieht, ist
ja in irgendeiner Weise sakramental, sofern die Kirche selbst cin grosses
Sakrament ist.» Vgl. dazu S.518: «Jede Stindenvergebung in der Kirche
triigt auch in einem gewissen, abgeschwiichten Sinne sakramentales Geprage,
weil sie durch den in der Kirche fortlebenden Christus geschieht.»

?) H.v.Campenhausen, ibidem S.153.



— 118 —

zelne, also sei allein die Privatbusse ein Sakrament, so wird dieses
Argument hinfillig in dem Augenblick, als eingesehen ist, dass es
auch in der allgemeinen Bussandacht der Hinzelne ist, der, wie in
der allgemeinen Verkiindigungssituation, in die Entscheidung hin-
eingestellt ist und auf seine personliche Verantwortung hin die vom
Priester fiirbittend, aber wirksam ausgesprochene Vergebung ent-
gegenzunehmen hat.

Anders steht es mit dem confiteor der Messe, dem unseres lr-
achtens keine sakramentale Bedeutung zukommt, da die Absolu-
tion im Sinne einer vom Priester der (Gemeinde einseitig zugespro-
chenen Absolution fehlt und es cindeutig bei der gegenseitig aus-
gesprochenen Fiirbitte in der Wir-Form bleibt («Lossprechung ver-
leihe wns». . .).

IIl. Die res (Das Heilsgeschehen)

[. Der Symbolcharakter der Absolution

Gern hitten wir iiber diese wichtige I'rage, an deren Beant-
wortung sich alles entscheidet, ausfiihrlicher gesprochen, aber wir
miissen uns auch hier mit einigen stichwortartigen Ausfiithrungen
begniigen. Vorerst muss festgestellt werden: die Absolution hat,
wie jedes sakramentale Zeichen, zuniachst die Bedeutung eines Sym-
bols. Wenn dieses Symbol bei der Busse auch nicht eine zeichen-
hafte Gestalt hat im Sinne eines wirklichen elementum oder einer
Materie, so dartf gerade deswegen nicht iibersehen werden, dass auch
das nur gesprochene Absolutionswort die Bedeutung eines Symbols
hat, und zwar eines Wortsymbols, das nicht nur, wie in der miind-
lichen Verkiindigung, formalen, sondern instrumentalen Charakter
hat. Es ist ein Symbol, das in besonderer Weise wirkt, was es sagt,
es hat nicht nur deklarativen Charakter. Aber — und das festzuhal-
ten ist besonders wichtig — nicht nur das sakramentale Zeichen als
solches, also die Absolution, hat Symbolcharakter, sondern auch
die durch das Sakrament bezeichnete Sache, die res sacramenti,
d.h. die durch die Absolution gewirkte Vergebung, auch sie hat
ihrerseits wiederum symbolische Bedeutung. Unbeschadet ihres
vollen Wirklichkeitscharakters, unbeschadet also der Tatsache, dass
durch die Absolution wirkliche, gittliche Vergebung geschieht, hat
diese hier und jetzt vollzogene Vergebung wiederum — in einem
hoheren Sinne — symbolischen Charakter, nimlich fiir die in ihr
zugesicherte Vergebung Gottes in der Endzeit.



— 119 —

s ist hier ein Grundsatz der scholastischen Sakramentenlehre
in Erinnerung zu rufen, den (i.Séhngen ') wieder neu ins Licht ge-
stellt hat. Nach diesem Grundsatz ist zu unterscheiden zwischen
sacramentum tantum, res et sacramentum und res tantum. Wir
kinnen diese Unterscheidung auf das Buss-Sakrament so anwenden :
durch die Absolution als dem sacramentum tantum wird, sofern sie
wirksames Zeichen der Vergebung ist, diese jetzt und hier gewirkt,
und diese jetzt und hier gewirkte Vergebung ist die res, die Wirk-
lichkeit des Sakraments. Insofern aber die Vergebung nicht nur
gewirkt, sondern immer auch (nur) bezeichnet ist, also nie ohne Zei-
chen, res et sacramentum ist, ist sic wiederum Symbol der erst noch
zu erwartenden Vergebung in der Endzeit. Diese endgeschichtliche
Vergebung aber als die res tantum wird nicht nur symbolisiert, son-
dern auch schon gewirkt in dem Sinne, dass die endgiiltige Verge-
bung zwar noch offenbleibt, aber so, dass der Glaubige, dem jetzt
vergeben ist, darauf vertrauen darf, dass ihm dereinst villig ver-
geben wird. Von hier aus wire auch die viel verhandelte Frage nach
dem Zusammenhang der kirchlichen und géttlichen Vergebung zu
losen: Dieser Zusammenhang, die sakramentale «unio» zwischen
kirchlicher und gittlicher Vergebung ist nicht darin zu suchen, dass
Gott das, was die Kirche jetzt in seinem Auftrag tut, nachtriglich
ratifiziert (Cyprian), sondern: was die Kirche jetzt symbolhaft im
Auftrag Christi tut, ist jetzt schon, wenn auch erst im sakramen-
talen tantum, in der symbolischen Absolution verborgen, ein gitt-
licher Akt, ist das Handeln Christi selbst, nimlich sein Gericht und
Gnadenhandeln, das aber, gerade weil es sich an das sacramentum
tantum der Kirche bindet, noch nicht das letzte und abschliessende
Handeln Christi ist, sondern erst Anfang und Vorweggabe der letzt-
giiltigen Vergebung, die als solche offenbleibt. (In Analogie zum
Abendmahl, das uns jetzt schon die Tischgemeinschaft mit dem
Herrn verbiirgt, die aber als cucharistische Tischgemeinschaft doch
erst Vorweggabe des messianischen Mahles in der Endzeit ist.) Die
Frztge aber nach dem theologischen Girund dieses Zusammenhanges
zwischen der Vergebung jetzt und der Vergebung einst ist schlicht
zu beantworten mit dem Hinweis auf das verbum promissionis
Christi: was ihr auf Erden binden werdet, das wird auch im Himmel
gebunden sein, und was ihr auf Erden 16sen werdet, das wird auch
im Himmel gelost sein! Kinen andern Zusammenhang gibt es nicht

1) (+.Sohngen: Symbol und Wirklichkett.



— 120 —

und braucht es nicht. Es steht auch im Buss-Sakrament alles auf
der promissio Dei und auf dem Glauben.

2. Die heilsokonomische Stellung des Buss-Sakramentes

Die heils6konomische Stellung des Buss-Sakramentes ist, so
mochten wir mit Kiippers formulieren, dadurch gekennzeichnet,
dass sie christozentrisch, ekklesiologisch und eschatologisch in
einem ist.

Christozentrisch ist sie darin, dass nach unseren Voraussetzun-
gen nun wirklich gesagt werden kann: es ist Christus selbst, der
durch das Symbol der kirchlichen Absolution den Siinder von seiner
Schuld losspricht, wie er es ist, der in der Taufe die grundlegende
Rettung vollzogen hat und sie endgiiltig im Gericht vollziehen wird.
Er tut es im Buss-Sakrament in dem besonderen Sinne, dass er den
Getauften, der im Begriffe steht, aus der Glaubensbusse und der
Gemeinschaft der Kirche zu fallen, unter sein besonderes Gerichts-
und Gnadenurteil ruft, um «den Abfall des Menschen entscheidend,
dauernd und véllig zu iiberwinden. Christus ist durch die Taufe der
Sieger tiber den Siinder geworden, Christus selbst muss es darum
auch sein, der in der neuen Gefahr (des Abfalls) sich als Sieger
erweist und als Retter bewahrt» (Kiippers). Ekklesiologisch bedeut-
sam ist die Busse darin, dass Christus das tut, nicht nur, um die
Seele des Einzelnen zu retten, sondern um seine Kirche in der von
ihm geschenkten Heiligkeit zu erhalten bis auf den Tag der Parusie.
«Christus bewahrt seine Kirche in der Heiligung» (Kiippers). Und
die Busse ist eschatologisch darin, dass die Vergebung, die durch
sie erteilt wird, erst eine Vorweggabe der endzeitlichen Vergebung
ist, durch die der Mensch nach seiner ganzen Existenz neu geschaf-
fen und als diese neue Kreatur in das Reich eingehen darf.

3. Wesen und Wirkung des Buss-Sakramentes

Wenn das alles zutrifft, dann ist — entsprechend der Dreiteilung
in sacramentum tantum, res et sacramentum, res tantum — Wesen
und Wirkung der Busse folgendermassen zu umschreiben:

a) Als Sacramentum tantum ist sie ein Bekenntnisakt der
Kirche in dem doppelten Sinn, dass sie primér ein Bekenntnis zur
alles iiberwindenden Vergebungsmacht Christi, Lobpreis der Barm-
herzigkeit Gottes, Exhomologese, confessio in diesem Sinne ist. Und
sie ist zweitens Bekenntnis der eigenen Siindhaftigkeit, der person-
lichen Siinde wie der Siinde der Kirche selbst, sofern diese als Ge-



— 121 —

meinschaft der Heiligen nicht anders leben kann als aus der stindig
erneuerten Vergebung. Sofern die Busse dieser doppelte Bekenntnis-
akt ist, ist ihre Wirkung die, dass sie den Glauben und die Bussfertig-
keit der Einzelnen wie der Gemeinde stiirkt, belebt und erhilt.

b) Als sacramentum et res hat die jetzt und hier geschehende
Vergebung zu gelten, die aber, da Christus der Vergebende ist, nur
als gottlicher Gerichtsakt entgegengenommen werden kann. Die
Busse ist ihrem Wesen nach tatsichlich Gericht, darin hat das T'ri-
dentinum recht, aber sie ist, wie Kiippers betont, nicht ein Gericht,
das die Kirche oder der Priester vollzieht. Der Richter ist allein
Christus, Kirche und Priester sind nur Zeugen dieses (erichtes,
allenfalls noch Gerichtsdiener, die ihren Dienst einzig darin aus-
tiben konnen, dass sie dem Ponitenten helfen, sich Gottes Gericht
zu unterstellen. Dieses Gericht ist aber wirklich darin, dass es nicht
nur ein dialektisches Durchgangsstadium zu der von vornherein
sichergestellten Vergebung, sondern ein von Glaube und Reue ge-
tragenes Sich-Unterstellen unter das Gerichtsurteil Gottes ist, das
vorbehaltlos den ganzen Menschen trifft, wenn anders die Ver-
gebung, die sich in diesem den Menschen totenden Gericht vollzieht,
den Menschen neu schafft. Die Busse ist Gerichts- und Neu-
schopfungsakt Christi in einem, nicht bloss ein vom Menschen inner-
lich, im Glauben und in der Erinnerung zu vollziehender regressus
ad baptisum, der fiir eine sakramentale Handlung tatsichlich keinen
Raum mehr lisst (van Kleef gegen die Reformatoren). Sie ist aber
auch nicht ein Sakrament, das einfach wieder — und dazu noch be-
liebige Male — in den verlorenen (inadenstand zuriickversetzt (Stal-
der gegen das Tridentinum), sondern sie ist ein Sakrament, das als
totales Gericht die Vergebung gerade in ihrer neuschatfenden, vor-
wiirtstreibenden Kraft wirksam werden lasst mit dem besonderen
Ziel, den Ponitenten vor dem Absturz zu bewahren und ihm die
Riickkehr in die Glaubensbusse und damit in die Gemeinschaft der
Kirche zu ermoglichen. Die Wirkung der Busse als res und sacra-
mentum ist darum die reconciliatio mit der Kirche, die pax eccle-
siastica.

¢) Als res tantum endlich ist die Busse die eschatologische
«Versiegelung» der endzeitlichen Vergebung, nicht in dem Sinne,
wie es die Taufe in einem grundlegenden und nicht mehr zu tber-
bietenden Sinne auch ist, sondern in dem besonderen Sinne, dass
die durch ein schweres Verschulden bedrohte Taufgnade dem Poni-
tenten unter dem Vorbehalt der wieder aufzunehmenden Glaubens-



busse von neuem so zugesichert wird, dass er auf die endzeitliche
Vergebung hoffen darf. In diesem Sinne ist die Busse tatsichlich
ein Sakrament zur Erhaltung der Taufgnade und der Heiligkeit der
Kirche. Unter der Voraussetzung, dass sie freiwillig ist und nur
im dussersten Falle des drohenden Abfalles gespendet wird, ist die
Busse nicht eine Verdoppelung oder Herabminderung der Taufe,
sondern im Gegenteil deren Bestitigung und Bewahrung. Thre Wir-
kung als res tantum, ihr effectus ultimus endlich ist eben jene Ver-
gewisserung der endzeitlichen Vergebung, die unter dem Vorbehalt
der Glaubensbusse steht und die — auch darin kommt ihre eschato-
logische Versiegelung zum Ausdruck — ihr notwendiges Gegenstiick
in der Verhingung der lixkommunikation iiber den Unbussfertigen

hat.
D. Buss-Sakrament und Seelsorge

Schniertshauer gibt in seinem Referat seinem grossen und tiefen
Unbehagen gegeniiber der rémisch-katholischen Beichtpraxis, die
er aus eigener Erfahrung kennt, Ausdruck und betont in bezug auf
die Privatbeichte mit Nachdruck die Notwendigkeit ihrer I'reiwil-
ligkeit und ihren Gnadencharakter. Im librigen redet er vor allem
einer Vertiefung der allgemeinen Bussandacht das Wort und erklirt
dazu: « Das seelsorgerliche Kernproblem der Bussandachten besteht
darin, dass wir den Glaubigen das persénliche Mittun abringen und
abverlangen.»

Wir mochten diesen Satz aufnehmen und noch weiter ausdeh-
nen, auch auf die Taule und die (Glaubensbusse. In diesem umfas-
senden Sinn ist dann das uns gestellte seelsorgerliche Problem ein
doppeltes: einmal geht es darum, durch Verkiindigung und Seel-
sorge dahin zu wirken, dass unsere Gemeinden wieder neu ver-
stehen lernen, was Taufe, Glaubensbusse und Buss-Sakrament in
der Heils6konomie iiberhaupt bedeuten, und zweitens geht es darum,
denen, die das Buss-Sakrament verlangen, seelsorgerlich beizu-
stehen. Wir konnen das erste die externe, das zweite die interne seel-
sorgerliche Aufgabe nennen.

[. Die externe Aufgabe

Was wir schon anlisslich der allerdings sehr summarischen
Beurteilung der Busslehre der alten Kirche angedeutet haben, gilt
in noch erhohtem Masse von unscren heutigen Kirchen: wir sind
nicht nur iusserlich, sondern auch innerlich nicht mehr in derselben_



— 123 —

Situation wie die Urgemeinde. Wir sind — nicht grundsitzlich-theo-
logisch, aber praktisch-seelsorgerlich gesehen — nicht mehr Gemeinde
im urchristlichen Sinn. Das zeigt sich schon bei der Taufe. Fiir die
Urgemeinde war der Empfang der Taufe noch eine wirkliche Um-
kehr, ein radikaler Neuanfang, die (Gemeindeglieder wussten noch,
was damals, als sie die grundlegende Vergebung der Siinden emp-
fangen hatten, mit ihnen geschehen war (vgl. Hebr. 6). Unsere heu-
tigen Kirchenglieder, die in unsere Kirchen hineingeboren und als
Kinder getauft werden, wissen das nicht mehr und koénnen es in
dieser Weise auch nicht mehr wissen. Fiir sie hat die Taufe diesen
einmaligen Entscheidungscharakter nicht. Wir kénnen und wollen
diese Situation nicht kiinstlich verindern — etwa durch die plotz-
liche Einfiihrung der Erwachsenentaufe —, was wir vorliufig tun
konnen, ist dies: unseren Getauften nachtriglich durch Predigt,
Lehrverkiindigung und Unterweisung sagen und deutlich zu machen
suchen, was damals, in der Taufe, wirklich an ihnen geschehen ist,
und in der Firmung um die Kraft zu solcher Erkenntnis beten.
Solange unsere Gemeindeglieder nicht verstanden haben, was es um
die Taufe ist, solange werden sie auch nicht begreifen konnen, was
das Buss-Sakrament bedeutet. Unseren Gemeindegliedern zu dieser
Erkenntnis zu verhelfen, ist unsere erste seelsorgerliche Aufgabe.
Aber auch die Bedeutung der (laubensbusse fiir das ganze christ-
liche Leben ist doch wohl unseren Gemeinden und vielfach auch
ihren Seelsorgern, viel zu wenig klar. Wir wollen damit nicht sagen,
dass sie von unseren ernsten und verstindnisvollen Gemeinde-
gliedern nicht tatsdchlich geiibt werde. Im persénlichen Gebet, im
sonntiglichen confiteor und in unseren allgemeinen Bussandachten
geschieht sicher etwas davon. Aber es geschieht in der Regel noch
immer in einem viel zu gesetzlich-moralistischen und zu individua-
listischen Geiste, ohne das rechte Bewusstsein davon, dass « Busse
tuny ja nicht nur die personliche Abkehr von unseren grisseren oder
kleineren Vergehen, sondern die totale Riickkehr in Glaube und
Reue meint, eben die Glaubensbusse, von der und in der nicht nur
der Einzelne, sondern auch die Gemeinde als Kirche Christi lebt.
Jedenfalls miisste das Bewusstsein unserer Gemeinden, dass sie —
auf ihren personalen Bestand gesehen — eine Gemeinschaft begnadig-
ter Siinder sind, noch viel stirker und auch freudiger werden.
Von da aus erst wire dann auch die Stellung des tertium genus
Poenitentiae im Leben der (Gemeinde neu zu kliren und abzugren-
zen. Wichtig ist vor allem, dass die Busse sowohl nach ihrer sakra-



SR | —

mentalen wie nach ihrer disziplindren Seite wieder zur Geltung
kommt und dass in der kirchlichen Praxis diese beiden Seiten im
rechten, von Christus intendierten Verhéltnis zueinander verbleiben.
Es muss die Gnade das Ubergewicht behalten iiber das Gericht, das
Sakrament iiber die (iemeindezucht. Das aber heisst praktisch:
nach ihrer sakramentalen Seite darf die Busse nicht nur ein freies,
unverbindliches Angebot der Kirche bleiben. von dem faktisch
niemand Gebrauch macht, sondern sie muss wieder als verpflichtende
Weisung des Herrn der Kirche entgegengenommen werden, hinter
der die Verheissung der alles neuschaffenden Vergebungsgnade
sichtbar wird. Umgekehrt aber darf die Busse nicht durch Regle-
mente und Kirchengesetze der Gemeinde einfach als disziplinéres
Zuchtmittel auferlegt werden, in der Weise etwa, dass in einem rein
dusserlichen Sinne ganz bestimmte Siinden — wie das schon in der
offentlichen Busse der alten Kirche und dann vollends in der so-
genannten Tarifbusse des Frithmittelalters geschah — der Privat-
busse unterstellt werden. Damit wiirde der Kasuistik Tiir und Tor
gedffnet und die Gnadengabe Christi in ein menschliches Gesetz
verkehrt.

In unseren heutigen volkskirchlichen Gemeinden, die von der
ersten Umkehr fast gar nichts und von der GGlaubensbusse nur wenig
wissen, bedarf es, damit das Buss-Sakrament wieder in seiner ur-
spriinglichen Bedeutung zur Geltung kommt, zuerst einer ziel-
bewussten und geduldigen Verkiindigungs- und Seelsorgearbeit an
den Einzelnen. Diese darf sich aber nicht in bloss lehrhafter Auf-
klirungsarbeit erschopfen, sondern muss sich im kirchlichen Han-
deln selbst auswirken. Darum wird es notwendig sein zu versuchen,
in Fillen schwerer Vergehen an den Einzelnen seelsorgerlich heran-
zutreten, um ihn an seine Taufberufung zu erinnern und ihm, sofern
er hort und versteht, die Riickkehr in die Glaubensbusse und in die

remeinschaft der Kirche durch die Unterstellung unter die Binde-
und Losegewalt zu ermoglichen. Unbussfertige und Verstockte,
oder gar Aufriithrer und Feinde Christi aus der Kirche auszuschlies-
sen, ist und bleibt zwar eine der Kirche und ihren Organen aufge-
tragene Pflicht, der sie sich grundsétzlich nicht entziehen darf. Sie
kann sie aber nur erfiillen, wenn sie zuerst die andere Pflicht erfiillt
hat, den verlorenen Schafen seelsorgerlich nachzugehen, und wenn
sie, wenigstens in ihren tragenden Gliedern, selbst in der Glaubens-
busse lebt. Gemeindezucht lisst sich in dieser Lage nur als Seelsorge
ausiiben. Seelsorge und Gemeindezucht sind aber bei der rechten



— 125 —

«Verwaltung» des Buss-Sakramentes iiberhaupt nicht voneinander
zu trennen: bei der Ausiibung der Gemeindezucht muss immer auch
die Seelsorge am Werke sein, die die GGnade Gottes vertritt, withrend
die Seelsorge, soll sie nicht rein individuellen Zwecken dienen und
ohne kirchenbildende Kraft bleiben, der Zucht und damit des Ge-
richtsmomentes nicht entraten kann. Das letztere muss doch wohl
auch gelten von der nicht-sakramentalen Privatbeichte vor dem
Priester, die in Fillen, wo keine besondere schweren Vergehen vor-
liegen, vor allem der Seelenfithrung dient (Vorschlag Koks).

II. Die interne Aufgabe

Die intern-seelsorgerliche Arbeit hat einzusetzen, wenn ein
Glaubiger, aus eigener Einsicht oder nach der externen Vorberei-
tung durch den Seelsorger, sich willig zeigt, sich der Binde- und
Losegewalt der Kirche zu unterstellen. Ob diese Unterstellung
wirklich verlangt wird und ob ihr Sinn dem Ponitenten klar ist,
muss am Anfang des nun einsetzenden seelsorgerlichen Prozesses
genau festgestellt werden. Das Ziel muss von Anfang an klar vor
Augen stehen. Wie aber dieser Prozess im einzelnen zu erfolgen hat,
das zeigen in einleuchtender Weise die beiden Referate von Rev.
Craske und Prof. Winogradow. Da wir auf Einzelheiten nicht mehr
eingehen kinnen, sei zur Verhiitung von Missverstindnissen ledig-
lich folgendes betont: alles, was in diesem Prozess zur Vorbereitung
auf den Empfang des Buss-Sakramentes erforderlich und dienlich
ist, (iewissenserforschung, Beichte, Wiedergutmachung, Vorsatz,
das seelsorgerliche Gespriich, unter Umstinden die Anwendung von
psychoanalytischen und therapeutischen Methoden, kann, wenn
anders das Ziel des sakramentalen Losens von Anfang an ins Auge
gefasst worden ist, nicht bloss die Bedeutung eines «anthropologi-
schen Vorhofes zum soteriologisch-christologischen Heiligtum» ha-
ben !), sondern ist — von jenem Ziel her und auf jenes Ziel hin —
selbst schon, als Konkretion eines vielleicht erst rudimentiren
Glaubens und der Bereitschaft zur Riickkehr, pars sacramenti, Teil-
moment der einen Grundentscheidung, in die der Ponitent durch
die Gerichtsdrohung und die Gnadenverheissung der tertium genus
poenitentiae nach seiner ganzen Existenz hineingerufen ist.

X* *
*

Wir fragen zum Schluss: was ergibt sich aus allem, was wir
neutestamentlich, dogmengeschichtlich, dogmatisch und pastoral-

C
Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1955. 9



— 126 —

theologisch gemeinsam erarbeitet haben, fir die Busslehre und
-praxis unserer altkatholischen Kirchen ? Wir haben das in einigen
Schlussfolgerungen zu sagen versucht. Diese Schlussfolgerungen
erheben nicht den Anspruch auf Vollstéandigkeit, sie wollen auch
nicht eine thesenartige Zusammenfassung dieses Referates oder gar
einer verbindlichen Lehre von der Busse und von entsprechenden
Richtlinien fiir die Praxis sein. Dazu haben wir als Studienkonferenz
weder Auftrag noch Vollmacht. Wohl aber sollen sie uns helfen,
an den besonders problematischen und strittigen Punkten unserer bis-
herigen Lehre und Praxis gewisse notwendige Abgrenzungen und
Klarstellungen zu vollziehen und eine gemeinsame Basis zu finden.
Es wird nun unsere nichste Aufgabe sein, zu priifen, ob und wie weit
wir diese Schlussfolgerungen annehmen kénnen, um dann auf Grund
der gewalteten Diskussion Empfehlungen zu formulieren, die zwar
nicht ein letztes Wort sein, wohl aber fiir unsere weitere theologische
und kirchliche Arbeit wegleitend sein kénnen.

Mégen wir von unserer verschiedenen kirchlich-theologischen
Herkunft her iiber Einzelheiten auch immer verschieden denken,
einig diirften wir nach unserer gemeinsamen Studienarbeit sein im
Wissen darum,

dass es in Busse und Buss-Sakrament entscheidend um die
wirksame Verkiindigung und Mitteilung der einen Vergebung
Christi geht,

dass der Kirche die Vollmacht und der Auftrag zum (sakra-
mentalen) Erlassen und (disziplindren) Behalten der Siinden ge-
geben ist und dass sie sich diesem doppelten Auftrag nicht ent-
ziehen darf,

dass die Kirche von diesem Auftrag Gebrauch zu machen hat
in den besonderen Fillen des drohenden Abfalles um der Erhaltung
der Heiligkeit der Kirche willen auf den Tag der Parusie hin.

An uns als an den berufenen Amtstragern und Seelsorgern liegt
es, dafiir besorgt zu sein, dass aus diesem Wissen auch das ent-
sprechende kirchliche Handeln folgt, damit sich an unseren Ge-
meinden mehr und mehr die Verheissung des Propheten erfiillt
(Jes.33, 24): «Und kein Einwohner (der Stadt Gottes) soll sagen
konnen: mir ist Leid widerfahren. Denn das Volk, das darinnen
wohnt, wird Vergebung der Sinden haben.»

Olten. Urs Kury




	Das Buss-Sakrament

