
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 45 (1955)

Heft: 1

Artikel: Die zweite Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404320

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404320
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


33 —

Die zweite Vollversammlung
des Ökumenischen Rates der Kirchen

15. bis 31. August 1954 in Evanston (Illinois), USA

A. Einleitung
Allgemeines. Nicht nur hinsichtlich der vertretenen Denominationen,

sondern auch im Blick auf deren geographische Reichweite
muss diese zweite Weltkirchenkonferenz als die repräsentativste
aller bisherigen ökumenischen Tagungen angesprochen werden. Seit
Evanston, wo als neue Mitgliedkirchen die holländisch-reformierte
Kirche der Kapprovinz und die presbyterianische Bantu-Kirche in
Südafrika Aufnahme fanden, zählt der Weltkirchenrat nun 163

Mitgliedkirchen in 48 Ländern mit ungefähr 165 Millionen Gläubigen.
Wie schon für Amsterdam 1948 hat Rom auch für diese Tagung
durch eine Verlautbarung der amerikanischen Hierarchie jegliche
Teilnahme seinerseits untersagt. Dass die Moskau ergebene orthodoxe

Kirche keine Vertreter sandte, bildete keine Überraschung,
dagegen wurde das Fehlen jeglicher Repräsentanten aus China -
im Gegensatz zu Amsterdam - als bedauerliches Symptom besonders

vermerkt.

Die nachfolgende Übersicht gibt ein Bild davon, wie diese

zweite Vollversammlung beschickt war und in welchen Eigenschaften

die zahlreichen Teilnehmer sich an ihren Arbeiten beteiligten:

Delegierte 383 44 75 502

Berater 93 15 37 145

Akkreditierte Besucher 328 111 60 499

Jugendvertreter 36 31 29 96

Abgeordnete befreundeter
Kirchen 23 3 5 31

Beobachter 24 — 1 25

Total Teilnehmer 887 204 207 1298

Diese 1298 offiziellen Teilnehmer kamen aus 179 Kirchen in
54 Ländern, während die 502 Delegierten 132 Mitgliedkirchen in
42 Ländern repräsentierten.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Holt 1,1955. 3



— 34 —

Die altkathohschen Kirchen waren wie folgt vertreten:
Holland :

Dr. Andreas Rinkel, Erzbischof von Utrecht (Delegierter),
Pfr. Th.Moleman, Dordrecht (akkreditierter Besucher).

Deutschland :

Prof. Dr. Werner Küppers, Bonn (Delegierter),
Bischof Joh. J.Demmel, Bonn (Berater),
Weihbischof Dr. Otto Steinwachs, Neckargemünd (akkreditierter

Besucher).

Vereinigte Staaten:
Bischof Leon Grochowski, Primas der polnisch-nationalen

katholischen Kirche, Chicago (Delegierter),
Pfr. Francis Rowinski, Chicago (Delegierter),
Pfr. A.Matla, Chicago (akkreditierter Besucher).

Schweiz :

Pfr. Hans Frei, Rheinfelden (Delegierter).
Ein Stab von 376 Personen war für das organisatorische

Funktionieren der Konferenz nötig, während nicht weniger als 646
Pressevertreter (322 von der weltlichen Presse) die ganze Weltöffentlichkeit

über den Verlauf der Tagung ausführlich unterrichteten.
Aus diesen paar nackten Zahlen ist nicht nur das Interesse

ersichtlich, das dieser Konferenz allenthalben entgegengebracht
wurde. Man darf sie auch als Maßstab nehmen für die Tragweite,
die ihrer Arbeit und deren Ergebnissen zukommt.

Die Nordwest-Universität Evanston bot mit ihren ausgedehnten

Räumlichkeiten und Studentenunterkünften der Tagung die
notwendige Bequemlichkeit.

Gottesdienste. Ausser dem offiziellen Eröffnungsgottesdienst
vom 15. August 1954 und der gottesdienstlichen Schlussfeier vom
31. August 1954 in der Ersten Methodisten-Kirche begann und
beschloss die Konferenz jeden Tag ihre Arbeit mit einem Morgenbzw.

Abendgottesdienst, geleitet von Vertretern der verschiedenen

Mitgliedkirchen, wobei diese in der jeweiligen Morgenfeier den

I. Petrusbrief fortlaufend auslegten. Auch in Evanston war es nicht
möglich, eine alle Teilnehmer umfassende Abendmahlsfeier zu
begehen. Dagegen fanden mehrere Kommuniongottesdienste einzelner

Kirchengruppen statt, so der Orthodoxen, der Lutheraner, der
südindischen Kirche, der Methodisten, wobei z.B. die beiden letztern
den Abendmahlstisch allen Konferenzteilnehmern offenhielten. Die



— 35 —

Anglikaner feierten täglich ihre Liturgie, wobei sie der bestehenden
Interkommunion mit uns Altkatholiken dadurch Rechnung trugen,
dass sie uns zweimal zu einer Zelebration nach altkatholischem
Ritus einluden.

Während die altkatholischen Teilnehmer einer solchen
Einladung mit Freude Folge leisteten, brachte sie der in Ausführung
des Beschlusses des anglikanischen Kongresses von Minneapolis
(siehe IKZ Heft 4, 1954, S.249) gefeierte sogenannte «offene

Kommuniongottesdienst» in nicht geringe Verlegenheit. Erstmals waren
die Vertreter aller Reformations- und Freikirchen offiziell zum
Kommunionempfang in einem anglikanischen Gottesdienst eingeladen

worden und leisteten dieser Einladung auch in beachtlicher
Zahl Folge. Wohl war jener Beschluss ausdrücklich nur für diesen
«besondern Fall» gefasst worden. Sollte er jedoch einer neuen
grundsätzlichen Haltung in dieser wohl wichtigsten Frage der Ökumene

entspringen, musste wohl früher oder später die bestehende
Interkommunion zwischen altkatholischen und anglikanischen Kirchen
auf Grund dieser veränderten Tatsache überprüft werden.

Nicht zu Unrecht gab man uns denn auch von orthodoxer Seite

zu verstehen, dass dieser offene Kommuniongottesdienst der Anglikaner

voll und ganz die Bedenken rechtfertige, die nach dem
Abschluss der Interkommunion zwischen Anglikanern und Altkatholiken

im Jahre 1931 die Orthodoxen bewogen, ihrerseits die
Gespräche über eine eventuelle Interkommunion mit dem Altkatholizismus

auf sich beruhen zu lassen1). Eine auf ausschliesslich
privater Basis gepflogene Aussprache zwischen orthodoxen und
altkatholischen Vertretern während dieser zweiten Weltkirchenkonferenz

erbrachte jedoch den Beweis, dass beidseitig der Wunscli
besteht, miteinander wieder ins theologische Gespräch zu kommen.
Dies wäre auch deshalb zu begrüssen. weil - wie wir später noch
besonders darlegen werden - die Orthodoxen aiiÄh in Evanston
sich veranlasst sahen, bei aller Bereitschaft zur Mitarbeit in einer
besonderen offiziellen Erklärung in gewissen Punkten ihre betonte
Zurückhaltung oder gar ihre völlig andere Auffassung zum
Ausdruck zu bringen.

Administratives. Die Vollversammlung ist gemäss der in
Amsterdam angenommenen Verfassung des Weltkirchenrates dessen

') Die orthodoxen Vertreter stimmten in Bonn einer Interkommimion
mit den Altkatholiken zu, der endgültige Beschluss ist jedoch Sache einer
allgemeinen Synode der orthodoxen Kirchen. Die Redaktion.



— 36 —

Legislative und hatte als solche die Berichte der Exekutive, d.h.
des Zentralkomitees und des Generalsekretariates, über deren Tätigkeit

in den vergangenen sechs Jahren entgegenzunehmen.
Den Bericht des Zentralausschusses leitete dessen umsichtiger

Präsident, Bischof Dr. George Bell von Chichester (England), mit
folgenden Worten ein:

«Sechs Jahre sind vor Gott weniger als sechs Sekunden und
nur ein winziger Bruchteil der gesamten Kirchengeschichte; und
doch scheint in diesen sechs Jahren viel geschehen zu sein, wenn
wir nun als Abgeordnete der Zweiten Vollversammlung des
Ökumenischen Rates der Kirchen von Evanston nach Amsterdam
zurückschauen. Selbst in dieser kurzen Zeitspanne hat sich die Weltlage

verschlechtert. Die wachsende Spannung zwischen Ost und
West hat unausweichlich die Lage der Kirchen beeinflusst. Die
Ansprüche des totalen Staates haben sich keineswegs verringert. Der
Rassenkonflikt hat sich verschärft. Zu den noch ungelösten Fragen
der Flüchtlinge und Heimatvertriebenen sind die Probleme der
Wasserstoffbombe und viele andere hinzugekommen. Der
verzweifelte Hunger der Völker Asiens nach Lebensmitteln, Kleidung
und Obdach und nach einem geordneten politischen Leben und
nach echter Gemeinschaft hat weithin zugenommen. Darum ist ein
Weltrat der Kirchen so dringend notwendig wie jemals, wenn nicht
dringender, um die Freundschaft der Kirchen untereinander zu
stärken und ihr Zeugnis auszubreiten.»

Mit diesen Worten umriss er den Bereich der geistigen und
praktischen Aufgaben, mit dem sich der Weltkirchenrat zu befassen
hat. Rückblickend auf die verantwortungsvolle Arbeit des
Zentralausschusses erwähnte er vorab die sechs meist einwöchigen
Zusammenkünfte, welche dieser zur Erledigung der laufenden
Geschäfte und zu einer jeweiligen «Lagebesprechung» der Ökumene

Jahr um Jahr in England, Kanada, der Schweiz, Indien und den

Vereinigten Staaten abhielt. Mit einem Hinweis auf die gesunde
Finanzlage des Weltkirchenrates, dessen Mittel zum weitaus grössten
Teil von den amerikanischen Mitgliedkirchen aufgebracht werden,
ersuchte Bischof Dr. G.Bell die Abgeordneten, im Hinblick auf
vermehrte Aufgaben der vorgeschlagenen Erhöhung der Beiträge aller
Mitgliedkirchen um 25 % zuzustimmen.

Nach einer ehrenden Würdigung der bleibenden Verdienste
mehrerer seit 1948 verstorbener Mitarbeiter des Weltkirchenrates,
darunter der beiden Präsidenten Miss Sarah Chakko (Indien) und



— 37 —

Erzbischof Germanos (England) - letzterem galten die Worte «Für
unser Verhältnis zu den orthodoxen Kirchen schulden wir ihm un-
ermesslichen Dank» -, schloss Bischof Bell mit den Worten:

«Ich habe mich 35 Jahre lang intensiv mit der ökumenischen
Bewegung beschäftigt. Die einzelnen Mitglieder und Sekretäre, die
Ausschüsse und Kommissionen haben in ihrem frühen Stadium
einen unvergesslichen Beitrag zur Einheit der Christenheit
geleistet. Ohne diese Pioniere würde es heute keinen Ökumenischen

Rat der Kirchen geben. Aber ich wage in voller Verantwortlichkeit
zu sagen, dass die Gemeinschaft von Gliedern so vieler Kirchen in
dem nun zu Ende gehenden Zentralausschuss eine noch köstlichere
geistliche Erfahrung bedeutet hat und eine tiefe Bedeutung für die
Christenheit in sich schliesst. Wir haben mancherlei Schwierigkeiten
zu erwarten. Was sich mir jedoch in diesen sechs Jahren mit
unauslöschlicher Klarheit eingeprägt hat, ist das stetige Wachsen des

gegenseitigen Vertrauens, ein tiefes Verstehen und ein waches
Empfinden für die Dringlichkeit unserer Arbeit. In Angelegenheiten, die

gewöhnlich einen breiten Raum der Kontroverse einnehmen, seien

sie nun politischer oder theologischer Natur, waren vollkommene
Freiheit, Offenheit und Liebe vorherrschend. Nicht einmal in
schwierigen Lagen ist der Gedanke aufgetaucht, dass ein «Block»
sich gegen den andern bilden könne. Vielmehr hat sich das Gefühl,
Werkzeug eines Weltrates zu sein (nicht eines westlichen oder
östlichen, eines nördlichen oder südlichen Rates), immer lebendig
erwiesen. Stets war da das gemeinsame Verlangen, «Christi Sinn zu
erkennen» und Seiner Führung in allen unsern Beziehungen nach
besten Kräften zu folgen. Es war mir eine grosse Ehre, der
Vorsitzende einer solchen Bruderschaft von Christen zu sein.»

Wie diese Worte bereits zeigen, legte Bischof Bell das Amt des

Präsidenten des Zentralausschusses nieder, das für die kommenden
sechs Jahre der bisherige Stellvertreter, Dr. Franklin Fry (USA),
bekleiden wird. Der Bischof von Chichester, der zu den Pionieren
der ökumenischen Bewegung gehört, wurde von der Vollversammlung

mit der Würde eines Ehrenpräsidenten ausgezeichnet.
Die Ausführungen des Generalsekretärs Dr. W.A. Visser't Hooft

(Genf) wollten weniger ein Bericht als vielmehr «ein Deutungsversuch

der jüngsten Entwicklung im Leben des Ökumenischen Rates»

sein. Ausgehend von der «dynamischen Kraft» dieser Bewegung, als

die er «das Bemühen, alles wegzuräumen, was die wahre Natur der
Kirche überdeckte», bezeichnete, befasste der Generalsekretär sich



— 38 —

zunächst mit der Frage nach dem Wesen des Ökumenischen Rates
der Kirchen, das er vor allem darin erblickt, «Instrument im Dienste
der Kirchen zu sein, das ihnen in ihrer gemeinsamen Aufgabe helfen

will, die wahre Natur der Kirche zum Ausdruck zu bringen». Er
glaubte aber auch vom Wirksamwerden einer «Ökonomie der

Charismata, der geistlichen Gaben» und von der Geburt «einer
Gemeinschaft der Teilnahme am Wirken des Heiligen Geistes» sprechen
zu dürfen. Den teilweise einem ängstlichen Defaitismus entsprungenen

Befürchtungen, man sei im Weltkirchenrat zu weit gegangen,
habe zu viel unternommen und dabei die ursprüngliche Schwungkraft

eingebüsst, konnte er Tatsachen entgegenhalten, die deutlich
das Gegenteil beweisen. Nach seiner Auffassung würde Evanston
zu einem ganz besonderen Prüfstein für die innere Kraft der
gemeinsamen Sache werden angesichts der ausserordentlich schwierigen

Verhältnisse, die die Aufgabe als fast unerfüllbar erscheinen
lassen. «Was lässt uns an ihre Erfüllung glauben? Nichts anderes
als dies:

alles, was wir über Gottes Heilsplan in Christus und über die
Not und das Leiden der heutigen Menschheit wissen, führt uns zu
der Überzeugung, dass die Kirchen Christi hier und jetzt dazu
aufgerufen sind, ein klares, gemeinsames, unabhängiges und konkretes
Zeugnis für die heilende und erlösende Kraft Christi und seiner
Herrschaft über alle menschlichen Verhältnisse abzulegen. Wir sind hier
zusammen als Männer und Frauen, die selbst bestürzt sind, die
keine fertigen Lösungen aus dem Ärmel schütteln können, die in
vielen Dingen unter sich nicht einig sind. Unser einziges Merkmal
ist, dass wir hier im Namen eines Herrn zusammen sind, der sein

Volk unablässig sammelt; der es braucht, um sein Wort zu
verkündigen. Und so dürfen wir vertrauensvoll erwarten, dass die
trennenden Wände auf rechte Weise durchsichtig werden und dass

wir jenseits aller und über allen Stimmen dieser Welt zusammen
das ewige Wort Gottes hören werden.»

Nachdem er noch kurz auf das Hauptthema der Konferenz und
dessen einigende Kraft zu sprechen kam, schloss er seine Ausführungen

mit einigen Gedanken zum Thema «Die Anwesenden und
die Abwesenden», wobei er nicht nur das Fernbleiben Roms
bedauerte, sondern auch auf die ermutigende Tatsache hinwies, dass

sowohl aus Asien als auch aus Afrika starke Vertretungen zugegen
seien. Im Blick auf die hinter dem «eisernen Vorhang» sich
befindenden Christen erinnerte er die Versammlung daran, dass sie eine



— 39 —

ganz besondere Verantwortung trage «für die, die gegen ihren
Willen nicht hier sind».

In der sich an diese Berichte anschliessenden Prüfung der

Tätigkeit in den vergangenen sechs Jahren wurden auf Grund der
in diesem Zeitraum gemachten Erfahrungen sowohl hinsichtlich des

Aufbaues und der Arbeitsweise als auch der Geschäftsordnung des
Ökumenischen Rates der Kirchen einige Änderungen gutgeheissen,
von denen die wichtigsten zwei hier erwähnt seien. Einmal werden
dem Gencralsekretariat inskünftig neben den Referaten für Finanzen,

Verwaltung und Information sowie der Kommission für
Internationale Angelegenheiten drei Abteilungen unterstehen:
Studienabteilung, Abteilung für ökumenische Aktivität und Abteilung für
Zwischenkirchliche Hilfe und Flüchtlingsdienst. Die Neuerung
besteht in der Gliederung der zweiten dieser drei Abteilungen, welcher
jetzt nicht nur Jugend- und Laienarbeit unterstellt sind, sondern
auch das ökumenische Institut in Bossey samt der mit der
evangelisch-theologischen Fakultät der Universität Genf in Zusammenhang
stehenden Ökumenischen Hochschule. Diese Neuerung fand - mit
Recht, wie wir persönlich meinen - nicht die einhellige Zustimmung
der Delegierten, indem der bisher ziemlich selbständige Status des

ökumenischen Institutes seine unleugbaren Vorteile besass. Ob es

sich - wie von kompetenter Seite versichert worden ist - wirklich
nur um eine organisatorische Massnahme handelt oder ob die
nunmehr bestehende Abhängigkeit sich auch anderweitig auswirken
wird, dürfte sich bald einmal zeigen.

Was die Abänderungen der Geschäftsordnung betrifft, so handelt

es sich bei deren wichtigster um die Beschränkung der Amtsdauer

der sechs Präsidenten des Weltkirchenrates auf sechs Jahre,
wobei der Zurücktretende für eine neue Periode nicht sofort wieder
wählbar ist. Diese Massnahme ist unseres Erachtens wenigstens
teilweise bereits das Symptom einer verborgenen zwangsläufigen
Wesensveränderung der ökumenischen Bewegung. Wurde nämlich
dieses Amt, mit welchem ja bekanntlich keinerlei amtliche
Vollmachten und Befugnisse verbunden sind, sondern das lediglich
dekorativen und repräsentativen Charakter hat, seinerzeit in erster
Linie als besondere persönliche Auszeichnung für verdiente Pioniere
der Ökumene verstanden, so sind es bereits heute nun die Kirchen
als solche, die sich in dieser Repräsentative vertreten sehen möchten,

wobei allerdings nach wie vor auf geographische wie
konfessionelle Gegebenheiten nach Möglichkeit Rücksicht genommen



— 40 —

wird. Auch diese Abänderung wurde nicht ohne Widerstand gut-
geheissen.

Nach diesem neuen Modus wurden für eine sechsjährige Amtsdauer

zu Präsidenten des Weltkirchenrates gewählt:
Rt. Rev. Henry Knox Sherrill, präsidierender Bischof der

protestantisch-bischöflichen Kirche der Vereinigten Staaten, New
York;

Erzbischof Michael, Vertreter des Ökumenischen Patriarchen und
Erzbischof in Nord- und Südamerika, New York ;

Very Rev. John Baillie, Vorsteher des New College in Edinburgh
(Kirche von Schottland);

Bischof Otto Dibelius, Vorsitzender des Rates der Evangelischen
Kirche in Deutschland, Berlin;

Bischof Sante Uberto Barbieri, Bischof der Methodistenkirche in
Argentinien, Uruguay und Bolivien, Buenos Aires;

Mar Thoma Juhanon, Metropolit der Syrischen Mar-Thoma-Kirche,
Malabar, Südindien.

Die Stellung der Orthodoxen. Diese bedarf der besonderen

Erwähnung, war sie doch gerade in Evanston ausgesprochen in
Erscheinung getreten und hatte da und dort Kopfschütteln, ja
vielleicht sogar etwelche Beunruhigung hervorzurufen vermocht. Ein
sachkundiger Beitrag in der Herder-Korrespondenz (Heft 4, Jg. IX,
Jan. 1955) beweist, dass dieser Tatsache selbst in römisch-katholischen

Kreisen volle Aufmerksamkeit gewidmet wird und man sich
auch da über die Hintergründe klar zu werden bemüht ist. Diese
dürften mit ziemlicher Sicherheit in jener Richtung liegen, die der
Verfasser im erwähnten Artikel andeutet, wenn er sagt, es seien von
Anfang an nicht bloss lehr-, sondern sehr stark auch lebensmässige
Faktoren gewesen, welche die Orthodoxen trotz aller Reserve zur
Mitarbeit in der Ökumenischen Bewegung bestimmen. Seit Beginn
der ökumenischen Arbeit zeigte sich tatsächlich auf seiten der
Orthodoxen allen dogmatischen Erörterungen gegenüber eine
betonte Zurückhaltung, und bis heute lassen entsprechende orthodoxe
Verlautbarungen klar erkennen, dass sie den Hauptzweck des Weltrates

in der praktischen Zusammenarbeit aller christlichen Bekenntnisse

zur Lösung der grossen Menschheitsprobleme sehen.
So hat denn auch in Evanston die orthodoxe Delegation als

geschlossene Gruppe in einer offiziellen Erklärung zum Bericht der
I.Sektion (s. unten) mit aller nur wünschbaren Deutlichkeit ihren



— 41 —

theologischen Standpunkt dargelegt, der bereits von Professor
G.Florovsky in seinem einleitenden Referat zum Thema «Einheit
in Christus und Uneinigkeit als Kirchen» vertreten worden war und
der letzterdings nichts anderes ist als die Konsequenz des orthodoxen

Selbstverständnisses, die wahre Eine, Heilige, Katholische
und Apostolische Kirche zu sein - ein Standpunkt, der immer wieder
bei vielen Vertretern anderer Denominationen - sicher nicht ganz
zu Recht - einfach als geistliche Anmassung empfunden wird.

Andererseits zeigten gerade die Ausführungen des Metropoliten
Michael (USA) zum Thema «Die Spannungen in der Welt und
unsere Einheit in Christus», dass man die Christenheit eingereiht
sehen möchte in eine geschlossene Phalanx gegen den gottlosen,
materialistischen Kommunismus, den er als «die gewaltigste
Herausforderung an die Christenheit» bezeichnete, die es je gegeben habe.
«Wenn wir alle uns so wahrhaft gegen Christus und gegen
unsere Brüder verhielten wie die Kommunisten gegen ihr System,
so wäre das Reich Gottes wohl jetzt schon hier auf Erden
angebrochen». Man erwartet demnach auf orthodoxer Seite - sofern sie

wenigstens in der westlichen Hemisphäre sich befindet - von der
Ökumenischen Bewegung vor allem den Kampf für die bessere

Einrichtung der Dinge dieser Welt, also etwas, was bekanntlich gerade
die orthodoxe Kirche Russlands ihr absprechen zu müssen glaubt.

Wie sich die orthodoxen Kreise - wenigstens im Westen - zur
Frage der weiteren Mitarbeit im Weltkirchenrat verhalten, zeigt
ein im Rückblick auf Evanston verfasster Artikel von Prof. G.Flo¬

rovsky (New York) im Blatt der Russischen Christlichen Studentenbewegung,

«Le Messager», Paris. Darin schreibt dieser u.a.:
«Es wäre zu wünschen, dass der Behandlung ökumenischer

Themen und laufender Fragen der ökumenischen Arbeit in der
orthodoxen Presse in gebührendem Masse Beachtung zuteil würde.

Die Lösung solcher Fragen wie der Beteiligung der Orthodoxen
an der ökumenischen Arbeit als Ganzes und in ihren Einzelheiten
im Rahmen der vielseitigen Tätigkeit des Weltkirchenrates lässt
sich leichter durch Taten als auf dem Wege allgemein gehaltener
Besprechungen erzielen. Die Orthodoxen lassen sich durch die

Erfahrung über die Zweckmässigkeit ihrer Mitarbeit an der
ökumenischen Arbeit überzeugen; namentlich dann, wenn sie ihre
Stimme erheben und nicht nur zuhören. Die Aufgabe der orthodoxen

Ökumeniker liegt in dem Zeugnis von der Fülle der Wahrheit,
wie sie in der Kirche lebendig erhalten ist. Wir leben in einem Zeit-



— 42 —

alter eines unzweifelhaften religiösen Aufschwungs und einer
theologischen Erneuerung im Westen. Es geschieht eine ernsthafte
.Umwertung der Werte' in vielen Lagern der protestantischen Welt.
Das Zeugnis der Orthodoxen kann in einem erheblichen Grade die

Richtung und den Rhythmus dieses Prozesses bestimmen, und das

orthodoxe Zeugnis wird in der Regel aufmerksam und oft mit
grosser Aufgeschlossenheit vernommen. Ein beredtes Zeugnis dafür
ist das wachsende Interesse an der Orthodoxen Kirche und ihrer
Lehre in den verschiedensten Kreisen, angefangen von dem Horchen
auf das aktuelle Geschehen in der orthodoxen Kirche bis zur
Entdeckung vergessener theologischer Werte bei den Kirchenvätern
und des geistlichen Erfahrungsgutes der Ostkirche. In einer solchen

Zeit dürfen wir Orthodoxen nicht als Zuschauer abseits stehen.
Gerade weil die Orthodoxe Kirche die Eine Kirche Christi ist und
deshalb die volle Verantwortung für das Zeugnis der Wahrheit in der
Welt trägt (die Orthodoxen sollten sich hierüber im klaren sein),
ist die ganze Welt ihre Kirchengemeinde. War dies nicht auch das

Selbstgefühl der vorchristlichen Glaubenskünder und aller Träger
der frohen Botschaft von dem heiligen christlichen Glauben Und
wird nicht dieses Zeugnis der überzeugendste Ausdruck christlicher
Liebe sein, der Liebe zur Wahrheit und durch die Wahrheit in
Christus?» (Ök.P.D. Genf, Nr.5 vom 4.Februar 1955).

B. Das Hauptthema

«Christus - die Hoffnung für die Welt»
1. Der Bericht des beratenden Ausschusses. 25 Männer und

Frauen, Theologen und Laien, hatten dieses Dokument vorbereitet,
das den Delegierten als Grundlage für ihre in 15 Studiengruppen
während der Konferenz durchgeführten Diskussionen diente. Der
wesentliche Gedankengang der 53seitigen Broschüre sei hier kurz
skizziert :

Ein erster Teil befasst sich in einer umfassenden Darlegung
mit dem, was «Christus - unsere Hoffnung» bedeutet. Im Gegensatz

zur Unsicherheit allen bloss menschlichen Hoffens wird klar
herausgearbeitet, dass christliche Hoffnung ein geduldiges Harren
ist auf etwas, von dem «wir bestimmt wissen, dass es uns niemals
enttäuschen kann». Denn die Hoffnung des Christen ist «das

Ergebnis dessen, was Gott durch geschichtliche Taten in uns gewirkt
hat, vor allem durch die Tat der Auferweckung Jesu Christi von den



— 43 —

Toten». Dieses Geschehen «schafft eine lebendige Hoffnung, ein
glühendes Verlangen nach jener glorreichen Vollendung und ein
lebendiges Warten auf ihr Kommen». Weil aber Gott als der
Gerechte auch Richter ist über alles Böse, dürfen wir von Hoffnung
nur sprechen, wenn wir gleichzeitig auch von Gericht und Busse
reden. Der Auferstandene ist auch der Gekreuzigte. Nur unterm
Kreuz wird der Mensch wiedergeboren zu einer lebendigen
Hoffnung. Dazu bemerkt der Bericht wörtlich:

«Wir leben in einer Zeit, in der sehr viele ohne Hoffnung sind.
Viele haben die Hoffnungen verloren, die sie im Blick auf den
irdischen Fortschritt hegten. Viele hängen mit fanatischer Kraft
an Hoffnungen, die ihr eigenes nüchternes Denken nicht
rechtfertigen kann. Massen von Menschen fragen sich: ,Was wird mit
der Welt geschehen Was haben wir noch vor uns Worauf dürfen
wir warten ?' Die Antwort auf diese Fragen ist uns im Evangelium
gegeben. Denen, die da fragen: ,Was wird mit der Welt geschehen ?',

antworten wir: ,Sein Reich ist im Kommen.' Denen, die da fragen:
,Was haben wir noch vor uns?', antworten wir: ,Er, der König,
steht vor uns.' Denen, die da fragen : .Worauf dürfen wir warten ?',

antworten wir: ,Wir stehen nicht vor einer pfadlosen Wüste
unerfüllter Zeit mit einem Ziel, das niemand vorherzusagen wagen
kann; wir blicken auf unseren lebendigen Herrn, unseren Richter
und Heiland, der tot war und immerdar lebt; auf den, der gekommen

ist und kommt und für immer regieren wird. Es mag sein,
dass wir der Trübsal entgegengehen; ja, so muss es sein, wenn wir
an Ihm teilhaben wollen. Aber wir kennen Sein Wort, Sein Königswort:

,Seid getrost, ich habe die Welt überwunden'»
Unter Hinweis auf die Heilige Schrift als der Hinterlage der

göttlichen Verheissung, aufweiche sich die gute Botschaft der Hoffnung

gründet, spricht der Bericht vom «Reich, das schon da ist»
und vom «Reich, das da kommen wird» und zeigt die zwiefache

Versuchung, mit welcher der Christ in solchem Zustand des «Habens
und Hoffens» sich auseinanderzusetzen hat: «Auf der einen Seite

steht er in der Versuchung, an dieser Welt zu verzweifeln und seine

ganze Aufmerksamkeit auf das zu richten, was kommen soll.»
Andererseits kann es geschehen, dass der Gläubige, «weil er aus der
Finsternis in das Licht gebracht wurde und hier und jetzt an der
Kraft des auferstandenen Christus teilhaben darf», vergessen kann,
«dass das, was ihm hier geschenkt ist, immer nur ein Vorgeschmack
ist. Er kann seine ganze Aufmerksamkeit so sehr auf die Möglich-



— 44 —

keiten dieser gegenwärtigen Welt beschränken, dass er dabei
vergisst, wie die ganze Welt unter dem Gericht steht».

Nach einer schriftgetreuen Wesensumschreibung dieses
kommenden Reiches schliesst der erste Teil mit einem Passus, der das
Verhältnis zwischen kommendem Reich und gegenwärtiger Welt
zum Gegenstand hat, wobei u.a. betont wird:

«Die lange Geschichte dieser Welt, die Gott schuf und von Tag
zu Tag erhält, und um deretwillen Er Seinen Sohn sandte, wird
durch das Kommen Seines Reiches nicht bedeutungslos gemacht.
Auf der anderen Seite ist Sein Reich freilich keineswegs bloss das

Endergebnis der Geschichte der Welt. Es gibt keine gerade Linie
von dem Sichmühen der Menschen zum Reiche Gottes. Er verwirft
jene Geschichte, deren Zentrum, Schöpfer und Herr, der Mensch

zu sein sich einbildet; Er sagt Ja zu jener Geschichte, deren Anfang
Mitte und Ende Er selbst festlegt und bestimmt.

So steht an der Grenze alles Lebens der Eine, der beides ist,
Richter und Heiland. Weil wir Ihn als Richter kennen, werden wir
uns hüten, irgend etwas von dem, was wir vollbringen, mit Seinem

heiligen und seligen Reich zu verwechseln ; weil wir Ihn als Heiland
kennen, der für die Welt starb, werden wir uns vor jener selbstischen
Sorge für unser eigenes Seligwerden hüten, die uns unsere weltlichen
Aufgaben vernachlässigen lassen und die Welt ihrem Verderben
preisgeben würde.»

«Christus und Sein Volk», so ist Teil II überschrieben, worin
die Kirche in dieser Welt vom Gesichtspunkt ihrer Hoffnung her
als «das wandernde Gottesvolk» gesehen ist, «eine in fremdes
Gebiet hineingesetzte Kolonie des himmlischen Vaterlandes», deren
Glieder sich hier nicht beruhigt niederlassen dürfen, sondern die
«dem Augenblick entgegeneilen, in dem der Herr, der da starb und
wieder auferstand, in Seiner Macht und Herrlichkeit vor ihnen
stehen wird».

«Die Kirche lebt in dieser Welt durch die Predigt des

Evangeliums, durch Gottesdienst, Sakrament und durch ihre Gemeinschaft

in dem Heiligen Geist. In der Verkündigung des Evangeliums
wird ihr erlaubt, an Gottes eigenem Werk teilzuhaben und Seinen
Vorsatz zur Erfüllung zu bringen. In Gottesdienst und Sakramenten
nimmt sie am Leben des himmlischen Vaterlandes teil. In der
Gemeinschaft des Geistes empfängt sie göttliche Kräfte des Wachstums,

der Erneuerung und der Erleuchtung, denen wir keine Grenze
setzen können.»



— 45 —

Als dieser Kirche fällt ihr auch die Aufgabe zu, in dieser Welt
der ihr vom Herrn anvertrauten Sendung gerecht zu werden und
missionierende Kirche zu sein. «Es gibt keinen andern Weg, an das

Evangelium zu glauben, als den, es zu bekennen.» So muss die
Kirche letztlich beides sein: «das Werkzeug des Willens Gottes in
der Geschichte und die erste Verwirklichung des Lebens Seines
Reiches auf Erden».

Von Hoffnung muss nun aber insbesondere dort die Rede sein,
wo es um «die Einheit der Kirche» geht. Wohl ist es Tatsache: «Wo
der eine Christus am Werk ist, wo das apostolische Zeugnis von
Ihm in Wort und Sakrament wirklich lebendig ist, da ist die eine
Kirche.» Aber sie ist durch die Spaltungen unter den Christen
verborgen. Die Kirche lebt jedoch in der Gewissheit, «dass ihre Einheit

in Christus am Ende ihrer Wanderung völlig und allen sichtbar
sein wird». Doch selbst im jetzigen Zustand des Gespaltenseins ist
die Kirche nicht ohne Zeichen der Einheit:

«In unserem Geschiedensein haben wir das Wirken des einen
Christus über alle Grenzen, die uns scheiden, hinweg bezeugt. Wir
haben die Stimme des guten Hirten im Zeugnis anderer als unserer
eigenen Kirchen vernommen. Wir haben die Kraft des Namens
Christi in ihren Gebeten erlebt. Wir haben die Liebe Christi erkannt,
die sie in Wort und Tat bezeugt haben. In der Gemeinschaft der
ökumenischen Bewegung sind wir auf eine Weise zusammengekommen,

die es uns trotz alles dessen, was uns dazu nötigen will,
verbietet, einander wieder fahren zu lassen.»

In diesem Zusammenhang wird offen eine der tiefsten Nöte der
Ökumene wie folgt zum Ausdruck gebracht:

«Wir sind nicht eins in der Frage, welche Gestalt die
körperschaftliche Einheit der Kirche gewinnen soll. Unsere Diskussionen
haben uns nicht zu einer gemeinsamen Überzeugung im Blick auf
den Weg gebracht, den wir alle zusammen zu diesem Ziele

einschlagen können. Wir trauen es unserem gemeinsamen Herrn zu,
dass Er fortfahren wird, uns zu jener vollen Einheit zu führen, die
Sein Wille für Sein Volk ist. In dieser Lage ist es die unaufgebbare
Voraussetzung für die Schaffung grösserer Klarheit, dass jede
Kirche den Schritt tatsächlich tut, der sich ihr als der nächste

anzeigt.

Um zu erkennen, welches der nächste Schritt ist, sollte sich

jede Kirche Fragen wie die folgenden stellen: Was für Folgerungen
ergeben sich aus der Entdeckung, die wir gemacht haben, dass wir



— 46 —

dann eine grössere und tiefere Einheit finden, wenn wir zusammen
zu verstehen suchen, wie die ganze Kirche mit ihrem Leben von
ihrem Herrn Jesus Christus abhängt Haben Kirchen das Recht,
voneinander getrennt zu bleiben, wenn sie bereits ein grosses Mass

von Übereinstimmung in der Lehre gefunden haben Auf welche

neue Weise können wir in all den Dingen zusammen zu leben und
zu handeln suchen, bei denen keine tieferen Unterschiede der

Überzeugung vorliegen Ist unser Bhck klar genug geworden, um uns
die rein weltlichen Faktoren erkennen zu lassen, die bei unseren
Spaltungen eine Rolle spielen »

Unter Hinweis darauf, dass die Glieder der Kirche stetsfort
der Busse und Vergebung bedürfen, wird betont, wie wichtig die

fortgesetzte Erneuerung der Kirche durch Gottes lebendigmachenden

Geist ist. Denn die sichtbare Gestalt der Kirche mit ihren
Niederlagen, mit Sünde und Schuld, Tod und Hölle werden mit
diesem Aeon vergehen, aber als Gottes auserwähltes Volk wird die
Kirche in die Herrlichkeit des Reiches Gottes eingehen und mit
ihrem Herrn ewig herrschen.

Im dritten und letzten Teil «Christus und die Welt» kommen

praktische Fragen zur Sprache. Vorerst wird deutlich gemacht, dass

die christliche Hoffnung den Menschen eindeutig an der Tatsache
festhalten heisst, dass Gott der Herr der Geschichte ist. Vielen

Zeitgenossen ist diese fundamentale Glaubenswahrheit verborgen. Da
aber die Ungewissheit der Gegenwart sie doch nach einer Erklärung
und einem Halt suchen lässt, gehen manche heutige Menschen in die

verfänglichen Netze allerlei falscher irdischer Hoffnungen. Einige
der «repräsentativen Hoffnungen» unserer Zeit werden mit der
christlichen Hoffnung konfrontiert, so der demokratische Humanismus,

der wissenschaftliche Humanismus, der Marxismus, die nationale

und religiöse Renaissance, diese letzteren beiden hauptsächlich
als die weitverbreiteten Hoffnungen nichtchristlicher Völker Asiens
und Afrikas. Auch von der «Hoffnung der Hoffnungslosen», unter
denen mit Recht als «Extremisten» die atheistischen Existentia-
listen aufgeführt sind, ist die Rede. Von diesen letzteren wird u. a.

gesagt :

«Sie sind Atheisten, aber Atheisten von einer neuen Art. Sie

machen die Probleme nicht mehr verächtlich, mit denen es der
christliche Glaube zu tun hat, sondern nehmen sie sehr ernst. Sie

jubeln nicht über die Nichtexistenz Gottes, sondern betrachten sie

als eine Sache, die uns in eine wahrhaft erschreckende Situation



— 47 —

hineinstellt. Jeder von uns ist vollkommen allein, nur von
Sinnlosigkeit umgeben, so dass er gezwungen ist, soll sein Leben
überhaupt Sinn oder Wert haben, diesen Sinn oder Wert selber zu schaffen,

ohne zu vergessen, dass der Tod dem allem rasch ein Ende
setzt. Es begegnet uns hier eine gewisse positive Haltung gegenüber
dem Leben, ein gewisser Mut, obwohl man das schwerlich Hoffnung
nennen kann, was sich aus der äussersten Negation, ja aus dem Tod
aller Hoffnung ergibt und allein ergeben kann. Hier haben wir die
ehrlichste aller Gestalten des Anthropozentrismus vor uns und
vielleicht die einzig konsequente.»

All dem gegenüber wird dann zusammenfassend betont :

«Für alle Menschen, die auf eine der eben beschriebenen Weisen
ohne Hoffnung in der Welt sind, lautet unsere Hoffnungsbotschaft
einzig: Es gibt Einen, der euch besser versteht, als ihr euch selbst
versteht. Jesus Christus hat die Tiefen des menschlichen Seins

ausgemessen wie kein anderer. Er schritt durch die dunkelste Nacht
der Seele, die äusserste Einsamkeit und Verlassenheit, bevor Er
sich sieghaft über Tod und Hölle erhob. Wenn wir ihnen diese
Botschaft bringen, so müssen wir wie Menschen sprechen, die nicht
aufgehört haben, Ihn zu kreuzigen, denn wir tragen mit an der

Verantwortung für die gegenwärtige Hoffnungslosigkeit so vieler
unserer Mitmenschen, für die Christus starb. Gott gebe uns Gnade
und Weisheit, das Wort der Hoffnung zu sprechen und es in Taten
der Liebe so zu bezeugen, dass sie es auch verstehen.»

Der letzte Abschnitt befasst sich dann mit dem Problem «Die
christliche Hoffnung und unsere irdischen Aufgaben». Weil diese

Welt trotz aller Entstellung durch die Sünde doch immer noch
Gottes Welt ist, bleibt es uns verwehrt, uns von ihr abzuwenden.

Als Gottes Kinder sollen wir Freude daran finden, unseres Vaters
Willen in dieser Welt zu tun, so weit es in unserer Kraft steht. Und
zwar hat dies für die meisten gerade am Platz ihrer täglichen Arbeit
zu geschehen. Wir sind aber auch verantwortlich für ein besseres

soziales und politisches Leben. Gott will, dass Ordnung, Gerechtigkeit

und Freiheit unter den Menschen herrschen. Allein, wir werden
nie unsere Bemühungen und Pläne mit Gottes Reich verwechseln

dürfen. «All unser Tun wird nur die demütige und dankbare und

gehorsame Anerkennung der Tatsache sein, dass Gott die Welt
erlöst hat, und dass wir in ihr dazu gerufen sind, an Seinem Amt der

Versöhnung teilzuhaben. Deshalb können wir als Menschen leben

und arbeiten, die wissen, dass Gott regiert, nicht eingeschüchtert



— 48 —

durch die anmassende Arroganz des Bösen in der Welt, hoffnungslos
scheinende Situationen zu bestehen und doch in ihnen zu handeln

wie Leute, deren Hoffnung unzerstörbar ist.»
2. Die einführenden Referate. Zunächst sprach Prof.DDr.

Edmund Schlink (Heidelberg) zum Hauptthema. Er stellte den
Gedanken an das mit dem Ende der Welt verbundene göttliche
Gericht in den Mittelpunkt seiner von grossem Ernst getragenen
Ausführungen. Er sah sich allerdings genötigt, diese Tatsache auch
sofort gegen die infolge menschlichen Versagens in den Bereich der

Möglichkeit gerückten Weltkatastrophen klar abzugrenzen. Denn
jenes Endgericht wird Gottes Tat sein. «Christus ist der Welt Ende»,
und als solches ist Er auch allein die Hoffnung. Auf die Frage, ob

es denn eine Rettung von Gottes Gericht gebe, ist zu antworten:
ja, im Gekreuzigten und Auferstandenen. In Ihm geschieht schon

jetzt die zukünftige Scheidung wie auch die kommende Erlösung.
«Darum ist die Zeit, in der wir leben, letzte Zeit.»

«Dass es letzte Zeit ist, scheint vielen widerlegt durch die fast
2000 Jahre, die seit Jesu Kommen verflossen sind. Viele sind irre
geworden an der Verheissung seiner zukünftigen Erscheinung. Aber
die Länge der Zeit ist keine Widerlegung der Verheissung. Sie ist
kein Zeichen einer Schwäche Gottes, als ob er nicht zu erfüllen
vermöchte, was er durch Jesus und durch die Apostel verkündigen
liess. Es ist die Zeit der göttlichen Geduld: Gott will, dass viele

gerettet werden. Es ist die Zeit der Kirche, des wachsenden Christusleibes.

Wenn aber Christi Leib herangewachsen sein wird zum vollen
Mannesalter, wenn die Zahl der Auserwählten vollendet sein wird,
dann wird die Welt vergehen, und es wird hervortreten die neue
Schöpfung aus ihrer Verborgenheit.»

Ausgehend von der Feststellung, dass Hoffen bedeutet «wachen

in höchster Alarmbereitschaft», sprach der Referent alsdann von
den «Taten der Hoffnung», als deren erste er die Verkündigung des

Evangeliums an alle Welt bezeichnete. «Hat er uns herausgerufen
aus den Bindungen dieser Welt, so sendet er uns hinein in die Welt,
dass wir die anderen rufen.» Inhalt dieses Rufens aber kann nur
dies sein: «Gottes Gericht über die Welt und alleinige Rettung
durch den Glauben an Christus.»

Als zweite Tat der Hoffnung bezeichnete Prof. Schlink den
Einsatz für die gerechte Ordnung dieser Welt. «Die auf den
kommenden Christus warten, wissen um Gottes Geduld und Langmut,
mit der er diese Welt trotz ihrer Vermessenheit und Gerichtsver-



— 49 —

fallenheit noch immer erhält.» So soll der Christ sich im politischen,
wirtschaftlichen und sozialen Bereich gerufen wissen, «die wirkliche

Situation des Menschen aufzuzeigen» und sich für die Erhaltung

der Welt einzusetzen, «auf dass viele durch das Evangelium
aus der Welt errettet werden, denn Gott erhält die Welt um der
Errettung durch das Evangelium willen».

Wenn im Referat allerdings behauptet wurde, im Gegensatz
zur Zeit der Apostel verlaufe die Front, an der die Kirche steht,
anders, und das Heidentum sei «im Schwinden begriffen», während
sich die Kirche in steigendem Masse dem nachchristlichen Menschen
gegenübersehe, der die Befreiung aus den Bindungen dieser Welt
erfahren, aber die Freiheit von der Unterwerfung unter Christus
losgerissen habe, so scheint diese Feststellung zumindest reichlich
europäisch gefärbt zu sein. Denn auf andern Kontinenten, vorab
in Asien, ist schon rein zahlenmässig ein zum Aufsehen mahnender
Vormarsch des Heidentums unverkennbar, was in anderem
Zusammenhang auch in Evanston deutlich zum Ausdruck gekommen ist.

Besonders eindrücklich war, was Prof. Schlink abschliessend
und zugleich zusammenfassend zu sagen hatte in bezug auf die
bestehenden Trennungen unter den Kirchen. Fast beschwörend
klangen seine Worte in den Ohren der Vertreter so vieler Kirchen :

«Wäre die Hoffnung in uns allen lebendig, dann hätten wir
weniger Furcht vor Menschen als Furcht vor Gott. Dann hätten
wir weniger Sorge um die Erhaltung konfessioneller Eigenarten als

Sorge, ob wir vor Gott bestehen können.»
«Wäre die Hoffnung in uns allen lebendig, dann wussten wir,

dass nicht nur die Welt, sondern auch die Gestalt der Kirche
vergeht, dann würden wir nicht ständig zurückblicken, sondern
wir würden vorwärts dem Herrn entgegeneilen. Dem Blick nach

vorne werden die Wände zwischen den Konfessionen transparent.»
War der erste Eindruck, den wir beim Anhören dieses Vortrages

empfanden, völlig abwegig, dass nämlich die Ereignisse der letzten
20 Jahre in Deutschland dessen Tonart mitbestimmen halfen

Wie dem auch immer sei - die Ausführungen des zweiten
Referenten, Prof. R.L. Calhoun, DD (New Haven, USA), die sich in
anderer Richtung bewegten, schienen in der Folge eine solche

Vermutung zu bestätigen. Ausgehend von den bei der Mitarbeit im
beratenden Ausschuss für das Hauptthema (sowohl Prof. Calhoun
als auch Prof. Schlink gehörten diesem an) gemachten Erfahrungen
fühlte der zweite Referent sich veranlasst, zunächst zum Begriff der

Internat. Kirchl. Zeltsclirift, Heft 1,1055. 4



— 50 —

«Eschatologie» Stellung zu nehmen, indem er sich klar von einer
statischen «Lehre von den letzten Dingen» distanzierte und die
Eschatologie statt dessen umschrieb als «die Lehre, die sich mit den
Grenzen oder Begrenzungen unseres Lebens zeitlich wie existentiell
befasst, auf welche all unser Leben in jedem Augenblick zuläuft».
Was darunter im einzelnen zu verstehen ist, soll der folgende
Abschnitt seines Vortrages verdeutlichen:

«Der christliche Glaube, von Gott in Jesus Christus offenbart,
ist die Grenze unserer Zeit und unserer Existenz und zugleich
unendlich über uns und uns unmittelbar nahe. Für uns ist Er, unser
Schöpfer, der Erste, die Quelle unseres Seins, und zugleich der
Letzte, das Ende, das ihm seine Bedeutung verleiht. ,Zeit' ist unser
Begriff für eine Ordnung der Lebensverhältnisse, in denen Seine

Gegenwart und Sein Handeln uns bekannt wird und unser Leben
bestimmt. ,Zeit' so verstanden ist weder eine Einbildung noch etwas
Abstraktes oder Ideales, sie ist ebenso konkret und wirklich wie
irgend etwas anderes in dieser messbaren Welt. Aber sie hat keine
unabhängige Wirklichkeit, abgesehen von dem lebendigen Gott,
dem Schöpfer und Erhalter der Welt, der sich selbst in Jesus
Christus uns als Erlöser kundgetan hat, der als der Heilige Geist
unablässig in unserem menschlichen Leben wirkt. Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft sind keine unaufteilbaren Abschnitte auf
einer endlos ausgedehnten Linie, einer Art Leere, die zu füllen wäre,
sondern Dimensionen und Richtungen innerhalb der lebendigen
Wechselbeziehungen zwischen Gott und den Menschen. Die Zukunft
ist nicht eine Art umgekehrter Vergangenheit, nicht eine endlose

Wiederholung von morgen, sondern das Heimkommen unseres
unvollendeten Lebens zu dem Einen, der ihm Richtung, Sinn und
tiefste Sicherheit gibt. Er ist der Eine, der kommt, uns in jedem
Augenblick zu begegnen, und der doch ewig lebt und verheisst, dass

wir jenseits der Grenzen unserer irdischen Zeit und des irdischen
Raumes Leben haben sollen. Hoffnung ist dann nicht nur die

Erwartung von Dingen, die wir wünschen, sondern der mächtige und
tiefe Trieb, mit welchem wir voller Freude und Vertrauen dieser

Lebensgrenze entgegengehen, dem wirklichen Ende unseres Lebens
und unserer Welt schon jetzt hier und noch zukünftig, d.h. in der

tiefsinnigen Sprache, die in einem grossen Crescendo durch die

ganze Bibel geht, Gott selbst, der Gott, der da hiess das Licht aus
der Finsternis hervorleuchten, der einen hellen Schein in unsere
Herzen gegeben hat, dass durch uns entstünde die Erleuchtung von



— older

Erkenntnis der Klarheit Gottes in dem Angesichte Jesu Christi'.
Gott, der Vater, der Sohn und der Heilige Geist, der ist unsere
Hoffnung. Er ermöglicht es uns, zu leben.

Ein solches Verständnis der Eschatologie ist eine nachdrückliche

Bestätigung der grundlegenden Einsichten einer Theologie,
die das Königreich Gottes, die Herrschaft Jesu Christi und die
Kraft des Heiligen Geistes als eine sehr gegenwärtige und lebendige
Wirklichkeit erkennt. Das Königreich Gottes ist von allen
gegenwärtigen Realitäten die realste. Die gottgewollte Ordnung voll lebendiger

Spannung, die reinigende Flamme des Gerichts und die Stille
der Gnade, die beständige Quelle der erhaltenden Macht und die
unablässige Verneinung einer irdischen Ruhe, dies gibt unserem
Leben auf Erden die eigentliche Bedeutung. »

In seinen weiteren Ausführungen wies Prof. Calhoun deutlich
darauf hin, wie «der einmalige Ort im beweglichen Netz der
Geschichte», an dem jeder Christ und jede Kirche stehen, sich bewusst
oder unbewusst auch auf das Verständnis des Evangeliums
auswirkt, im vorliegenden Fall also auf das, was «Hoffnung» bedeutet.
Infolgedessen wird auch das Zeugnis von der erkannten Wahrheit
entsprechend gefärbt sein. Da diese weise Selbstbescheidimg offenbar

auch heute nicht allen Theologen zu eigen ist, musste der Referent

die Warnung laut werden lassen:
«Aber wenn uns noch kritische Selbsterkenntnis fehlt, wenn

wir Endgültigkeit und Vollkommenheit für unsere eigene
bruchstückhafte Schau in Anspruch nehmen, wenn wir vergessen, dass

wir alle ,Menschen und nicht Gott' sind, dann geraten wir in die

Gefahr, das Licht in uns in Dunkelheit zu verkehren.»
Gerade aus solcher Erkenntnis heraus sah sich Prof. Calhoun

veranlasst, nicht nur zum Thema sich zu äussern, sondern auch über
die Beziehung der Menschen zu diesem Thema zu sprechen. Als
Amerikaner ging er natürlich auf das ihm am nächsten Liegende ein,
nämlich auf jene Betrachtungsweise der christlichen Botschaft, die
in der Welt nicht völlig zu Unrecht als «amerikanischer Aktivismus»
bezeichnet wird. Anhand der von Anfang an aufs Praktische
gerichteten Entwicklung der amerikanischen Nation konnte er deutlich

den Grund namhaft machen, weshalb auch in der amerikanischen

Theologie bis heute der Akzent auf der Ethik und keineswegs

auf der Eschatologie lag. Es mag auch hier von Interesse sein,
dieses für uns Europäer immer wieder befremdliche Phänomen sich

von einem Kenner der historischen Verhältnisse begreiflich machen



— 52 —

zu lassen. Prof. Calhoun nannte zwei Hauptwege, die für die heutige
Lage der amerikanischen Theologie verantwortlich sind: «Front-
Evangelisation» und «Sozial-Evangelium». Dazu führte er wörtlich
aus:

«Bis zu einer Zeit vor nicht ganz 100 Jahren hielten die ältesten
evangelischen Kirchen in der neuen Welt eine kraftvolle, abgerundete

theologische Tradition hauptsächlich calvinistischer Prägung
aufrecht und haben Theologen wie Edwards und Bushnell
hervorgebracht, die gleichwertig in der Reihe der fähigsten Denker in der
Geschichte des Protestantismus stehen. Aber die Evangelisten in
den Blockhütten, in den Wäldern und Prärien und an den Flüssen
der Inlandgrenzen hatten wenig Verwendung für theologische
Feinheiten. Ihre Stärke lag in einer frommen, unkritischen Schriftlesung,

in der Gewissheit der Gegenwart des Heiligen Geistes und
in einer für rauhe und angestrengt arbeitende Männer passenden

Verkündigung. Sie predigten über Himmel und Hölle, aber ihr
Hauptanliegen war das Leben hier und jetzt. Ihre Theologie war
hausbacken, weit entfernt von den Colleges und Seminarien an der
Atlantikküste.

In der Periode des Aufbaues der Nation seit 1865, einer Zeit
unbeschreiblich beschleunigten Wachstums von Städten, Industrialisierung,

wissenschaftlichen und technischen Fortschritten und der

Entwicklung vom Staat geförderter Schulen und Universitäten, an
denen dogmatischer Religionsunterricht ausgeschlossen war, kam
ein grosser Teil unserer akademischen protestantischen Theologie
dazu, sich weniger mit der Struktur biblischer und traditioneller
Lehre zu befassen, sondern vielmehr mit der Aufgabe, die Ungerechtigkeit

ihrer neuen industriellen und politischen Welt zu bekämpfen.
Dieser soziale und moralische Zug hat eine starke Begründung in
der reformierten Theologie, die in der einen oder anderen Form von
den meisten nordamerikanischen Protestanten geteilt wird. Er
wurde auch durch die moralische und soziale Evangeliumsauslegung
der Ritschlschen Schule unterstützt, die viele unserer Religionslehrer

und Theologen in Deutschland studierten und der amerikanischen

Lage anpassten. Aus vielen Gründen erschien und erscheint
sie heute noch vielen frommen amerikanischen Christen als der

angemessenste Weg zu sein, das Evangelium einer grossen verschiedenartigen

und schnellebigen Gesellschaft zu predigen, die von dem

positiven Wert der Wissenschaft und Technik und von den

gegenwärtigen Verpflichtungen freier Männer und Frauen überzeugt ist.



Für eine solche Theologie haben das Reich Gottes, die Herrschaft
Jesu Christi und die Macht des Heiligen Geistes eine sehr konkrete,
gegenwärtige und verpflichtende Bedeutung. Oftmals sicherlich zu
einfach, aber in aller Aufrichtigkeit hat unsere Theologie das
Evangelium wiedergegeben : ,Das Reich Gottes ist mitten unter euch' und
hat die Antwort, die Johannes dem Täufer zuteil wurde, und die
Aufforderung, die .Hungrigen zu sättigen und die Gefangenen zu
befreien', sehr ernst genommen. Hier fand man Anzeichen für den
Einbruch des Reiches Gottes in der fortschreitenden Beseitigung
von Krankheiten und Hunger, in der Abschaffung der Sklaverei
und in der Verbreitung christlicher Gewissensverantwortung in dem

ganzen Bereich privater und öffentlicher Angelegenheiten. Ihre
Hoffnung war konzentriert auf die manifestierte Macht Gottes, das
Böse mit Gutem hier und jetzt zu überwinden und für alle irdische
Zukunft der Menschen. Hier wurde nicht das letzte Gericht noch
das ewige Leben vergessen, aber das eigentliche Vertrauen lag auf
Gottes Gnade von Tag zu Tag und der Hauptton auf der Verpflichtung

jedes Christen, als ein frommer Jünger und Diener Jesu

Christi, des lebendigen Herrn, in der Gemeinschaft des Heiligen
Geistes zu leben.

Diese Theologie ist nicht unverantwortbar. Sie gibt sich zwar
nicht mühsamen Spekulationen, ausgefallenen Gemütsbewegungen
noch moralischer Untätigkeit hin. Sie ist aber auch nicht vom
biblischen oder traditionellen Christentum getrennt. Sie hält viel von
den prophetischen Lehren des Alten Testaments, von der zentralen
Bedeutung Jesu Christi in den Evangelien und den Geboten, Ihm
im Gehorsam gegen Seinen Vater zu folgen. Sie nimmt ohne viel
theoretische Auseinandersetzung die traditionelle Auffassung sehr

ernst, dass das christliche Evangelium eine Botschaft für diese Welt
ist, ein wahrhaft historisches, in der wirklichen Existenz verwurzeltes

Wort, das von uns Tag um Tag eine Antwort fordert und weder
ein veraltetes Ideal noch ein Fluchtweg ist. Sie bejaht auch in
angestrengtem, wenn auch nicht immer wohl ausgerichtetem Handeln
sowohl im angesprochenen wie im geschriebenen Wort die Forderung

der Reformatoren, dass diese Welt nach dem Willen Gottes,

unseres Schöpfers und Erlösers, umgestaltet werden muss. Ihr
kennzeichnendstes Gebet ist: ,Dein Reich komme, dein Wille geschehe

auf Erden'. Ihre kennzeichnende Hoffnung schaut aus nach der
immer klareren Manifestation von Gottes Königsherrschaft und nach
der Macht Seiner Verheissung in der Geschichte der Menschheit.»



— 54 —

Allein, eine solche Haltung birgt notwendigerweise auch innere
Gefahren in sich, und um diese wusste auch Prof. Calhoun. So
scheute er sich nicht, sie auch beim Namen zu nennen, wenn er
u.a. sagte, es liege die Versuchung nahe, den Willen Gottes und
Seine Verheissungen mit der eigenen Lebensart zu verwechseln.
Seinen engeren Landsleuten und Mitchristen galten denn auch
mahnende Worte wie:

«Es ist ernstlich falsch, an Gott hauptsächlich als an den zu
denken, der die Erreichung unserer gehebten Ziele garantiert, oder
die Wahrheit Seiner Verheissungen an dem Mass unseres Erfolges
zu messen. Es ist richtig, gewiss zu sein, dass, in Ihm geborgen,
unser Werk nicht umsonst ist. Aber es ist nötig, uns dauernd daran
zu erinnern, dass Gottes Wege nicht unsere Wege sind, noch Seine
Gedanken unsere Gedanken; dass Christus, unsere Hoffnung,
gekreuzigt wurde, bevor Er in Herrlichkeit auferstand; dass Gottes
Wille und nicht unser Wille geschehen muss.»

Angesichts der Tatsache, dass manche in Amerika annehmen,
das Reich Gottes werde voll verwirklicht in der irdischen
Geschichte, betonte der Referent, dass eine richtige Einsicht solcher

Auffassung zugrunde liege, indem diese Welt Gottes Welt sei und
von Seinem Königtum umschlossen werde. Doch heisse die christliche

Hoffnung den Glaubenden nach der neuen Ordnung Ausschau

halten, von der Gott allein weiss, welcher Gestalt sie sein wird.

Abschliessend betonte Prof. Calhoun, dass es für eine Welt wie
die unsrige, die weithin von Dämonen terrorisiert und von Tod und
Zerstörung mehr denn je bedroht ist, keine andere Botschaft der

Hoffnung gebe als die, für welche Ignatius von Antiochien starb:

«,Der Herr der Heerscharen ist mit uns. Er kam in Jesus Christus,

unser Los zu teilen und zu brechen die Tyrannei der Sünde

und des Todes, auf dass dadurch das, was Gott vorbereitet hatte,
seinen Anfang empfing', und der Lauf der Geschichte und das Ende
aUer Dinge sind in Seinen Händen.»

3. Erklärung der Vollversammlung zum vorberatenden Bericht.

Ursprünglich bestand die Absicht, die Ergebnisse der Gruppendiskussionen

über das Hauptthema zu einem umfassenden Konferenzbericht

zusammenzufassen. Es wurde dann aber beschlossen, den

umfänghchen Bericht des vorbereitenden Ausschusses den Kirchen
unverändert zum Studium zugehen zu lassen, lediglich unter
Voranstellung einer kurzen «Erklärung zu dem Bericht der Beratenden



— 55 —

Kommission für das Hauptthema». Dieselbe betont einleitend, der
Bericht stelle «einen wesentlichen ökumenischen Konsensus» dar,
verschweigt aber auch die «scharfen Gegensätze theologischer
Auffassungen» nicht, die bei den Diskussionen zutage traten und sich
wie folgt zusammenfassen lassen:

«Unsere Hauptkritik an dem Bericht bezieht sich nicht so sehr
auf seinen Gehalt wie auf seine Ausdrucksweise; nicht auf das, was
gesagt, sondern auf das, was nicht gesagt wurde. Wir finden, dass

der Ton einer freudigen Gewissheit und strahlenden Erwartung, der
eine Erklärung der christlichen Hoffnung auszeichnen sollte, nicht
hinreichend aus dem Bericht herausklingt. Wir sehen bestimmte
wesentliche Auslassungen: das gegenwärtige Werk des Heiligen
Geistes in Kirche und Welt ; der ausdrückliche Hinweis auf die .An¬
zeichen der Hoffnung' ; die angemessene Behandlung des Themas
der Schöpfung und der kosmischen Erlösung. Wir sind uns über die

Beziehung zwischen der Hoffnung des Christen hier und jetzt und
seiner letzten Hoffnung nicht einig. Wie der zusammenfassende Abriss

unserer Diskussionen deutlich zeigt, sind wir durch die
Darstellung der sogenannten rivalisierenden Hoffnungen' in dem
Bericht nicht zufriedengestellt. Einige meinen, dass diese Hoffnungen
mit zuviel Zustimmung dargestellt worden seien, andere verlangen
nach ihrer verständnisvolleren Behandlung, und viele weisen darauf
hin, dass die Liste unvollständig sei und selbstverständlich die

Hoffnungen einschliessen musste, die zu Unrecht christlich heissen. Wir
sind mit der Behandlung der nichtchristlichen Religionen nicht
völlig einverstanden und stimmen in der genauen Definition unserer
Hoffnung, wie sie sich auf alle die bezieht, die zwar an Gott glauben,
ihn aber nicht als in Christus offenbart kennen, nicht überein. Viele
haben den Eindruck, dass der Bericht die Solidarität zwischen den
Menschen der westlichen Welt und denen anderer Kontinente stärker

betonen sollte. Und manche sind der Ansicht, dass eine zu
scharfe Unterscheidung zwischen Kirche und Welt gemacht wurde. »

Darüber hinaus wird jedoch betont, dass dieser Bericht die

Vollversammlung auch zum Zeugnis geführt habe, und dies sollte überall
da geschehen, wo dieser Bericht in den Kirchen gelesen wird, ist er
doch «eine schöpferische und herausfordernde ökumenische

Erklärung der christlichen Hoffnung für unsere Zeit».



— 56 —

C. Die Themen der sechs Sektionen

Vorbemerkung. Im Gegensatz zum Vorgehen bei der Behandlung

des Hauptthemas wurde in den sechs Sektionen der diesen
vorgelegte Überblick zusammen mit den Ergebnissen der Diskussion
zu einem eigenen Bericht verarbeitet, so dass wir uns hier darauf
beschränken können, nach einem Hinweis auf die zu den einzelnen
Themen gehaltenen Vorträge das Wesentliche der einzelnen
Sektionsberichte in Kürze zu skizzieren. Eine Ausnahme dürfte
indessen in bezug auf die Arbeit der ersten Sektion angebracht sein,
deren wichtiger Gegenstand eine ausführlichere Darstellung
geradezu aufdrängt.

/. Sektion (Glaube und Kirchenverfassung) :

Unser Einssein in Christus und unsere Uneinigkeit als Kirchen

Die Referate. Als Sekretär der Kommission für Glauben und
Kirchenverfassung gab Canon Oliver S. Tomkins (England) zunächst
eine kurze Darstellung der Aufgaben dieser Abteilung, deren erste
und wichtigste darin besteht, «das wesenhafte Einssein der Kirche
Jesu Christi zu verkündigen und dem Ökumenischen Rat und den
Kirchen ihre Verpflichtung zur Sichtbarmachung dieser Einheit und
ihre dringende Notwendigkeit um des Werkes der evangelistischen
Verkündigung willen vor Augen zu halten». Weiter gehören dazu:
das Studium der Fragen des Glaubens, der Verfassung und des

Gottesdienstes im Zusammenhang mit den sozialen, kulturellen,
politischen und andern Faktoren, das Studieren der theologischen
Folgerungen aus der Existenz der ökumenischen Bewegung. Weiter
soll den Fragen nachgegangen werden, die in den gegenwärtigen
Beziehungen zwischen den Kirchen Schwierigkeiten bereiten und
einer theologischen Klärung bedürfen, und schliesslich gehört es zu
den Aufgaben dieser Kommission, Informationen zu beschaffen
über die Schritte, die Kirchen zu ihrer Wiedervereinigung
unternommen haben.

Das erste einführende Referat zum eigentlichen Thema hielt
Bischof Anders Nygren (Schweden), der von der Tatsache ausging,
dass die Konferenz von Lund 1952 das Ende einer Periode innerhalb
der Bewegung für Glauben und Verfassung darstellte. Er versuchte
deshalb darzutun, dass die künftige Arbeit von der immer mehr
durchdringenden Erkenntnis bestimmt werden müsse, dass das
Problem der Einheit der Kirche ein christologisches sei. «Christus und



— 57 —

die Kirche» - darin sei das ökumenische Zukunftsprogramm
beschlossen, nämlich das gemeinsame Vordringen von der Peripherie
theologischer Diskussion zum Zentrum kirchlicher Existenz. Für die
einzelnen Kirchen bedeutet dies nach der Auffassung des Referenten,

im Leben der Kirche die Tatsache des Leibes Christi zu
entdecken, damit sie alle nach Eph.4.13 ff. hinanwachsen zu Jesus
Christus als ihrem einen Haupt.

Im zweiten Referenten, Prof.V.E.Devadutt (Indien) kamen
die sogenannten «jungen Kirchen», nämlich jene der Missionsgebiete,

zu Wort. Nach ihm gilt es, die objektive Entscheidung, die
Gott in Leben, Sterben und Auferstehung Jesu Christi über alle
Christen gefällt hat, im Bereich der Kirchen ernstzunehmen, damit
es unter ihnen auch zur Einheit im Dienst am Wort und zur Einheit

im Sakrament komme, mit der diejenige der Lehre eng
zusammenhänge. - Prof. Devadutt machte sich damit ohne Zweifel
zum Sprecher derjenigen Kreise innerhalb der Ökumene, die eine

Wiedervereinigung der Kirchen vom Praktischen und nicht vom
Theologischen her befürworten.

Dass dies gerade nicht die Auffassung der orthodoxen Kirche
ist, dürfte bekannt sein. In seinem Referat «Uneinigkeit - eine

Herausforderung an die Kirchen» erhärtete Professor G.Florovsky
(USA) einmal mehr diesen Standpunkt, indem er offen auf den

«tiefgreifendsten Unterschied» zu sprechen kam, wie schon Amsterdam

den katholisch-protestantischen Gegensatz bezeichnet hatte.
Unter anderem sagte er:

«In unserem ökumenischen Gespräch und brüderlichen
Meinungsaustausch haben wir eine Stufe erreicht, wo es immer schwerer

wird, einmütig zu reden, uns auf gemeinsame Erklärungen zu einigen

oder gemeinsam zu handeln. Jeder würde zustimmen, dass die
Einheit der Kirche Gottes Wille und Absicht ist, und alle sind sich

der dringenden Pflicht bewusst, die verlorene Einheit
wiederzugewinnen. Aber gerade an diesem Punkt taucht der .tiefgreifendste
Unterschied' wieder auf. Alle stimmen überein, dass die Kirche
Christi einfach nicht geteilt sein kann, wie Christus selbst niemals

geteilt ist. Was aber bedeutet dann letztlich christliche Spaltung »

In Beantwortung dieser Frage musste der Referent zwei Gruppen

namhaft machen, die über diesen Punkt ganz gegensätzlich
denken: während die einen diese «Uneinigkeit als Kirchen»
hauptsächlich im «sündigen Eigensinn» einzelner Kirchen begründet und
fortbestehen sehen, welche durch ein Zunehmen «der Liebe» über-



— 58 —

wunden werden könnte, erkennen die andern das Hauptübel der

geteilten Christenheit in «einigen strukturellen Verlusten im Laufe
der fortschreitenden Auseinanderentwicklung». Diese Verluste
reichen nach ihrer Auffassung in solche Tiefen christlicher Existenz,
dass der Referent sich gedrungen fühlte zu warnen : «Die Liebe sollte
nie gegen die Wahrheit ausgespielt werden.» Dennoch teilte Prof.
Florovsky nicht die Auffassung derer - sind es am Ende gerade
jene, die ihm selber am nächsten stehen -, die meinen, die
Ökumenische Bewegung sei in eine Sackgasse geraten. Im Gegenteil -
er versuchte selber, zur fruchtbaren Fortführung des Gesprächs
einen erwägenswerten Vorschlag zu machen, indem er die bisherigen

Bemühungen als eine «Ökumenische Bewegung im Raum»
bezeichnete, die jetzt der Ergänzung einer «Ökumenischen Bewegung
in der Zeit» bedürfe. Was er darunter versteht, geht aus folgenden
Sätzen hervor:

«Die Zeit selbst muss erlöst und wiederhergestellt werden.
Keine Übereinstimmung, welche der Jahrhunderte alten Entwicklung

des christlichen Denkens und der christlichen Frömmigkeit
gerecht zu werden versäumt, kann bleibenden Wert haben. ,Andere
haben gearbeitet, und ihr seid in ihre Arbeit gekommen.' Es ist nur
billig zu bekennen, dass wir nicht tief genug in die Arbeit unserer
Väter und Vorväter in Gott eingedrungen sind. Christliche
Überzeugungen müssen der Prüfung durch die Paradosis, die Tradition
unterzogen werden. Und wahrscheinlich werden wir, als voneinander

getrennte Christen, uns gerade in diesem Prozess einer
gemeinsamen Hinwendung zur ruhmreichen Tradition, welche sich
inmitten aller Zusammenstösse und Unstimmigkeiten oft verkleidet
und entstellt fortpflanzte, auf einer viel sicheren Grundlage als je
zuvor treffen. Diese ,Tradition' ist die Kirche selbst, in welcher der
Herr beständig gegenwärtig ist.»

Damit brachte der Referent in neuer Form das gleichbleibende
grosse Anliegen der Orthodoxen vor, das auch in Evanston vielfach
missverstanden worden ist, weil es ein theologisches nicht im Sinne
des Rationalen, sondern des Pneumatischen ist.

Der Bericht. Teil I stellt in Kürze die Lehre des Neuen
Testamentes in bezug auf die Einheit der Kirche dar, die in Person und
Werk Jesu Christi ihren Ursprung besitzt. Dabei wird deutlich, dass

die Beratungen der Sektion mehrheithch von der Auffassung
beherrscht waren, dass das biblische Bild vom «Leib Christi» nicht



— 59 —

bloss ein rhetorischer Vergleich neben andern sei. Vielmehr sei die
Kirche auf Erden im vollen, wenn auch nicht gänzlich erfassbaren
Sinn der Leib des lebendigen Christus, womit sowohl das Einssein
Christi und Seiner Kirche als auch dasjenige der Glieder der Kirche
klar bezeugt wird.

Eine schwierige Aufgabe versucht Teil IT zu lösen, der es

unternimmt, eine Wesensbestimmung der unter den Denominationen
bestehenden Uneinigkeit zu geben. Hier wird festgestellt, Uneinigkeit

sei nicht bloss Willkür in Denken oder Geschmack, auch nicht
blosse Unvollkommenheit menschlicher Bemühung, sondern etwas
Sündhaftes. Diese Erkenntnis sollte alle Kirchen unters Kreuz führen,

das uns sagt, «dass da, wo die Kräfte der Spaltung am stärksten
waren, Gott den Sieg errungen hat». So könnte es wohl geschehen,
dass auf diese Weise getrennte Kirchen «mit Christus sterben» und
sich miteinander vereinigen.

Ohne irgendeinen Plan für eine Wiedervereinigung aufstellen
zu wollen, nennt Teil III acht verschiedene Wege, auf denen Christen
einzeln oder miteinander für die Einheit Zeugnis ablegen können,
ein jeder verstanden als «Tat des Glaubens». So sollen beispielsweise

die theologischen Folgerungen aus dem Einssein im
ökumenischen Rat der Kirchen gezogen werden. Ferner wird auch das

gemeinsame Hören auf das Wort des Einen Herrn als ein Weg des

Zueinandergeführtwerdens bezeichnet. Am meisten Schwierigkeiten
ergeben sich aus dem unterschiedlichen Verständnis von Taufe,
Eucharistie und kirchlichem Amt. Gerade an diesen Punkten erhebt
sich die heikle Frage, wo «die Treue zur eigenen Überlieferung» ein
Gebot der Wahrheit sei und wo sie zur spaltenden Sünde werde.
Darauf vermag auch der Bericht nicht zu antworten. Dagegen
bezeichnet er als die vielleicht wichtigste «Tat des Glaubens» auf dem

Weg zur Einheit das Gebet: «Zusammen beten heisst zueinander

gezogen werden.»
In dem Entwurf, den die Sektion der Vollversammlung zur

Genehmigung vorlegte, schloss der Bericht mit dem gelöbnisartigen
Satz: «Wir sind gewillt, zusammenzuwachsen.» Offenbar sollte
damit der «Losung» von Amsterdam 1948 - «Wir wollen beieinander
bleiben» - etwas Ebenbürtiges an die Seite gestellt werden, das

zugleich über jene hinausführt. In der Vollsitzung empfanden jedoch
die einen diese Formulierung als zu radikal, während sie andern zu
unbestimmt klang, so dass man sich schliesslich auf folgende
Schlussworte einigte:



— 60 —

«In Amsterdam sagten wir, wir seien gewillt, beieinander zu
bleiben. Er hat uns zusammengehalten. Er hat sich selber wiederum
als unsere Hoffnung erwiesen. Durch diese Hoffnung kühn gemacht,
übergeben wir uns Gott aufs neue, damit Er uns in den Stand setzt,
zusammenzuwachsen. »

Erklärung der orthodoxen Delegierten zum Bericht der I.Sektion.
Dass dieser Bericht nicht in allen Teilen die Zustimmung sämtlicher
Delegierten finden konnte, wird kaum verwundern. Dass sich aber
die orthodoxe Delegation genötigt fühlte, hierzu eine eigene
Erklärung abzugeben, welche unter die offiziellen Dokumente der
Konferenz aufgenommen wurde, beweist, wie tief die Gegensätze
gingen. Nach dieser Erklärung konnten die orthodoxen Vertreter
in Evanston nur das in Teil I Gesagte gutheissen, während nach
ihrer Auffassung aus der dort dargestellten Lehre von der Kirche
im Neuen Testament für die Teile II und III ganz andere praktische
Schlussfolgerungen zu ziehen wären. Nach orthodoxer Auffassung
kann die Einheit der Kirche nur verstanden werden «als die
vollständige Wiederherstellung des gesamten Glaubens und des gesamten

bischöflichen Aufbaus der Kirche, der die Grundlage des

sakramentalen Lebens der Kirche darstellt», d.h. als Rückkehr aller
Christen zum «Glauben der alten, geeinten und unteilbaren Kirche
der sieben ökumenischen Konzilien». Zudem dürfe die «vollkommene

Einheit» der Christen nicht ausschliesslich eschatologisch
verstanden werden, sondern «als eine gegenwärtige Wirklichkeit, die
ihre Vollendung am Jüngsten Tag erfahren wird».

Schliesslich wird beanstandet, dass der Sektionsbericht davon
spricht, «der Weg, den die Kirche bei der Wiederherstellung der
Einheit gehen muss», sei der Weg der Busse. Demgegenüber wird
betont, die Kirche als solche könne durch menschliche Sünde nicht
in Mitleidenschaft gezogen werden. «Ihre Heiligkeit wird durch die
Sünde und das Versagen ihrer Glieder nicht geschmälert». Die
Erklärung schliesst mit der folgenden Feststellung, die für viele der
Orthodoxie Fernstehende immer wieder befremdlich klingt:

«Schliesslich wissen wir uns verpflichtet, es als unsere tiefe
Überzeugung auszusprechen, dass die heilige orthodoxe Kirche
allein ,den einst den Heihgen anvertrauten Glauben' voll und
ungebrochen bewahrt hat.»

(Schluss folgt)


	Die zweite Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen

