
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 44 (1954)

Heft: 1

Vereinsnachrichten: Bericht über die Theologentagung am 1. und 2. September 1953
anlässlich des XVI. Internationalen Altkatholikenkongresses in
München

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 34 —

Bericht
über

die Theologentagung

am 1. und 2. September 1953

anlässlich des XVI. Internationalen Altkatholikenkongressea
in München

Obwohl die Theologentagung an den beiden dem Kongress
vorausgehenden Tagen stattfindet, ist sie über Erwarten stark besucht.
Auch Gäste aus andern Kirchen nehmen bereits daran teil. Die
Tagung beginnt mit einem Begrüssungswort von Prof. Dr. J. Zeimet,
Pfr. in München, über die rechte geistige Haltung und die Aufgabe
eines katholischen Theologen. Dann eröffnet der Tagungsleiter,
Erzpriester Prof. B. A. van Kleef, Culemborg, die Verhandlungen,
die sich um das rechte Verständnis des Buss-Sakraments bemühen
sollen, und gibt gleich Prof. Dr. A.E.Rüthy, Bern, das Wort
zum ersten Referat über :

Busse und Buss-Sakrament im Neuen Testament

Die Lehre und Praxis des Buss-Sakramentes in der schweizerischen und
auch in andern altkatholischen Kirchen ist massgebend geprägt durch die
Auffassung, die Bischof Dr. Eduard Herzog in dem Hirtenbrief «Über die
Verpflichtung zur sogenannten Ohrenbeicht» auf die Fastenzeit 1880 sowie
in einer Auseinandersetzung mit dem römisch-katholischen Bischof von
St. Gallen, Augustin Egger, imd im Anschluss an diese Auseinandersetzung
herausgearbeitet hat. Darnach wird die normale Spendung dieses Sakramentes

in der allgemeinen Bussandacht der versammelten Gemeinde, die private
Ohrenbeichte aber nur ausnahmsweise und auf freiwilliges Begehren des
Beichtenden hin vollzogen.

Gegenüber dieser Lehre und Praxis erheben sich aus exegetischen,
liturgiegeschichtlichen und praktischen Gründen gewisse Bedenken. Die
schweizerische Pastoralkonferenz hatte es unternommen, im Blick auf die heutige
Tagung die neutestamentliche Seite des verwickelten Fragekomplexes zu
studieren. Es geschah dies an zwei Zusammenkünften. An der ersten referierte
Pfarrer Lothar Affolter über die Bedeutimg des biblischen Begriffes der Busse
(metanoia) und über die neutestamentliche Bussdisziplin, und der Referent
unterzog die Stellen, die hauptsächlich für die Einsetzung eines Sakramentes
derBusse in Anspruch genommen werden, einer genauen Untersuchung. Ander
zweiten wurde die Aussprache fortgesetzt, wobei Thesen von Prof. Dr. A. Gilg,
Bern, und Pfarrer K. Stalder, Bern, verschiedene neue Momente
hineinbrachten. Im folgenden gibt der Referent eine Zusammenfassung der
Ausführungen Pfarrer Affblters (im ersten Teil) und seiner eigenen Darlegungen
(im zweiten Teil) unter Berücksichtigung der Diskussionsergebnisse.



— 35 —

Busse, metanoia, im Alten und Neuen Testament: Das Alte Testament
spricht von Busse unter dem Begriff der «Umkehr», «schub». Der Aufruf zur
Umkehr geht aus von der Tatsache der Bundschliessung Gottes mit Israel.
Gott hat Israel zu seinem Volk gemacht und es geheiligt. Aber Israel hat seine
Heiligkeit in Untreue vergessen und geschändet. Es soll wieder zu seinem
Ursprung zurückkehren, wenn es nicht dem Gericht verfallen will. Diese
Umkehr kann aber nicht durch einige rituelle oder gesetzlicho Leistungen
vollzogen werden, sondern allein durch eine umfassend existentielle
Lebensänderung, durch einen Neuanfang in Gehorsam und Treue.

Der Ruf Johannes des Täufers zur metanoia ist zunächst im selben Sinn
gemeint, bekommt aber eine besondere Dringlichkeit, einen Endgültigkeits-
charakter, weil der Messias und mit ihm das Reich Gottes «nahe» ist. Zugleich
zeigt es sich auch, dass es nicht einfach eine menschliche Möglichkeit ist,
diesem Neuen gerecht zu werden. Die Johannestaufe bekundet, dass es eino
Gabe der göttlichen Gnade ist, mit dem hereinbrechenden Reich Gottes den
rettenden Nouanfang machen zu dürfon.

Jesus nimmt die Predigt des Täufers auf. Noch stärker abor tritt in
Erscheinung, dass «metanoein» ein Ergreifen der Gnade Gottes ist, die in
Jesus unter uns trat. Ergreifen der Gnade Gottes heisst : damit rechnen, dass
wir durch den Menschensohn in das rottende Verhältnis zu Gott
zurückversetzt worden sind. Dieses Ergreifen der Gnade Gottes kann grundlegend
nur einmal vollzogen werden.

In dieser Linie bewegt sich der Hebräerbrief, wenn er dem Abgefallenen
die Möglichkeit einer «zweiten Busse» bestreitet. Man kann nicht grundlegend

zweimal die Gnade Gottes ergreifen. Der im Hebräerbrief visierte
Abfall scheint etwas Ähnlichos zu sein wie die Sünde wider den Heiligen Geist.

Paulus spricht von dem, was metanoia meint, mehr unter den Begriffen
von «Glaubon», «neuer Geburt» und «geistlicher Auferstehung».

In der Offenbarung und einigen wenigen andern Stellen wird dann vom
Sein der Gemeindo Christi aus, wieder ähnlich wie bei den Propheten, im
Sinn einer Umkehr zum Ursprung zur «metanoia» aufgerufen.

Ein Sakrament der Busse ist in dom allem nicht sichtbar. Aber der
letzte Punkt zeigt, dass die neutestamentlicho Gemeinde sofort im Kampf
gegen die Sünde des Bekehrten und Gerechtfertigten steht. Abgesehen von
den apostolischen Mahnungen wird dieser Kampf in bosondern Fällen, wie
1. Kor. 5 durch die Kirchendisziplin geführt, aber auf Grund der geschehenen
Vergebung und im Glauben an sie. Die disziplinaren Massnahmen werden
nicht ergriffon, damit der Sünder durch sie wieder zur Vergebung gelange,
sondern damit er die Vergebung, in der er immer noch steht, nicht doch
verliere. Es handelt sich also nicht um eine der Taufe parallele Vergebungs-
institution, mit der man spekulieren könnte. Denn der grundlegende Charakter

der primären Bekehrung und der Taufe wird nirgends aufgegeben.
Jedenfalls ist der biblische Begriff von «Busse» imd «Umkehr» deutlich

unterschieden von der Kirchendisziplin. Und beides ist wieder etwas anderes
als ein Institut der Busse im Sinne einer normalen Einrichtung.

Erörterung der für die Einsetzung eines Buss-Sakramentes in Anspruch
genommenen Stellen des Neuen Testamentes. Hier ist nun zu fragen: gibt es
einen Ort für das, was wir Buss-Sakrament nennen (d.h. ein Sakrament der
Vergebung nach der Taufe begangener Sünden) Sein Sinn kann indessen
nach dem Gesagten nur der sein, dass dem wieder sündig gewordenen
Getauften die ihm ein für alle Male geschenkte Vergebung neu versichert wird.
Im folgenden werden die wichtigsten Stellen untersucht, die für die
Einsetzung des Buss-Sakraments in Anspruch genommen werden.



— 36 —

Bischof Herzog stützt seine Lehre vom Buss-Sakrament auf Matth. IS,
18. Dazu ist zu sagen: «Binden» und «Lösen» heisst im Sprachgebrauch der
Rabbinen: den Bann verhängen und aufheben, aus der Gemeinde ausschliessen

und wieder in sie aufnehmen. So ist das Wortpaar im Hinblick auf
V. 15-17 auch hier zu verstehen. Der Ausschluss aus der Ekklesia erfolgt als
letzter Schritt, wenn das brüderliche Vorgehen gegen den Sünder nichts
fruchtet. Für den so Ausgeschlossenen bleibt aber die Möglichkeit der
Wiederaufnahme (Lösen des Bannes). Diese Binde- und Lösegewält ist nicht der
Gemeinde, sondern den Aposteln übertragen (vgl. Tit. 3, 10).

Die V. 19 und 20 sind nicht als Interpretation des Binde- und Lösewortes
zu sehen (gegen Bischof Herzog). Sie behandeln ein neues Thema: das
Bittgebet, ohne besondere Einschränkung auf die Fürbitte für einen fehlbaren
Sünder. Die Stelle kann demnach nicht als Beleg dafür angesehen werden,
dass das Buss-Sakrament in einer unserm « Gemeindebussakt » entsprechenden
Weise gespendet worden ist.'Dieser ist übrigens als Bestandteil der
Messliturgie verhältnismässig jungen Datums.

Auch Matth. 16, 19 redet von der Binde- und Lösegewalt (nicht von der
apostolischen Verkündigung im allgemeinen), die hier dem Petrus und nachher

(18, 18) den Aposteln insgesamt übertragen wird.
Das Tridentinum stellt Joh. 20, 23 in den Vordergrund. Dieses Wort ist

in seiner antithetischen Struktur mit Matth. 18, 18 nahe verwandt. Dem
Binden und Lösen entspricht hier (in umgekehrter Reihenfolge) das Erlassen
und Behalten. Matthäus redet zwar nicht direkt von Vergeben und Nicht-ver-
geben der Sünden, impliziert dies aber, wenn von Verhängung und Lösung
des Bannes gesprochen wird.

Die Erklärung, dass Joh. 20, 23 sich beziehe «auf die Sündennachlas-
sung, welche die von Christus ausgesandten Jünger durch die Predigt des
Evangeliums und die heilige Taufe den Menschen zuwenden sollen» (nach
Bischof Herzog), tut der Gegensätzlichkeit von Erlassen und Behalten nicht
Genüge. Das Wort verlangt deutlich eine Entscheidung über Erlassen und
Behalten (wie Matth. 18, 18 über Binden und Lösen). Das nötigt doch wohl
dazu, auch bei Joh. (wie bei Matth.), die Gemeindesituation vorauszusetzen.

Beide Stellen sagen gemeinsam aus : Jesus erteilt den Aposteln die
Vollmacht, Sünden zu vergeben oder zu behalten. Sie wird ausgeübt an den in die
Sünde zurückgefallenen Gliedern der Ekklesia; ihre Anwendung steht in
engem Zusammenhang mit der Gemeindedisziplin.

Die Sache hat ihre zwei Seiten. Nach der einen hin ist sie eine
Angelegenheit der Gemeindezucht, was sich vor allem im Binden auswirkt. Das
Lösen aber fasst die Zusprechung der Vergebung in sich, und das ist die
sakramentale Seite.

Neben dieser disziplinär-s^kramentalen Linie läuft noch eine andere,
«brüderliche» Linie durch das Zeugnis des Neuen Testaments. Sie erscheint
in Matth. 18, 15 f. und in etwas anderer Weise wieder in Jak. 5, 16:
gegenseitiges Bekenntnis im Kreise der Brüder. Von einer Absolution ist nicht die
Rede, sondern von brüderlichem Einstehen füreinander im Gebet. Die Stelle
kann daher nicht für das Buss-Sakrament in Anspruch genommen werden.

Gewiss ist mit keiner dieser Stellen die «obligatorische römische
Ohrenbeicht» (Bischof Herzog) als Anordnung Jesu erwiesen. Aber auch unsere
«Bussandacht» entspricht nicht dem, was mit Matth. 18, 18 und Joh. 20, 23
visiert ist. Sie gehört vielmehr auf die «brüderliche» Linie und hat damit ihre
Berechtigung. Von einer Spendung des Buss-Sakraments kann jedoch bei ihr
nicht geredet werden.



— 37 —

Zu diesen Ausführungen gibt Pfr. K. Stalder, Bern, ein
vorbereitetes erstes Votum ab:

Die gezeigte biblische Basis für eine so wichtige Lehre ist etwas schmal.
Es ist nötig, das vorgetragene Verständnis der bekannten Stellen am Gesamtzeugnis

der Bibel, zumal des Neuen Testaments zu prüfen.
Die neutestamentliche Botschaft über die göttliche Vergebung ist dafür

entscheidend.
Der ewige Entschluss Gottes zur Vorgebung und die in Menschwerdung,

Tod und Auferstehung Jesu Christi bereits geschehene Ausführung dieses
Beschlusses ist der Roalgrund alles göttlichen Verhaltens gogonüber seinem
Volk, dem einzelnen Christen und der ganzen Welt. Auf Grund der Vergebung
werden wir berufen, leben und beten wir. Diese Vergebung ist eine umfassende.
Sio ist die Vernichtung der Sünde. Sünde goschieht wohl in einzelnen
Fehltritten. Aber der einzelne Fehltritt ist nicht selbst das Ganze der Sünde,
sondern nur ihr Anzeichen. Die Sünde selbst ist eine Zerstörung des guten
Verhältnisses dos Menschen zu Gott. Sie verwirkt die Existenz dos Menschen vor
Gott. Und Vergebung heilt diese Zerstörung und stellt den Menschen wieder
her. Es geht in der Vergebung also immer ums Ganze, auch wenn konkret
eine oinzelno Sünde im Vordergrund der Vergebung steht. Am deutlichsten
zeigt sich das bei der Taufe. Nach Römer 6, 3 werden wir durch die Taufe in
den Tod Christi oingetaucht. Nach Gal. 3, 27 ziehen wir Christum an. Dieser
Christus ist aber der, der die Sünden der ganzen Welt getragen hat, nicht
etwa nur die einer bestimmten Epoche. So werden denn in der Taufe nicht
etwa nur dio vergangenen Sünden vergeben oder gar nur die sogenannte
«Erbsünde», sondern: wir werden ganz in Gnaden angenommen, mit unserm ganzen

sündigen Weson, auch mit unserer sündigen Zukunft. Man trifft darum
im Neuen Testament nirgends die Vorstellung, als wäre nach der uns in der
Taufe zugewendeten Vergebung von Zeit zu Zeit eine ihrer Art nach gleiche
Vergebung nötig. Wenn das Tridentinum (Sessio VI, cap. 14) im Blick auf
die Beichto ausdrücklich von einem rursus justificari spricht, so bekundet es
damit ein dem Neuen Testament vollständig unbekanntes Denken.

Es ist nun aber auffällig, dass an den meisten neutestamentlichen Stellen,
die von Vergebung sprechen, in der Schwebe bleibt, ob an eine einmalige
oder an mehrmalige Vergebung gedacht wird. Darin ist angezeigt, dass wir
ständig nur von Vergebung leben. Es ist zwar nicht so, dass dio Vergebung
Gottes von seiner Seite her immer wieder in Frage gestellt wäre. Aber uns
wird sie durch unsero Sünde immer wieder verdunkelt. Wir besitzen sie nicht
einfach. Sie muss uns immer neu zugesprochen und im Glauben immer neu
ergriffen werden.

Von da aus wird verständlich, was 1. Korr. 5 über die Exkommunikation
des Blutschänders gesagt wird. Er wird nicht exkommuniziert, weil er die
Vergebung verloren hätte. Und er verliert sie auch durch die Exkommunikation

nicht. Er wird viel mehr exkommuniziert, damit er gerettet werde, damit
er also dio gofundene Vergebung nicht verliere. Wird er wieder aufgenommen,
so muss ihm also auch nicht von neuem vergeben werden. Es mag sein, dass
ihm die Gemeindo das ihr angetane Unrecht vergeben muss (vgl. 2.Korr. 2).
Es mag auch sein, dass er einen Neuzuspruch der Vergebung nötig hat. Der
wird ihm auch widerfahren in Verkündigung und Abendmahl, wenn er wieder
voll in der Gemeinde der Vergebung leben darf. Aber dass er noch einmal
Vergebung nötig hätte, wio sie ihm in der Taufe zuteil wurde, sozusagen als
Erneuerung der Taufe, das ist im Neuen Testament undenkbar.



— 38 —

Das ist auch für das Verständnis von Matth. 18, 18 zu beachten. Die
Annahme, im Akt der Wiederaufnahme des Exkommunizierten, im «Lösen», sei
die Vergebung selbstverständlich und notwendig eingeschlossen, ist nach dem
Gehörten nicht berechtigt. Die Termini von Matth. 18, 18 sind rein disziplinarer

Natur. Von Vergebung ist an dieser Stelle nicht gesprochen.
Somit wird auch klar, dass das disziplinare Handeln der Kirche genau

von der Vergebung zu unterscheiden ist. Das disziplinare Handeln geschieht
auf Grund der Vergebung.

Anders verhält es sich mit Joh. 20, 23. Man darf Matth. 18, 18 und
Joh. 20, 23 einander nicht gleichstellen. In Matth. 18, 18 haben wir
ausschliesslich Ausdrücke der Disziplin. Bei Joh. 20, 23 haben wir gar nichts
Disziplinares. Da ist allein von Vergebung die Rede. Der Zusammenhang,
den man nicht unbeachtet lassen darf, spricht für eine umfassende Bedeutung
der Stelle. Im Vordergrund wird das Missionarische der Kirche überhaupt
stehen, die grundlegend einmalige Zuwendung der göttlichen Vergebung, durch
die der Mensch ein Glied des Volkes Gottes wird. Doch darin eingeschlossen
ist der Neuzuspruch der Vergebung auf Grund der einmalig-umfassenden
Vergebung, Neuzuspruch gegenüber dem sündigen Glied des Volkes Gottes,
das wegen seiner Sünde jene Vergebung nicht mehr zu fassen vermag.

Damit stehen wir vor der Frage, worin die Vollmacht jenes Zuspruches
bestehe. In der Heilung des Gichtbrüchigen gibt Jesus den Schriftgelehrten
recht, die die Sündenvergebung als eine Gerechtsame Gottes ansehen, die an
keinen Menschen delegiert werden kann. Jesus vergibt nur darum Sünden,
weil er selbst Gott ist. Diesem Gedanken wird im ganzen Neuen Testament
nirgends widersprochen. Es wird also ausgeschlossen sein, die Vollmacht
des Vergebungszuspruches in einer Amtsvollmacht, in einer Amtskompetenz
zu sehen. Man bekommt nicht mit der Übernahme eines gewissen kirchlichen
Amtes automatisch die Vollmacht zur Sündenvergebung.

Gott vermag zwar einen Menschen in einem solchen Mass zu seinem
Werkzeug zu machen, dass ein solcher Mensch in bewusster Übereinstimmung
mit Gott einem andern vollmächtig sagen darf: ich vergebe dir deine Sünden
(Blumhardt). Aber solches Geschehen ist eine freie Tat Gottes, die in keinen
Amtsbefugnissen von selbst eingeschlossen ist.

Es gibt aber auch noch eine andere Möglichkeit, der Stelle Joh. 20, 23
gerecht zu werden. Nach dem Neuen Testament ist die Verkündigung des
Evangeliums nicht nur eine Belehrung über göttliche Dinge. Wenn die
Verkündigung des Evangeliums in der Kraft des Heiligen Geistes als Wort Gottes
aufgenommen werden darf, so wird in dieser Verkündigung eben jenes Wort
vernommen, das «lebendig und kräftig» ist (Hebr. 4, 12), das erfüllt, was es

sagt, eben indem es spricht. Wo in der Kraft des Heiligen Geistes das
Evangelium als Wort Gottes gehört wird, ist Verkündigung der Vergebung nicht
bloss tröstlicher Zuspruch oder Hinweis auf die göttliche Barmherzigkeit,
sondern Vollzug und Geschenk der Vergebung. Wenn einem das Mass des
Glaubens gegeben ist, wird er dem verzweifelten Sünder, der sich anklagt,
nicht nur über die Vergebung sprechen, sondern er wird sie ihm verkündigen
im Sinne einer göttlich-rechtsgültigen Deklaration, in einer Weise, die
gehorsamen Glauben fordert, und in der Gewissheit, dass dem Sünder wahrhaft
von Gott selbst vergeben ist.

Solche Verkündigung der Vergebung wird wohl von Gebet umgeben
sein ; denn wir verfügen in keiner Weise über Gott. Aber das Vergebungswort
selbst ist etwas anderes als die Fürbitte. Überhaupt wird an dieser Stelle zu
fragen sein, ob die Fürbitte tatsächlich als Absolution bezeichnet werden
dürfe, wie das bei Bischof Herzog geschieht.



— 39 —

Aber auch das Antithetische in Joh. 20, 23, auf das Prof. Rüthy mit
Recht aufmerksam macht, kommt in diesem Verständnis zu seiner Geltung.
Der Verkündiger der Vorgebung darf ja nicht mit sozusagen geschlossenen
Augen handeln. Er kann einem Sünderhochmut oder einer Leichtfertigkeit
und einem Trotz begegnen, wo er keine Vergebung verkündigen darf,
sondern erklären muss, dass solche Sünde, wenigstens vorläufig, noch nicht
vergeben sei.

So kommt sowohl das Vergeben wie das Behalten zu seiner vollen
Geltung. Vor allem abor ist zu betonen, dass beidos nicht in einer Amtskompetenz,

in einer Amtsvollmacht, sondern allein in der Vollmacht des Wortes
Gottes selbst begründet ist.

Von da aus wird es rocht klar, dass solcher Dienst der Vergebung und
das disziplinare Handeln der Kirche genau voneinander zu unterscheiden
und in keiner Weise zu vermischen sind. Die Kirchenzucht ist damit nicht
im geringsten in ihrer Bedeutung herabgemindert.

Zur Frage nach der Bedeutung des Sündenbekonntnisses werden nur
zwei Bemerkungen gemacht : a) In der Regel kann eino Schuld, die man
verborgen bohalten will und nicht bekennt, auch nicht vergeben werden, b) Auf
keinen Fall kann das Sündenbekenntnis als «quasi materia» oines Sakramentes

der Vergebung bezeichnet werden. Denn das hiesse, die Vergebung vom
Ernst und von der Tiofe unseres Bekennens abhängig machen. Damit würde
der Blick von Gott weggelenkt auf den Menschen und sein frommes Werk
und der Glaube erschüttert oder in Leichtfertigkeit verkehrt.

Diskussion. Einleitend macht der Versammlungsleiter, Prof.
van Kleef, selbst einige Bemerkungen zur Sache. Er hält den
polemischen Ton gegen das Tridentinum für Donquichotterie. Jedenfalls

hätten sie, die Holländer, sich gesagt, dass es einfach gelte, sich

vom Neuen Testament belehren zu lassen. Von da her versteht auch
er die Sündenvergebung so voll und umfassend, wie es im Votum
Stalders geschah. Diese Sündenvergebung wird in der Taufe
vollzogen. Und die Taufe ist ihre ewige Bürgschaft. Die Macht der Sünde
im Leben des Menschen ist damit aber nicht in jeder Hinsicht
erledigt. Der Christ hat immer neu Gnade nötig. Und diese erneute
Gnade wird ihm durch die Kirche zugewendet. Wir dürfen nicht alles

eschatologisch betrachten. Christus wirkt in seiner Kirche, in seinem
Leibe. Die Kirche vergibt, weil Christus in ihr ist. In seinem Auftrag
übt sie die Schlüsselgewalt. Da scheiden sich wohl die Wege. Es ist
aber nicht zu bestreiten, dass nach dem N.T. die Apostel erklären
sollen, wem Sünde zu vergeben sei und wem nicht (Matth. 18 ; Joh. 20,

23). Es geht also um einen Auftrag und eine Vollmacht der Kirche.
Dementsprechend finden wir auch bei Paulus einen von der
Gemeinde vollmächtig vollzogenen Ausschluss eines Sünders.

Prof. Dr. Küppers, Bonn, hält die Trennung von Kirchen-
zucht und Vergebung, wie sie von Stalder vollzogen wurde, für
unmöglich. Der geschichtliche Charakter der Erlösung ist bei dieser



— 40 —

Trennung ausser acht gelassen, und das hat unmögliche Konsequenzen.

Wir hören vom Ruf zur Umkehr bei den Propheten des A.T.
Gott hat sich aber schon vorher zur Welt bekannt, von der Schöpfung

weg bis hin zu Christus. Und weiter erfolgt seine Zuwendung
zum Menschen im Handeln der Kirche. Das ist immer die selbe

Zuwendung Gottes zum Menschen. Darum darf man hier nichts aus-
einanderreissen. Erzbischof Dr. Andreas Rinkel betont
zunächst, dass zwar die theologische Lehre Bischof Eduard Herzogs
für Holland nie repräsentativ war, dass aber auch er dafür halte,
dass im Gemeindebussakt Vergebung der Sünde empfangen werde.
Dann : Es besteht tatsächlich im Sakramentsbegriff eine grosse
Verwirrung. Darum sollte man ihn zunächst aus dem Spiele lassen und
einfach die Sache der Busse selbst zu sehen suchen. Jedenfalls sollte
man im Blick auf die Busse nicht von einem Sakrament der
Sündenvergebung zu sprechen anfangen. Die Taufe ist das Sakrament der

Vergebung. Es darf nicht durch ein anderes Sakrament der
Vergebung konkurrenziert werden. - Es ist falsch, das Wort Gottes nur
in der Verkündigung von der Kanzel sehen zu wollen. Das ist viel
zu eng und wird der Freiheit und der Weite des göttlichen Handelns
nicht gerecht; das ganze Handeln der Kirche ist Wort Gottes.
Das andere ist auch viel zu protestantisch. - Joh. 20, 23 ist ja
wohl die Busse nicht ausdrücklich bezeugt. Es ist aber zu bedenken,
dass Joh. meistens indirekt spricht. So erwähnt er auch das Abendmahl

nie ausdrücklich und spricht doch sehr nachhaltig davon.
Ebenso ist die Busse Joh. 20, 23 sozusagen stillschweigend bezeugt.
Erzbischof Dr. Rinkel legt der Versammlung auch die Frage vor,
ob nicht vielleicht l.Thim. 5, 22 jenes «lege niemand die Hände
zu bald auf» auf die bei der Rekonziliation der Büsser zu beachtende
Vorsicht zu beziehen sei und nicht aufdie Ordination. - Zum Ganzen
ist an dieser Stelle noch zu bedenken, dass man aus dem N.T. allein
keine Theologie aufbauen kann.

Prof. Dr. Rüthy, Bern, erklärt zunächst, warum er sich auf
die Lehre Bischof Herzogs bezog. Er weiss auch, dass Bischof Herzog
in Holland nicht dieselbe Rolle spielt wie in der Schweiz und in
Deutschland. Aber er ist nun einmal unser Vis-à-vis, mit dem wir uns
auseinandersetzen müssen, da wir nicht mehr alles genau gleich
sehen können. So ist z. B. in der alten Kirche das Buss-Sakrament
sicher nicht als Gemeindebussakt in unserm Sinn verstanden worden.

Auch ist Fürbitte nicht einfach eine Absolution, wie schon Pfarrer

Stalder sagte. Damit aber wäre der Gemeindebussakt gar kein



— 41 —

Sakrament. Andererseits kann man kaum sagen, in Joh. 20, 23 sei das
Buss-Sakrament eingesetzt, wie Matth. 26 das Abendmahl. Da liegen
eben unsere Fragen, deren Lösung wir zu finden suchten.

Pfarrer Stalder, Bern, sieht wie der Herr Erzbischof die
Schwierigkeiten, die der Sakramentsbegriff verursacht. Der
Sakramentsbegriff ist nun aber einmal mit der Busse in Beziehung
gebracht. So muss geprüft werden, wie das gemeint sein kann und
wie nicht. Wir können hier zwar nicht die ganze Lehre vom Worte
Gottes wieder aufwerfen, wir können aber wohl doch klar die Frage
stellen, ob in dem ganzen Komplex, der mit dem Wort «Busse»
umschrieben wird, die Vergebung, um die es sich dabei doch handelt,
auf Grund einer Amtsvollmacht geschehe, also auf Grund einer
rechtlichen Kompetenz oder durch die Macht des göttlichen Wortes.
Darum wurde denn von einem «Sakrament der Sündenvergebung»
gesprochen, obwohl so etwas wie eine verkappte Wiederholung der
Taufe gerade ausgeschlossen werden sollte.

Nachdem Prof. Küppers, Bonn, noch daraufhingewiesen hat,
dass es eine Verwirrung bedeute, wenn man die Rechtfertigung ohne
weiteres mit der Sündenvergebung identisch setze - die Rechtfertigung

sei viel eine umfassendere Grösse -, wird das Gespräch
abgebrochen.

Die Nachmittagsarbeit des ersten Tages eröffnet ein Referat
von Prof. M. Kok, Amersfoort, über

Buss-Institut und Buss-Sakrament in der Tradition der Kirche

Der Referent fasste seine Ausführungen in zwölf Thesen

zusammen. Wir geben im folgenden diese Thesen wieder und fügen
aus dem Referat noch einige Verdeutlichungen bei.

A. Allgemeines
1. Die Quellen zur Geschichte des Buss-Sakraments fliessen in der alten

Kirche nur spärlich und sind in manchen Punkten unklar.
2. Dio Literatur zur Geschichte des Buss-Sakraments ist im allgemeinen

stark polomisch-apologetisch. Neuere Werke (Poschmann, Jungmann)
befleissigen sich grosser Objektivität, obwohl auch sie von Harmonisierungen

in der Interpretation nicht frei sind.
3. Es ist wichtig, zu beachten, dass die alte Kircho noch keinen scharf de¬

finierten Sakramentsbegriff besitzt. Das gibt ihren Erörterungen über die
Busse an dem Punkt, der uns besonders interessierte, eine gewisse
Unscharfe, die man aber in der alten Kircho kaum empfindet, weil man gar
nicht in erster Linie dogmatisch über die Busse reflektiert, sondern mitten
in der Praxis der Busse steht und sie immer wieder den ständig
wechselnden Situationen anpassen muss.



— 42 —

4. Auftauchende Häresien und die Änderungen der Zeitverhältnisse zwangen

zu näherer dogmatischer Besinnung auf das Buss-Institut.

B. Die Busse in der alten Kirche
5. Die alte Kirche schliesst sich im wesentlichen der Lehre und der Praxis

der neutestamentlich-apostolischen Zeit an. Die Situationen und damit
auch die konkreten disziplinaren Entscheidungen wechseln zwar mannigfach.

Die Grundanschauung aber bleibt die gleiche, nämlich: a) Der
Mahnruf zur metanoia bleibt auch für die Bekehrten in Kraft. Für jede
Sünde muss Busse geleistet werden. Und bei aufrichtiger Reue ist auch
für jede Sünde Vergebung möglich, b) Die wahre Busse zeigt sich in
Gebet und in Werken der Barmherzigkeit. Leichtere Sünden können
durch Gebete gebüsst werden. Für schwere Sünden ist die öffentliche
Busse nötig. Geheime Sünde ist unbekannt, c) Diese Busse ist inhaltlich
äusserst streng und praktisch-psychologisch nur einmal möglich, d) Das
persönliche Gebet und Busswerk des sündigen Gemeindegliedes wird
von der Fürbitte und der «compassio» der Gläubigen unterstützt, e) Die
Diener der Kirche sind die rechtmässigen Leiter der Busse ; sie haben im
Falle schwerer Sünde die Macht zur Exkommunikation und, nach
geschehener confessio und satisfactio, auch die Macht zur Rekonziliation
unter Handauflegung und Gebet, f) Die Rekonziliation mit der Kirche
ist die erste Bedingung der Vergebung durch Gott. Darin liegt das
sakramentale Element. Aber die Vergebung bleibt letztlich eine Gabe

göttlicher Gnade, g) Eine feste Einteilung der Sünden ist noch
unbekannt.

6. Im Osten wird der Nachdruck auf den Genesungsprozess gelegt. Schon
im 3.Jahrhundert gibt es besondere «Seelenärzte», «kybernëtai», die
als die wahren «Hirten» den Sündern beistehen und ihnen den Weg zur
Besserung zeigen. Zu dieser Seelenführung gehört auch ein Bekenntnis
vor dem «Hirten», dem «prohestoos»; es hat aber keinen sakramentalen
Charakter. Ist die Sünde zu schwer, so muss der «Hirte» seinen Schützling

zur öffentlichen Busse führen.

C. Die Busse vom Frühmittelalter bis zum Tridentinum
7. Durch die Klöster gelangt diese östliche Praxis auch in den Westen.

Dort wird sie aber zu etwas anderem, als sie ursprünglich war. Sie tritt
vom 6. Jahrhundert an immer mehr an Stelle der schwierigen öffentlichen

Busse. Die Entartung tritt vollends ein, als der Nachdruck mehr
und mehr auf die geheime confessio statt auf die satisfactio gelegt wurde
und an Stelle der Rekonziliation die willkürlich oft wiederholbare
Absolution trat. Der grosse Fehler war also die Verschmelzimg der
Busspraxis mit der östlich-klösterlichen Beichtübung. Als das IV. Laterankonzil

(1215) die allgemeine Verpflichtung zur Osterbeichte aufstellt,
kommt diese Entwicklung zu ihrem Abschluss, indem confessio und
absolutio vereinigt werden, die satisfactio ihre alte Bedeutung verliert
und die reconciliato cum ecclesia verlorengeht. So wird die Strenge der
alten Busspraxis zu einem beliebig oft vollziehbaren Reinigungsverfahren

degradiert. Nachher kommt dann noch die Praxis des Nachlasses
dazu.

8. Die tiefere theologische Besinnung über die Busse setzt in der
Frühscholastik, um 1200, ein. Es war verhängnisvoll, dass diese Besinnung
erst da eintrat, als die praktische Entwicklung bereits in der geheimen



— 43 —

Zwangsbeichte ihr Ende gefunden hatte. So führt die Verwässerung in
der Praxis auch zu einer Verwässerung in der Lehre.

9. Die spätere Scholastik fügt dem noch die fatale Unterscheidung zwi¬
schen contritio (vollkommene Reue) und attritio (unvollkommene Reue)
bei mit der noch fataloren Lehre, dass der attritus durch die Gnade der
Absolution zum contritus werde.

10. Das Trienter Konzil fand in seiner polemischen Haltung gegenüber der
Reformation nicht den Mut, auf die alte Busslehre und -praxis
zurückzugreifen. Man begnügte sich damit, die Schulmoinungen zu
sanktionieren und als Kirchenlehre festzustellen. Es bleibt aber für verschiedene

Erklärungen Raum, woraus sich dann die späteren sehr scharfen
Auseinandersetzungen zwischen Jesuiten und Jansenisten ergeben.

D. Folgerungen für unsere Kirche
11. Es ist die Aufgabe der altkatholischen Kirche, der alten Lehre und

Praxis unter Anpassung an die heutigen Zeitverhältnisse trou zu
bleiben. Die Kirche spende darum dieses Sakrament nur in Fällen schwerer
Sünde, d.h. in Fällen schwerer Sünde vollziehe sie die altkirchliche
Bussdisziplin, indem sie contritio, confessio, satisfactio fordert und dann
zu seiner Zoit die reconciliato vornimmt. Auf diese in deprekativer
Form erteilte reconciliatio ist das Schwergewicht zu legen.

12. Daneben besteht auch im Confiteor der Eucharistiefeier, in einer «Buss¬
andacht» und in dor Privatboichte vor dem zuständigen Geistlichen die
Möglichkeit zu Schuldbekenntnis und Vergebung. Diese Formen der
Bussiibung tragen selbstverständlich keinen spezifisch sakramentalen
Charakter.

Erstes Diskussionsvotum, von Pfarrer H ans Frei, Rheinfelden

:

Ausgehend von der Erwägung, dass eine dogmenhistorische Darstellung
des Bussproblems das Anliegen der Reformation in dieser Sacho nicht
sozusagen nur beiläufig orwähnon sollte - was bei B. Poschmann aus verständlichen

Griinden geschieht -, habon wir den Versuch unternommen, auf
knappstem Räume das Charakteristische der reformatorischen Auffassungen
wenigstens zu skizzieren. Dabei loistete uns die Monographio von Dr. Erich
Roth: «Die Privatbeichte und die Schlüsselgewalt in der Theologie der
Reformatoren» (Bertelsmann, 1952) wertvolle Dienste.

Luthers Kritik am römischen Bussinstitut macht dor Kirche Roms zum
Vorwurf, weil sie die Tragweite der Erbsünde nicht voll erkenne, werde auch
das Taufgesehehen nicht radikal ernst genommen. In der römischen Busse
als einer secunda post naufragium tabula dränge dementsprechend die
subjektive Leistung des Menschen die objektive Verheissung Gottes mehr und
mehr zurück. Gerade weil Luther letztere ernst nimmt, hält er auch an der
Privatbeichto fest. Denn durch sie wird dem Büsser die Gewissheit der
göttlichen Vergebung zuteil, sofern dieser die fides besitzt. Göttliche und
priesterliche Absolution stehen so zueinander : remissio Dei gratiam operatur, sed

remissio sacerdotis pacem. Und da das Wort vom Binden und Lösen, Matth. 18,
sich auf die ganze Gemeinde bezieht, kann jedes Glied die für das Heil des
Büssers kausative Absolution erteilen. Denn «wer die Schlüsselgewalt handhabt,

hat das Amt» (Luther). Die Notwendigkeit einer satisfactio wird aner-



— 44 —

kannt, und Luther sieht diese in dor Passion Christi. Gemäss der Sakramentsdefinition

Augustins (oaccedit verbum ad elementum et fit sacramentum») fasst
er die Privatbeichte als Sakrament. Das verbum ist die sündenvergebende
Absolution, das elementum das mündliche Wort der Lossprechung. Das
Signum sieht er im äusseren Bussgeschehen, dessen efficacitas im verbum
promissions divinœ und in der fides des Büssers begründet ist. Trotz all dieser
Präzisierungen fällt für Luther die Busse letzterdings sowohl mit der Taufe
als auch mit dem Abendmahl in eins. In allen geht es um die Sündenvergebung
(«Also ist die Busse nicht anders als ein Wiedergang und Zutreten zur Taufe,
dass man das wiederholet und treibt, so man zuvor angefangen und doch
davon gelassen hat»).

Luthers Stellungnahme in dieser Frage erregte den Argwohn der
Zürcher Reformatoren wie auch denjenigen Calvins und Bucers, indem alle den
Eindruck einer Affinität mit der römischen Ohrenbeichte erhielten.

So betont denn Zwingli die Alleinbeichte vor Gott dermassen, dass nach
ihm das Nachlassen der Sünden an kein Medium gebunden ist, weder an einen
Priester noch selbst an das Wort Gottes. Weil Zwingli hinsichtlich
Sündenerkenntnis und Vergebungsgewissheit dem Menschen sehr viel zutraut, hat
Luther wohl nicht völlig zu Unrecht beim Zürcher Reformator die Gefahr
einer relativen Willensfreiheit gewittert. Ausschlaggebend für Zwingiis
strikte Ablehnung von Privatbeichte und amtlicher Schlüsselgewalt war seine
streng antihierarchische Haltung. - Die sogenannte Offene Schuld bei
Zwingli, obwohl vor versammelter Gemeinde abzulegen, ist ihrem Wesen
nach doch kaum etwas anderes als eine Alleinbeichte vor Gott. Für die sie
beschliessende sakramentale Absolution gibt Bullinger uns ein Beispiel («Es
wirdt sich unser erbarmen der almechtig Gott.. so ir den glauben» -
gemeint ist «an die Versöhnung und Sündenvergebung in Christus» - «habt,
sprich ich durch krafft solchlichs glaubens ledig und losz von allen sünden
im namen des vatters und des suns und des hailigen gaysts»).

Bei Oekolampad findet sich die sogenannte confessio ecclesiastica, die
wir in einer Linie mit der altkirchlichen Gemeindezucht zu sehen haben.
Ausschlaggebend ist das disziplinare Moment (gefordert wird sie für die
peccata exteriora, welche den altkirchlichen crimina entsprochen haben dürften).
Also geht es um Kirchenzucht und nicht um Sakrament.

Im Gegensatz dazu erklären Calvin und Bucer die Privatbeichto als
schriftgemäss, ebenso ihre priesterliche Handhabung. Von einer Prärogative
des kirchlichen Amtes allerdings wollen auch sie nichts wissen. Nach Calvin
kann jeder Christ dem Bruder als Priester das Vergebungswort des erhöhten
Christus zusprechen. Bucers zunehmende Würdigung des kirchlichen Amtes
in diesem Zusammenhang führt dann etwas von Calvin weg.

Bis heute haben Luthers Worte in dieser Sache Gültigkeit: «Wo die
Schlüssel nicht sind, da ist Gottes Volk nicht».

Diskussion. Prof. Dr. U. Küry bemerkt einleitend, dass es

schwierig sei, zu historischen Darstellungen in einer Diskussion

Stellung zu nehmen, glaubt aber doch, eine Frage wenigstens
aufwerfen zu müssen: ist es nicht so, dass auch die Scholastiker viel
mehr auf der altkirchlichen Lehre fussen, als im Referat gezeigt
wurde Vieles, was die Scholastik sagte und damit unsern Anstoss



— 45 —

erregt, wurde schon von Tertullian gedacht. Auch an die altkirchliche

Praxis wäre die Sonde des N.T. anzulegen. Während man also
Scholastik und Patristik kaum so auseinanderreissen darf, als wäre
hier und dort etwas ganz Verschiedenes, ist andererseits zuzugeben,
dass Poschmann zwischen diesen beiden Perioden allzusehr
harmonisiert. - Zu unserer eigenen Dogmengeschichte, die ja auch in
die historische Erörterung der alten Kirche hineinspielt, ist hier zu

sagen : Die Auffassung über die Sakramentalität der Busse ist auch
in unseren verschiedenen altkatholischen Kirchen nicht einheitlich.
In Holland scheint nach den Äusserungen von Prof. Kok die Ansicht
vertreten zu werden, dass es neben dem Gemeindebussakt und der
sakramentalen Privatbeichte, die nur in Fällen schwerer Verfehlungen

erforderlich ist, noch eine zweite Form der Privatbeichte gebe,
die nicht sakramentalen, sondern den Charakter eines seelsorgerlichen

Gespräches hat. In der Schweiz gelten auf Grund der von
Bischof Herzog begründeten Normen die allgemeine Bussandacht und
die freiwillige Privatbeichte als zwei verschiedene Formen ein und
desselben Buss-Sakramentes. Diese Anschauung hat sich jetzt auch
in Deutschland durchgesetzt, obwohl Reusch auf der ersten
altkatholischen Synode die Ansicht vertrat, dass die allgemeine
Bussandacht nicht an die Stelle der sakramentalen Beichte treten könne,
die in Fällen schwerer Sünde Gewissenspflicht bleibt.

Generalvikar Bernauer, Wien, berichtet, dass Lehre und
Praxis in Österreich ganz gleich seien wie in der Schweiz. Wenn man
in Österreich dem Gemeindebussakt den sakramentalen Charakter
absprechen und allein die Ohrenbeichte als Sakrament der Busse
anerkennen wollte, so hätte das eine innere Revolution zur Folge.
Allerdings gibt es auch eine Bewegung, die den Gebrauch der
Privatbeichte empfehlen und fördern möchte. Man weiss aber, dass es

dazu besondere Männer braucht. Auch das kommt vor, dass
moderne psychotherapeutische Erkenntnisse in den Dienst des

seelsorgerlichen Gesprächs gestellt werden.
Prof. van Kleef, Culemborg, kommt auf die Frage Scholastik-

Väterzeit zurück und meint, dass die Scholastik doch durch eine

grosse Abirrung von der Lehre und Praxis der alten Kirche
gekennzeichnet sei. Er sieht diese Abirrung in folgenden Punkten : während
in der altkirchlichen Praxis jeder Zwang fehlt, ist die Scholastik,
wenn nicht theoretisch so doch praktisch mit ihrer Beichtlehre zu
einem Zwangsinstitut gekommen. Im Gegensatz zur alten Kirche
kennt die Scholastik eine Rekonziliation nur noch auf Grund der



— 46 —

Privatbeichte. Dadurch wurde eine neue sakramentale Handlung
geschaffen, welche von der alten Kirche aus gesehen überflüssig ist.
Reue und Busswerk, die ein wesentliches Element der altkirchlichen
Busspraxis ausmachen, werden durch ein Satisfaktionswerk nach
der Rekonziliation ersetzt. Die contritio wird in attritio
abgeschwächt. Die Satisfaktionswerke werden als meritorisch erklärt.
Der Kirchenbegriff erleidet Schaden, indem die Priester in Sachen

Richterwerden, die man sonst ehrfurchtsvoll dem Urteil Gottes über-
liess, in denen man fürbittend seine Gnade zu erlangen suchte. Neu
ist auch die aus der neuen Sache heraus notwendige Beichtbefragung.

Der Kontakt zwischen Priester und Beichtkind ist nur
formell; er geschieht nicht mehr persönlich-verantwortlich. Und
schliesslich bedeutet die neue Beichtlehre eine Schwächung der
Verantwortung und des Lebensernstes.

Auf diese Erklärungen hin fragt Stalder, Bern, ob nicht dieses

Verständnis der Busse, bei dem ein solcher Nachdruck auf die zuerst
zu leistenden Busswerke gelegt wird, fast notwendig dazu führe,
dass diese Busswerke einen Verdienstcharakter erhalten. Ferner:
wo hegt nun bei diesem Verständnis der Busse eigentlich das
sakramentale Moment Bei einem Sakrament muss es doch immer um
ein Gnadenhandeln Gottes gehen.

Darauf antwortet Prof. van Kleef, Culemborg, dass ein
Verdienstcharakter der Busswerke auf alle Fälle auszuschliessen sei und
dass das Sakramentale in der so verstandenen Busse entweder in der
Rekonziliation oder richtiger, da es überhaupt nicht gut sei, nach
dem einzelnen sakramentalen Moment zu fragen, in der Busse als
Ganzem hege.

Und Prof. Kok, Amersfoort, fragt, ob die Schweizer eigentlich
wieder zum tridentinischen Verständnis der Busse tendierten. Die
Beichte als solche, als Ohrenbeichte, könne nach altkirchlichem
Verständnis nur die seelsorgerliehe Arbeit des «kybernêtes» sein wie
in der Ostkirche. Für sich allein sei sie nicht sakramental. Nur bei

grossen Sünden komme das Sakrament der Busse in Frage. Da
müsse dann aber das Ganze von Reue, Busswerk und Rekonziliation
damit gemeint sein.

Pfarrer Volz, Augsburg, betont zunächst die existentielle
Bedeutung der Beichtfrage für unsere Kirche und erklärt dann, dass

die Beichte auf keinen Fall nur ein seelsorgerliches Gespräch sein
dürfe und noch weniger zu einem psychotherapeutischen Versuch



— 47 —

werden könne, sondern in einer Zuwendung Christi zum Menschen
und des Menschen zu Christus geschehen müsse. - Worauf Vikar
Spuller, Graz, erklärt, dass man auch in Österreich das wohl zu
unterscheiden wisse. Und wenn ein Pfarrer einzelnen Gemeindegliedern

auch eine gewisse psychotherapeutische Hilfe biete, so sei

dabei niemals die Meinung, dass dies ein Ersatz oder gar die Beichte
selbst sein sollte. Pfarrer Eberle, Rosenheim, und Pfarrer Pfister,
Frankfurt, verweisen noch auf die heutige Lehre der römisch-katholischen

Kirche, wonach man auch durch vollkommene Reue
Vergebung finden kann, weil das Wesen des menschlichen Werkes in der
Busse die Reue ist. Die confessio ist nur die Darstellung der Reue.
Confessio und Reue sind auch nicht instrumental für die Gnade,
sondern allein prädisponierend. - Hier musste das Gespräch
abgebrochen werden.

Am zweiten Tag beginnt die Arbeit mit dem Referat von
Prof. Dr. Werner Küppers, Bonn, über

«Die Busse als Problem der Dogmatik»
Einleitung: Die altkatholische Stellung zum Buss-Sakrament bedarf der

Klärung. 1870 war mit dem Protest gegen das neuo Dogma kein Anlass zum
Aufrollon der Bussfrage gogeben. Praktisch erfolgto dann aber bald die
Erklärung, dass dio 1215 eingeführte Verpflichtung zur jährlichen Ohrenbeichto
nicht im Gewissen binde. Bischof Eduard Herzogs Veröffentlichungen liessen
um die Jahrhundertwende erkennen, dass für ihn die Lehrwoise des Tridentinums

nicht mehr verpflichtende Norm war. Dabei hält Herzog gegen die
Reformatoren die Sakramontalität der Busse fest. Das Sakrament sieht er
als im Gemeindebussakt logitimerweise vollzogen an und glaubt damit die
Praxis der ältesten Kircho zu erneuern. Im christkatholischen Katechismus
wird die private Ohrenbeichto dem freiwilligen Gebrauch überlassen, während

der deutsche Katechismus die Verpflichtung dazu bei schweren Sünden
festhält. So stiessen dann die beiden ersten altkatholischen Theologenkonferenzen

nach 1945 auf diese unausgeglichenen Standpunkte. Es ist doshalb
sehr wichtig, dass nunmehr seit 80 Jahren zum erstonmal in den altkatholischen

Bistümern eine breitere theologische Erörterung aller damit
zusammenhängender Fragen in Gang kommt. Um fruchtbar zu sein, muss
dieses Gespräch sich aber zunächst und vor allem den Grundfragen
zuwenden. Ein Beitrag dazu will dieses Referat sein.

Der Begriff des Sakramentes. Die erste und für alles weitere entscheidende

Grundfrage ist die Klärung des allgemeinen Sakramentsbegriffes. Seit
der Zeit der frühen Scholastik haben sich eino Reihe von Definitionen
herausgebildet, die alle ihren Wert, aber auch ihre Grenze und Gefahr haben. Das
Geheimnis der Gnade Gottes kann niemals von Begriffen und Formeln
eingefangen werden. Die grösste aller dieser Gefahren liegt aber darin, dass die
einzelnen Sakramente in ihrer Pluralität vom grossen «casus singularis» der
Erlösung abgerückt werden. Als «Gnadenmittel der Kirche» worden sie etwas
Sekundäres, das leicht absinkt in den Bereich menschlicher Verfügung.
Demgegenüber ist stets vor Augen zu halten, dass alle Sakramente ihren Urgrund



— 48 —

in der Menschwerdung imd Erhöhung Jesu Christi haben. Christus ist darin
Geber und Gabe zugleich, und darum ist er nicht nur ihr Urheber, sondern
auch der erste und wahre Spender aller Sakramente. Dio Sakramente
gehören zu seinem Heilswerk, und darum ist die Kirche selbst das eigentliche
und wahre Ursakrament.

Die heute herrschenden Definitionen kommen alle mehr oder weniger
direkt von der Scholastik her. Deshalb haftet ihnen der dreifache Mangel
dieser klassischen Periode abendländisch-katholischer Theologie an: Das
Fehlen der Christozentrik, das Absinken des Kirchenbegriffs von der Höhe
des Neuen Testaments und die ungenügende oschatologische Bezogenheit
aller theologischen Aussagen.

Die Wirklichkeit des mit Christus gekommenen Neuen Äon ist
eschatologische Wirklichkeit. Wenn aber Christus, Kirche und Sakrament zutiefst
zusammengehören, so kann auch das Sakrament nur im Lichte des
eschatologischen Verständnisses des Neuen Testamentes richtig gesehen werden.
Das Sakrament ist der Ort, an dem der eschatologische Charakter des Gottes -

reiches sich mit der Gottesoffenbarung in Jesus Christus und der Kirche
als dem Leib des erhöhten Christus treffon und durchdringen. Im Sakrament

ist die Herrlichkeit des Neuen Äon wirksam mitten in der Todeswelt
des alton. Das Sakrament ist das wirksame Zeichen der zukünftigen
Herrschaft Jesu Christi und damit schon die Wirklichkeit dieser Herrschaft.
Um nicht unsachgemässen Konsequenzen zu erliogen, muss beim Gebrauch
aller Definitionen dieser Zusammenhang mit dem Ganzen der Erlösung im
Auge behalten werdon. Ohne anderen « klassischen Definitionen » eine schlechthin

«bessere» gegenüberstellen zu wollen, schlägt der Referent diese Definition

vor: Die Sakramente sind die sichtbaren Zeichen, unter denen wir nach
dem Willen Christi der Erlösung teilhaftig werden.

Busse als Sakrament. «Busse» ist eines der wichtigsten Worte der ganzen
Hl. Schrift. Und so gibt es auch in der Kirche kein Heil ohne die Busse.
Inwiefern abor hat die katholische Kirche recht, wenn sie die Busse zu den
Sakramenten des neuen Bundes zählt Bis zum Kommen Christi besteht der
furchtbare Zwiespalt zwischen Gottes Forderung an den Menschen und dessen
Versagen. Nun aber macht Gott selbst in seiner Zuwendung zum verlorenen
Menschen den ganz neuen Anfang: Er schenkt die Umkehr, die er fordert.
Wenn der in Christus wiedergeborene Monsch von aller Sünde frei bliebe, so
wäre die Busse im neuen Bunde genau so abgetan, wie das Zeremonialgesetz
und die Opfer des alten. Dies ist nicht der Fall. Ohne eine noue Weise der
Busse musste die Sünde das in Christus neugewordene Leben zerstören und
Gottes Erbarmen musste sich um seiner Gerechtigkeit willen in Zorngericht
verwandeln. Viele Aussagen des Alten wie des Neuen Testamentes weisen
auf diese neue Form der Busse1 hin, so gewiss das einmalige Ereignis der
Taufe grundlegend bleibt. Christus selbst gibt zur Erhaltung und Rettung
des mit der Taufe begründeten neuen Lebens den Strauchelnden und
Gefallenen die Möglichkeit der Aufrichtung in einer neuon Busse. Und dies ist
es auch, was die Kirche von Anfang an mit dem Sakrament der Busse
gemeint hat, auch wenn erst spät eine eigentliche Sakramentstheologie
aufgekommen ist.

Mit der Sünde nach der Taufe steht die ganze Erlösung auf dem Spiel.
War Christus durch die Taufe Sioger in ihnen geworden, so muss Christus
selbst es auch sein, der in dieser neuen Gefahr sich als Rotter beweist.
Christus aber ist das Haupt der Gemeinde, man kann zu ihm nicht unabhängig

davon als völlig isolierter Einzelner in Beziehung stehen. Deshalb wirkt



— 49 —

er auch zur Erhaltung soines Werkes durch die von ihm eingesetzten
Ordnungen der Gemeinde. Christus vorgibt, doch wie bei Taufe und Eucharistie
wirkt er selbst auch im Vollzug des Buss-Sakramentes durch das Handeln
seiner Diener. Das Haupt wird wirksam in den Bewegungen der Glieder. In
diesem wesentlichen Punkt hat das Tridentinum in Sessio 14 das Anliegen
der katholischen Überlieferung dem Protestantismus gegenüber richtig
festgehalten. Die Taufgnade ist die Grundlage. Aus den Folgen ihres Verlustes
rettet die Busse, wenn Reue, Bekenntnis und Genugtuung durch dio prioster-
liche Absolution das übernatürliche Gnadenleben wiederherstellen und damit
zur «pax ecclesiae» zurückführen. Solche positive Wertung tridentinischer
Grundsätze ist nicht unvereinbar mit der Berücksichtigung von Bedenken,
wie sie etwa Asmussen vorträgt, wenn er erklärt, es sei zur Katastrophe der
Reformation gerade im Zusammenhang mit dem Bussproblem nicht zuletzt
deshalb gekommen, weil Beichte und Absolution Hilfsmittel in einem grossen
Erzielumgssystem geworden seien und damit der Sündenbegriff nur noch
moralisch gedeutet wurde. Gott aber will nicht nur, dass der Mensch
gewissen moralischen Ordnungen sich anpasst, sondern er will seine ganze
Liebe. Deshalb ist das Wesen der Sünde die Abwendung von Gott. Das
Evangelium verkündet die Überwindung dieses Abfalls und in der Taufe wird
diese Überwindung für den oinzelnen Menschon zur Wirklichkeit. In
Beziehung auf dieses grundlegende Sakrament hat noben tien übrigon
Sakramenten auch die Busse ihren besonderen, notwendigen Ort, ihre Art imd
ihre Wirkungsweise. In ihr bewahrt Christus scino Kircho auf dem Wege
der Heiligung. Mit Recht wird in Math. 16, 18; 18, 18 und Joh. 20, 21-23
die Einsetzung des Sakramentes durch Christus gesehon.

Einzelfragen: Zunächst zeigt eino Aufzählung von Einzelfragen, welche
Fülle von Anliegen bei Anerkennung der versuchten Grundlegung noch zu
behandeln wären. Paradigmatisch für die erforderliche umfassende
Behandlung all dieser Anliegen worden in loser Folge vom Referenten einige
Punkte etwas ausführlicher besprochen.

a) Im Anschluss an die Frago « Wie verhält sich die biblische Grundlage

des Buss-Sakramentes zur Geschichto seiner Verwaltung in der Kirche ?»

wird gofordert: Zur Gesamterfassimg dos neutestamentlichen Kerygmas
und des dogmengeschichtlichen Prozosses in der Kirche muss die
Einbeziehung der Bussfrage in den Gesamtzusammenhang der Lehre
hinzukommen. Der Zusammenhang mit der Christologie, Ekklosiologie und
Eschatologie muss ebenso gewahrt werden wie die Verbindung mit der Lohre von
der Sünde, Rechtfertigung und Heiligung aufrechtzuerhalten ist.

So gewiss die damit geforderte theologische Arbeit weithin noch
ungetan ist, ist doch zu erwarten, dass daboi der positive Cehalt der
tridentinischen Lehre ebenso zu seinem Recht kommen wird, wie die in der Ost-
kircho bewahrte Überlieferung zum wichtigen Maßstab der Orientierung
werden wird. Es wird aber auch zu lernen sein von den verschiedenen
Wiedererweckungen und Rückgewinnungen dos Buss-Sakramentes im Anglikanismus

und im Luthertum.

b) Dor Hinweis auf diese umfassende, fast uferlose Weite der Aufgabe
besagt nicht, dass nicht schon jetzt konkrete Bestimmungen der Lehre vom
Buss-Sakrament gegeben werden könnton. Seine Stellung in der Ordnung
des Reiches Gottos im Anschluss an die Taufe ist klar gegeben. Klar heben
sich auch Reue, Boichte und Genugtuung als die drei Teile der Busse horvor,
und wenn die im Namen und Auftrag Christi geübte Absolution oder
Rekonziliation hinzutritt, so ist alles gogeben, was das Sakrament konstituiert.

Internat. Kirchl. Zeltschrift, Heß 1, 1954. 4



— 50 —

c) Augustins so einleuchtende Dreiteilung der Sündentilgung in die
Vergebung durch die Taufe, durch die tägliche, innere Busse und durch
das Sakrament ist ein Musterbeispiel dafür, wie auch gute theologische
Formulierungen die Erkenntnis der Wahrheit behindern können, wenn sie

sozusagen kraft der ihnen innewohnenden Logik ein Eigenleben zu führen
beginnen. Immer neu müssen wir, sobald solches klar wird, von derartigen
Formulierungen abrücken, auch wenn sie noch so «gut» und «vernünftig»
sind. Die Hauptsache ist es, in allen Fragen zum Brennpunkt der Sache
selbst durehzustossen, und das heisst hier zu der unerhörten und unbegreiflichen

Tatsache, dass Gott selbst die tiefste Not der menschlichen Existenz,
ihro Gottverlassenheit, üborwindet. Dies wird Ereignis im Zusammenwirken
von drei Momenten: Der Subjektivität des die Sünde erkennenden
Gewissens, der Objektivität der göttlichen Gerechtigkeit und Liebe und der
von Christus seinen Aposteln gegebenen Vollmacht des Bindons und Lösens.
Dieses Geheimnis muss gläubig angenommen und treu bewahrt werden.

d) Die moralische Wertung der Sünde hatte die Missachtung der Freiheit

im Gebrauch des Buss-Sakramentes zur Folgo. Wo aber das Gewissen
im Spiel ist, geht es nicht ohne Freiheit. Bei der Taufe und bei der Eucharistie

ist dies schon viel stärker zur Anerkennung gekommen als gerade in
bezug auf die Busse. Zwischen reglementierender Gesetzlichkeit und
heidnischem Freiheitswahn geht der Weg zum rechten Gebrauch des Buss-
Sakramentes mitten hindurch.

e) Bezüglich des sakramentalen Charakters von Stufengebet und
Bussandacht im altkatholischen gottesdienstlichen Gebrauch ist zu sagen, dass

gegen eine entsprechende positive Wertung des gewöhnlichen Stufengebotes
starke Bedenken berechtigt sind. Anders ist es schon, wo das normale
Stufengebet durch Einfügungen und die feierliche Absolutionsspendung
allen erkennbar über die einfache, liturgische Gebetshandlung
herausgehoben wird. Sofern dabei Reue, Bekenntnis und der ernstlich auf die
Genugtuung abzielende Vorsatz vorhanden sind, ist nicht einzusehen, wie
einer solchen Handlung der sakramentale Charakter abgesprochen werden
kann. Es soll nur nicht dieses sehr leicht doch ungenügonde und darum
unsichere Tun als die sichere und etwa gar besonders vorbildliche Form der
Sakramentsspendung angesprochen werden. Deshalb ist in ernsten und
schwierigen Fällen die Einzelbeichto das Angemessenere. Und es ist an der
Zeit, in den Gemeinden den Bann zu brechen, dor in dieser Sache infolge
liberaler und protestantischer Einflüsse weithin herrscht.

f) Begriff und Sache des Gerichtes sind nicht zu umgehen, wenn es sich
um den vollen Ernst des Buss-Sakramentes handelt. Wio dio Taufe ein
Reinigungsbad, die Eucharistie ein Mahl und die Ehe ein Vertrag heissen
kann, so darf die Busse ein Gericht genannt werden. Richter darf dabei
der das Sakrament spendende Priester nur gerado so viel imd so wenig
heissen, wie er gegenüber dom alleinigen Hohenpriester Christus selbst noch
den Namen dos Opferpriesters behalten darf. Er hat mit der Tatsache
Ernst zu machen, dass Christus vom Vater das Gericht übergeben ist. Kommt
es dabei in der Kraft dos Auftrages Christi zum Richterspruch, so ist dieser
kein leeres Wort und auch nicht nur das Wort brüderlichen Mahnens, Ratons
und Fürbittens. Als Vollzug der gottgewollten Ordnung im grossen, vom
Wehen des Hl. Geistes durchwalteten Organismus der Kirche bewirkt er,
was er bezeichnet.



— 51 —

Abschluss: Abschliessend kommt der Referent zu folgenden
Forderungen :

1. Es ist festzuhalten an der Busse als an einem Sakrament.
Sie ist ein bedeutsamer Teil des katholischen «depositimi fidei».

2. Es ist festzuhalten an der doppelten Freiheit, nämlich
Gottes und des Gemeindemitgliedes, wenn auch aus seelsorgerlichen
Gründen in den Gemeinden klarere Weisungen nötig sind, als bisher
bei uns gegeben wurden.

3. Es ist festzuhalten an der tiefen Verbundenheit des Buss-
Sakramentes mit allem, was auf der Seite des Menschen Umkehr
und Heimkehr zu Gott heisst, und mit allem, was auf der Seite
Gottes Hinwendung zum Menschen heisst.

Das tiefste Problem in der Bussfrage ist das Ringen der Kirche
um Heiligkeit. In diesem Ringen setzt sich der Kampf Christi mit
dem Widersacher fort. Christus hat in diesem Kampf den Sieg
längst gewonnen, und es ist nichts Verdammliches in denen, die
in Christo Jesu sind. Und doch geht die Kirche ihren Weg durch
die Geschichte und bleibt damit in einem Bereich, in dem die
Mächte der Finsternis den Kampf noch nicht aufgegeben haben.
In dieser paradoxen Lage ist das Buss-Sakrament das wirksame
Zeichen des wahren und endgültigen Sieges Christi.

Diskussion. Pfarrer Volz, Augsburg, dankt zunächst dem
Referenten für die wesentlichen Gesichtspunkte, die er herausstellte,
nämlich die eschatologische Spannung, die in der ganzen Frage zu
beachten ist, und die Begründung alles Heilshandelns im Kreuze
Christi. Es zeichneten sich aber auch die Gefahren aller konfessionellen

Theologie ab, indem die Theologie und der Glaube anderer
Kirchen mit abwertenden Etiketten bedacht würden, wrie «Ver-

rechtlichung», «Verdinglichung». In allen Kirchen steht einer
Theorie die praktische Not, aber auch die Gnade Gottes gegenüber.
So darf man die römisch-katholische Beichtpraxis nicht verzeichnen,
wie wenn dort der Priester meinte, er selbst vergebe. Man muss das
«In nomine », das er sagt, ernst nehmen. Auch wir müssen
doch von der Christuswirklichkeit her das Indikativische der
Vergebung betonen. Eine Frage sei für ihn, ob das «Haltet ihn für
einen Zöllner und Heiden» im Sinne von Verachtung und Vogelfrei -

Erklären gemeint sei. Wäre das nicht pharisäisch, also eine uns
verbotene Haltung



— 52 —

Prof. Jans, Amersfoort, erklärt, dass die Sichtbarkeit der
Sakramente nicht überschätzt werden dürfe. Im Referat wurde wohl
der Zusammenhang der Sakramente mit der Kirche in ihrer Ganzheit

betont, aber in seiner Art nicht klar bestimmt. Auch wurde
nicht klar, ob dabei die Kirche als eine Fortsetzung der Inkarnation
verstanden wurde. Er möchte auch mehr und Genaueres hören
über die Art der Wirksamkeit der Sakramente, da in diesem Punkt
noch viele Fragen offen blieben. Und schliesslich: während Stalder
sich klar vom Tridentinum abgrenzte, scheint nun in diesem Referat
das Tridentinum wieder allzusehr gerechtfertigt zu sein.

Prof. M. Kok, Amersfoort, hebt mit Nachdruck hervor, dass

es unmöglich sei, alle Sakramente auf der gleichen Linie zu sehen.

Wenn wir sie auch alle als Gnadenmittel betrachten, so ist doch

genau zu beachten, dass jedes seine von den andern verschiedene
Art hat und seine ganz besondere «Wirkungsweise». Bei der Busse
ist dies sogar besonders nötig. Wenn wir bedenken, dass Augustin
sagt, sie sollte eigentlich gar nicht vorkommen, so können wir sie

doch nicht auf die gleiche Ebene wie Taufe und Abendmahl setzen.
Auch stammt die Siebenzahl ja erst aus der Scholastik, während

man früher bald mehr, bald weniger Sakramente zählte, je nach
dem ordnenden Gesichtspunkt.

Prof. Dr. A. E. Rüthy, Bern, antwortet Pfarrer Volz auf seine

Frage nach der Bedeutung des Wortes, dass ein unbussfertiger
Sünder schliesslich «für einen Heiden und Zöllner» zu halten sei :

Zunächst ist zu sagen, dass dieser Ausdruck jüdischer terminus
technicus des Ausschlusses aus der Synagoge ist. Dass wir damit aber

keineswegs zu einer pharisäisch-selbstgerechten Haltung gegenüber
dem Sünder veranlasst werden sollen, ergibt sich ja daraus, dass

immer die Möglichkeit des «Lösens» gesehen ist, und dass Jesus als
der kommt, der gerade den Heiden und Zöllner sucht.

Prof. Dr. Urs Küry, Ölten, dankt zunächst für das viele
Anregende, das im Referat von Herrn Prof. Dr. Küppers geboten
wurde durch das Aufzeigen wertvoller allgemein-dogmatischer
Gesichtspunkte, und macht dann zum einzelnen folgende
Bemerkungen :

1. Während im Referat das Tridentinum sehr positiv gewertet
wurde, sollte man da doch um einiges kritischer sein. Wenn
Döllinger einmal erklärt: sofern «Pro Armenis» und Tridentinum in
ihren Formulierungen über Busse, Firmung und ordo recht haben,



— 53 —

so hatte die alte Kirche diese Sakramente nicht, - so weist er damit
auf einen Tatbestand hin, den wir einfach nicht übergehen dürfen.

2. Wenn das sichtbare Zeichen zum Wesen des Sakraments
gehört, so musste man sagen, dass der Busse dieses sichtbare Zeichen,
das in einem klaren biblischen Stiftungszeugnis begründet wäre,
fehlt. Das Reden von einer «quasi materia» kann doch nur als
Ausflucht bezeichnet werden. - Man musste also wohl von einem Sakrament

in einem andern Sinne sprechen, womit der Ernst in keiner
Weise gemindert wäre, sondern nur eben die Andersartigkeit dieses
kirchlichen Handelns zur Geltung käme.

3. Wollte man bei der Busse von den drei Partes sprechen, so

musste man dabei mindestens auch den Glauben an die Vergebung
nennen. Wir hörten ja: es gibt eine grundlegende Busse. Ihr
entspricht die Taufe. Dann aber gibt es auch die fortdauernde Busse,
die Glaubensbusse, wie sie im Vaterunser, aber eigentlich in jedem
Beten impliziert ist. Diese Glaubensbusse ist grundlegend wichtig
für die sakramentale Bussdisziplin und für die Vergebung. Die
Auszuschliessenden sind solche, welche diese Glaubensbusse
offensichtlich aufgeben. Sie trifft die Disziplinarbusse, wenn auch, im
günstigen Fall, nur vorübergehend. Diese Disziplinarbusse ist aber
nur durchführbar in einer geschlossenen Gemeinde, die selber

ständig diese Glaubensbusse übt. Solche Gemeinden haben wir
nicht, und darum stehen wir in dieser Sache vor Schwierigkeiten,
ja Unmöglichkeiten.

4. Wenn heute etwas geschehen soll, muss immer an erster
Stelle die Gnade stehen; sie muss dem Sünder bezeugt werden,
sowohl dass sie nicht verloren sei, wie dass sie bewahrt werde. Dann
muss alles völlig freiwillig bleiben. Und wenn jemand zum
Geistlichen kommt um zu beichten und Vergebung zu suchen, ist ihm
die Absolution zu erteilen, ausser, wenn einer mit seiner Sünde
prahlt oder trotzig darin verharren will.

In seinem Schlusswort bemerkt Herr Prof. W. Küppers,
Bonn, zuerst, dass er in den gefallenen Voten keine grosse
Gegensätzlichkeit gegenüber dem von ihm Gemeinten finde, und gibt
auf die einzelnen Fragen Antwort:

a) An Volz: Jede Lieblosigkeit in der Ablehnung anderer
Lehren ist zwar abzulehnen. Da wir aber Begriffe haben und
abgrenzen müssen, sind Schärfen unvermeidbar.



— 54 —

b) An Jans: Der Referent ist damit einverstanden, dass die
Kirche das Ursakrament sei, sieht sich aber vom Frager nicht ganz
verstanden. Was die Wirksamkeit der verschiedenen Sakramente
betrifft, ist zu bedenken, dass es nur eine Gnade und nicht
verschiedene Gnaden gibt, und dass es darum nicht wohl angehen
dürfte, den verschiedenen Sakramenten verschiedene Gnaden
zuzuweisen, und darum ist es auch schwierig, davon zu sprechen,
dass die Gnade auf verschiedene Arten wirke.

c) An Kok: Der Referent ist gegen die Stufenordnung der
Sakramente und hat darum so einheitlich gesprochen. Dabei war
aber nicht beabsichtigt, alle Sakramente einfach in Eins aufgehen zu
lassen. Eine genaue Unterscheidung der einzelnen Sakramente
wäre dann schon noch durchzuführen.

d) An Urs Küry: Rein historisch hat Döllinger wohl recht.
Aber die Uranliegen und Urgegebenheiten werden in diesem
linearhistorischen Denken nicht ernst genommen. Man muss mehr in
der Art Newmans an diese Dinge herantreten. Wohl ist der Primat
von Gnade und Freiheit anzuerkennen. Wir können aber weder im
Denken noch in der Praxis in der Frage nach den Sakramenten
weiterkommen, wenn wir diesen Punkt vereinzeln und nicht in der
Ganzheit von Sakrament und Gnade sehen. - Dass das Zeichen
fehlt, erklärt sich aus der engen Zusammengehörigkeit mit der
Taufe. Und ausserdem müssen wir überhaupt nicht von
scholastischen Definitionen ausgehen, sondern vom Ganzen der Sache.

Am Nachmittag des zweiten Tages spricht zuerst Herr Pfarrer
Josef Schniertshauer, Kempten/Allgäu, über:

Buss-Sakrament und Seelsorge

Das Wirken des Seelsorgers ist dem Wirken oines Arztes zu vergleichen.
In diesem Wirkon nimmt das Mittel der Busso eino besonders wichtige Stelle
ein. So vielo Bedenken gegen die Beichte als Instrument der Kirchenzucht
mit Recht zu nennen sind, so wenig ist andererseits die segensvolle Wirkung
der Ohrenbeichte zu leugnen.

Das Amt des Boichtvaters ist aber nicht ein «Beruf», sondern eine
«Berufung». Es ist oin besonderes Charisma für den Dienst des Beichtvaters
nötig. Hebr. 5, 1 ff. zeigt sowohl die Hoheit seiner Verantwortung wie auch
die Gefahren, die ihm drohon.

Jak. 5, 16 weist auch auf die psychologische Seite der Beichtpraxis
hin. Psychische Defekte und Komplexe können zu körperlichen Erkrankungen

führen, deren Heilung durch ein Bekenntnis möglich ist. Das Loib-
Seele-Problem ist ein Problem der Theologie und der Kirche, dem der
Seelsorger nicht ausweichen darf, gerade wenn er das Walten von Gnade
und Sünde im Auge hat. Wer sich für das Wohl des Menschen verantwortlich



— 55 —

weiss, muss es betrüblich findon, dass der gute Beichtvater vielfach verdrängt
ist durch den Psychiater und den Psychotherapeuten, ja sogar durch den
«Seelentechniker» und «Seelcningenieur», der durch Testmethoden das
Geheimnis des Seelenlebens ergründen will.

Gegenüber der ursprünglichen Praxis der altkatholischen Kirche, wie
sie in den ersten Synoden der deutsehen Kirche zum Ausdruck kommt, muss
heute von einem Abgleiten gesprochen werden. Die Beichtstühle wären
auch heute nicht überflüssig. Andererseits ist der gegenwärtig meist üblichen
Form der allgemeinen Beichte der sakramentale Charakter auch nicht
abzusprechen, obwohl sich starke theologische Bedenken dagegen aufführen
lassen. Es ist vielmehr von grosser Wichtigkeit, den sakramentalen Charakter
dieser allgemeinen Beichte zu betonen. Es ist jedoch notwendig, dabei die
Gläubigen zu gesunder Gewissenspflege anzuleiten. Es kann nicht darauf
verzichtet worden, dass die Gläubigen schon vor dor Bussandacht oder vor
Beginn des Gottesdienstes eingehende Sclbstprüfung und spezifische Ge-
wissenserforschung, Erweckung der Reue und des guten Vorsatzes üben und
zur Bereitschaft zur Wiedergutmachung des angerichteten ideellen und
materiellen Schadens gelangen. Das seelsorgerlicho Kernproblem der
Bussandachten besteht darin, dass wir den Gläubigen das persönliche Mittun
abringen und abverlangen.

Nach Auffassung einer altkatholischen Synode ist die landläufige
Empfehlung der Ohrenbeichte als dos Ortes, da man sich Rat, Belehrung
und Trost holen könne, eine verwerfliche jesuitischo Praxis der Einmischung.
Es sei höchstens zu sagen, dass man sich bei dieser Gelegenheit vom Beichtvater

Rat, Belehrung und Trost holen könne. In Wirklichkeit sei der Beichtvater

dor Verwalter eines von Christus zum Wohl und Trost der Gläubigen
eingesetzten Heilsmittels. Wohl und Trost der Gläubigen sollen die Früchte
der Entsündigung und Gnade sein.

Mit Poschmann (Paenitentia secunda, Seite 480) ist der Sakramentscharakter

der kirchlichen Busse darin zu sehen, dass der Akt der
Wiederaufnahme in die Kirche zusammenfällt mit der Aufnahme in die
Gnadengemeinschaft des Hl. Geistes. Dio deprekative Absolutionsformel hat demnach

ihre sakramentale Kraft in der Intention des Priesters, durch sein
Gebet bei der Rekonziliation zugleich den Akt der Wiederaufnahme in die
Kirche zu vollziehen.

Kann man streng genommen vom Sakrament nur bei schweren
Verfehlungen reden, die Kirchenausschluss nach sich ziehen, so sind dennoch
Ohrenbeichte und allgemeine Beichto sakramentale Formen in Anlehnung an
die Didache (4, 14 und 14, 1), wo es sich offenbar um ein allgemeines Sündon-
bekenntnis handelte, das aber für oin sakramentales Verfahren mit Beichte
und Ausübung der Lösegewalt im Sinno von Mat. 18, 18 Raum bietet und
es nahelegt. Jedenfalls liegt der Nachdruck in der Busse bei der «metanoia»,
der Sinnosänderung.

Trägerin der Binde- und Lösegewalt ist dio Gesamtkirche, d. li. dio
Gemeinschaft der «boni et sancti». Diese Gewalt wird ausgeübt durch die
Organe der Kirche, die Bischöfe und Priestor. Ohrenbeichte und allgemeine
Beichto sind für uns sakramentale Formen. Gewissenserforschung, Reue,
Vorsatz und Wiedergutmachungswille sind dio Voraussetzungen «sine qua
non». Das Bekenntnis wird das Gnadcnmittol der Versöhnung mit Gott, die
Quello des Trostes und des Seelenfriedens.



— 56 —

Als zweiter Referent spricht an diesem Nachmittag Reverend
Craske kurz über:

Die Busse in der anglikanischen Kirche

Der Referent stellt zunächst die in seiner Kirche geltende
Ordnung hinsichtlich Sündenbekenntnis und Absolution dar: In der
anglikanischen Kirche spielt bei der Weihe jedes Priesters die Stelle
Joh. 20, 23 eine hervorgehobene Rolle, indem von diesem Schriftwort

her einem jeden seine seelsorgerlichen Pflichten eingeschärft
werden. Die Erfüllung des in Joh. 20, 23 Gemeinten glaubt die

anglikanische Kirche sowohl in gemeinsamem wie privatem
Sündenbekenntnis zu erlangen. Sie glaubt, sich damit auf der Linie der
alten Kirche zu befinden. Zwangsbeichte wird aber abgelehnt. Nach
dem Common Prayer Book wird die Notwendigkeit von Reue und
Bekenntnis vor der Kommunion betont. Man muss zu einem

ruhigen Gewissen gelangen. Geschieht dies auf das Gebet und auf
das gemeinsame Bekenntnis hin nicht, so muss man zu einem
Diener der Kirche gehen, um durch seinen Dienst den Trost der

Vergebung zu finden. Auf das Bekenntnis der Sünden hin erfolgt
dann die Absolution in indikativer Form: «Ich spreche dich los von
deinen Sünden...». Es ist aber nicht so, dass eine solche Beichte
vor der Kommunion befohlen wäre. Eine Zwangsbeichte wäre ein

zu billiges Beruhigungsmittel.
Diese Praxis sieht der Referent in folgenden Überlegungen

begründet: 1. Ein gutes Gewissen ist für ein christliches Leben un-
erlässliche Notwendigkeit. Wenn diese Zuversicht nicht sonst durch
den Dienst der Kirche gefunden wird, gilt es, die Hilfe der
Beichtabsolution zu suchen, weil sonst viele die ihnen persönlich geltende
Vergebung nicht zu ergreifen vermöchten. 2. Busse, Reue und
Glaube müssen in dieser Weise ihren Ausdruck finden. 3. Die Sünde
verletzt Gott selbst und so> auch den Gesamtleib seiner Kirche.
Darum wird auch immer wieder Vergebung durch die Kirche nötig.
Der Priester ist also Vertreter der Kirche. Gemeinsame und private
Beichte sind qualitativ nicht verschieden.

Im letzten Teil seiner Ausführungen kommt die gegenwärtige
Beschäftigung mit der Frage nach der richtigen Beichtverwaltung,
wie sie in der anglikanischen Kirche geführt wird, zur Sprache : Der
Gebrauch der Beichte hat in letzter Zeit bei Geisthchen und Laien
stark zugenommen. Es zeigte sich aber dabei, dass noch viel zu
lernen ist. Hauptsächlich die Zusammenarbeit mit Ärzten und



— 57 —

Psychologen erwies sich als nötig und ist darum auch aufgenommen
worden. Man muss genau wissen, was man tut, wenn man einem
Menschen die Absolution erteilt. Man muss wissen, wie die Absolution

auf diesen oder jenen Menschen wirkt. Wir dürfen auch nicht
nur Absolution erteilen, ohne dem Menschen auch weiterzuhelfen.
Wir stiften Ungutes, wenn wir einem, dem wir Absolution erteilten,
dann nicht klärend raten können. Andererseits haben die Ärzte
gelernt, wann sie einen Patienten zum Geistlichen schicken sollen.
Alle diese Untersuchungen sind aber erst im Anfang. Immerhin :

sie sind im Gang.

Nach Herrn Rev. Craske sprach Herr Prof. Winogradow,
zurzeit in München, über das Buss- Sakrament in der russisch ¬

orthodoxen Kirche. Das ausgezeichnete und weitschichtige Referat

hier wiederzugeben, würde den Rahmen dieses Berichtes sprengen.

Wenn irgend möglich, wird das Referat in seinem vollen Umfang

später in dieser Zeitschrift gedruckt werden.

Zu einer Aussprache reichte an diesem Tag die Zeit nicht mehr
und am andern Morgen begann der Kongress. Im Verlauf des

Kongresses wurde aber bereits vereinbart, dass die unabgeschlossene
Erörterung der Bussfrage an einer nächsten altkatholischen
Theologentagung, voraussichtlich 1954 in Solothurn, Schweiz, in
kleinerem Kreis weitergeführt werden solle.

Anmerkung: Die in diesem Bericht vorkommenden Auszüge aus den
gehaltenen Roferaten stammen, mit Ausnahme des letzten, alle von den
Referenten selbst. Den Bericht über die Diskussionen und über das Referat
des Rcv. Craske schrieb Pfarrer K. Stalder, Bern, und dio Prof. Dr. U. Küry,
Ölten, Pfarrer Benno Schöke, Karlsruhe und Pfarrer D. N. De Rijk,
Egmond aan Zeo haben das Manuskript nachgeprüft und ihre Ergänzungen
und Korrekturen beigefügt.


	Bericht über die Theologentagung am 1. und 2. September 1953 anlässlich des XVI. Internationalen Altkatholikenkongresses in München

