Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 44 (1954)
Heft: 1

Vereinsnachrichten: Bericht Gber die Theologentagung am 1. und 2. September 1953
anlasslich des XVI. Internationalen Altkatholikenkongresses in
Miinchen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 34 —

Bericht

uber

die Theologentagung
am 1. und 2. September 1953

anlédsslich des XVI. Internationalen Altkatholikenkongresses
in Miinchen

Obwohl die Theologentagung an den beiden dem Kongress vor-
ausgehenden Tagen stattfindet, ist sie iber Erwarten stark besucht.
Auch Giste aus andern Kirchen nehmen bereits daran teil. Die Ta-
gung beginnt mit einem Begriissungswort von Prof. Dr. J. Zeimet,
Pfr. in Miinchen, iiber die rechte geistige Haltung und die Aufgabe
eines katholischen Theologen. Dann er6ffnet der Tagungsleiter, Erz-
priester Prof. B. A. van Kleef, Culemborg, die Verhandlungen,
die sich um das rechte Verstindnis des Buss-Sakraments bemiihen
sollen, und gibt gleich Prof. Dr. A.E.Riithy, Bern, das Wort

zum ersten Referat iiber:

Busse und Buss-Sakrament im Neuen Testament

Die Lehre und Praxis des Buss-Sakramentes in der schweizerischen und
auch in andern altkatholischen Kirchen ist massgebend gepriagt durch die
Auffassung, die Bischof Dr. Eduard Herzog in dem Hirtenbrief «Uber die
Verpflichtung zur sogenannten Ohrenbeicht» auf die Fastenzeit 1880 sowie
in einer Auseinandersetzung mit dem rémisch-katholischen Bischof von
St. Gallen, Augustin Egger, und im Anschluss an diese Auseinandersetzung
herausgearbeitet hat. Darnach wird die normale Spendung dieses Sakramen-
tes in der allgemeinen Bussandacht der versammelten Gemeinde, die private
Ohrenbeichte aber nur ausnahmsweise und auf freiwilliges Begehren des
Beichtenden hin vollzogen.

Gegeniiber dieser Lehre und Praxis erheben sich aus exegetischen, litur-
giegeschichtlichen und praktischen Griinden gewisse Bedenken. Die schwei-
zerische Pastoralkonferenz hatte es unternommen, im Blick auf die heutige
Tagung die neutestamentliche Seite des verwickelten Fragekomplexes zu stu-
dieren. Es geschah dies an zwei Zusammenkiinften. An der ersten referierte
Pfarrer Lothar Affolter iiber die Bedeutung des biblischen Begriffes der Busse
(metanoia) und iiber die neutestamentliche Bussdisziplin, und der Referent
unterzog die Stellen, die hauptséchlich fir die Einsetzung eines Sakramentes
der Busse in Anspruch genommen werden, einer genauen Untersuchung. An der
zweiten wurde die Aussprache fortgesetzt, wobei Thesen von Prof. Dr. A. Gilg,
Bern, und Pfarrer K. Stalder, Bern, verschiedene neue Momente hinein-
brachten. Im folgenden gibt der Referent eine Zusammenfassung der Aus-
fihrungen Pfarrer Affolters (im ersten Teil) und seiner eigenen Darlegungen
(im zweiten Teil) unter Beriicksichtigung der Diskussionsergebnisse.



— 35 —

Busse, metanoia, im Alten und Neuen Testament: Das Alte Testament
spricht von Busse unter dem Begriff der « Umkehrs, «schub». Der Aufruf zur
Umkehr geht aus von der Tatsache der Bundschliessung Gottes mit Israel.
Gott hat Israel zu seinem Volk gemacht und es geheiligt. Aber Israel hat seine
Heiligkeit in Untreue vergessen und geschiandet. Es soll wieder zu seinem
Ursprung zuriickkehren, wenn es nicht dem Gericht verfallen will. Diese
Umkehr kann aber nicht durch einige rituelle oder gesetzliche Leistungen
vollzogen werden, sondern allein durch eine umfassend existentielle Lebens-
anderung, durch einen Neuanfang in Gehorsam und Treue.

Der Ruf Johannes des Téaufers zur metanoia ist zuniichst im selben Sinn
gemeint, bekommt aber eine besondere Dringlichkeit, einen Endgiiltigkeits-
charakter, weil der Messias und mit ihm das Reich Gottes «nahe» ist. Zugleich
zeigt es sich auch, dass es nicht einfach eine menschliche Moglichkeit ist,
diesem Neuen gerecht zu werden. Die Johannestaufe bekundet, dass es eine
Gabe der gottlichen Gnade ist, mit dem hereinbrechenden Reich Gottes den
rettenden Neuanfang machen zu dirfen.

Jesus nimmt die Predigt des Téaufers auf. Noch stirker aber tritt in
Erscheinung, dass «metanoein» ein Ergreifen der Gnade Gottes ist, die in
Jesus unter uns trat. Ergreifen der Gnade Gottes heisst : damit rechnen, dass
wir durch den Menschensohn in das rettende Verhéltnis zu Gott zuriick-
versetzt worden sind. Dieses Ergreifen der Gnade Gottes kann grundlegend
nur einmal vollzogen werden.

In dieser Linie bewegt sich der Hebrierbrief, wenn er dem Abgefallenen
die Moglichkeit einer «zweiten Busse» bestreitet. Man kann nicht grund-
legend zweimal die Gnade Gottes ergreifen. Der im Hebraerbrief visierte
Abfall scheint etwas Ahnliches zu sein wie die Siinde wider den Heiligen Geist.

Paulus spricht von dem, was metanoia meint, mehr unter den Begriffen
von « Glauben», ¢neuer Geburt» und «geistlicher Auferstehungy.

In der Offenbarung und einigen wenigen andern Stellen wird dann vom
Sein der Gemeinde Christi aus, wieder édhnlich wie bei den Propheten, im
Sinn einer Umkehr zum Ursprung zur «metanoia» aufgerufen.

Ein Sakrament der Busse ist in dem allem nicht sichtbar. Aber der
letzte Punkt zeigt, dass die neutestamentliche Gemeinde sofort im Kampf
gegen die Sinde des Bekehrten und Gerechtfertigten steht. Abgesehen von
den apostolischen Mahnungen wird dieser Kampf in besondern Fillen, wie
1. Kor. 5 durch die Kirchendisziplin gefithrt, aber auf Grund der geschehenen
Vergebung und im Glauben an sie. Die diszipliniiren Massnahmen werden
nicht ergriffen, damit der Siinder durch sie wieder zur Vergebung gelange,
sondern damit er die Vergebung, in der er immer noch steht, nicht doch ver-
liere. Es handelt sich also nicht um eine der Taufe parallele Vergebungs-
institution, mit der man spekulieren kénnte. Denn der grundlegende Charak-
ter der primiiren Bekehrung und der Taufe wird nirgends aufgegeben.

Jedenfalls ist der biblische Begriff von « Busse» und « Umkehr» deutlich
unterschieden von der Kirchendisziplin. Und beides ist wieder etwas anderes
als ein Institut der Busse im Sinne einer normalen Einrichtung.

Erorterung der fiir die Einsetzung eines Buss-Sakramentes in Anspruch
genommenen Stellen des Neuen Testamentes. Hier ist nun zu fragen: gibt es
einen Ort fiir das, was wir Buss-Sakrament nennen (d.h. ein Sakrament der
Vergebung nach der Taufe begangener Siinden)? Sein Sinn kann indessen
nach dem Gesagten nur der sein, dass dem wieder siindig gewordenen Ge-
tauften die ithm ein fiir alle Male geschenkte Vergebung neu versichert wird.
Im folgenden werden die wichtigsten Stellen untersucht, die fiir die Ein-
setzung des Buss-Sakraments in Anspruch genommen werden.



— 36 —

Bischof Herzog stitzt seine Lehre vorn Buss-Sakrament auf Matth. 18,
18. Dazu ist zu sagen: «Binden» und «Lo6sen» heisst im Sprachgebrauch der
Rabbinen: den Bann verhingen und aufheben, aus der Gemeinde ausschlies-
sen und wieder in sie aufnehmen. So ist das Wortpaar im Hinblick auf
V. 15-17 auch hier zu verstehen. Der Ausschluss aus der Kkklesia erfolgt als
letzter Schritt, wenn das briiderliche Vorgehen gegen den Siinder nichts
fruchtet. Fr den so Ausgeschlossenen bleibt aber die Moglichkeit der Wieder-
aufnahme (Losen des Bannes). Diese Binde- und Losegewalt ist nicht der
Gemeinde, sondern den Aposteln iibertragen (vgl. Tit. 3, 10).

Die V. 19 und 20 sind nicht als Interpretation des Binde- und Lésewortes
zu sehen (gegen Bischof Herzog). Sie behandeln ein neues Thema: das Bitt-
gebet, ohne besondere Einschrinkung auf die Furbitte fiir einen fehlbaren
Siinder. Die Stelle kann demnach nicht als Beleg dafiir angesehen werden,
dass das Buss-Sakrament in einer unserm « Gemeindebussakt» entsprechenden
Weise gespendet worden ist.’ Dieser ist {ibrigens als Bestandteil der Mess-
liturgie verhaltnisméssig jungen Datums.

Auch Matth. 16, 19 redet von der Binde- und Lésegewalt (nicht von der
apostolischen Verkiindigung im allgemeinen), die hier dem Petrus und nach-
her (18, 18) den Aposteln insgesamt iibertragen wird.

Das Tridentinum stellt Jok. 20, 23 in den Vordergrund. Dieses Wort ist
in seiner antithetischen Struktur mit Matth. 18, 18 nahe verwandt. Dem
Binden und Loésen entspricht hier (in umgekehrter Reihenfolge) das Erlassen
und Behalten. Matthdus redet zwar nicht direkt von Vergeben und Nicht-ver-
geben der Sinden, impliziert dies aber, wenn von Verhiingung und Lésung
des Bannes gesprochen wird.

Die Erklirung, dass Joh. 20, 23 sich beziehe «auf die Siindennachlas-
sung, welche die von Christus ausgesandten Jiinger durch die Predigt des
Evangeliums und die heilige Taufe den Menschen zuwenden sollen» (nach
Bischof Herzog), tut der Gegensitzlichkeit von Erlassen und Behalten nicht
Geniige. Das Wort verlangt deutlich eine Entscheidung iiber Erlassen und
Behalten (wie Matth. 18, 18 {iber Binden und Lésen). Das nétigt doch wohl
dazu, auch bei Joh. (wie bei Matth.), die Gemeindesituation vorauszusetzen.

Beide Stellen sagen gemeinsam aus: Jesus erteilt den Aposteln die Voll-
macht, Siinden zu vergeben oder zu behalten. Sie wird ausgeiibt an den in die
Siinde zuriickgefallenen Gliedern der Ekklesia; ihre Anwendung steht in
engem Zusammenhang mit der Gemeindedisziplin.

Die Sache hat ihre zwei Seiten. Nach der einen hin ist sie eine An-
gelegenheit der Gemeindezucht, was sich vor allem im Binden auswirkt. Das
Losen aber fasst die Zusprechung der Vergebung in sich, und das ist die
sakramentale Seite.

Neben dieser disziplindr-sakramentalen Linie lduft noch eine andere,
«briiderliche» Linie durch das Zeugnis des Neuen Testaments. Sie erscheint
in Matth. 18, 15 f. und in etwas anderer Weise wieder in Jak. 5, 16: gegen-
seitiges Bekenntnis im Kreise der Briider. Von einer Absolution ist nicht die
Rede, sondern von briiderlichem Einstehen fiireinander im Gebet. Die Stelle
kann daher nicht fiir das Buss-Sakrament in Anspruch genommen werden.

Gewiss ist mit keiner dieser Stellen die «obligatorische rémische Ohren-
beicht» (Bischof Herzog) als Anordnung Jesu erwiesen. Aber auch unsere
«Bussandacht» entspricht nicht dem, was mit Matth. 18, 18 und Joh. 20, 23
visiert ist. Sie gehort vielmehr auf die «briiderliche» Linie und hat damit ihre
Berechtigung. Von einer Spendung des Buss-Sakraments kann jedoch bei ihr
nicht geredet werden.



— 37 —

Zu diesen Ausfiihrungen gibt Pfr. K. Stalder, Bern, ein
vorbereitetes erstes Votum ab:

Die gezeigte biblische Basis fir eine so wichtige Lehre ist etwas schmal.
Es ist notig, das vorgetragene Verstiindnis der bekannten Stellen am Gesamt-
zeugnis der Bibel, zumal des Neuen Testaments zu priifen.

Die neutestamentliche Botschaft iiber die géttliche Vergebung ist dafiir
entscheidend.

Der ewige Entschluss Gottes zur Vergebung und die in Menschwerdung,
Tod und Auferstehung Jesu Christi bereits geschehene Ausfithrung dieses
Beschlusses ist der Realgrund alles gottlichen Verhaltens gegeniiber seinem
Volk, dem einzelnen Christen und der ganzen Welt. Auf Grund der Vergebung
werden wir berufen, leben und beten wir. Diese Vergebung ist eine uinfassende.
Sie ist die Vernichtung der Siinde. Stinde geschicht wohl in einzelnen Fehl-
tritten. Aber der einzelne Fehltritt ist nicht selbst das Ganze der Siinde, son-
dern nur ihr Anzeichen. Die Siinde selbst 1st eine Zerstorung des guten Ver-
hiltnisses des Menschen zu Gott. Sie verwirkt die Existenz des Menschen vor
Gott. Und Vergebung heilt diese Zerstorung und stellt den Menschen wieder
her. Es geht in der Vergebung also immer ums Ganze, auch wenn konkret
eine einzelne Sinde im Vordergrund der Vergebung steht. Am deutlichsten
zeigt sich das bei der Taufe. Nach Rémer 6, 3 werden wir durch die Taufe in
den Tod Christi eingetaucht. Nach Gal. 3, 27 ziehen wir Christum an. Dieser
Christus ist aber der, der die Siinden der ganzen Welt getragen hat, nicht
etwa nur die einer bestimmten Epoche. So werden denn in der Taufe nicht
etwa nur die vergangenen Suinden vergeben oder gar nur die sogenannte «Erb-
siinde», sondern: wir werden ganz in Gnaden angenommen, mit unserm gan-
zen stindigen Wesen, auch mit unserer siindigen Zukunft. Man trifft darum
im Neuen Testament nirgends die Vorstellung, als wiire nach der uns in der
Taufe zugewendeten Vergebung von Zeit zu Zeit eine ihrer Art nach gleiche
Vergebung notig. Wenn das Tridentinum (Sessio VI, cap. 14) im Blick auf
dio Beichte ausdriicklich von einem rursus justificari spricht, so bekundet es
damit ein dem Neuen Testament vollstindig unbekanntes Denken.

Es ist nun aber auffillig, dass an den meisten neutestamentlichen Stellen
die von Vergebung sprechen, in der Schwebe bleibt, ob an eine einmalige
oder an mehrmalige Vergebung gedacht wird. Darin ist angezeigt, dass wir
stiindig nur von Vergebung leben. Es ist zwar nicht so, dass die Vergebung
Gottes von seiner Seite her immer wieder in Frage gestellt wire. Aber uns
wird sie durch unsere Siinde immer wieder verdunkelt. Wir besitzen sie nicht
einfach. Sie muss uns immer neu zugesprochen und im Glauben immer neu
ergriffen werden.

Von da aus wird verstiindlich, was 1. Korr. 5 tiiber die Exkommunikation
des Blutschiinders gesagt wird. Er wird nicht exkommuniziert, weil er die
Vergebung verloren hiitte. Und er verliert sie auch durch die Exkommunika-
tion nicht. Er wird viel mehr exkommuniziert, damit er gerettet werde, damit
er also die gefundene Vergebung nicht verliere. Wird er wieder aufgenommen,
80 muss ihm also auch nicht von neuem vergeben werden. Es mag sein, dass
thin die Gemeinde das ihr angetane Unrecht vergeben muss (vgl. 2. Korr. 2).
Es mag auch sein, dass er einen Neuzuspruch der Vergebung notig hat. Der
wird ihm auch widerfahren in Verkiindigung und Abendmahl, wenn er wieder
voll in der Gemeinde der Vergebung leben darf. Aber dass er noch einmal Ver-
gebung notig hiitte, wie sie ihm in der Taufe zuteil wurde, sozusagen als Er-
Nneuerung der Taufe, das ist im Neuen Testament undenkbar.



— 38 —

Das ist auch fiir das Versténdnis von Matth. 18, 18 zu beachten. Die An-
nahme, im Akt der Wiederaufnahme des Exkommunizierten, im «Lésen», sei
die Vergebung selbstversténdlich und notwendig eingeschlossen, ist nach dem
Gehorten nicht berechtigt. Die Termini von Matth. 18, 18 sind rein diszipli-
nirer Natur. Von Vergebung ist an dieser Stelle nicht gesprochen.

Somit wird auch klar, dass das disziplindre Handeln der Kirche genau
von der Vergebung zu unterscheiden ist. Das disziplindre Handeln geschieht
auf Grund der Vergebung.

Anders verhiilt es sich mit Joh. 20, 23. Man darf Matth. 18, 18 und
Joh. 20, 23 einander nicht gleichstellen. In Matth. 18, 18 haben wir aus-
schliesslich Ausdriicke der Disziplin. Bei Joh. 20, 23 haben wir gar nichts
Disziplinédres. Da ist allein von Vergebung die Rede. Der Zusammenhang,
den man nicht unbeachtet lassen darf, spricht fiir eine umfassende Bedeutung
der Stelle. Im Vordergrund wird das Missionarische der Kirche iiberhaupt
stehen, die grundlegend einmalige Zuwendung der géttlichen Vergebung, durch
die der Mensch ein Glied des Volkes Gottes wird. Doch darin eingeschlossen
ist der Neuzuspruch der Vergebung auf Grund der einmalig-umfassenden
Vergebung, Neuzuspruch gegeniiber dem siindigen Glied des Volkes Gottes,
das wegen seiner Siinde jene Vergebung nicht meht zu fassen vermag.

Damit stehen wir vor der Frage, worin die Vollmacht jenes Zuspruches
bestehe. In der Heilung des Gichtbriichigen gibt Jesus den Schriftgelehrten
recht, die die Siindenvergebung als eine Gerechtsame Gottes ansehen, die an
keinen Menschen delegiert werden kann. Jesus vergibt nur darum Siinden,
weil er selbst Gott ist. Diesem Gedanken wird im ganzen Neuen Testament
nirgends widersprochen. Es wird also ausgeschlossen sein, die Vollmacht
des Vergebungszuspruches in einer Amtsvollmacht, in einer Amtskompetenz.
zu sehen. Man bekommt nicht mit der Ubernahme eines gewissen kirchlichen
Amtes automatisch die Vollmacht zur Siindenvergebung.

Gott vermag zwar einen Menschen in einem solchen Mass zu seinem
Werkzeug zu machen, dass ein solcher Mensch in bewusster Ubereinstimmung
mit Gott einem andern vollméchtig sagen darf: ich vergebe dir deine Siinden
(Blumhardt). Aber solches Geschehen ist eine freie Tat Gottes, die in keinen
Amtsbefugnissen von selbst eingeschlossen ist.

Es gibt aber auch noch eine andere Moglichkeit, der Stelle Joh. 20, 23
gerecht zu werden. Nach dem Neuen Testament ist die Verkiindigung des
Evangeliums nicht nur eine Belehrung tiber gottliche Dinge. Wenn die Ver-
kiindigung des Evangeliums in der Kraft des Heiligen Geistes als Wort Gottes
aufgenommen werden darf, so wird in dieser Verkiindigung eben jenes Wort
vernommen, das «lebendig und kraftig» ist (Hebr. 4, 12), das erfiillt, was es
sagt, eben indem es spricht. Wo in der Kraft des Heiligen Geistes das Evan-
gelium als Wort Gottes gehort wird, ist Verkiindigung der Vergebung nicht
bloss tréstlicher Zuspruch oder Hinweis auf die géttliche Barmherzigkeit,
sondern Vollzug und Geschenk der Vergebung. Wenn einem das Mass des
Glaubens gegeben ist, wird er dem verzweifelten Siinder, der sich anklagt,
nicht nur 7iber die Vergebung sprechen, sondern er wird sie ihm verkiindigen
im Sinne einer goéttlich-rechtsgiiltigen Deklaration, in einer Weise, die gehor-
samen Glauben fordert, und in der Gewissheit, dass dem Siinder wahrhaft
von Gott selbst vergeben ist.

Solche Verkiindigung der Vergebung wird wohl von Gebet umgeben
sein ; denn wir verfiigen in keiner Weise iiber Gott. Aber das Vergebungswort
selbst ist etwas anderes als die Fiirbitte. Uberhaupt wird an dieser Stelle zu
fragen sein, ob die Fiirbitte tatsichlich als Absolution bezeichnet werden
diirfe, wie das bei Bischof Herzog geschieht.



— 89 —

Aber auch das Antithetische in Joh. 20, 23, auf das Prof. Riithy mit
Recht aufmerksam macht, kommt in diesermn Verstindnis zu seiner Geltung.
Der Verkiindiger der Vergebung darf ja nicht mit sozusagen geschlossenen
Augen handeln. Er kann einem Siinderhochmut oder einer Leichtfertigkeit
und einem Trotz begegnen, wo er keine Vergebung verkiindigen darf,
sondern erkliaren muss, dass solche Siinde, wenigstens vorliufig, noch nicht
vergeben sei.

So kommt sowohl das Vergeben wie das Behalten zu seiner vollen Gel-
tung. Vor allem aber ist zu betonen, dass beides nicht in einer Amtskompe-
tenz, in einer Amtsvollmacht, sondern allein in der Vollmacht des Wortes
Gottes selbst begriindet ist.

Von da aus wird es recht klar, dass solcher Dienst der Vergebung und
das disziplindre Handeln der Kirche genau voneinander zu unterscheiden
und in keiner Weise zu vermischen sind. Die Kirchenzucht ist damit nicht
im geringsten in ihrer Bedeutung herabgemindert.

Zur Frage nach der Bedeutung des Siindenbekenntnisses werden nur
zwei Bemerkungen gemacht: @) In der Regel kann eine Schuld, die man ver-
borgen behalten will und nicht bekennt, auch nicht vergeben werden. ) Auf
keinen Fall kann das Siindenbekenntnis als «quasi materia» eines Sakramen-
tes der Vergebung bezeichnet werden. Denn das hiesse, die Vergebung vom
Ernst und von der Tiefe unseres Bekennens abhingig machen. Damit wiirde
der Blick von Gott weggelenkt auf den Menschen und sein frommes Werk
und der Glaube erschiittert oder in Leichtfertigkeit verkehrt.

Diskussion. Einleitend macht der Versammlungsleiter, Prof.
van Kleef, selbst einige Bemerkungen zur Sache. Er hilt den po-
lemischen Ton gegen das Tridentinum fiir Donquichotterie. Jeden-
falls hitten sie, die Hollinder, sich gesagt, dass es einfach gelte, sich
vom Neuen Testament belehren zu lassen. Von da her versteht auch
er die Siindenvergebung so voll und umfassend, wie es im Votum
Stalders geschah. Diese Siindenvergebung wird in der Taufe voll-
zogen. Und die Taufe ist ihre ewige Biirgschaft. Die Macht der Siinde
im Leben des Menschen ist damit aber nicht in jeder Hinsicht er-
ledigt. Der Christ hat immer neu Gnade nétig. Und diese erneute
Gnade wird ihm durch die Kirche zugewendet. Wir diirfen nicht alles
eschatologisch betrachten. Christus wirkt in seiner Kirche, in seinem
Leibe. Die Kirche vergibt, weil Christus in ihr ist. In seinem Auftrag
iibt sie die Schliisselgewalt. Da scheiden sich wohl die Wege. Es ist
aber nicht zu bestreiten, dass nach dem N.T. die Apostel erkliaren
sollen, wem Siinde zu vergeben sei und wem nicht (Matth. 18; Joh. 20,
23). Es geht also um einen Auftrag und eine Vollmacht der Kirche.
Dementsprechend finden wir auch bei Paulus einen von der Ge-

meinde vollméchtig vollzogenen Ausschluss eines Siinders.

Prof. Dr. Kiippers, Bonn, hilt die Trennung von Kirchen-
zucht und Vergebung, wie sie von Stalder vollzogen wurde, fiir un-
moglich. Der geschichtliche Charakter der Erlosung ist bei dieser



— 40 —

Trennung ausser acht gelassen, und das hat unmégliche Konsequen-
zen. Wir héren vom Ruf zur Umkehr bei den Propheten des A.T.
Gott hat sich aber schon vorher zur Welt bekannt, von der Schop-
fung weg bis hin zu Christus. Und weiter erfolgt seine Zuwendung
zum Menschen im Handeln der Kirche. Das ist immer die selbe Zu-
wendung Gottes zum Menschen. Darum darf man hier nichts aus-
einanderreissen. Erzbischof Dr. Andreas Rinkel betont zu-
nichst, dass zwar die theologische Lehre Bischof Eduard Herzogs
fiir Holland nie reprasentativ war, dass aber auch er dafiir halte,
dass im Gemeindebussakt Vergebung der Siinde empfangen werde.
Dann: Es besteht tatsdchlich im Sakramentsbegriff eine grosse Ver-
wirrung. Darum sollte man ihn zunéchst aus dem Spiele lassen und
einfach die Sache der Busse selbst zu sehen suchen. Jedenfalls sollte
man im Blick auf die Busse nicht von einem Sakrament der Siinden-
vergebung zu sprechen anfangen. Die Taufe ist das Sakrament der
Vergebung. Es darf nicht durch ein anderes Sakrament der Ver-
gebung konkurrenziert werden. — Es ist falsch, das Wort Gottes nur
in der Verkiindigung von der Kanzel sehen zu wollen. Das ist viel
zu eng und wird der Freiheit und der Weite des gottlichen Handelns
nicht gerecht; das ganze Handeln der Kirche ist Wort Gottes.
Das andere ist auch viel zu protestantisch. — Joh. 20, 23 ist ja
wohl die Busse nicht ausdriicklich bezeugt. Es ist aber zu bedenken,
dass Joh. meistens indirekt spricht. So erwihnt er auch das Abend-
mahl nie ausdriicklich und spricht doch sehr nachhaltig davon.
Ebenso ist die Busse Joh. 20, 23 sozusagen stillschweigend bezeugt.
Erzbischof Dr. Rinkel legt der Versammlung auch die Frage vor,
ob nicht vielleicht 1.Thim. 5, 22 jenes «lege niemand die Héande
zu bald auf» auf die bei der Rekonziliation der Biisser zu beachtende
Vorsicht zu beziehen sei und nicht auf die Ordination. — Zum Ganzen
ist an dieser Stelle noch zu bedenken, dass man aus dem N.T. allein
keine Theologie aufbauen kann.

Prof. Dr. Riithy, Bern,‘ erklirt zunidchst, warum er sich auf
die Lehre Bischof Herzogs bezog. Er weiss auch, dass Bischof Herzog
in Holland nicht dieselbe Rolle spielt wie in der Schweiz und in
Deutschland. Aber er ist nun einmal unser Vis-a-vis, mit dem wir uns
auseinandersetzen miissen, da wir nicht mehr alles genau gleich
sehen konnen. So ist z. B. in der alten Kirche das Buss-Sakrament
sicher nicht als Gemeindebussakt in unserm Sinn verstanden wor-
den. Auch ist Fiirbitte nicht einfach eine Absolution, wie schon Pfar-
rer Stalder sagte. Damit aber wéire der Gemeindebussakt gar kein



— 41 —

Sakrament. Andererseits kann man kaum sagen, in Joh. 20, 23 sei das
Buss-Sakrament eingesetzt, wie Matth. 26 das Abendmahl. Da liegen
eben unsere Fragen, deren Losung wir zu finden suchten.

Pfarrer Stalder, Bern, sieht wie der Herr Erzbischof die
Schwierigkeiten, die der Sakramentsbegriff verursacht. Der Sakra-
mentsbegriff ist nun aber einmal mit der Busse in Beziehung ge-
bracht. So muss gepriift werden, wie das gemeint sein kann und
wie nicht. Wir konnen hier zwar nicht die ganze Lehre vom Worte
Gottes wieder aufwerfen, wir konnen aber wohl doch klar die Frage
stellen, ob in dem ganzen Komplex, der mit dem Wort « Busse» um-
schrieben wird, die Vergebung, um die es sich dabei doch handelt,
auf Grund einer Amtsvollmacht geschehe, also auf Grund einer
rechtlichen Kompetenz oder durch die Macht des gittlichen Wortes.
Darum wurde denn von einem «Sakrament der Siindenvergebung»
gesprochen, obwohl so etwas wie eine verkappte Wiederholung der
Taufe gerade ausgeschlossen werden sollte.

Nachdem Prof. Kiippers, Bonn, noch darauf hingewiesen hat,
dass es eine Verwirrung bedeute, wenn man die Rechtfertigung ohne
weiteres mit der Siindenvergebung identisch setze — die Rechtferti-
gung sei viel eine umfassendere Groisse —, wird das Gespriach ab-
gebrochen.

Die Nachmittagsarbeit des ersten Tages eroffnet ein Referat
von Prof. M. Kok, Amersfoort, tiber

Buss-Institut und Buss-Sakrament in der Tradition der Kirche

Der Referent fasste seine Ausfihrungen in zwolf Thesen zu-
sammen. Wir geben im folgenden diese Thesen wieder und fiigen
aus dem Referat noch einige Verdeutlichungen bei.

A. Allgemeines

1. Die Quellen zur Geschichte des Buss-Sakraments fliessen in der alten

Kirche nur spirlich und sind in manchen Punkten unklar.

Die Literatur zur Geschichte des Buss-Sakraments ist im allgemeinen

stark polemisch-apologetisch. Neuerse Werke (Poschmann, Jungmann)

befleissigen sich grosser Objektivitit, obwohl auch sie von Harmonisie-
rungen in der Interpretation nicht frei sind.

3. Es ist wichtig, zu beachten, dass die alte Kirche noch keinen scharf de-
finierten Sakramentsbegriff besitzt. Das gibt ihren Erérterungen uiber die
Busse an dem Punkt, der uns besonders interessierte, eine gewisse Un-
schiirfe, die man aber in der alten Kirche kaum empfindet, weil man gar
nicht in erster Linie dogmatisch iber die Busse reflektiert, sondern mitten
in der Praxis der Busse steht und sie immer wieder den stéindig wech-
selnden Situationen anpassen muss.

o



S [, S

4. Auftauchende Hiresien und die Anderungen der Zeitverhiltnisse zwan-
gen zu nédherer dogmatischer Besinnung auf das Buss-Institut.

B. Die Busse in der alten Kirche

5. Die alte Kirche schliesst sich im wesentlichen der Lehre und der Praxis
der neutestamentlich-apostolischen Zeit an. Die Situationen und damit
auch die konkreten disziplindren Entscheidungen wechseln zwar mannig-
fach. Die Grundanschauung aber bleibt die gleiche, nédmlich: a) Der
Mahnruf zur metanoia bleibt auch fiir die Bekehrten in Kraft. Fir jede
Siinde muss Busse geleistet werden. Und bei aufrichtiger Reue ist auch
fir jede Siinde Vergebung moglich. b) Die wahre Busse zeigt sich in
Gebet und in Werken der Barmherzigkeit. Leichtere Siinden kénnen
durch Gebete gebiisst werden. Fiir schwere Siinden ist die 6ffentliche
Busse nétig. Geheime Siinde ist unbekannt. ¢ ) Diese Busse ist inhaltlich
dusserst streng und praktisch-psychologisch nur einmal méglich. d) Das
personliche Gebet und Busswerk des siindigen Gemeindegliedes wird
von der Fiirbitte und der «compassio» der Glaubigen unterstiitzt. e ) Die
Diener der Kirche sind die rechtmaissigen Leiter der Busse; sie haben im
Falle schwerer Sinde die Macht zur Exkommunikation und, nach
geschehener confessio und satisfactio, auch die Macht zur Rekonziliation
unter Handauflegung und Gebet. f) Die Rekonziliation mit der Kirche
ist die erste Bedingung der Vergebung durch Gott. Darin liegt das sa-
kramentale Element. Aber die Vergebung bleibt letztlich eine Gabe
gottlicher Gnade. g) Eine feste Einteilung der Siinden ist noch un-
bekannt.

6. Im Osten wird der Nachdruck auf den Genesungsprozess gelegt. Schon
im 3.Jahrhundert gibt es besondere «Seeleniirzte», «kybernétai», die
als die wahren «Hirten» den Siindern beistehen und ihnen den Weg zur
Besserung zeigen. Zu dieser Seelenfithrung gehért auch ein Bekenntnis
vor dem« Hirten», dem «prohestoos»; es hat aber keinen sakramentalen
Charakter. Ist die Siinde zu schwer, so muss der « Hirte» seinen Schiitz-
ling zur offentlichen Busse fiihren.

C. Die Busse vom Frithmittelalter bis zum Tridentinum

7. Durch die Kléster gelangt diese ostliche Praxis auch in den Westen.
Dort wird sie aber zu etwas anderem, als sie urspriinglich war. Sie tritt
vom 6.Jahrhundert an immer mehr an Stelle der schwierigen 6ffent-
lichen Busse. Die Entartung tritt vollends ein, als der Nachdruck mehr
und mehr auf die geheime confessio statt auf die satisfactio gelegt wurde
und an Stelle der Rekonziliation die willkiirlich oft wiederholbare Ab-
solution trat. Der grosse Fehler war also die Verschmelzung der Buss-
praxis mit der ostlich-klésterlichen Beichtiibung. Als das IV.Lateran-
konzil (1215) die allgemeine Verpflichtung zur Osterbeichte aufstellt,
kommt diese Entwicklung zu ihrem Abschluss, indem confessio und
absolutio vereinigt werden, die satisfactio ihre alte Bedeutung verliert
und die reconciliato cum ecclesia verlorengeht. So wird die Strenge der
alten Busspraxis zu einem beliebig oft vollziehbaren Reinigungsverfah-
ren degradiert. Nachher kommt dann noch die Praxis des Nachlasses
dazu.

8. Die tiefere theologische Besinnung iiber die Busse setzt in der Friih-
scholastik, um 1200, ein. Es war verhdngnisvoll, dass diese Besinnung
erst da eintrat, als die praktische Entwicklung bereits in der geheimen



— 43 —

Zwangsbeichte ihr Ende gefunden hatte. So fiihrt die Verwiisserung in
der Praxis auch zu einer Verwisserung in der Lehre.

9. Die spiitere Scholastik figt dem noch die fatale Unterscheidung zwi-
schen contritio (vollkommene Reue) und attritio (unvollkommene Reue)
bei mit der noch fataleren Lehre, dass der attritus durch die Gnade der
Absolution zum contritus werde.

10. Das Trienter Konzil fand in seiner polemischen Haltung gegeniiber der
Reformation nicht den Mut, auf die alte Busslehre und -praxis zuriick-
zugreifen. Man begniigte sich damit, die Schulmeinungen zu sank-
tionieren und als Kirchenlehre festzustellen. Es bleibt aber fiir verschie-
dene Erklarungen Raum, woraus sich dann die spiteren sehr scharfen
Auseinandersetzungen zwischen Jesuiten und Jansenisten ergeben.

D. Folgerungen fiir unsere Kirche

11. Es ist die Aufgabe der altkatholischen Kirche, der alten Lehre und
Praxis unter Anpassung an die heutigen Zeitverhiltnisse treu zu blei-
ben. Die Kirche spende darum dieses Sakrament nur in Fillen schwerer
Siinde, d.h. in Fillen schwerer Sunde vollziehe sie die altkirchliche
Bussdisziplin, indem sie contritio, confessio, satisfactio fordert und dann
zu seiner Zeit die reconciliato vornimmt. Auf diese in deprekativer
Form erteilte reconciliatio ist das Schwergewicht zu legen.

12. Daneben besteht auch im Confiteor der Eucharistiefeier, in einer « Buss-
andacht» und in der Privatbeichte vor dem zustindigen Geistlichen die
Moglichkeit zu Schuldbekenntnis und Vergebung. Diese Formen der
Bussiibung tragen selbstverstindlich keinen spezifisch sakramentalen
Charakter.

ErstesDiskussionsvotum, von Pfarrer Hans Frei, Rhein-
felden:

Ausgehend von der Erwiigung, dass eine dogmenhistorische Darstellung
des Bussproblems das Anliegen der Reformation in dieser Sache nicht sozu-
sagen nur beildufig erwiithnen sollte — was bei B.Poschmann aus verstind-
lichen Griinden geschieht —, haben wir den Versuch unternommen, auf
knappstem Raume das Charakteristische der reformatorischen Auffassungen
wenigstens zu skizzieren. Dabei leistete uns die Monographie von Dr. Erich
Roth: «Die Privatbeichte und die Schliisselgewalt wn der Theologie der Refor-
matoren» (Bertelsmann, 1952) wertvolle Dienste.

Luthers Kritik am romischen Bussinstitut macht der Kirche Roms zum
Vorwurf, weil sie die Tragweite der Erbsiinde nicht voll erkenne, werde auch
das Taufgeschehen nicht radikal ernst genommen. In der romischen Busse
als einer secunda post naufragium tabula dringe dementsprechend die sub-
jektive Leistung des Menschen die objektive Verheissung Gottes mehr und
mehr zuriick. Gerade weil Luther letztere ernst nimmt, hilt er auch an der
Privatbeichte fest. Denn durch sie wird dem Biisser die Gewissheit der gott-
lichen Vergebung zuteil, sofern dieser die fides besitzt. Goéttliche und prie-
sterliche Absolution stehen so zueinander: remissio Dei gratiam operatur, sed
remissio sacerdotis pacem. Und da das Wort vom Binden und Losen, Matth. 18,
sich auf die ganze Gemeinde bezieht, kann jedes Glied die fiir das Heil des
Biissers kausative Absolution erteilen. Denn «wer die Schliisselgewalt hand-
habt, hat das Amt» (Luther). Die Notwendigkeit einer satisfactio wird aner-



SO

kannt, und Luther sieht diese in der Passion Christi. Gemiiss der Sakraments-
definition Augustins (¢accedit verbum ad elementum et fit sacramentum») fasst
er die Privatbeichte als Sakrament. Das verbum ist die siindenvergebende
Absolution, das elementum das miindliche Wort der Lossprechung. Das si-
gnum sieht er im dusseren Bussgeschehen, dessen efficacitas im verbum pro-
misstonis divinae und in der fides des Biissers begriindet ist. Trotz all dieser
Priazisierungen fallt fiir Luther die Busse letzterdings sowohl mit der Taufe
als auchmit dem Abendmahl in eins. In allen geht es um die Stindenvergebung
(«Also ist die Busse nicht anders als ein Wiedergang und Zutreten zur Taufe,
dass man das wiederholet und treibt, so man zuvor angefangen und doch
davon gelassen hat»).

Luthers Stellungnahme in dieser Frage erregte den Argwohn der Ziir-
cher Reformatoren wie auch denjenigen Calvins und Bucers, indem alle den
Eindruck einer Affinitdt mit der réomischen Ohrenbeichte erhielten.

So betont denn Zwingli die Alleinbeichte vor Gott dermassen, dass nach
ihm das Nachlassen der Siinden an kein Medium gebunden ist, weder an einen
Priester noch selbst an das Wort Gottes. Weil Zwingli hinsichtlich Siinden-
erkenntnis und Vergebungsgewissheit dem Menschen sehr viel zutraut, hat
Luther wohl nicht vollig zu Unrecht beim Ziircher Reformator die Gefahr
einer relativen Waillensfreiheit gewittert. Ausschlaggebend fiir Zwinglis
strikte Ablehnung von Privatbeichte und amtlicher Schliisselgewalt war seine
streng antihierarchische Haltung. — Die sogenannte Offene Schuld bei
Zwingli, obwohl vor versammelter Gemeinde abzulegen, ist ihrem Wesen
nach doch kaum etwas anderes als eine Alleinbeichte vor Gott. Fiir die sie
beschliessende sakramentale Absolution gibt Bullinger uns ein Beispiel («Es
wirdt sich unser erbarmen der almechtig Gott... so ir den glauben» — ge-
meint ist «an die Verséhnung und Siindenvergebung in Christus» — «habt,
sprich ich durch krafft solchlichs glaubens ledig und losz von allen siinden
im namen des vatters und des suns und des hailigen gaysts»).

Bei Oekolampad findet sich die sogenannte confessio ecclesiastica, die
wir in einer Linie mit der altkirchlichen Gemeindezucht zu sehen haben.
Ausschlaggebend ist das disziplinire Moment (gefordert wird sie fur die pec-
cata exteriora, welche den altkirchlichen crimina entsprochen haben diirften).
Also geht es um Kirchenzucht und nicht um Sakrament.

Im Gegensatz dazu erkliren Calvin und Bucer die Privatbeichte als
schriftgemiiss, ebenso ihre priesterliche Handhabung. Von einer Prirogative
des kirchlichen Amtes allerdings wollen auch sie nichts wissen. Nach Calvin
kann jeder Christ dem Bruder als Priester das Vergebungswort des erhéhten
Christus zusprechen. Bucers zunehmende Wiirdigung des kirchlichen Amtes
in diesem Zusammenhang fiihrt dann etwas von Calvin weg.

Bis heute haben Luthers Worte in dieser Sache Giiltigkeit: «Wo die
Schliissel nicht sind, da ist Gottes Volk nicht».

Diskussion. Prof. Dr. U. Kiiry bemerkt einleitend, dass es
schwierig sei, zu historischen Darstellungen in einer Diskussion
Stellung zu nehmen, glaubt aber doch, eine Frage wenigstens auf-
werfen zu miissen: ist es nicht so, dass auch die Scholastiker viel
mehr auf der altkirchlichen Lehre fussen, als im Referat gezeigt
wurde ? Vieles, was die Scholastik sagte und damit unsern Anstoss



— 45 —

erregt, wurde schon von Tertullian gedacht. Auch an die altkirch-
liche Praxis wire die Sonde des N.T. anzulegen. Wahrend man also
Scholastik und Patristik kaum so auseinanderreissen darf, als wire
hier und dort etwas ganz Verschiedenes, ist andererseits zuzugeben,
dass Poschmann zwischen diesen beiden Perioden allzusehr har-
monisiert. — Zu unserer eigenen Dogmengeschichte, die ja auch in
die historische Erorterung der alten Kirche hineinspielt, ist hier zu
sagen: Die Auffassung iiber die Sakramentalitiat der Busse ist auch
in unseren verschiedenen altkatholischen Kirchen nicht einheitlich.
In Holland scheint nach den Ausserungen von Prof. Kok die Ansicht
vertreten zu werden, dass es neben dem Gemeindebussakt und der
sakramentalen Privatbeichte, die nur in Féllen schwerer Verfehlun-
gen erforderlich ist, noch eine zweite Form der Privatbeichte gebe,
die nicht sakramentalen, sondern den Charakter eines seelsorgerli-
chen Gespriches hat. In der Schweiz gelten auf Grund der von Bi-
schof Herzog begriindeten Normen die allgemeine Bussandacht und
die freiwillige Privatbeichte als zwei verschiedene Formen ein und
desselben Buss-Sakramentes. Diese Anschauung hat sich jetzt auch
in Deutschland durchgesetzt, obwohl Reusch auf der ersten alt-
katholischen Synode die Ansicht vertrat, dass die allgemeine Buss-
andacht nicht an die Stelle der sakramentalen Beichte treten konne,
die in Fillen schwerer Siinde Gewissenspflicht bleibt.

Generalvikar Bernauer, Wien, berichtet, dass Lehre und
Praxis in Osterreich ganz gleich seien wie in der Schweiz. Wenn man
in Osterreich dem Gemeindebussakt den sakramentalen Charakter
absprechen und allein die Ohrenbeichte als Sakrament der Busse
anerkennen wollte, so hiitte das eine innere Revolution zur Folge.
Allerdings gibt es auch eine Bewegung, die den Gebrauch der Privat-
beichte empfehlen und fordern mochte. Man weiss aber, dass es
dazu besondere Manner braucht. Auch das kommt vor, dass mo-
derne psychotherapeutische Erkenntnisse in den Dienst des seel-
sorgerlichen Gesprichs gestellt werden.

Prof. van Kleef, Culemborg, kommt auf die Frage Scholastik-
Viterzeit zuriick und meint, dass die Scholastik doch durch eine
grosse Abirrung von der Lehre und Praxis der alten Kirche gekenn-
zeichnet sei. Er sieht diese Abirrung in folgenden Punkten: wihrend
in der altkirchlichen Praxis jeder Zwang fehlt, ist die Scholastik,
wenn nicht theoretisch so doch praktisch mit ihrer Beichtlehre zu
einem Zwangsinstitut gekommen. Im Gegensatz zur alten Kirche
kennt die Scholastik eine Rekonziliation nur noch auf Grund der



—_ 406 —

Privatbeichte. Dadurch wurde eine neue sakramentale Handlung
geschaffen, welche von der alten Kirche aus gesehen iiberfliissig ist.
Reue und Busswerk, die ein wesentliches Element der altkirchlichen
Busspraxis ausmachen, werden durch ein Satisfaktionswerk nach
der Rekonziliation ersetzt. Die contritio wird in attritio abge-
schwicht. Die Satisfaktionswerke werden als meritorisch erklirt.
Der Kirchenbegriff erleidet Schaden, indem die Priester in Sachen
Richter werden, die man sonst ehrfurchtsvoll dem Urteil Gottes iiber-
liess, in denen man fiirbittend seine Gnade zu erlangen suchte. Neu
ist auch die aus der neuen Sache heraus notwendige Beichtbefra-
gung. Der Kontakt zwischen Priester und Beichtkind ist nur for-
mell; er geschieht nicht mehr personlich-verantwortlich. Und
schliesslich bedeutet die neue Beichtlehre eine Schwachung der Ver-
antwortung und des Lebensernstes.

Auf diese Erklarungen hin fragt Stalder, Bern, ob nicht dieses
Verstandnis der Busse, bei dem ein solcher Nachdruck auf die zuerst
zu leistenden Busswerke gelegt wird, fast notwendig dazu fiihre,
dass diese Busswerke einen Verdienstcharakter erhalten. Ferner:
wo liegt nun bei diesem Verstdndnis der Busse eigentlich das sakra-
mentale Moment ? Bei einem Sakrament muss es doch immer um
ein Gnadenhandeln Gottes gehen.

Darauf antwortet Prof. van Kleef, Culemborg, dass ein Ver-
dienstcharakter der Busswerke auf alle Fille auszuschliessen sei und
dass das Sakramentale in der so verstandenen Busse entweder in der
Rekonziliation oder richtiger, da es iiberhaupt nicht gut sei, nach
dem einzelnen sakramentalen Moment zu fragen, in der Busse als
Ganzem liege.

Und Prof. Kok, Amersfoort, fragt, ob die Schweizer eigentlich
wieder zum tridentinischen Verstindnis der Busse tendierten. Die
Beichte als solche, als Ohrenbeichte, konne nach altkirchlichem Ver-
standnis nur die seelsorgerliche Arbeit des «kybernétes» sein wie
in der Ostkirche. Fiir sich allein sei sie nicht sakramental. Nur bei
grossen Siinden komme das Sakrament der Busse in Frage. Da
miisse dann aber das Ganze von Reue, Busswerk und Rekonziliation
damit gemeint sein.

Pfarrer Volz, Augsburg, betont zunéichst die existentielle Be-
deutung der Beichtfrage fiir unsere Kirche und erklart dann, dass
die Beichte auf keinen Fall nur ein seelsorgerliches Gesprich sein
diirfe und noch weniger zu einem psychotherapeutischen Versuch



SV . J—

werden konne, sondern in einer Zuwendung Christi zum Menschen
und des Menschen zu Christus geschehen miisse. — Worauf Vikar
Spuller, Graz, erklirt, dass man auch in Osterreich das wohl zu
unterscheiden wisse. Und wenn ein Pfarrer einzelnen Gemeinde-
gliedern auch eine gewisse psychotherapeutische Hilfe biete, so sei
dabei niemals die Meinung, dass dies ein Ersatz oder gar die Beichte
selbst sein sollte. Pfarrer Eberle, Rosenheim, und Pfarrer Pfister,
Frankfurt, verweisen noch auf die heutige Lehre der romisch-katho-
lischen Kirche, wonach man auch durch vollkommene Reue Ver-
gebung finden kann, weil das Wesen des menschlichen Werkes in der
Busse die Reue ist. Die confessio ist nur die Darstellung der Reue.
Confessio und Reue sind auch nicht instrumental fiir die Gnade,
sondern allein priadisponierend. — Hier musste das Gespriach ab-
gebrochen werden.

Am zweiten Tag beginnt die Arbeit mit dem Referat von
Prof. Dr. Werner Kiippers, Bonn, iiber

«Die Busse als Problem der Dogmatik »

Einleitung: Die altkatholische Stellung zum Buss-Sakrament bedarf der
Klirung. 1870 war mit dem Protest gegen das neue Dogma kein Anlass zum
Aufrollen der Bussfrage gegeben. Praktisch erfolgte dann aber bald die Er-
kldarung, dass die 1215 eingefiihrte Verpflichtung zur jahrlichen Ohrenbeichte
nicht im Gewissen binde. Bischof Eduard Herzogs Verdsffentlichungen liessen
um die Jahrhundertwende erkennen, dass fiir ihn die Lehrweise des Triden-
tinums nicht mehr verpflichtende Norm war. Dabei hilt Herzog gegen die
Reformatoren die Sakramentalitidt der Busse fest. Das Sakrament sieht er
als im Gemeindebussakt legitimerweise vollzogen an und glaubt damit die
Praxis der iltesten Kirche zu erneuern. Im christkatholischen Katechismus
wird die private Ohrenbeichte dem freiwilligen Gebrauch iiberlassen, wiih-
rend der deutsche Katechismus die Verpflichtung dazu bei schweren Stinden
festhiilt. So stiessen dann die beiden ersten altkatholischen Theologenkonfe-
renzen nach 1945 auf diese unausgeglichenen Standpunkte. Es ist deshalb
sehr wichtig, dass nunmehr seit 80 Jahren zum erstenmal in den altkatho-
lischen Bistiimern eine breitere theologische Erorterung aller damit zu-
sammenhiingender Fragen in Gang kommt. Um fruchtbar zu sein, muss
dieses Gespriich sich aber zuniéchst und vor allem den Grundfragen zu-
wenden. Ein Beitrag dazu will dieses Referat sein.

Der Begriff des Sakramentes. Die erste und fiir alles weitere entschei-
dende Grundfrage ist die Klirung des allgemeinen Sakramentsbegriffes. Seit
der Zeit der frithen Scholastik haben sich eine Reihe von Definitionen heraus-
gebildet, die alle ihren Wert, aber auch ihre Grenze und Gefahr haben. Das
Geheimnis der Gnade Gottes kann niemals von Begriffen und Formeln ein-
gefangen werden. Die grosste aller dieser Gefahren liegt aber darin, dass die
einzelnen Sakramente in ihrer Pluralitit vom grossen «casus singularis» der
Erlésung abgeriickt werden. Als «Gnadenmittel der Kirche» werden sie etwas
Sekundiires, das leicht absinkt in den Bereich menschlicher Verfiigung. Dem-
gegeniiber ist stets vor Augen zu halten, dass alle Sakramente ihren Urgrund



— 48 —

in der Menschwerdung und Erhohung Jesu Christi haben. Christus ist darin
Geber und Gabe zugleich, und darum ist er nicht nur ihr Urheber, sondern
auch der erste und wahre Spender aller Sakramente. Die Sakramente ge-
héren zu seinem Heilswerk, und darum ist die Kirche selbst das eigentliche
und wahre Ursakrament.

Die heute herrschenden Definitionen kommen alle mehr oder weniger
direkt von der Scholastik her. Deshalb haftet ihnen der dreifache Mangel
dieser klassischen Periode abendléndisch-katholischer Theologie an: Das
Fehlen der Christozentrik, das Absinken des Kirchenbegriffs von der Héhe
des Neuen Testaments und die ungeniigende eschatologische Bezogenheit
aller theologischen Aussagen.

Die Wirklichkeit des mit Christus gekommenen Neuen Aon ist escha-
tologische Wirklichkeit. Wenn aber Christus, Kirche und Sakrament zutiefst
zusammengehoren, so kann auch das Sakrament nur im Lichte des eschato-
logischen Versténdnisses des Neuen Testamentes richtig gesehen werden.
Das Sakrament ist der Ort, an dem der eschatologische Charakter des Gottes-
reiches sich mit der Gottesoffenbarung in Jesus Christus und der Kirche
als dem Leib des erhéhten Christus treffen und durchdringen. Im Sakra-
ment ist die Herrlichkeit des Neuen Aon wirksam mitten in der Todeswelt
des alten. Das Sakrament ist das wirksame Zeichen der zukiinftigen Herr-
schaft Jesu Christi und damit schon die Wirklichkeit dieser Herrschaft.
Um nicht unsachgemiissen Konsequenzen zu erliegen, muss beim Gebrauch
aller Definitionen dieser Zusammenhang mit dem Ganzen der Erlésung im
Auge behalten werden. Ohne anderen «klassischen Definitionen» eine schlecht-
hin «bessere» gegeniiberstellen zu wollen, schligt der Referent diese Defini-
tion vor: Die Sakramente sind die sichtbaren Zeichen, unter denen wir nach
dem Willen Christi der Erlosung teilhaftig werden.

Busse als Sakrament. « Busse» ist eines der wichtigsten Worte der ganzen
HI. Schrift. Und so gibt es auch in der Kirche kein Heil ohne die Busse. In-
wiefern aber hat die katholische Kirche recht, wenn sie die Busse zu den
Sakramenten des neuen Bundes zihlt ? Bis zum Kommen Christi besteht der
furchtbare Zwiespalt zwischen Gottes Forderung an den Menschen und dessen
Versagen. Nun aber macht Gott selbst in seiner Zuwendung zum verlorenen
Menschen den ganz neuen Anfang: Er schenkt die Umkehr, die er fordert.
Wenn der in Christus wiedergeborene Mensch von aller Siinde frei bliebe, so
wiire die Busse im neuen Bunde genau so abgetan, wie das Zeremonialgesetz
und die Opfer des alten. Dies ist nicht der Fall. Ohne eine neue Weise der
Busse miisste die Siinde das in Christus neugewordene Leben zerstéren und
Gottes Erbarmen miisste sich um seiner Gerechtigkeit willen in Zorngericht
verwandeln. Viele Aussagen des Alten wie des Neuen Testamentes weisen
auf diese neue Form der Busse'hin, so gewiss das einmalige Ereignis der
Taufe grundlegend bleibt. Christus selbst gibt zur Erhaltung und Rettung
des mit der Taufe begriindeten neuen Lebens den Strauchelnden und Ge-
fallenen die Méglichkeit der Aufrichtung in einer neuen Busse. Und dies ist
es auch, was die Kirche von Anfang an mit dem Sakrament der Busse ge-
meint hat, auch wenn erst spiit eine eigentliche Sakramentstheologie auf-
gekommen ist.

Mit der Siinde nach der Taufe steht die ganze Erlésung auf dem Spiel.
War Christus durch die Taufe Sieger in ihnen geworden, so muss Christus
selbst es auch sein, der in dieser neuen Gefahr sich als Retter beweist.
Christus aber ist das Haupt der Gemeinde, man kann zu ihm nicht unabhén-
gig davon als vollig isolierter Einzelner in Beziehung stehen. Deshalb wirkt



S

er auch zur Erhaltung seines Werkes durch die von ihm eingesetzten Ord-
nungen der Gemeinde. Christus vergibt, doch wie bei Taufe und Eucharistie
wirkt er selbst auch im Vollzug des Buss-Sakramentes durch das Handeln
seiner Diener. Das Haupt wird wirksam in den Bewegungen der Glieder. In
diesem wesentlichen Punkt hat das Tridentinum in Sessio 14 das Anliegen
der katholischen Uberlieferung dem Protestantismus gegeniiber richtig fest-
gehalten. Die Taufgnade ist die Grundlage. Aus den Folgen ihres Verlustes
rettet die Busse, wenn Reue, Bekenntnis und Genugtuung durch die priester-
liche Absolution das tibernatiirliche Gnadenleben wiederherstellen und damit
zur «pax ecclesiae» zuriickfithren. Solche positive Wertung tridentinischer
Grundsitze ist nicht unvereinbar mit der Beriicksichtigung von Bedenken,
wie sie etwa Asmussen vortrigt, wenn er erklirt, es sei zur Katastrophe der
Reformation gerade im Zusammenhang mit dem Bussproblem nicht zuletzt
deshalb gekommen, weil Beichte und Absolution Hilfsmittel in einem grossen
Erziechungssystem geworden seien und damit der Siindenbegriff nur noch
moralisch gedeutet wurde. Gott aber will nicht nur, dass der Mensch ge-
wissen moralischen Ordnungen sich anpasst, sondern er will seine ganze
Liebe. Deshalb ist das Wesen der Stinde die Abwendung von Gott. Das Evan-
gelium verkiindet die Uberwindung dieses Abfalls und in der Taufe wird
diese Uberwindung fiir den einzelnen Menschen zur Wirklichkeit. In Be-
ziechung auf dieses grundlegende Sakrament hat neben den (ibrigen Sakra-
menten auch die Busse ihren besonderen, notwendigen Ort, ihre Art und
ihre Wirkungsweise. In ihr bewahrt Christus seine Kirche auf dem Wege
der Heiligung. Mit Recht wird in Math. 16, 18; 18, 18 und Joh. 20, 21-23
die Einsetzung des Sakramentes durch Christus gesehen.

Einzelfragen : Zuniichst zeigt eine Aufzidhlung von Einzelfragen, welche
Fiille von Anliegen bei Anerkennung der versuchten Grundlegung noch zu
behandeln wiiren. Paradigmatisch fiur die erforderliche umfassende Be-
handlung all dieser Anliegen werden in loser Folge vom Referenten einige
Punkte etwas ausfiihrlicher besprochen.

a) Im Anschluss an die Frage « Wie verhiilt sich die biblische Grund-
lage des Buss-Sakramentes zur Geschichte seiner Verwaltung in der Kirche ?»
wird gefordert: Zur Gesamterfassung des neutestamentlichen Kerygmas
und des dogmengeschichtlichen Prozesses in der Kirche muss die Ein-
beziehung der Bussfrage in den Gesamtzusammenhang der Lehre hinzu-
kommen. Der Zusammenhang mit der Christologie, Ekklesiologie und Escha-
tologie muss ebenso gewahrt werden wie die Verbindung mit der Lehre von
dar Siinde, Rechtfertigung und Heiligung aufrechtzuerhalten ist.

So gewiss die damit geforderte theologische Arbeit weithin noch un-
getan ist, ist doch zu erwarten, dass dabei der positive Gghalt der triden-
tinischen Lehre ebenso zu seinem Recht kommen wird, wie die in der Ost-
kirche bewahrte Uberlieferung zum wichtigen MafBstab der Orientierung
werden wird. Es wird aber auch zu lernen sein von den verschiedenen Wieder-
erweckungen und Riickgewinnungen des Buss-Sakramentes im Anglikanis-
mus und im Luthertum.

b) Der Hinweis auf diese umfassende, fast uferlose Weite der Aufgabe
besagt nicht, dass nicht schon jetzt konkrete Bestimmungen der Lehre vom
Buss-Sakrament gegeben werden konnten. Seine Stellung in der Ordnung
des Reiches Gottes in Anschluss an die Taufe ist klar gegeben. Klar heben
sich auch Reue, Beichte und Genugtuung als die drei Teile der Busse hervor,
und wenn die im Namen und Auftrag Christi gelibte Absolution oder Re-
konziliation hinzutritt, so ist alles gegeben, was das Sakrament konstituiert.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1954. 4



— B0 —

¢) Augustins so einleuchtende Dreiteilung der Siindentilgung in die
Vergebung durch die Taufe, durch die tigliche, innere Busse und durch
das Sakrament ist ein Musterbeispiel dafiir, wie auch gute theologische For-
mulierungen die Erkenntnis der Wahrheit behindern kénnen, wenn sie so-
zusagen kraft der ihnen innewohnenden Logik ein Eigenleben zu fiihren
beginnen. Immer neu miissen wir, sobald solches klar wird, von derartigen
Formulierungen abriicken, auch wenn sie noch so «gut» und «verniinftig»
sind. Die Hauptsache ist es, in allen Fragen zum Brennpunkt der Sache
selbst durchzustossen, und das heisst hier zu der unerhérten und unbegreif-
lichen Tatsache, dass Gott selbst die tiefste Not der menschlichen Existenz,
ihre Gottverlassenheit, iiberwindet. Dies wird Ereignis im Zusammenwirken
von drei Momenten: Der Subjektivitit des die Siinde erkennenden Ge-
wissens, der Objektivitit der gottlichen Gerechtigkeit und Liebe und der
von Christus seinen Aposteln gegebenen Vollmacht des Bindens und Losens.
Dieses Geheimnis muss glaubig angenommen und treu bewahrt werden.

d) Die moralische Wertung der Siinde hatte die Missachtung der Frei-
heit im Gebrauch des Buss-Sakramentes zur Folge. Wo aber das Gewissen
im Spiel ist, geht es nicht ohne Freiheit. Bei der Taufe und bei der Eucha-
ristie ist dies schon viel stiarker zur Anerkennung gekommen als gerade in
bezug auf die Busse. Zwischen reglementierender Gesetzlichkeit und heid-
nischem Freiheitswahn geht der Weg zum rechten Gebrauch des Buss-
Sakramentes mitten hindurch.

e) Beziiglich des sakramentalen Charakters von Stufengebet und Buss-
andacht im altkatholischen gottesdienstlichen Gebrauch ist zu sagen, dass
gegen eine entsprechende positive Wertung des gewohnlichen Stufengebetes
starke Bedenken berechtigt sind. Anders ist es schon, wo das normale
Stufengebet durch Einfiigungen und die feierliche Absolutionsspendung
allen erkennbar tber die einfache, liturgische Gebetshandlung heraus-
gehoben wird. Sofern dabei Reue, Bekenntnis und der ernstlich auf die
Genugtuung abzielende Vorsatz vorhanden sind, ist nicht einzusehen, wie
einer solchen Handlung der sakramentale Charakter abgesprochen werden
kann. Es soll nur nicht dieses sehr leicht doch ungeniigende und darum un-
sichere Tun als die sichere und etwa gar besonders vorbildliche Form der
Sakramentsspendung angesprochen werden. Deshalb ist in ernsten und
schwierigen Fillen die Einzelbeichte das Angemessenere. Und es ist an der
Zeit, in den Gemeinden den Bann zu brechen, der in dieser Sache infolge
liberaler und protestantischer Einfliisse weithin herrscht.

/) Begriff und Sache des Gerichtes sind nicht zu umgehen, wenn es sich
um den vollen Ernst des Buss-Sakramentes handelt. Wie die Taufe ein
Reinigungsbad, die Eucharistie ein Mahl und die Ehe ein Vertrag heissen
kann, so darf die Busse ein Gericht genannt werden. Richter darf dabei
der das Sakrament spendende Priester nur gerade so viel und so wenig
heissen, wie er gegeniiber dem alleinigen Hohenpriester Christus selbst noch
den Namen des Opferpriesters behalten darf. KEr hat mit der Tatsache
Ernst zu machen, dass Christus vom Vater das Gericht tibergeben ist. Kommt
es dabei in der Kraft des Auftrages Christi zum Richterspruch, so ist dieser
kein leeres Wort und auch nicht nur das Wort briiderlichen Mahnens, Ratens
und Firbittens. Als Vollzug der gottgewollten Ordnung im grossen, vom
Wehen des HI. Geistes durchwalteten Organismus der Kirche bewirkt er,
was er bezeichnet.



— 51 —

Abschluss: Abschliessend kommt der Referent zu folgenden
Forderungen:

1. Es ist festzuhalten an der Busse als an einem Sakrament.
Sie ist ein bedeutsamer Teil des katholischen «depositum fidei».

2. Es ist festzuhalten an der doppelten Freiheit, nimlich
Gottes und des (GGemeindemitgliedes, wenn auch aus seelsorgerlichen
Griinden in den Gemeinden klarere Weisungen notig sind, als bisher
bei uns gegeben wurden.

3. Es ist festzuhalten an der tiefen Verbundenheit des Buss-
Sakramentes mit allem, was auf der Seite des Menschen Umkehr
und Heimkehr zu Gott heisst, und mit allem, was auf der Seite
iottes Hinwendung zum Menschen heisst.

Das tiefste Problem in der Bussfrage ist das Ringen der Kirche
um Heiligkeit. In diesem Ringen setzt sich der Kampf Christi mit
dem Widersacher fort. Christus hat in diesem Kampf den Sieg
lingst gewonnen, und es ist nichts Verdammliches in denen, die
in Christo Jesu sind. Und doch geht die Kirche ihren Weg durch
die Geschichte und bleibt damit in einem Bereich, in dem die
Michte der Finsternis den Kampf noch nicht aufgegeben haben.
In dieser paradoxen Lage ist das Buss-Sakrament das wirksame
Zeichen des wahren und endgiiltigen Sieges Christi.

Diskussion. Pfarrer Volz, Augsburg, dankt zunichst dem Re-
ferenten fiir die wesentlichen Gesichtspunkte, die er herausstellte,
nimlich die eschatologische Spannung, die in der ganzen Frage zu
beachten ist, und die Begriindung alles Heilshandelns im Kreuze
Christi. Es zeichneten sich aber auch die Gefahren aller konfessio-
nellen Theologie ab, indem die Theologie und der Glaube anderer
Kirchen mit abwertenden Etiketten bedacht wiirden, wie «Ver-
rechtlichung», «Verdinglichung». In allen Kirchen steht einer
Theorie die praktische Not, aber auch die Gnade Gottes gegeniiber.
So darf man die rimisch-katholische Beichtpraxis nicht verzeichnen,
wie wenn dort der Priester meinte, er selbst vergebe. Man muss das
«In nomine ...», das er sagt, ernst nehmen. Auch wir miissen
doch von der Christuswirklichkeit her das Indikativische der Ver-
gebung betonen. Eine Frage sei fiir ihn, ob das «Haltet ihn fir
einen Zollner und Heiden» im Sinne von Verachtung und Vogelfrei-
Erkliren gemeint sei. Wire das nicht pharisiisch, also eine uns ver-
botene Haltung ?



st BB s

Prof. Jans, Amersfoort, erklart, dass die Sichtbarkeit der
Sakramente nicht iiberschitzt werden diirfe. Im Referat wurde wohl
der Zusammenhang der Sakramente mit der Kirche in ihrer Ganz-
heit betont, aber in seiner Art nicht klar bestimmt. Auch wurde
nicht klar, ob dabei die Kirche als eine Fortsetzung der Inkarnation
verstanden wurde. Er mochte auch mehr und Genaueres héren
iiber die Art der Wirksamkeit der Sakramente, da in diesem Punkt
noch viele Fragen offen blieben. Und schliesslich: wihrend Stalder
sich klar vom Tridentinum abgrenzte, scheint nun in diesem Referat
das Tridentinum wieder allzusehr gerechtfertigt zu sein.

Prof. M. Kok, Amersfoort, hebt mit Nachdruck hervor, dass
es unmoglich sei, alle Sakramente auf der gleichen Linie zu sehen.
Wenn wir sie auch alle als Gnadenmittel betrachten, so ist doch
genau zu beachten, dass jedes seine von den andern verschiedene
Art hat und seine ganz besondere « Wirkungsweise». Bei der Busse
ist dies sogar besonders notig. Wenn wir bedenken, dass Augustin
sagt, sie sollte eigentlich gar nicht vorkommen, so konnen wir sie
doch nicht auf die gleiche Ebene wie Taufe und Abendmahl setzen.
Auch stammt die Siebenzahl ja erst aus der Scholastik, wihrend
man frither bald mehr, bald weniger Sakramente zihlte, je nach
dem ordnenden Gesichtspunkt.

Prof. Dr. A. E. Riithy, Bern, antwortet Pfarrer Volz auf seine
Frage nach der Bedeutung des Wortes, dass ein unbussfertiger
Siinder schliesslich «fiir einen Heiden und Zoéllner» zu halten sei: Zu-
néichst ist zu sagen, dass dieser Ausdruck jiidischer terminus tech-
nicus des Ausschlusses aus der Synagoge ist. Dass wir damit aber
keineswegs zu einer pharisiisch-selbstgerechten Haltung gegeniiber
dem Siinder veranlasst werden sollen, ergibt sich ja daraus, dass
immer die Moglichkeit des «Losens» gesehen ist, und dass Jesus als
der kommt, der gerade den Heiden und Zollner sucht.

Prof. Dr. Urs Kiiry, blten, dankt zunéchst fiir das viele An-
regende, das im Referat von Herrn Prof. Dr. Kiippers geboten
wurde durch das Aufzeigen wertvoller allgemein-dogmatischer Ge-
sichtspunkte, und macht dann zum einzelnen folgende Bemer-
kungen:

1. Wahrend im Referat das Tridentinum sehr positiv gewertet
wurde, sollte man da doch um einiges kritischer sein. Wenn Dél-
linger einmal erklért: sofern «Pro Armenis» und Tridentinum in
ihren Formulierungen iiber Busse, Firmung und ordo recht haben,



— 53 —

so hatte die alte Kirche diese Sakramente nicht, - so weist er damit
auf einen Tatbestand hin, den wir einfach nicht iibergehen diirfen.

2. Wenn das sichtbare Zeichen zum Wesen des Sakraments ge-
hort, so miisste man sagen, dass der Busse dieses sichtbare Zeichen,
das in einem klaren biblischen Stiftungszeugnis begriindet wire,
fehlt. Das Reden von einer «quasi materia» kann doch nur als Aus-
flucht bezeichnet werden. — Man miisste also wohl von einem Sakra-
ment in einem andern Sinne sprechen, womit der Ernst in keiner
Weise gemindert wire, sondern nur eben die Andersartigkeit dieses
kirchlichen Handelns zur Geltung kime.

3. Wollte man bei der Busse von den drei Partes sprechen, so
miisste man dabei mindestens auch den Glauben an die Vergebung
nennen. Wir horten ja: es gibt eine grundlegende Busse. Ihr ent-
spricht die Taufe. Dann aber gibt es auch die fortdauernde Busse,
die Glaubensbusse, wie sie im Vaterunser, aber eigentlich in jedem
Beten impliziert ist. Diese Glaubensbusse ist grundlegend wichtig
fir die sakramentale Bussdisziplin und fiir die Vergebung. Die
Auszuschliessenden sind solche, welche diese Glaubensbusse offen-
sichtlich aufgeben. Sie trifft die Disziplinarbusse, wenn auch, im
giinstigen Fall, nur voriibergehend. Diese Disziplinarbusse ist aber
nur durchfithrbar in einer geschlossenen Gemeinde, die selber
stindig diese Glaubensbusse iibt. Solche Gemeinden haben wir
nicht, und darum stehen wir in dieser Sache vor Schwierigkeiten,
Ja Unméglichkeiten.

4. Wenn heute etwas geschehen soll, muss immer an erster
Stelle die Gnade stehen; sie muss dem Siinder bezeugt werden, so-
wohl dass sie nicht verloren sei, wie dass sie bewahrt werde. Dann
muss alles vollig freiwillig bleiben. Und wenn jemand zum Geist-
lichen kommt um zu beichten und Vergebung zu suchen, ist ihm
die Absolution zu erteilen, ausser, wenn einer mit seiner Siinde
prahlt oder trotzig darin verharren will.

In seinem Schlusswort bemerkt Herr Prof. W. Kiippers,
Bonn, zuerst, dass er in den gefallenen Voten keine grosse Gegen-
sitzlichkeit gegeniiber dem von ihm Gemeinten finde, und gibt
auf die einzelnen Fragen Antwort:

a) An Volz: Jede Lieblosigkeit in der Ablehnung anderer

Lehren ist zwar abzulehnen. Da wir aber Begriffe haben und ab-
grenzen miissen, sind Schirfen unvermeidbar.



— 54 —

b) An Jans: Der Referent ist damit einverstanden, dass die
Kirche das Ursakrament sei, sieht sich aber vom Frager nicht ganz
verstanden. Was die Wirksamkeit der verschiedenen Sakramente
betrifft, ist zu bedenken, dass es nur eine Gnade und nicht ver-
schiedene Gnaden gibt, und dass es darum nicht wohl angehen
diirfte, den verschiedenen Sakramenten verschiedene Gnaden zu-
zuweisen, und darum ist es auch schwierig, davon zu sprechen,
dass die Gnade auf verschiedene Arten wirke.

¢) An Kok: Der Referent ist gegen die Stufenordnung der
Sakramente und hat darum so einheitlich gesprochen. Dabei war
aber nicht beabsichtigt, alle Sakramente einfach in Eins aufgehen zu
lassen. Eine genaue Unterscheidung der einzelnen Sakramente
wire dann schon noch durchzufiihren.

d) An Urs Kiiry: Rein historisch hat Dollinger wohl recht.
Aber die Uranliegen und Urgegebenheiten werden in diesem linear-
historischen Denken nicht ernst genommen. Man muss mehr in
der Art Newmans an diese Dinge herantreten. Wohl ist der Primat
von Gnade und Freiheit anzuerkennen. Wir kénnen aber weder im
Denken noch in der Praxis in der Frage nach den Sakramenten
weiterkommen, wenn wir diesen Punkt vereinzeln und nicht in der
Ganzheit von Sakrament und Gnade sehen. — Dass das Zeichen
fehlt, erklart sich aus der engen Zusammengehorigkeit mit der
Taufe. Und ausserdem miissen wir iiberhaupt nicht von scho-
lastischen Definitionen ausgehen, sondern vom Ganzen der Sache.

Am Nachmittag des zweiten Tages spricht zuerst Herr Pfarrer
Josef Schniertshauer, Kempten/Allgiu, iiber:

Buss-Sakrament und Seelsorge

Das Wirken des Seelsorgers ist dem Wirken eines Arztes zu vergleichen.
In diesem Wirken nimmt das Mittel der Busse eine besonders wichtige Stelle
ein. So viele Bedenken gegen die Beichte als Instrument der Kirchenzucht
mit Recht zu nennen sind, so wenig ist andererseits die segensvolle Wirkung
der Ohrenbeichte zu leugnen.

Das Amt des Beichtvaters ist aber nicht ein «Beruf», sondern eine
« Berufung». Es ist ein besonderes Charisma fiir den Dienst des Beichtvaters
notig. Hebr. 5, 1 ff. zeigt sowohl die Hoheit seiner Verantwortung wie auch
die Gefahren, die ihm drohen.

Jak. 5, 16 weist auch auf die psychologische Seite der Beichtpraxis
hin. Psychische Defekte und Komplexe koénnen zu koérperlichen Erkran-
kungen fiihren, deren Heilung durch ein Bekenntnis moglich ist. Das Leib-
Seele-Problem ist ein Problem der Theologie und der Kirche, dem der
Seelsorger nicht ausweichen darf, gerade wenn er das Walten von Gnade
und Stinde im Auge hat. Wer sich fir das Wohl des Menschen verantwortlich



weiss, muss es betriiblich finden, dass der gute Beichtvater vielfach verdringt
ist durch den Psychiater und den Psychotherapeuten, ja sogar durch den
«Seelentechniker» und «Seeleningenieur», der durch Testmethoden das Ge-
heimnis des Seelenlebens ergriinden will.

Gegentliber der urspriinglichen Praxis der altkatholischen Kirche, wie
sie in den ersten Synoden der deutschen Kirche zum Ausdruck kommt, muss
heute von einem Abgleiten gesprochen werden. Die Beichtstithle wiiren
auch heute nicht {iberflissig. Andererseits ist der gegenwiirtig meist tiblichen
Form der allgemeinen Beichte der sakramentale Charakter auch nicht
abzusprechen, obwohl sich starke theologische Bedenken dagegen auffithren
lassen. Es ist vielmehr von grosser Wichtigkeit, den sakramentalen Charakter
dieser allgemeinen Beichte zu betonen. Es ist jedoch notwendig, dabei die
Gldaubigen zu gesunder Gewissenspflege anzuleiten. Es kann nicht darauf
verzichtet werden, dass die Gliubigen schon vor der Bussandacht oder vor
Beginn des Gottesdienstes eingehende Selbstpriifung und spezifische Ge-
wissenserforschung, Erweckung der Reue und des guten Vorsatzes iben und
zur Bereitschaft zur Wiedergutmachung des angerichteten ideellen und ma-
teriellen Schadens gelangen. Das seelsorgerliche Kernproblem der Buss-
andachten besteht darin, dass wir den Glaubigen das persiénliche Mittun ab-
ringen und abverlangen.

Nach Auffassung einer altkatholischen Synode ist die landliufige
Empfehlung der Ohrenbeichte als des Ortes, da man sich Rat, Belehrung
und Trost holen kénne, eine verwerfliche jesuitische Praxis der Kinmischung.
Es sei héchstens zu sagen, dass man sich bei dieser Gelegenheit vom Beicht-
vater Rat, Belehrung und Trost holen kénne. In Wirklichkeit sei der Beicht-
vater der Verwalter eines von Christus zum Wohl und Trost der Glaubigen
eingesetzten Heilsmittels. Wohl und Trost der Gliubigen sollen die Friichte
der Entsiindigung und Gnade sein.

Mit Poschmann (Paenitentia secunda, Seite 486) ist der Sakraments-
charakter der kirchlichen Busse darin zu sehen, dass der Akt der Wieder-
aufnahme in die Kirche zusammenfillt mit der Aufnahme in die Gnaden-
gemeinschaft des HI. Geistes. Die deprekative Absolutionsformel hat dem-
nach ihre sakramentale Kraft in der Intention des Priesters, durch sein
Gebet bei der Rekonziliation zugleich den Akt der Wiederaufnahme in die
Kirche zu vollziehen.

Kann man streng genommen vom Sakrament nur bei schweren Ver-
fehlungen reden, die Kirchenausschluss nach sich ziehen, so sind dennoch
Ohrenbeichte und allgemeine Beichte sakramentale Formen in Anlehnung an
die Didache (4, 14 und 14, 1), wo es sich offenbar um ein allgemeines Siinden-
bekenntnis handelte, das aber fur ein sakramentales Verfahren mit Beichte
und Ausiibung der Lésegewalt im Sinne von Mat. 18, 18 Raum bietet und
es nahelegt. Jedenfalls liegt der Nachdruck in der Busse bei der «metanoiay,
der Sinnesinderung.

Triigerin der Binde- und Losegewalt ist die Gesamtkirche, d. h. die
Gemeinschaft der «boni et sancti». Diese Gewalt wird ausgeiibt durch die
Organe der Kirche, die Bischife und Priester. Ohrenbeichte und allgemeine
Beichte sind fiir uns sakramentale Formen. Gewissenserforschung, Reue,
Vorsatz und Wiedergutmachungswille sind die Voraussetzungen «sine qua
non». Das Bekenntnis wird das Gnadenmittel der Versohnung mit Gott, die
Quelle des Trostes und des Seelenfriedens.



— 56 —

Als zweiter Referent spricht an diesem Nachmittag Reverend
Craske kurz iiber:

Die Busse in der anglikanischen Kirche

Der Referent stellt zunichst die in seiner Kirche geltende Ord-
nung hinsichtlich Siindenbekenntnis und Absolution dar: In der
anglikanischen Kirche spielt bei der Weihe jedes Priesters die Stelle
Joh. 20, 23 eine hervorgehobene Rolle, indem von diesem Schrift-
wort her einem jeden seine seelsorgerlichen Pflichten eingeschirft
werden. Die Erfiillung des in Joh. 20, 23 Gemeinten glaubt die
anglikanische Kirche sowohl in gemeinsamem wie privatem Siinden-
bekenntnis zu erlangen. Sie glaubt, sich damit auf der Linie der
alten Kirche zu befinden. Zwangsbeichte wird aber abgelehnt. Nach
dem Common Prayer Book wird die Notwendigkeit von Reue und
Bekenntnis vor der Kommunion betont. Man muss zu einem
ruhigen Gewissen gelangen. Geschieht dies auf das Gebet und auf
das gemeinsame Bekenntnis hin nicht, so muss man zu einem
Diener der Kirche gehen, um durch seinen Dienst den Trost der
Vergebung zu finden. Auf das Bekenntnis der Siinden hin erfolgt
dann die Absolution in indikativer Form: «Ich spreche dich los von
deinen Siinden. . .». Es ist aber nicht so, dass eine solche Beichte
vor der Kommunion befohlen wire. Eine Zwangsbeichte wére ein
zu billiges Beruhigungsmittel.

Diese Praxis sieht der Referent in folgenden Uberlegungen be-
griindet: 1. Ein gutes Gewissen ist fiir ein christliches Leben un-
erliassliche Notwendigkeit. Wenn diese Zuversicht nicht sonst durch
den Dienst der Kirche gefunden wird, gilt es, die Hilfe der Beicht-
absolution zu suchen, weil sonst viele die ihnen persénlich geltende
Vergebung nicht zu ergreifen vermdchten. 2. Busse, Reue und
Glaube miissen in dieser Weise ihren Ausdruck finden. 3. Die Siinde
verletzt Gott selbst und so auch den Gesamtleib seiner Kirche.
Darum wird auch immer wieder Vergebung durch die Kirche nétig.
Der Priester ist also Vertreter der Kirche. Gemeinsame und private
Beichte sind qualitativ nicht verschieden.

Im letzten Teil seiner Ausfiihrungen kommt die gegenwirtige
Beschiftigung mit der Frage nach der richtigen Beichtverwaltung,
wie sie in der anglikanischen Kirche gefiihrt wird, zur Sprache: Der
Gebrauch der Beichte hat in letzter Zeit bei Geistlichen und Laien
stark zugenommen. Es zeigte sich aber dabei, dass noch viel zu
lernen ist. Hauptsiachlich die Zusammenarbeit mit Arzten und



e BT s

Psychologen erwies sich als notig und ist darum auch aufgenommen
worden. Man muss genau wissen, was man tut, wenn man einem
Menschen die Absolution erteilt. Man muss wissen, wie die Absolu-
tion auf diesen oder jenen Menschen wirkt. Wir diirfen auch nicht
nur Absolution erteilen, ohne dem Menschen auch weiterzuhelfen.
Wir stiften Ungutes, wenn wir einem, dem wir Absolution erteilten,
dann nicht klirend raten kénnen. Andererseits haben die Arzte
gelernt, wann sie einen Patienten zum Geistlichen schicken sollen.
Alle diese Untersuchungen sind aber erst im Anfang. Immerhin:
sie sind im Gang.

Nach Herrn Rev. Craske sprach Herr Prof. Winogradow,
zurzeit in Miinchen, tiber das Buss-Sakrament in der russisch-
orthodoxen Kirche. Das ausgezeichnete und weitschichtige Refe-
rat hier wiederzugeben, wiirde den Rahmen dieses Berichtes spren-
gen. Wenn irgend moglich, wird das Referat in seinem vollen Um-
fang spiiter in dieser Zeitschrift gedruckt werden.

Zu einer Aussprache reichte an diesem Tag die Zeit nicht mehr
und am andern Morgen begann der Kongress. Im Verlauf des Kon-
gresses wurde aber bereits vereinbart, dass die unabgeschlossene
Erorterung der Bussfrage an einer nichsten altkatholischen Theo-
logentagung, voraussichtlich 1954 in Solothurn, Schweiz, in klei-
nerem Kreis weitergefiihrt werden solle.

Anmerkung: Die in diesem Bericht vorkommenden Ausziige aus den
gehaltenen Referaten stammen, mit Ausnahme des letzten, alle von den
Referenten selbst. Den Bericht iiber die Diskussionen und tiber das Referat
des Rev. Craske schrieb Pfarrer K. Stalder, Bern, und die Prof. Dr. U. Kiiry,
Olten, Pfarrer Benno Schéke, Karlsruhe und Pfarrer D. N. De Rijk, Eg-
mond aan Zee haben das Manuskript nachgepriift und ihre Ergiinzungen
und Korrekturen beigefiigt.




	Bericht über die Theologentagung am 1. und 2. September 1953 anlässlich des XVI. Internationalen Altkatholikenkongresses in München

