Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 44 (1954)
Heft: 4
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 241 —

Kirchliche Chronik

Bonifatiusfeier in den Niederlanden. Die Gedichtnisfeier des
Martertodes des hl. Bonifatius, der am 5.Juni 754 zusammen mit ctwa
fiinfzig anderen b1y Dokkum, im &dussersten Norden der Niederlande, er-
mordet wurde, gestaltete sich zu einer einmiitigen und eindrucksvollen
Kundgebung, die durch die Anwesenheit der Kénigin Juliana noch einen
besondern Glanz erhielt. Die nationale Feier wurde am 3. Juli an der Stelle
seines Martyriums, in Dokkum, abgehalten und war von vielen auslin-
dischen Gisten und von den Vertretern aller Kirchen besucht. Aus Deutsch-
land waren die Bischofe der benachbarten Didzesen anwesend. Die Angli-
kanische Kirche hatte Dr.Mortimer, Bischof von Exeter, wo Bonifatius’
Wiege stand, entsandt. Von der altkatholischen Kirche von Holland wohnte
Mgr. E. Lagerwey, Bischof von Deventer, der Feier bei. Es wurde die Person
und das Werk des Heiligen ins Licht gestellt. Prof. Dr. J.H. Bakhuizen van
den Brink (Leiden) skizzierte seine Personlichkeit; Prof. Dr. J.H. Bavinck
(Amsterdam) sprach iiber seine Missionsarbeit; Prof. Dr. W. Asselberghs
(Nijmegen) behandelte seine Bedeutung fiir die Kultur. Die Feier in Dok-
kum bekam ihre besondere Note, weil gerade in der jlingsten Zeit bei Aus-
grabungsarbeiten die Stelle des Martyriums aufgefunden worden ist, mit
zahlreichen Funden aus der Karolingischen Zeit.

Am Sonntag, den 4.Juli, wurde der hl. Bonifatius in allen Kirchen ge-
wiirdigt. In der altkatholischen Kirche zu Utrecht geschah dies zunichst in
einem von Herrn Erzbischof Dr. A. Rinkel zelebrierten Nachmittagsgottes-
dienst, an dem Dr. R.C.Mortimer (Exeter) die Predigt hielt iiber 1.Kor.
1: 23. Er stellte den Heiligen ins Licht der Gegenwart und fiihrte aus, dass
es — gemiss dem Vorbild des Heiligen - unsere Aufgabe sei, von neuem
unsere ganze Aufmerksamkeit auf die heutige wieder dem Heidentum ver-
fallenden Welt zu richten, die nur dann von der liuternden Kraft der christ-
lichen Religion zu iiberzeugen sei, wenn wir ihr mit Liebe und werktitiger,
briiderlicher Gesinnung entgegentreten.

Am g.Juli wurde in der Kathedrale zu Utrecht ein feierliches Ponti-
fikalamt gehalten, wo auch der Anglikanische Bischof zugegen war, und an
der die Predigt versorgt wurde durch Prof. M. Kok iiber: Rom. 14: 7 f.

Anlisslich der Gediichtnisfeier wurde die nachstehende «Bischifliche
Botschaft» am 27.Juni in den altkatholischen Kirchen verlesen:

Gruss im Herrn!
In diesem Jahre feiern die Niederlande den Tag, an dem vor 12 Jahr-

hunderten der hl. Bonifatius den Martertod erlitt und mit Besiegelung seines
Blutes sein irdisches, dem Dreieinigen Gott geweihtes Leben gegen das ewige
Gliick der Heiligen im Himmel vertauscht hat.

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 4, 1954. 16



— 242 —

Wie im Jahre 1939 beir Gedichtnisfeier des hl. Willibrod geschehen
1st, so treten auch jetzt die Niederlande — wie getrennt sie sonst auf manchem
Gebiete sein mogen — in Eintracht zusammen.

In Dokkum, wo im Jahre 754 der blinde aus heidnischer Finsternis
geborene Wutanfall dem Winfried — Bonifatius — den Weg zum himmlischen
Licht bahnte, kommen Volksgenossen jeder Schattierung mit ihrer geliebten
Kénigin zusammen, um gemeinsam Zeugnis abzulegen, zu danken und zu
beten.

Auch unsere Kirche wird dort vertreten sein, zusammen mit den Ver-
tretern Englands, wo Bonifatius geboren wurde und zu seinem 3o0. Jahre sich
auf seine Arbeit vorbereitete, sowie mit Vertretern aus Deutschland, wo er
als Missionar gelebt und gewirkt hat.

Mit diesen allen sollt ihr zusammen beten, danken und jauchzen in
Verbundenheit mit den Scharen der Heiligen in der triumphierenden
Kirche im Himmel, und mit den Engeln und Erzengeln, die mit einmiitiger
Stimme Lob bringen dem Vater, dem Sohn und dem HI. Geist.

Andreas, Erzbischof von Utrecht. Jacobus, Bischof von Haarlem.
Engelbertus, Bischof von Deventer.

Gegeben zu Utrecht, den 22.Juni 1954. B. A.van Kleef

Die Weihe des deutschen Volkes an das Herz der Gottesmutter.
Ein besonderes Ereignis des diesjihrigen Katholikentages in Fulda vom
31.August bis zum 5.September war die Weihe des deutschen Volkes an
das Herz der Gottesmutter. Sie wurde am Samstag von Kardinal Frings
mit den Worten vollzogen: «Dir Jungfrau weihen wir unser Volk und stellen
es unter deinen michtigen Schutz.» Die Ankiindigung dieser Weihe hatte
in evangelischen Kreisen grosse Beunruhigung hervorgerufen. Der leitende
Bischof der Vereinigten Ev.-Luth. Kirche Deutschlands, Landesbischof
Dr. Meiser, gab dazu eine Erklirung ab. Der Rat der Ev. Kirche Dutsch-
lands, der in Hannover unter dem Vorsitz von Bischof D. Dr. Dibelius
zusammengetreten war, begriisste die Erklirung des Landesbischofs Dr. Mei-
ser und bedauerte, dass der konfessionelle Friede, dessen Erhaltung ihm
ein aufrichtiges Anliegen sei, durch den katholischen Weiheakt in Fulda
eine ernste Stérung erfahren habe. In der erwihnten Erklirung von
Dr. Meiser heisst es 1):

«Vor Beginn des 76. Deutschen Katholikentages in Fulda wurde in der
Tagespresse, in katholischen Blittern und durch die Katholische Nachrich-
ten-Agentur angekiindigt, dass wihrend des Katholikentages das deutsche
Volk an das unbefleckte Herz Mariens geweiht werden solle.

Ich habe mich als leitender Bischof der Vereinigten Ev.-Luth. Kirche
Deutschlands telegraphisch an Kardinal Frings gewandt. Ich habe auf die
tiefe Beunruhigung hingewiesen, die in weiten Kreisen unserer evangelischen

1) Ok.P.D., Nr. 42 vom 8. X. 1954.



— 243 —

Gemeinden durch diese Nachricht entstanden ist, und habe gleichzeitig
das Bedauern dariiber ausgesprochen, dass durch diese Veroffentlichung das
religise Empfinden des evangelischen Bevolkerungsteils verletzt worden
sei, und gebeten, dafiir besorgt zu sein, dass nicht durch solche Veroffent-
lichungen Wirkungen hervorgerufen werden, die den konfessionellen Frie-
den in unserem Volk gefihrden.

Dieses Telegramm wurde auf dem Katholikentag durch Erzbischof
Jiger, Paderborn, als ,spontane, uniiberlegte Reaktion‘ bezeichnet. Es hat
sich gezeigt, wie begriindet mein Einspruch war. Die Weihe des deutschen
Volkes an das unbefleckte Herz Mariens ist tatsichlich erfolgt. Kardinal
Frings vollzog sie mit den Worten: , Dir, Jungfrau, weihen wir unser Volk
und stellen es unter deinen michtigen Schutz‘. In seiner Schlussansprache
hat der Prisident des Katholikentages, Bundesminister Storch, diesen Akt,
der in der katholischen Presse als ein Ereignis von ,sikularer Bedeutung®
bezeichnet wird, bestitigt: ,Gestern haben wir in einer besonderen Feier-
stunde uns und das gesamte deutsche Volk der Gottesmutter geweiht'.
Es ist kein Zweifel mehr dariiber moglich, dass damit die gesamte evangelische
Christenheit Deutschlands in den Weiheakt an das unbefleckte Herz Mariens
einbezogen wurde.

Dagegen miissen wir als evangelische Christen, die sich allein an Gottes
Wort gebunden wissen, entschieden und éffentlich Einspruch erheben. Eine
Weihe an das unbefleckte Herz Mariens ist unvereinbar mit Gottes Wort.

Wir kennen nur einen Mittler zwischen Gott und den Menschen, nim-
lich Christus. Gott hat sich die ganze Welt, damit auch unser deutsches
Volk, durch das Kreuzopfer Christi versohnt. An dieser Versohnung hat
unser Volk nicht durch eine kirchliche Weihe teil, sondern allein durch den
Glauben, der sich dankbar die Verséhnung in Christus schenken lisst.

Wenn durch einen Kardinal das gesamte Deutschland an das un-
befleckte Herz Mariens geweiht wird, so kénnen wir es nicht anders ver-
stehen, als dass durch den Vertreter der romischen Kurie iiber uns evange-
lische Christen ohne unser Wissen und Zutun verfiigt wird, dazu in einer
Handlung, die unserem Glauben und Bekenntnis radikal widerspricht.
Dieser bedauerliche Ubergriff erinnert uns an den Anspruch, den im Jahre
1873 der damalige Papst in einem Schreiben an Wilhelm 1. erhob, dass jeder,
der getauft ist, dem Papsttum angehort. Die Antwort Wilhelms . lautete
damals: ,Der evangelische Glaube gestattet uns nicht, in dem Verhiiltnis zu
Gott einen anderen Vermittler als unseren Herrn Jesum Christum anzu-
nehmen.¢ Das ist auch unsere Antwort.»

In der Eréffnungsrede zum Katholikentag suchte Karl Fiirst zu Léwen-
stein die Weihe umzudeuten. Er sagte: «Katholikentage sind von jeher
Tage des gemeinsamen Gebetes gewesen und stellen wir uns dabei besonders
unter den Schutz der Gottesmutter, der Mutter vom Guten Rat, der Zu-
flucht der Christen. Wir haben es auf uns genommen, an diesem deutschen



— 244 —

Katholikentag uns, unsere Familien, unser ganzes Land der Mutter unseres
Herrn zu weihen. Das wird nicht iiberall recht verstanden. Eine mir unbe-
kannte evangelische Frau hat mir geschrieben: es mache ihr Sorgen, dass
wir Katholiken uns anmassen, Deutschland der Mutter Christi zu weihen,
wo doch die Mehrzahl unseres Volkes anders empfinde. Dieses Anliegen
nehme ich ernst, eine Weihe dieser Art ist tatsiachlich in erster Linie ein
Akt der personlichen Hingabe, der nur fiir die ausgesprochen werden kann,
die bereit sind, ithn zu vollziehen. Wir deutschen Katholiken kénnen also
nur uns selbst der Gottesmutter weihen. Gleichzeitig freilich erbitten wir
ihren himmlischen Schutz fiir unser ganzes Volk, unsere geliebte deutsche
Heimat, und zwar in einer sehr ernsten Zeit. Dass wir von diesem fiir-
bittenden Gebet niemand ausschliessen, der mit uns das deutsche Schicksal
tragen muss, wird auch unter evangelischen Christen verstanden werden.

Begehen wir diese Tage in briiderlicher Liebe und voller Zuversicht 1).»
A K.

Eine Una-Sancta-Konferenz in Berlin. Die Una-Sancta-Bewegung
richtete von ihrer T'agung in Berlin aus die dringende Bitte an Protestanten
und romische Katholiken in Deutschland, in Arbeit und Gebet fiir die
Uberwindung der Spaltung in der Christenheit zu wirken. An dieser ersten
gesamtdeutschen Tagung der Bewegung seit Kriegsende nahmen u. a.
30 romisch-katholische und 20 protestantische Theologen teil. Die 1916
gegriindete Una-Sancta-Bewegung macht es sich zur Aufgabe, das theo-
logische Gesprich zwischen rémischen Katholiken und Protestanten zu
foérdern.

In der Meinung der 150 protestantischen und romisch-katholischen
Teilnehmer trigt «die Stinde des Menschen» die Schuld an der Zerrissen-
heit unter den Christen. Das Gebot Jesu Christi, «auf dass sie alle eins
seieny, sei bisher nicht ernst genug befolgt und so der christlichen Sache nur
Schaden zugefiigt worden. Pater Johannes Pinsk aus Berlin erklirte vor den
Teilnehmern, die Una-Sancta-Bewegung befiirworte weder einen Inter-.
konfessionalismus noch die Schaffung einer «dritten Konfession», sondern
suche Vertreter beider Bekenntnisse zu gemeinsamen, das gegenseitige Ver-
stindnis férdernden Gesprichen zusammenzubringen. Der Professor fiir
katholische Theologie an der Universitit Mainz, Dr. Joseph Lortz, betonte,
es sei wichtiger, auf das Gemeinsame als auf das Trennende zwischen den
Konfessionen hinzuweisen.

Als Vertreter der evangelischen Theologie erklirte Propst Hans As-
mussen, Kiel, das Verhiltnis zwischen den beiden Kirchen habe sich seit
1948 abgekiihlt. Wir glauben, dass es einmal Eine Christliche Kirche geben
wird, sagte D. Asmussen, und wenn dies auch nicht vom menschlichen Ver-
maogen abhingt, so milssen wir uns doch so weit wie moglich niherkommen?).

1) Herder Korr., 1. Oktober, S. 2.
2) Ok.P.D., Nr. 42, 8. X. 1954.



— 245 —

ILAFO-Tagung in Racine, Wisc. (26. bis 30.Juli 1954'). Mit Aus-
nahme der schwedisch-lutherischen Kirche waren alle Kirchen vertreten,
deren Reprisentanten 1949 diese Internationale Liga fiir apostolischen
Glauben und Verfassung in Oxford ins Leben gerufen hatten, nimlich die
anglikanischen, orthodoxen und altkatholischen Kirchen. Getreu der damals
bekundeten Absicht, diesen katholischen Kirchen innerhalb der oku-
menischen Bewegung Gelegenheit zu geben, sich im eigenen Kreis iiber die
Probleme und Fragen der Okumene und insbesondere iiber die Arbeit
ihrer Konferenzen auszusprechen, um, wenn nétig, nach aussen auch ge-
schlossen ihren Standpunkt zu vertreten, war die Studienarbeit dieser
Tagung ganz auf die bevorstehende zweite Weltkirchenkonferenz aus-
gerichtet. Da die letzte Tagung von Lund (Schweden) im Jahre 1952 es
jedoch auch als wiinschbar erachtete, den Kontakt mit hochkirchlichen Be-
wegungen innerhalb reformatorischer Kirchen aufzunehmen und zu pflegen,
waren in Racine denn auch Vertreter solcher Kreise zugegen. Mit Genug-
tuung nahmen die rund 25 Teilnehmer vom Bericht des Sekretirs, Rev.
Michael Bruce (England), Kenntnis, wonach sich seit der letzten Tagung
ILAFO-Gruppen in Ceylon und Kanada gebildet haben. Leider musste
dafiir dem wenige Wochen zuvor verstorbenen Ehrenvorsitzenden, dem
Lordbischof von Oxford, Dr. Kenneth E.Kirk, die letzte Ehre erwiesen
werden. — Da die 1953 in der Schweiz (Engelberg) durchgefiihrte Jugend-
tagung guten Anklang fand, wurde die Abhaltung einer gleichartigen Kon-
ferenz fiir 1955, diesmal in England, in Aussicht genommen. Zur Intensi-
vierung der [LAFO-Titigkeit wurde fur die europiischen Kirchen ge-
wiinscht, der Sekretir mochte in absehbarer Zeit durch personliche Besuche
vermehrten Kontakt schaffen, wihrend in Amerika durch eigene Konfe-
renzen die Maoglichkeit zur Fithlungnahme der verschiedenen katholischen
Gruppen, deren es unter Lutheranern und Methodisten etc. etliche gibt,
geboten werden soll. Hingegen wird eine weitere internationale ILAFO-
Konferenz erst dann geplant werden, wenn man vor einer neuen dkume-
nischen Tagung steht. Da die finanziellen Mittel bisher fast ausschliesslich
von der Church Union der Kirche von England zur Verfigung gestellt
wurden, sollen fortan nun angesichts des etwas erhohten Bedarfes alle an-
geschlossenen Gruppen nach Kriften dazu beitragen.

Die wichtigsteh Beschliisse von Racine sind jedoch jene, die das ge-
meinsame tigliche Gebet und die Neufassung der ILAFO-Prinzipien
betreffen. Allen ILAFO-Mitgliedern wird empfohlen, zu jeder Mittags-
stunde folgendes Gebet zusammen mit dem Vaterunser als Bitte um die
Einheit der Kirche zu beten: «O Herr Jesus Christus, der du zu deinen
Aposteln gesagt hast: Frieden hinterlasse ich euch, meinen Frieden gebe
ich euch, siche nicht auf unsere Siinden, sondern auf den Glauben deiner
Kirche und verleihe ihr nach deinem Wohlgefallen Frieden und Einigkeit,

1) vgl. I.K.Z. 1953, Seite 254.



— 246 —

der du lebst und regierst mit dem Vater in der Einigkeit des Heiligen
Geistes, Gott von Ewigkeit zu Ewigkeit. Amen.» Als Kurzfassung fiir
solche, die zur bestimmten Stunde am Gebet verhindert sind, soll gelten:
«Herr, schenke uns Einheit.»

Die Grundsitze, zu denen sich die der ILAFO angeschlossenen Mitglie-
der und Gruppen zu bekennen haben, lauten in der Neufassung jetzt wie folgt:

«Die Aufgaben der Internationalen Liga fiir apostolischen Glauben und
Verfassung bestehen darin,

1. das Verstindnis unter katholisch gesinnten Christen verschiedener
Konfessionen zu fordern zur gegenseitigen Ermutigung und Unter-
stitzung bei der Erhaltung oder Wiedererlangung apostolischen
Glaubens und Verfassung;

2. solche Christen in die Lage zu versetzen, bei 6kumenischen Zusammen-
kiinften gemeinsam Zeugnis abzulegen, um im Sinne apostolischen
Glaubens und Verfassung fiir die Einheit aller Christen zu wirken.

, Apostolischer Glaube’ ist zu verstehen als ,der Glaube, wie er einst
den Heiligen tiberliefert wurde (Judas 3), die lebendige Lehre, wie sie unser
Herr Jesus Christus offenbart hat und wie sie von den Aposteln her durch
die Bibel auf uns gekommen ist und erklirt und in ihrer Reinheit bewahrt
wird durch die Glaubensbekenntnisse und die Ganzheit der heiligen T'ra-
dition der ungeteilten Kirche.

,Apostolische Verfassung' ist zu verstehen als das dreifache Priesteramt
der Bischéfe, Priester und Diakonen, die rechtmiissig konsekriert oder ordi-
niert wurden von Bischifen, die in der apostolischen Sukzession und in der
Gemeinschaft der katholischen Kirche stehen.»

Demnichst soll ein orientierendes Flugblatt erscheinen, das neben
diesen Grundsitzen eine kurze Erklirung iiber das Wesentliche der ILAFO
enthalten wird.

«Christus, die Hoffnung der Welt (im Blick auf das Wesen der Kirche
als seines Leibes)», so lautete das wegleitende Thema fiir die Studienarbeit
der Tagung. Die Einfiihrung in die Problemstellung gab Rev. Everett
Bosshard (New York), indem er anhand des Gegensatzes zwischen der escha-
tologischen Theologie der Protestanten Europas und der rémisch-katholi-
schen Lehre den wahren katholischen Weg in dieser Frage zu weisen suchte.

Rev. Michael Bruce (England) sprach dann eingehend iiber «Das
Wesen der Kirche im Blick auf die Wiedervereinigung der Kirchen». Nach
seiner Auffassung steckt hinter jenem Gegensatz, der bereits in Amsterdam
als das 6kumenische Problem bezeichnet wurde, nimlich dem Gegensatz
«protestantisch-katholisch», eine verschiedene Lehre von Gott und deshalb
auch ein verschiedenes Verstindnis vom Wesen der Kirche. In hervor-
ragender Weise vertrat Professor Georges Florovsky (New York) den Stand-
punkt der Orthodoxie in seinem Referat iiber «Die Kontinuitit der Kirche
und des kirchlichen Amtes in ihrer Bezogenheit zur Eschatologie und zum



— 247 —

Sitzen Jesu Christi zur Rechten Gottes». Nach katholischem Verstindnis,
so sagte er, ist die Kontinuitit dem Begriff der Kirche inhirent, da sie be-
griindet ist in der Kontinuitit des géttlichen Aktes sowohl als auch in der
bleibenden Gegenwart ihres Hauptes Jesus Christus. In diesem Zusammen-
hang betonte er auch, dass der Begriff des «Katholischen» nicht nur geogra-
phisch-riumlich, sondern ebenso streng zeitlich (eben im Moment der
Kontinuitit) zu fassen sei. Indessen miisse die Orthodoxie der Theologie
Karl Barths wenigstens dort zustimmen, wo sie von der Diskontinuitit
rede, vor allem, wenn dies so geschehe wie im Buch von Prof. Leuba tiber
«Institution et Evénementy.

Der Korreferent zu diesem Vortrag, Dr. Gerritsen (Hollindisch-
reformierte Kirche), kniipft an diesen Punkt teilweiser Verwandtschaft
zwischen Orthodoxie und Calvinismus an. Hinter dem Genfer Reformator
ist neben der Philosophie eines Nicolaus Cusanus vor allem seine betonte
antirémische Furcht und damit seine Vorliebe fiir griechische Sprache und
griechischen Geist zu sehen, was das platonisierende Denken Calvins und
damit seine bestimmte Verwandtschaft mit der Orthodoxie hinreichend
erklirt.

Professor Dr. Eugéne Fairweather (Toronto) sprach, ausgehend vom
biblischen Begriff der Gottebenbildlichkeit des Menschen, iiber «Die
Erlésung der Menschheit, ihre Wiedereinsetzung in die Gemeinschaft mit
Gott und die Wiederherstellung ihrer eigenen Ganzheit im Verhiltnis zum
Wesen der Kirche», wihrend Rev. Mac Causland, S.S. J. E. (Kanada), das
Thema « Der Leib Christi in unserem Gebetsleben in bezug auf unsere letzte
Hoffnung» behandelte.

Die Leitung der ganzen Tagung lag in den Hinden von Rt. Rev.
William Brady, dem Bischof-Coadjutor der protestantisch-bischoflichen
Diozese Fonds du Lac (USA).

Der Anglokatholiken-Kongress in Chicago, Ill. (1. bis 3.August
1954). Haupttrigerinnen dieser Grossveranstaltung waren die amerikanische
und die englische Church Union, also die beiden hochkirchlichen Organi-
sationen innerhalb der Kirche von England und threr Schwesterkirche in den
Vereinigten Staaten. Demzufolge kam diesem Kongress nur inoffizielle
Bedeutung zu, und das bei kirchlichen Anlissen stets etwas peinliche Moment
des Demonstrativen konnte also nicht ganz ausgeschaltet werden. Schauplatz
war das grosse Sportstadion von Chicago, dem man durch Aufstellung eines
riesigen einfachen Altars, iiber dem ein fiir unser Empfinden allzu moderner
Kruzifixus hing, das Geprige eines kirchlichen Raumes verliehen hatte. Es
diirften kaum zehntausend Gliubige gewesen sein, die der Erdffnung des
Kongresses am Sonntagabend beiwohnten. An die imposante Einzugs-
prozession all der vielen geistlichen Teilnehmer schloss sich eine Ponti-
fikalvesper, in deren Verlauf der Vorsitzende des Kongresses, Francis
Burrill, Bischof von Chicago, den Reigen der Begriissungsansprachen er-



— 248 —

offnete. Sehr ausfiihrlich befasste sich sodann ein erster Vortrag, der vom
Generalsekretir der englischen Church Union, Rev. Harold Riley (London),
gehalten wurde, mit dem Thema des Kongresses «Die Bedeutung der Wie-
dervereinigung der Kirchen». — Hatte der Primas der polnisch-nationalen
katholischen Kirche der USA, Bischof Léon Grochowski (Chicago), die
Griisse seiner Kirche tiberbracht, so schloss Erzbischof Dr. Andreas Rinkel
(Utrecht) die Eroffnungsfeier mit Schlussgebet und Segen.

Da es uns infolge der Teilnahme an der polnischen Synode nicht mog-
lich war, der weiteren Kongressarbeit beizuwohnen, kénnen wir hier nur
festhalten, wortiber die zahlreichen Referenten am Montag gesprochen
haben:

«Wiedervereinigung und Heilige Schrifty (Rev. Dr. W.C.Klein, Seabury
Western Seminary, Evanston)

«Wiedervereinigung und die altkatholischen Kirchen» (Erzbischof Dr. An-
dreas Rinkel, Utrecht)

« Wiedervereinigung und die Glaubensbekenntnisse» (Rev. W.H. Dunphy,
Ridley Park, Pa.)

«Wiedervereinigung und das apostolische Amt» (Rev. R. Raynes, Mirfield)

«Wiedervereinigung und die Sakramente» (Prof. Dr. E. Fairweather, To-
ronto)

Weitere Kurzreferate befassten sich mit internen Fragen der hoch-
kirchlichen Bewegung. So sprachen Rev. Harold Riley iiber «Das Zeugnis
der Church Union», der Bischof von London, Dr. Wand, tber «Die Be-
deutung des Anglikanismus» und Canon Albert J. Du Bois iiber «Die Church
Union in der amerikanischen Kirchen.

Mit einem feierlichen Pontifikalamt schloss der Kongress am Dienstag.

Der Anglikanische Kongress in Minneapolis (4. bis 13.August
1954). Einzig der Vollstindigkeit halber seien hier auch ein paar Worte
dieser Veranstaltung gewidmet, obwohl wir ihr {iberhaupt nicht beizu-
wohnen in der Lage waren. Sie ist erst die zweite dieser Art, indem der erste
Kongress der Anglikaner im Jahre 19o8, also vor 46 Jahren, in London
stattgefunden hatte. Im Gegensatz zum anglokatholischen Kongress war die
Tagung von Minneapolis eine offiziell-kirchliche. Denn jede der 327 angli-
kanischen Dibdzesen der Welt hatte das Recht, je einen Bischof, Priester und
Laien abzuordnen, so dass 981 Delegierte erwartet werden konnten. 670
sind tatsichlich erschienen. Trotzdem besitzt dieser Kongress innerhalb
der anglikanischen Kirchengemeinschaft keinerlei rechtlichen Status, son-
dern hat lediglich informativen Charakter.

Im Verlaufe des Eréffnungsgottesdienstes, der von rund 12 ooo Glidu-
bigen besucht wurde, ergriffen der prisidierende Bischof der protestantisch-
bischéflichen Kirche der Vereinigten Staaten, Knox H.Sherrill, sowie
Dr. Geoffrey Fisher, Erzbischof von Canterbury, das Wort.



— 249 —

«Der Ruf Gottes und die Sendung der anglikanischen Kirchengemein-
schaft» — das war das Generalthema des Kongresses, welches unter den vier
Stichworten «Berufung», «Gottesdienst», « Botschaft» und «Arbeit» in zahl-
reichen Referaten sachkundig entfaltet wurde, wobei im Mittelpunkt der
gesamten Erorterungen und Diskussionen der Laie und seine Verant-
wortung in der Kirche standen.

Im Blick auf die 6kumenische Bewegung und die angestrebte Wieder-
vereinigung der Kirchen wurde mehrfach betont, die anglikanischen Kirchen
wiirden ohne Zweifel das Leben finden, wenn sie ihr jetziges hineinzuver-
lieren bereit seien in das umfassende Leben der Kirche, die katholisch und
evangelisch sein werde. Der etwas iiberraschende und fiir manche, vor allem
Altkatholiken und Orthodoxe, etwas befremdliche Kongressbeschluss, an-
lasslich der zweiten Weltkirchenkonferenz in Evanston zum anglikanischen
Kommuniongottesdienst alle Konfessionen und kirchlichen Gruppen ein-
zuladen, also eine sogenannte «offene Kommunion» zu feiern, sollte offenbar
diese Bereitschaft sichtbar unter Beweis stellen.

Die polnisch-nationale katholische Kirche der Vereinigten
Staaten und ihre IX. Generalsynode (Buffalo, N.Y., 3. bis 6. August
1954). 1. Geschichtlicher Uberblick. Wie schon der Name dieser Glaubens-
gemeinschaft besagt, haben wir es mit einer Kirche zu tun, deren Ent-
stchung mit den Geschicken und Problemen innerhalb der nach USA ein-
gewanderten Polen zusammenhingt und der darum auch ein nationales
Element innewohnt. Tatsichlich haben es die Polen in den Vereinigten
Staaten — tbrigens sicher nicht ohne Grund — im letzten Jahrhundert als
Zuriicksetzung empfunden, dass stets nur Deutsche und insbesondere Iren,
nie aber polnische Geistliche als Bischofe in ihren Gebieten fungierten. Den
Anstoss zu einer die Trennung von Rom vollziehenden Bewegung gab jedoch
der Beschluss der Synode von Baltimore im Jahre 1883, nach welchem fortan
die kirchlichen Gebiude und der Grundbesitz der einzelnen Gemeinden deren
Verwaltungshoheit entzogen und zum administrativen Eigentum der Bischife
erklirt wurde. Das Kirchenvolk, das dafiir teilweise bedeutende finanzielle
Opfer auf sich genommen hatte, fiihlte sich bestohlen. In Chicago, Buffalo,
Detroit und Cleveland kam es zu starken Widerstinden, die schliesslich
unter Fithrung von Rev. A. Kozlowski in Chicago dazu fiihrten, dass sich
etwa 10 000 polnische Katholiken von Rom trennten und eine polnische
Zweigkirche der altkatholischen Bewegung begriindeten, die sich dann
spiter allerdings mit der vom nachmaligen Bischof Francis Hodur ge-
leiteten Bewegung verschmolzen hat. Letztere nahm erst einige Jahre spiter
von Scranton, Pennsylvania, ihren Anfang, als im Oktober 1896 ein dortiger
Geistlicher versuchte, jeglichen Widerstand gegen den umstrittenen Synode-
beschluss zu unterdriicken. Nach einer Auseinandersetzung, die mit Tit-
lichkeiten endete, sagte sich ein Teil der Gemeinde von diesem Geistlichen
und seiner Pfarrei los und berief den jungen in Nanticoke, Pa., wirkenden



— 250 —

Geistlichen Francis Hodur zu ihrem Pfarrer. Dieser war als Theologie-
student erst wenige Jahre zuvor in den Vereinigten Staaten eingewandert,
nachdem ihm in seiner polnischen Heimat infolge seiner sozialen und patrio-
tischen Gesinnung das Studium an der Universitit Krakau verunmoglicht
worden war. Am 19.August 1893 empfing der am 1.April 1866 im Dorf
Zarki als Kind armer Bauern geborene F.Hodur durch Bischof O'Hara die
Priesterweihe, und derselbe Wiirdentriger wurde bereits 5 Jahre spiter durch
die herrschenden Umstinde genétigt, den geistlichen Sohn samt seinen
Anhingern zu exkommunizieren. F.Hodur hatte den Bruch nicht leicht-
fertig vollzogen, war er doch anfangs 1898 noch selber mit einer Petition
nach Rom gefahren und hatte versucht, vom Papst und seiner Hierarchie
einige Zugestindnisse zu erhalten, dahingehend, dass 1. das Eigentums-
verhiltnis in bezug auf die kirchlichen Besitzungen zugunsten der Gemein-
den ‘wieder riickgingig gemacht werde, 2. dass jede Gemeinde das Recht
erhalten solle, ohne Intervention des Bischofs oder Pfarrers eine Laien-
behoérde zu wihlen, und 3. dass die Bischéfe bei der Einsetzung eines neuen
Geistlichen auch das Einverstindnis der Gemeindemitglieder beriick-
sichtigen sollten. Mit dem Hinweis auf die betrichtlichen finanziellen Mittel,
die dem Vatikan Jahr fiir Jahr aus Amerika zuflossen, gab man Francis
Hodur zu verstehen, man konne auf die Klagen der Polen nicht eingehen.
Diese bittere Enttiuschung bewog ihn dann endgiiltig zum Bruch mit Rom,
wobei er die riickhaltlose Unterstiitzung seiner bisherigen Anhinger er-
fahren durfte.

Dieser Entschluss hatte dann einen zeitweise nicht nur erbitterten,
sondern in verschiedener Hinsicht auch unschénen Kampf zur Folge, wobei
Presseangriffe und Gerichtsprozesse eine Zeitlang sich fast pausenlos ab-
I6sten. Dennoch breitete sich die Bewegung zunichst in den sogenannten
Neu-England-Staaten stetig aus, so dass bald die Schaffung einer kirch-
lichen Organisation sich aufdringte. Hatte schon im Herbst 19oo eine Ver-
sammlung zu Scranton beschlossen, in der Liturgie das Latein durch die
polnische Muttersprache zu ersetzen (der erste polnische Gottesdienst
wurde in der Mitternachtsmesse 1900 zu Scranton gefeiert), so befasste sich
eine erste Synode vom 7. bis g.September 1904 in Scranton mit organisa-
torischen Fragen, wobei die 146 Delegierten aus insgesamt 19 Gemeinden
Rev. Francis Hodur zum ersten Bischof wihlten.

Kaum zwei Jahre spiter tagte wiederum in Scranton die erste ausser-
ordentliche Synode (22.August 1906), um zu jiingsten Angriffen von ro-
misch-katholischer Seite Stellung zu nehmen und in den eigenen Reihen die
dadurch entstandene Verwirrung zu kliren. Die darauffolgende weitere
Ausbreitung der Bewegung machte die sofortige Konsekration des episco-
pus-electus notig, welche Francis Hodur dann am 29.September 1907 in
Utrecht durch Erzbischof Gerardus Gul und unter Assistenz der Bischéfe
van Thiel von Haarlem und Spit von Deventer empfangen durfte.



— 251 —

Im Jahre 19og fasste die zweite Synode in Scranton jenen in der ge-
samten Kirchengeschichte einmalig dastehenden Beschluss, das Predigen
und Héren des Wortes Gottes sei ein Sakrament. Bevor 1921 die vierte
Synode Taufe und Firmung als ein einziges, nur unter verschiedener Form
gespendetes Sakrament erklirte, hatte diese Kirche somit 8 Sakramente. Im
Jahre 1914 wurde mit der kirchlichen Jugendarbeit begonnen.

In den Nachkriegsjahren 1920-1926 reiste Bischof Hodur, der anlisslich
der dritten Synode 1914 durch die Wahl von vier weiteren Bischéfen die
dringend benétigten Mitarbeiter erhalten hatte, nicht weniger als zehn
Male nach Polen, um der Bewegung seiner Kirche auch im Mutterland zum
Durchbruch zu verhelfen, was ihm schliesslich auch gelang, wobei allerdings
diese Kirche erst 1946 die staatliche Anerkennung erlangte.

Die bereits erwihnte vierte Synode von 1921 erklirte die gemein-
schaftliche Bussandacht zur verbindlichen Form der Erteilung des Buss-
sakramentes, erliess eine Erklirung zum Begniff «Hoélley, hob das Priester-
Z6libat auf und bestimmte schliesslich die von Bischof F. Hodur stammende
Hymne «Tyle lat my ci o Panie!» (Durch die Jahrhunderte zu dir, o Gott!)
sozusagen zur kirchlichen Nationalhymne.

Im Jahre 1923 erschien erstmals das kirchliche Wochenblatt «Rola
Boza». Eine zweite ausserordentliche Synode befasste sich 1924 mit der
Mission im polnischen Mutterland und teilte das kirchliche Gebiet in den
Vereinigten Staaten in drei Didzesen, eine ostliche, zentrale und westliche
ein. Den litauischen, slowakischen, ungarischen und italienischen Minder-
heitsgruppen, die sich der Bewegung angeschlossen hatten, wurde eine
eigene Didzese zugestanden. Spiter wurde dann das Gebiet von Buffalo-
Pittsburgh zur vierten Diozese erklirt.

Die fiinfte Synode erklirte 1931 die Jugendarbeit fiir alle Gemeinden
verpflichtend und gab auch in bezug auf liturgische Reformen allgemeine
Richtlinien. Vier Jahre spiiter tagte die Synode erneut, diesmal in Chicago
und erkor sechs neue Bischofe.

Noch vor seinem im Februar 1953 erfolgten Hinschied wurde der in-
zwischen erblindete verehrte Primas der polnischen Kirche, Bischof Francis
Hodur, von Bischof Léon Grochowski, dem langjihrigen Oberhirten der
westlichen Diozese mit Sitz in Chicago, als Primas abgelost. Thm ist die nicht
leichte Aufgabe iiberbunden, neben der umfangreichen Arbeit in seinem
grossen Bistum auch in der tber ein weites Gebiet verstreuten Gesamt-
kirche zum Rechten zu sechen. Diese hat mit ihren vier Diézesen und
153 Gemeinden die respektable Zahl von rund einer Viertelmillion Gliu-
bigen.

2. Die 1X. Generalsynode in Buffalo (3. bis 6.August 1954). Welche
gewichtigen Probleme diese noch junge und offenbar seit geraumer Zeit
auch im inneren Um- und Aufbruch sich befindliche Kirche zu bewiltigen
hat, davon gab diese Synode dem aufmerksamen Teilnehmer ein eindriick-



— 252 —

liches Bild. Einerseits sind es zahlreiche Anderungen in Verwaltung und
Verfassung, die sich aufdringen. So musste in Buffalo eine Zentralsteuer
fiir alle Gemeinden eingefiithrt werden, deren Ertrag es vor allem ermog-
lichen soll, den Primas vom Einkommen als Dibzesanbischof und Haupt-
geistlichen an der Kathedrale unabhingig zu machen. Im weiteren harrt die
Frage der Pensionierung der Geistlichen dringend einer befriedigenden
Loésung. Der Turnus fiir die General- wie fiir Diozesan- und Provinzial-
synoden, der bisher 10 bzw. 5 Jahre betrug, wurde nunmehr auf einheitlich
4 Jahre festgesetzt. Fir die Ditozese Buffalo-Pittsburgh wurde Thaddius
Zielinski als Nachfolger des verstorbenen Bischofs J.Jasinski gewihlt,
wihrend Rev. Kardas zum neuen Bischof-Coadjutor fiir das westliche
Bistum erkoren wurde. Der Erzbischof von Utrecht, der zusammen mit
Kan. Th. Moleman — auch Bischof J.Demmel aus Deutschland war zu-
gegen — der Synode beiwohnte, durfte dann anfangs September ebenfalls
in Buffalo die Konsekration vornehmen.

Das akuteste Problem stellt gegenwirtig fiir diese Kirche wohl das der
Sprache im Gottesdienst dar. Denn als bewusst nationale polnische Kirche
halten die dlteren Leute entschieden an ihrer Muttersprache fest, wihrend
die junge Generation, die heranwichst, sich in erster Linie als Amerikaner
weiss. Da die Kirche keine eigenen Schulen mehr besitzt, ist fiir viele Junge
das Polnische eine véllige Fremdsprache. Darum ist es verstindlich, dass
gerade von dieser Seite her an dieser Synode gebieterisch die Einfiihrung
wenigstens fiir einen unter den drei allgemein {iblichen Sonntagsgottes-
diensten die englische Sprache gefordert wurde, ansonst mit einer zu-
nehmenden Abwanderung junger Leute zu englischsprechenden Kirchen
zu rechnen sei. Dass hieriiber kein formell verbindlicher Beschluss, sondern
nur eine Empfehlung an die Gemeinden zustande kam, zeigt den Wider-
stand starker Kreise, nicht zuletzt auf seiten jener Geistlichen, die erst in
den letzten Jahren als Fliichtlinge nach den USA gekommen sind und das
Englische nur diirftig beherrschen.

Damit das in Scranton befindliche Savonarola-Seminar seiner Aufgabe
nachkommen kann, bedarf es des geistlichen Nachwuchses, aber auch der
finanziellen Mittel, um die nicht unbetrichtlichen Kosten bestreiten zu
konnen. Die Sorge um beides wurde den Gemeinden dringend anempfohlen.

3. Allgemeine FEindriicke. Schon aus dem bisher Gesagten diirfte
deutlich geworden sein, dass diese noch junge Kirche Probleme und
Schwierigkeiten hat, die mit ihrer ganzen Entwicklung zusammenhingen.
Sowohl die Ausstattung der Gotteshiuser, vor allem der Altire, aber auch
die Frommigkeitshaltung der Glaubigen lassen noch deutlich die Spuren
des Rémischen erkennen. Dazu gehért auch, dass die Besoldung der Geist-
lichen sehr bescheiden ist, jedoch durch das immer noch bestehende Sti-
pendienwesen um ein Erkleckliches erhoht wird. Befremdend, wenigstens
fir den Europier, wirkt die Tatsache, dass die Kirche ihre eigene Lebens-



— 253 —

und Sterbeversicherung besitzt. Es ist dies cine Art Selbsthilfeorganisation,
die seinerzeit Bischof F.Hodur sel. nach dem Vorbild einer romisch-
katholischen Institution schuf. Indessen ist diese « Spojnia» (Polish National
Union) mehr als eine blosse Versicherungsgesellschaft, indem sie regel-
missig Laienkurse etc. durchfiihrt und im grossen Verwaltungsgebiiude zu
Scranton ihre kircheneigene Druckerei betreibt. Uberdies eignet ihr eine
grosse Farm ausserhalb der Stadt, welcher auch ein Altersheim sowie eine
Erholungsstitte fiir Kinder und Jugendliche angeschlossen sind.

Alles in allem haben jedoch alle altkatholischen Giiste, die diesen Som-
mer Gelegenheit hatten, diese Kirche zu besuchen, sich iiber ihre mannig-
fachen Eindriicke schr lobend ausgesprochen und der berechtigten Hoffnung
Ausdruck verliehen, der nunmehr bestehende personliche Kontakt méchte
zur gegenseitigen Bereicherung in den kommenden Jahren noch vertieft
und ausgebaut werden. Hans Frei




	Kirchliche Chronik

