
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 44 (1954)

Heft: 4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


241

Kirchliche Chronik

Bonifatiusfeier in den Niederlanden. Die Gedächtnisfeier des
Martertodes des hl. Bonifatius, der am 5. Juni 754 zusammen mit etwa
fünfzig anderen bij Dokkum, im äussersten Norden der Niederlande,
ermordet wurde, gestaltete sich zu einer einmütigen und eindrucksvollen
Kundgebung, die durch die Anwesenheit der Königin Juliana noch einen
besondern Glanz erhielt. Die nationale Feier wurde am 3. Juli an der Stelle
seines Martyriums, in Dokkum, abgehalten und war von vielen
ausländischen Gästen und von den Vertretern aller Kirchen besucht. Aus Deutschland

waren die Bischöfe der benachbarten Diözesen anwesend. Die
Anglikanische Kirche hatte Dr. Mortimer, Bischof von Exeter, wo Bonifatius'
Wiege stand, entsandt. Von der altkatholischen Kirche von Holland wohnte
Mgr. E. Lagerwey, Bischof von Deventer, der Feier bei. Es wurde die Person
und das Werk des Heiligen ins Licht gestellt. Prof. Dr. J. II. Bakhuizcn van
den Brink (Leiden) skizzierte seine Persönlichkeit; Prof. Dr. J.H.Bavinck
(Amsterdam) sprach über seine Missionsarbeit; Prof. Dr. W.Asselberghs
(Nijmegen) behandelte seine Bedeutung für die Kultur. Die Feier in Dokkum

bekam ihre besondere Note, weil gerade in der jüngsten Zeit bei

Ausgrabungsarbeiten die Stelle des Martyriums aufgefunden worden ist, mit
zahlreichen Funden aus der Karolingischen Zeit.

Am Sonntag, den 4. Juli, wurde der hl. Bonifatius in allen Kirchen
gewürdigt. In der altkatholischen Kirche zu Utrecht geschah dies zunächst in
einem von Herrn Erzbischof Dr. A. Rinkel zelebrierten Nachmittagsgottesdienst,

an dem Dr. R.C.Mortimer (Exeter) die Predigt hielt über i.Kor.
1: 23. Er stellte den Heiligen ins Licht der Gegenwart und führte aus, dass

es - gemäss dem Vorbild des Heiligen - unsere Aufgabe sei, von neuem
unsere ganze Aufmerksamkeit auf die heutige wieder dem Heidentum
verfallenden Welt zu richten, die nur dann von der läuternden Kraft der christlichen

Religion zu überzeugen sei, wenn wir ihr mit Liebe und werktätiger,
brüderlicher Gesinnung entgegentreten.

Am 5. Juli wurde in der Kathedrale zu Utrecht ein feierliches Ponti-
fikalamt gehalten, wo auch der Anglikanische Bischof zugegen war, und an
der die Predigt versorgt wurde durch Prof. M.Kok über: Röm. 14: 7 f.

Anlässlich der Gedächtnisfeier wurde die nachstehende «Bischöfliche
Botschaft» am 27.Juni in den altkatholischen Kirchen verlesen:

Gruss im Herrn!
In diesem Jahre feiern die Niederlande den Tag, an dem vor 12

Jahrhunderten der hl. Bonifatius den Martertod erlitt und mit Besiegelung seines

Blutes sein irdisches, dem Dreieinigen Gott geweihtes Leben gegen das ewige
Glück der Heiligen im Himmel vertauscht hat.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1954. jg



— 242 —

Wie im Jahre 1939 beir Gedächtnisfeier des hl. Willibrod geschehen
ist, so treten auch jetzt die Niederlande - wie getrennt sie sonst auf manchem
Gebiete sein mögen - in Eintracht zusammen.

In Dokkum, wo im Jahre 754 der blinde aus heidnischer Finsternis
geborene Wutanfall dem Winfried - Bonifatius - den Weg zum himmlischen
Licht bahnte, kommen Volksgenossen jeder Schattierung mit ihrer geliebten
Königin zusammen, um gemeinsam Zeugnis abzulegen, zu danken und zu
beten.

Auch unsere Kirche wird dort vertreten sein, zusammen mit den
Vertretern Englands, wo Bonifatius geboren wurde und zu seinem 30. Jahre sich
auf seine Arbeit vorbereitete, sowie mit Vertretern aus Deutschland, wo er
als Missionar gelebt und gewirkt hat.

Mit diesen allen sollt ihr zusammen beten, danken und jauchzen in
Verbundenheit mit den Scharen der Heiligen in der triumphierenden
Kirche im Himmel, und mit den Engeln und Erzengeln, die mit einmütiger
Stimme Lob bringen dem Vater, dem Sohn und dem Hl. Geist.

Andreas, Erzbischof von Utrecht. Jacobus, Bischof von Haarlem.
Engelbertus, Bischof von Deventer.

Gegeben zu Utrecht, den 22. Juni 1954. B.A. van Kleef

Die Weihe des deutschen Volkes an das Herz der Gottesmutter.
Ein besonderes Ereignis des diesjährigen Katholikentages in Fulda vom
3i.August bis zum 5. September war die Weihe des deutschen Volkes an
das Herz der Gottesmutter. Sie wurde am Samstag von Kardinal Frings
mit den Worten vollzogen: «Dir Jungfrau weihen wir unser Volk und stellen

es unter deinen mächtigen Schutz.» Die Ankündigung dieser Weihe hatte
in evangelischen Kreisen grosse Beunruhigung hervorgerufen. Der leitende
Bischof der Vereinigten Ev.-Luth. Kirche Deutschlands, Landesbischof
Dr. Meiser, gab dazu eine Erklärung ab. Der Rat der Ev. Kirche Dutsch-
lands, der in Hannover unter dem Vorsitz von Bischof D. Dr. Dibelius

zusammengetreten war, begrüsste die Erklärung des Landesbischofs Dr. Meiser

und bedauerte, dass der konfessionelle Friede, dessen Erhaltung ihm
ein aufrichtiges Anliegen sei, durch den katholischen Weiheakt in Fulda
eine ernste Störung erfahren habe. In der erwähnten Erklärung von
Dr. Meiser heisst es x) :

«Vor Beginn des 76. Deutschen Katholikentages in Fulda wurde in der

Tagespresse, in katholischen Blättern und durch die Katholische
Nachrichten-Agentur angekündigt, dass während des Katholikentages das deutsche
Volk an das unbefleckte Herz Mariens geweiht werden solle.

Ich habe mich als leitender Bischof der Vereinigten Ev.-Luth. Kirche
Deutschlands telegraphisch an Kardinal Frings gewandt. Ich habe auf die
tiefe Beunruhigung hingewiesen, die in weiten Kreisen unserer evangelischen

x) Ök.P.D., Nr. 42 vom 8. X. 1954.



— 243 —

Gemeinden durch diese Nachricht entstanden ist, und habe gleichzeitig
das Bedauern darüber ausgesprochen, dass durch diese Veröffentlichung das

religiöse Empfinden des evangelischen Bevölkerungsteils verletzt worden
sei, und gebeten, dafür besorgt zu sein, dass nicht durch solche Veröffentlichungen

Wirkungen hervorgerufen werden, die den konfessionellen Frieden

in unserem Volk gefährden.

Dieses Telegramm wurde auf dem Katholikentag durch Erzbischof

Jäger, Paderborn, als ,spontane, unüberlegte Reaktion' bezeichnet. Es hat

sich gezeigt, wie begründet mein Einspruch war. Die Weihe des deutschen

Volkes an das unbefleckte Herz Mariens ist tatsächlich erfolgt. Kardinal

Frings vollzog sie mit den Worten : Dir, Jungfrau, weihen wir unser Volk
und stellen es unter deinen mächtigen Schutz'. In seiner Schlussansprache
hat der Präsident des Katholikentages, Bundesminister Storch, diesen Akt,
der in der katholischen Presse als ein Ereignis von ,säkularer Bedeutung'
bezeichnet wird, bestätigt: ,Gestern haben wir in einer besonderen
Feierstunde uns und das gesamte deutsche Volk der Gottesmutter geweiht'.
Es ist kein Zweifel mehr darüber möglich, dass damit die gesamte evangelische
Christenheit Deutschlands in den Weiheakt an das unbefleckte Herz Mariens

einbezogen wurde.

Dagegen müssen wir als evangelische Christen, die sich allein an Gottes
Wort gebunden wissen, entschieden und öffentlich Einspruch erheben. Eine
Weihe an das unbefleckte Herz Mariens ist unvereinbar mit Gottes Wort.

Wir kennen nur einen Mittler zwischen Gott und den Menschen, nämlich

Christus. Gott hat sich die ganze Welt, damit auch unser deutsches

Volk, durch das Kreuzopfer Christi versöhnt. An dieser Versöhnung hat

unser Volk nicht durch eine kirchliche Weihe teil, sondern allein durch den

Glauben, der sich dankbar die Versöhnung in Christus schenken lässt.

Wenn durch einen Kardinal das gesamte Deutschland an das

unbefleckte Herz Mariens geweiht wird, so können wir es nicht anders

verstehen, als dass durch den Vertreter der römischen Kurie über uns evangelische

Christen ohne unser Wissen und Zutun verfügt wird, dazu in einer

Handlung, die unserem Glauben und Bekenntnis radikal widerspricht.
Dieser bedauerliche Übergriff erinnert uns an den Anspruch, den im Jahre

1873 der damalige Papst in einem Schreiben an Wilhelm I. erhob, dass jeder,
der getauft ist, dem Papsttum angehört. Die Antwort Wilhelms I. lautete
damals: ,Der evangelische Glaube gestattet uns nicht, in dem Verhältnis zu

Gott einen anderen Vermittler als unseren Herrn Jesum Christum
anzunehmen.' Das ist auch unsere Antwort.»

In der Eröffnungsrede zum Katholikentag suchte Karl Fürst zu Löwenstein

die Weihe umzudeuten. Er sagte: «Katholikentage sind von jeher
Tage des gemeinsamen Gebetes gewesen und stellen wir uns dabei besonders

unter den Schutz der Gottesmutter, der Mutter vom Guten Rat, der
Zuflucht der Christen. Wir haben es auf uns genommen, an diesem deutschen



— 244 —

Katholikentag uns, unsere Familien, unser ganzes Land der Mutter unseres
Herrn zu weihen. Das wird nicht überall recht verstanden. Eine mir
unbekannte evangelische Frau hat mir geschrieben: es mache ihr Sorgen, dass

wir Katholiken uns anmassen, Deutschland der Mutter Christi zu weihen,
wo doch die Mehrzahl unseres Volkes anders empfinde. Dieses Anliegen
nehme ich ernst, eine Weihe dieser Art ist tatsächlich in erster Linie ein
Akt der persönlichen Hingabe, der nur für die ausgesprochen werden kann,
die bereit sind, ihn zu vollziehen. Wir deutschen Katholiken können also

nur uns selbst der Gottesmutter weihen. Gleichzeitig freilich erbitten wir
ihren himmlischen Schutz für unser ganzes Volk, unsere geliebte deutsche
Heimat, und zwar in einer sehr ernsten Zeit. Dass wir von diesem
fürbittenden Gebet niemand ausschliessen, der mit uns das deutsche Schicksal

tragen muss, wird auch unter evangelischen Christen verstanden werden.
Begehen wir diese Tage in brüderlicher Liebe und voller Zuversicht1).»

A.K.
Eine Una-Sancta-Konferenz in Berlin. Die Una-Sancta-Bewegung

richtete von ihrer Tagung in Berlin aus die dringende Bitte an Protestanten
und römische Katholiken in Deutschland, in Arbeit und Gebet für die
Überwindung der Spaltung in der Christenheit zu wirken. An dieser ersten
gesamtdeutschen Tagung der Bewegung seit Kriegsende nahmen u. a.

30 römisch-katholische und 20 protestantische Theologen teil. Die 1916

gegründete Una-Sancta-Bewegung macht es sich zur Aufgabe, das

theologische Gespräch zwischen römischen Katholiken und Protestanten zu
fördern.

In der Meinung der 150 protestantischen und römisch-katholischen
Teilnehmer trägt «die Sünde des Menschen» die Schuld an der Zerrissenheit

unter den Christen. Das Gebot Jesu Christi, «auf dass sie alle eins

seien», sei bisher nicht ernst genug befolgt und so der christlichen Sache nur
Schaden zugefügt worden. Pater Johannes Pinsk aus Berlin erklärte vor den

Teilnehmern, die Una-Sancta-Bewegung befürworte weder einen Inter-,
konfessionalismus noch die Schaffung einer «dritten Konfession», sondern
suche Vertreter beider Bekenntnisse zu gemeinsamen, das gegenseitige
Verständnis fördernden Gesprächen zusammenzubringen. Der Professor für
katholische Theologie an der Universität Mainz, Dr. Joseph Lortz, betonte,
es sei wichtiger, auf das Gemeinsame als auf das Trennende zwischen den
Konfessionen hinzuweisen.

Als Vertreter der evangelischen Theologie erklärte Propst Hans As-

mussen, Kiel, das Verhältnis zwischen den beiden Kirchen habe sich seit

1948 abgekühlt. Wir glauben, dass es einmal Eine Christliche Kirche geben

wird, sagte D. Asmussen, und wenn dies auch nicht vom menschlichen

Vermögen abhängt, so müssen wir uns doch so weit wie möglich näherkommen2).

*) Herder Korr., 1. Oktober, S. 2.
2) Ök.P.D., Nr. 42, 8.X. 1954.



— 245 —

ILAFO-Tagung in Racine, Wise. (26. bis 30. Juli 19541)- Mit
Ausnahme der schwedisch-lutherischen Kirche waren alle Kirchen vertreten,
deren Repräsentanten 1949 diese Internationale Liga für apostolischen
Glauben und Verfassung in Oxford ins Leben gerufen hatten, nämlich die

anglikanischen, orthodoxen und altkatholischen Kirchen. Getreu der damals

bekundeten Absicht, diesen katholischen Kirchen innerhalb der
ökumenischen Bewegung Gelegenheit zu geben, sich im eigenen Kreis über die

Probleme und Fragen der Ökumene und insbesondere über die Arbeit
ihrer Konferenzen auszusprechen, um, wenn nötig, nach aussen auch

geschlossen ihren Standpunkt zu vertreten, war die Studienarbeit dieser

Tagung ganz auf die bevorstehende zweite Weltkirchenkonfercnz

ausgerichtet. Da die letzte Tagung von Lund (Schweden) im Jahre 1952 es

jedoch auch als wünschbar erachtete, den Kontakt mit hochkirchlichen

Bewegungen innerhalb reformatorischer Kirchen aufzunehmen und zu pflegen,

waren in Racine denn auch Vertreter solcher Kreise zugegen. Mit Genugtuung

nahmen die rund 25 Teilnehmer vom Bericht des Sekretärs, Rev.

Michael Bruce (England), Kenntnis, wonach sich seit der letzten Tagung
ILAFO-Gruppen in Ceylon und Kanada gebildet haben. Leider musste
dafür dem wenige Wochen zuvor verstorbenen Ehrenvorsitzenden, dem

Lordbischof von Oxford, Dr. Kenneth E. Kirk, die letzte Ehre erwiesen

werden. - Da die 1953 in der Schweiz (Engelberg) durchgeführte Jugendtagung

guten Anklang fand, wurde die Abhaltung einer gleichartigen
Konferenz für 1955, diesmal in England, in Aussicht genommen. Zur Intensivierung

der ILAFO-Tätigkeit wurde für die europäischen Kirchen
gewünscht, der Sekretär möchte in absehbarer Zeit durch persönliche Besuche

vermehrten Kontakt schaffen, während in Amerika durch eigene Konferenzen

die Möglichkeit zur Fühlungnahme der verschiedenen katholischen

Gruppen, deren es unter Lutheranern und Methodisten etc. etliche gibt,
geboten werden soll. Hingegen wird eine weitere internationale ILAFO-
Konfercnz erst dann geplant werden, wenn man vor einer neuen
ökumenischen Tagung steht. Da die finanziellen Mittel bisher fast ausschliesslich

von der Church Union der Kirche von England zur Verfügung gestellt

wurden, sollen fortan nun angesichts des etwas erhöhten Bedarfes alle

angeschlossenen Gruppen nach Kräften dazu beitragen.

Die wichtigsten Beschlüsse von Racine sind jedoch jene, die das

gemeinsame tägliche Gebet und die Neufassung der ILAFO-Prinzipien
betreffen. Allen ILAFO-Mitgliedern wird empfohlen, zu jeder Mittagsstunde

folgendes Gebet zusammen mit dem Vaterunser als Bitte um die

Einheit der Kirche zu beten: «O Herr Jesus Christus, der du zu deinen

Aposteln gesagt hast: Frieden hinterlasse ich euch, meinen Frieden gebe

ich euch, siehe nicht auf unsere Sünden, sondern auf den Glauben deiner

Kirche und verleihe ihr nach deinem Wohlgefallen Frieden und Einigkeit,

vgl. l.K.Z. 1953, Seite 254.



— 246 —

der du lebst und regierst mit dem Vater in der Einigkeit des Heiligen
Geistes, Gott von Ewigkeit zu Ewigkeit. Amen.» Als Kurzfassung für
solche, die zur bestimmten Stunde am Gebet verhindert sind, soll gelten:
«Herr, schenke uns Einheit.»

Die Grundsätze, zu denen sich die der ILAFO angeschlossenen Mitglieder

und Gruppen zu bekennen haben, lauten in der Neufassung jetzt wie folgt :

«Die Aufgaben der Internationalen Liga für apostolischen Glauben und
Verfassung bestehen darin,

i. das Verständnis unter katholisch gesinnten Christen verschiedener
Konfessionen zu fördern zur gegenseitigen Ermutigung und
Unterstützung bei der Erhaltung oder Wiedererlangung apostolischen
Glaubens und Verfassung;

2. solche Christen in die Lage zu versetzen, bei ökumenischen Zusammenkünften

gemeinsam Zeugnis abzulegen, um im Sinne apostolischen
Glaubens und Verfassung für die Einheit aller Christen zu wirken.

Apostolischer Glaube' ist zu verstehen als ,der Glaube, wie er einst
den Heiligen überliefert wurde' (Judas 3), die lebendige Lehre, wie sie unser
Herr Jesus Christus offenbart hat und wie sie von den Aposteln her durch
die Bibel auf uns gekommen ist und erklärt und in ihrer Reinheit bewahrt
wird durch die Glaubensbekenntnisse und die Ganzheit der heiligen
Tradition der ungeteilten Kirche.

,Apostolische Verfassung' ist zu verstehen als das dreifache Priesteramt
der Bischöfe, Priester und Diakonen, die rechtmässig konsekriert oder ordiniert

wurden von Bischöfen, die in der apostolischen Sukzession und in der
Gemeinschaft der katholischen Kirche stehen. »

Demnächst soll ein orientierendes Flugblatt erscheinen, das neben
diesen Grundsätzen eine kurze Erklärung über das Wesentliche der ILAFO
enthalten wird.

«Christus, die Hoffnung der Welt (im Blick auf das Wesen der Kirche
als seines Leibes)», so lautete das wegleitende Thema für die Studienarbeit
der Tagung. Die Einführung in die Problemstellung gab Rev. Everett
Bosshard (New York), indem er anhand des Gegensatzes zwischen der
eschatologischen Theologie der Protestanten Europas und der römisch-katholischen

Lehre den wahren katholischen Weg in dieser Frage zu weisen suchte.
Rev. Michael Bruce (England) sprach dann eingehend über «Das

Wesen der Kirche im Blick auf die Wiedervereinigung der Kirchen». Nach
seiner Auffassung steckt hinter jenem Gegensatz, der bereits in Amsterdam
als das ökumenische Problem bezeichnet wurde, nämlich dem Gegensatz
«protestantisch-katholisch», eine verschiedene Lehre von Gott und deshalb
auch ein verschiedenes Verständnis vom Wesen der Kirche. In
hervorragender Weise vertrat Professor Georges Florovsky (New York) den Standpunkt

der Orthodoxie in seinem Referat über «Die Kontinuität der Kirche
und des kirchlichen Amtes in ihrer Bezogenheit zur Eschatologie und zum



— 247 —

Sitzen Jesu Christi zur Rechten Gottes». Nach katholischem Verständnis,

so sagte er, ist die Kontinuität dem Begriff der Kirche inhärent, da sie

begründet ist in der Kontinuität des göttlichen Aktes sowohl als auch in der
bleibenden Gegenwart ihres Hauptes Jesus Christus. In diesem Zusammenhang

betonte er auch, dass der Begriff des «Katholischen» nicht nur
geographisch-räumlich, sondern ebenso streng zeitlich (eben im Moment der

Kontinuität) zu fassen sei. Indessen müsse die Orthodoxie der Theologie
Karl Barths wenigstens dort zustimmen, wo sie von der Diskontinuität
rede, vor allem, wenn dies so geschehe wie im Buch von Prof. Lcuba über

«Institution et Evénement».

Der Korreferent zu diesem Vortrag, Dr. Gerritsen (Holländischreformierte

Kirche), knüpft an diesen Punkt teilweiser Verwandtschaft

zwischen Orthodoxie und Calvinismus an. Hinter dem Genfer Reformator

ist neben der Philosophie eines Nicolaus Cusanus vor allem seine betonte

antirömische Furcht und damit seine Vorliebe für griechische Sprache und

griechischen Geist zu sehen, was das platonisierende Denken Calvins und

damit seine bestimmte Verwandtschaft mit der Orthodoxie hinreichend

erklärt.
Professor Dr. Eugène Fairweather (Toronto) sprach, ausgehend vom

biblischen Begriff der Gottebenbildlichkeit des Menschen, über «Die

Erlösung der Menschheit, ihre Wiedereinsetzung in die Gemeinschaft mit
Gott und die Wiederherstellung ihrer eigenen Ganzheit im Verhältnis zum
Wesen der Kirche», während Rev. Mac Causland, S. S.J.E. (Kanada), das

Thema «Der Leib Christi in unserem Gebetsleben in bezug auf unsere letzte

Hoffnung» behandelte.

Die Leitung der ganzen Tagung lag in den Händen von Rt. Rev.

William Brady, dem Bischof-Coadjutor der protestantisch-bischöflichen
Diözese Fonds du Lac (USA).

Der Anglokatholiken-Kongress in Chicago, 111. (i. bis 3. August
1954). Hauptträgerinnen dieser Grossveranstaltung waren die amerikanische

und die englische Church Union, also die beiden hochkirchlichen
Organisationen innerhalb der Kirche von England und ihrer Schwesterkirche in den

Vereinigten Staaten. Demzufolge kam diesem Kongress nur inoffizielle

Bedeutung zu, und das bei kirchlichen Anlässen stets etwas peinliche Moment
des Demonstrativen konnte also nicht ganz ausgeschaltet werden. Schauplatz

war das grosse Sportstadion von Chicago, dem man durch Aufstellung eines

riesigen einfachen Altars, über dem ein für unser Empfinden allzu moderner

Kruzifixus hing, das Gepräge eines kirchlichen Raumes verliehen hatte. Es

dürften kaum zehntausend Gläubige gewesen sein, die der Eröffnung des

Kongresses am Sonntagabend beiwohnten. An die imposante
Einzugsprozession all der vielen geistlichen Teilnehmer schloss sich eine Ponti-

fikalvesper, in deren Verlauf der Vorsitzende des Kongresses, Francis

Burrill, Bischof von Chicago, den Reigen der Begrüssungsansprachen er-



— 248 —

öffnete. Sehr ausführlich befasste sich sodann ein erster Vortrag, der vom
Generalsekretär der englischen Church Union, Rev. Harold Riley (London),
gehalten wurde, mit dem Thema des Kongresses « Die Bedeutung der
Wiedervereinigung der Kirchen». - Hatte der Primas der polnisch-nationalen
katholischen Kirche der USA, Bischof Léon Grochowski (Chicago), die
Grüsse seiner Kirche überbracht, so schloss Erzbischof Dr. Andreas Rinkel

(Utrecht) die Eröffnungsfeier mit Schlussgebet und Segen.

Da es uns infolge der Teilnahme an der polnischen Synode nicht möglich

war, der weiteren Kongressarbeit beizuwohnen, können wir hier nur
festhalten, worüber die zahlreichen Referenten am Montag gesprochen
haben:

«Wiedervereinigung und Heilige Schrift» (Rev. Dr. W.C.Klein, Seabury
Western Seminary, Evanston)

«Wiedervereinigung und die altkatholischen Kirchen» (Erzbischof Dr.
Andreas Rinkel, Utrecht)

«Wiedervereinigung und die Glaubensbekenntnisse» (Rev. W.H.Dunphy,
Ridley Park, Pa.)

«Wiedervereinigung und das apostolische Amt» (Rev. R. Raynes, Mirfield)
«Wiedervereinigung und die Sakramente» (Prof. Dr. E. Fairweather,

Toronto)

Weitere Kurzreferate befassten sich mit internen Fragen der
hochkirchlichen Bewegung. So sprachen Rev. Harold Riley über «Das Zeugnis
der Church Union», der Bischof von London, Dr. Wand, über «Die
Bedeutung des Anglikanismus» und Canon Albert J. Du Bois über «Die Church
Union in der amerikanischen Kirche».

Mit einem feierlichen Pontifikalamt schloss der Kongress am Dienstag.

Der Anglikanische Kongress in Minneapolis (4. bis 13. August
1954). Einzig der Vollständigkeit halber seien hier auch ein paar Worte
dieser Veranstaltung gewidmet, obwohl wir ihr überhaupt nicht
beizuwohnen in der Lage waren. Sie ist erst die zweite dieser Art, indem der erste

Kongress der Anglikaner im Jahre 1908, also vor 46 Jahren, in London
stattgefunden hatte. Im Gegensatz zum anglokatholischen Kongress war die

Tagung von Minneapolis eine offiziell-kirchliche. Denn jede der 327
anglikanischen Diözesen der Welt hatte das Recht, je einen Bischof, Priester und
Laien abzuordnen, so dass 981 Delegierte erwartet werden konnten. 670
sind tatsächlich erschienen. Trotzdem besitzt dieser Kongress innerhalb
der anglikanischen Kirchengemeinschaft keinerlei rechtlichen Status,
sondern hat lediglich informativen Charakter.

Im Verlaufe des Eröffnungsgottesdienstes, der von rund 12 000 Gläubigen

besucht wurde, ergriffen der präsidierende Bischof der protestantischbischöflichen

Kirche der Vereinigten Staaten, Knox H.Sherrill, sowie

Dr. Geoffrey Fisher, Erzbischof von Canterbury, das Wort.



— 249 —

«Der Ruf Gottes und die Sendung der anglikanischen Kirchengemeinschaft»

- das war das Generalthema des Kongresses, welches unter den vier
Stichworten «Berufung», «Gottesdienst», «Botschaft» und «Arbeit» in
zahlreichen Referaten sachkundig entfaltet wurde, wobei im Mittelpunkt der

gesamten Erörterungen und Diskussionen der Laie und seine

Verantwortung in der Kirche standen.

Im Blick auf die ökumenische Bewegung und die angestrebte
Wiedervereinigung der Kirchen wurde mehrfach betont, die anglikanischen Kirchen
würden ohne Zweifel das Leben finden, wenn sie ihr jetziges hincinzuver-
lieren bereit seien in das umfassende Leben der Kirche, die katholisch und

evangelisch sein werde. Der etwas überraschende und für manche, vor allem

Altkatholiken und Orthodoxe, etwas befremdliche Kongressbeschluss,
anlässlich der zweiten Weltkirchenkonferenz in Evanston zum anglikanischen
Kommuniongottesdienst alle Konfessionen und kirchlichen Gruppen
einzuladen, also eine sogenannte «offene Kommunion» zu feiern, sollte offenbar
diese Bereitschaft sichtbar unter Beweis stellen.

Die polnisch-nationale katholische Kirche der Vereinigten
Staaten und ihre IX. Generalsynode (Buffalo, N.Y., 3. bis 6. August
1954). J. Geschichtlicher Überblick. Wie schon der Name dieser

Glaubensgemeinschaft besagt, haben wir es mit einer Kirche zu tun, deren

Entstehung mit den Geschicken und Problemen innerhalb der nach USA
eingewanderten Polen zusammenhängt und der darum auch ein nationales

Element innewohnt. Tatsächlich haben es die Polen in den Vereinigten
Staaten - übrigens sicher nicht ohne Grund - im letzten Jahrhundert als

Zurücksetzung empfunden, dass stets nur Deutsche und insbesondere Iren,
nie aber polnische Geistliche als Bischöfe in ihren Gebieten fungierten. Den

Anstoss zu einer die Trennung von Rom vollziehenden Bewegung gab jedoch
der Beschluss der Synode von Baltimore im Jahre 1883, nach welchem fortan
die kirchlichen Gebäude und der Grundbesitz der einzelnen Gemeinden deren

Verwaltungshoheit entzogen und zum administrativen Eigentum der Bischöfe

erklärt wurde. Das Kirchenvolk, das dafür teilweise bedeutende finanzielle

Opfer auf sich genommen hatte, fühlte sich bestohlen. In Chicago, Buffalo,
Detroit und Cleveland kam es zu starken Widerständen, die schliesslich

unter Führung von Rcv. A. Kozlowski in Chicago dazu führten, dass sich

etwa 10 000 polnische Katholiken von Rom trennten und eine polnische

Zweigkirche der altkatholischen Bewegung begründeten, die sich dann

später allerdings mit der vom nachmaligen Bischof Francis Hodur
geleiteten Bewegung verschmolzen hat. Letztere nahm erst einige Jahre später

von Scranton, Pennsylvania, ihren Anfang, als im Oktober 1896 ein dortiger
Geistlicher versuchte, jeglichen Widerstand gegen den umstrittenen Synode-
bcschluss zu unterdrücken. Nach einer Auseinandersetzung, die mit
Tätlichkeiten endete, sagte sich ein Teil der Gemeinde von diesem Geistlichen

und seiner Pfarrei los und berief den jungen in Nanticoke, Pa., wirkenden



— 250 —

Geistlichen Francis Hodur zu ihrem Pfarrer. Dieser war als Theologiestudent

erst wenige Jahre zuvor in den Vereinigten Staaten eingewandert,
nachdem ihm in seiner polnischen Heimat infolge seiner sozialen und
patriotischen Gesinnung das Studium an der Universität Krakau verunmöglicht
worden war. Am 19. August 1893 empfing der am 1. April 1866 im Dorf
Zarki als Kind armer Bauern geborene F. Hodur durch Bischof O'Hara die

Priesterweihe, und derselbe Würdenträger wurde bereits 5 Jahre später durch
die herrschenden Umstände genötigt, den geistlichen Sohn samt seinen

Anhängern zu exkommunizieren. F. Hodur hatte den Bruch nicht leichtfertig

vollzogen, war er doch anfangs 1898 noch selber mit einer Petition
nach Rom gefahren und hatte versucht, vom Papst und seiner Hierarchie
einige Zugeständnisse zu erhalten, dahingehend, dass 1. das Eigentumsverhältnis

in bezug auf die kirchlichen Besitzungen zugunsten der Gemeinden

wieder rückgängig gemacht werde, 2. dass jede Gemeinde das Recht
erhalten solle, ohne Intervention des Bischofs oder Pfarrers eine
Laienbehörde zu wählen, und 3. dass die Bischöfe bei der Einsetzung eines neuen
Geistlichen auch das Einverständnis der Gemeindemitglieder
berücksichtigen sollten. Mit dem Hinweis auf die beträchtlichen finanziellen Mittel,
die dem Vatikan Jahr für Jahr aus Amerika zuflössen, gab man Francis
Hodur zu verstehen, man könne auf die Klagen der Polen nicht eingehen.
Diese bittere Enttäuschung bewog ihn dann endgültig zum Bruch mit Rom,
wobei er die rückhaltlose Unterstützung seiner bisherigen Anhänger
erfahren durfte.

Dieser Entschluss hatte dann einen zeitweise nicht nur erbitterten,
sondern in verschiedener Hinsicht auch unschönen Kampf zur Folge, wobei
Presseangriffe und Gerichtsprozesse eine Zeitlang sich fast pausenlos
ablösten. Dennoch breitete sich die Bewegung zunächst in den sogenannten
Neu-England-Staaten stetig aus, so dass bald die Schaffung einer kirchlichen

Organisation sich aufdrängte. Hatte schon im Herbst 1900 eine
Versammlung zu Scranton beschlossen, in der Liturgie das Latein durch die

polnische Muttersprache zu ersetzen (der erste polnische Gottesdienst
wurde in der Mitternachtsmesse 1900 zu Scranton gefeiert), so befasste sich
eine erste Synode vom 7. bis 9. September 1904 in Scranton mit
organisatorischen Fragen, wobei die 146 Delegierten aus insgesamt 19 Gemeinden
Rev. Francis Hodur zum ersten Bischof wählten.

Kaum zwei Jahre später tagte wiederum in Scranton die erste
ausserordentliche Synode (22. August 1906), um zu jüngsten Angriffen von
römisch-katholischer Seite Stellung zu nehmen und in den eigenen Reihen die
dadurch entstandene Verwirrung zu klären. Die darauffolgende weitere

Ausbreitung der Bewegung machte die sofortige Konsekration des episco-
pus-electus nötig, welche Francis Hodur dann am 29. September 1907 in
Utrecht durch Erzbischof Gerardus Gul und unter Assistenz der Bischöfe
van Thiel von Haarlem und Spit von Deventer empfangen durfte.



— 251 —

Im Jahre 1909 fasste die zweite Synode in Scranton jenen in der
gesamten Kirchengeschichte einmalig dastehenden Beschluss, das Predigen
und Hören des Wortes Gottes sei ein Sakrament. Bevor 1921 die vierte

Synode Taufe und Firmung als ein einziges, nur unter verschiedener Form
gespendetes Sakrament erklärte, hatte diese Kirche somit 8 Sakramente. Im
Jahre 1914 wurde mit der kirchlichen Jugendarbeit begonnen.

In den Nachkriegsjahren 1920-1926 reiste Bischof Hodur, der anlässlich

der dritten Synode 1914 durch die Wahl von vier weiteren Bischöfen die

dringend benötigten Mitarbeiter erhalten hatte, nicht weniger als zehn

Male nach Polen, um der Bewegung seiner Kirche auch im Mutterland zum
Durchbruch zu verhelfen, was ihm schliesslich auch gelang, wobei allerdings
diese Kirche erst 1946 die staatliche Anerkennung erlangte.

Die bereits erwähnte vierte Synode von 1921 erklärte die
gemeinschaftliche Bussandacht zur verbindlichen Form der Erteilung des

Busssakramentes, erliess eine Erklärung zum Begriff «Hölle», hob das Priester-
Zölibat auf und bestimmte schliesslich die von Bischof F. Hodur stammende

Hymne «Tyle lat my ci o Panie!» (Durch die Jahrhunderte zu dir, o Gott!)
sozusagen zur kirchlichen Nationalhymne.

Im Jahre 1923 erschien erstmals das kirchliche Wochenblatt «Rola
Boza». Eine zweite ausserordentliche Synode befasste sich 1924 mit der

Mission im polnischen Mutterland und teilte das kirchliche Gebiet in den

Vereinigten Staaten in drei Diözesen, eine östliche, zentrale und westliche
ein. Den litauischen, slowakischen, ungarischen und italienischen

Minderheitsgruppen, die sich der Bewegung angeschlossen hatten, wurde eine

eigene Diözese zugestanden. Später wurde dann das Gebiet von Buffalo-

Pittsburgh zur vierten Diözese erklärt.

Die fünfte Synode erklärte 1931 die Jugendarbeit für alle Gemeinden

verpflichtend und gab auch in bezug auf liturgische Reformen allgemeine
Richtlinien. Vier Jahre später tagte die Synode erneut, diesmal in Chicago
und erkor sechs neue Bischöfe.

Noch vor seinem im Februar 1953 erfolgten Hinschied wurde der
inzwischen erblindete verehrte Primas der polnischen Kirche, Bischof Francis

Hodur, von Bischof Léon Grochowski, dem langjährigen Oberhirten der

westlichen Diözese mit Sitz in Chicago, als Primas abgelöst. Ihm ist die nicht
leichte Aufgabe überbunden, neben der umfangreichen Arbeit in seinem

grossen Bistum auch in der über ein weites Gebiet verstreuten Gesamtkirche

zum Rechten zu sehen. Diese hat mit ihren vier Diözesen und

153 Gemeinden die respektable Zahl von rund einer Viertelmillion
Gläubigen.

2. Die IX. Generalsynode in Buffalo (3. bis 6. August 1954). Welche

gewichtigen Probleme diese noch junge und offenbar seit geraumer Zeit
auch im inneren Um- und Aufbruch sich befindliche Kirche zu bewältigen
hat, davon gab diese Synode dem aufmerksamen Teilnehmer ein eindrück-



— 252 —

liches Bild. Einerseits sind es zahlreiche Änderungen in Verwaltung und
Verfassung, die sich aufdrängen. So musste in Buffalo eine Zentralsteuer
für alle Gemeinden eingeführt werden, deren Ertrag es vor allem ermöglichen

soll, den Primas vom Einkommen als Diözesanbischof und
Hauptgeistlichen an der Kathedrale unabhängig zu machen. Im weiteren harrt die

Frage der Pensionierung der Geistlichen dringend einer befriedigenden
Lösung. Der Turnus für die General- wie für Diözesan- und Provinzialsynoden,

der bisher io bzw. 5 Jahre betrug, wurde nunmehr auf einheitlich
4 Jahre festgesetzt. Für die Diözese Buffalo-Pittsburgh wurde Thaddäus
Zielinski als Nachfolger des verstorbenen Bischofs J. Jasinski gewählt,
während Rev. Kardas zum neuen Bischof-Coadjutor für das westliche
Bistum erkoren wurde. Der Erzbischof von Utrecht, der zusammen mit
Kan. Th. Moleman - auch Bischof J. Demmel aus Deutschland war
zugegen - der Synode beiwohnte, durfte dann anfangs September ebenfalls

in Buffalo die Konsekration vornehmen.
Das akuteste Problem stellt gegenwärtig für diese Kirche wohl das der

Sprache im Gottesdienst dar. Denn als bewusst nationale polnische Kirche
halten die älteren Leute entschieden an ihrer Muttersprache fest, während
die junge Generation, die heranwächst, sich in erster Linie als Amerikaner
weiss. Da die Kirche keine eigenen Schulen mehr besitzt, ist für viele Junge
das Polnische eine völlige Fremdsprache. Darum ist es verständlich, dass

gerade von dieser Seite her an dieser Synode gebieterisch die Einführung
wenigstens für einen unter den drei allgemein üblichen Sonntagsgottesdiensten

die englische Sprache gefordert wurde, ansonst mit einer
zunehmenden Abwanderung junger Leute zu englischsprechenden Kirchen
zu rechnen sei. Dass hierüber kein formell verbindlicher Beschluss, sondern

nur eine Empfehlung an die Gemeinden zustande kam, zeigt den Widerstand

starker Kreise, nicht zuletzt auf seiten jener Geistlichen, die erst in
den letzten Jahren als Flüchtlinge nach den USA gekommen sind und das

Englische nur dürftig beherrschen.
Damit das in Scranton befindliche Savonarola-Seminar seiner Aufgabe

nachkommen kann, bedarf es des geistlichen Nachwuchses, aber auch der
finanziellen Mittel, um die nicht unbeträchtlichen Kosten bestreiten zu
können. Die Sorge um beides wurde den Gemeinden dringend anempfohlen.

3. Allgemeine Eindrücke. Schon aus dem bisher Gesagten dürfte
deutlich geworden sein, dass diese noch junge Kirche Probleme und
Schwierigkeiten hat, die mit ihrer ganzen Entwicklung zusammenhängen.
Sowohl die Ausstattung der Gotteshäuser, vor allem der Altäre, aber auch

die Frömmigkeitshaltung der Gläubigen lassen noch deutlich die Spuren
des Römischen erkennen. Dazu gehört auch, dass die Besoldung der Geistlichen

sehr bescheiden ist, jedoch durch das immer noch bestehende

Stipendienwesen um ein Erkleckliches erhöht wird. Befremdend, wenigstens
für den Europäer, wirkt die Tatsache, dass die Kirche ihre eigene Lebens-



— 253 —

und Sterbeversicherung besitzt. Es ist dies eine Art Selbsthilfeorganisation,
die seinerzeit Bischof F. Hodur sei. nach dem Vorbild einer
römischkatholischen Institution schuf. Indessen ist diese «Spojnia» (Polish National
Union) mehr als eine blosse Versicherungsgesellschaft, indem sie

regelmässig Laienkurse etc. durchführt und im grossen Verwaltungsgebäude zu
Scranton ihre kircheneigene Druckerei betreibt. Überdies eignet ihr eine

grosse Farm ausserhalb der Stadt, welcher auch ein Altersheim sowie eine

Erholungsstätte für Kinder und Jugendliche angeschlossen sind.
Alles in allem haben jedoch alle altkatholischen Gäste, die diesen Sommer

Gelegenheit hatten, diese Kirche zu besuchen, sich über ihre mannigfachen

Eindrücke sehr lobend ausgesprochen und der berechtigten Hoffnung
Ausdruck verliehen, der nunmehr bestehende persönliche Kontakt möchte

zur gegenseitigen Bereicherung in den kommenden Jahren noch vertieft
und ausgebaut werden. Hans Frei


	Kirchliche Chronik

