Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 44 (1954)

Heft: 4

Artikel: Zur neutestamentlichen Begriindung des Busssakraments
Autor: Ruthy, Albert E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404317

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404317
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 218 —

Zur neutestamentlichen Begriindung des
Bullsakraments

Vorbemerkung. Die vorliegende Arbeit beruht auf den Refera-
ten, die der Verfasser an der Generalkonferenz der christkatho-
lischen Geistlichen der Schweiz in Olten am 27. Oktober 1952 und
an der altkatholischen Theologentagung in Miinchen am 1. Sep-
tember 1953 (vgl. den Bericht in IKZ 1954, 34 ff.) gehalten hat.
Sie setzt das Referat von Pfarrer L.Affolter an derselben Kon-
ferenz in Olten iiber «Metanoia und Bussdisziplin» voraus (s. die
Zusammenfassung in IKZ 1954, 35).

Fiir Lehre und Praxis des Bullsakraments in der Christkatho-
lischen Kirche der Schweiz wie auch in anderen altkatholischen
Kirchen ) gilt weithin als massgebend die Auffassung, die Bischof
Eduard Herzog in seinem Hirtenbrief auf die Fastenzeit 1880 « Uber
die Verpflichtung zur sog. Ohrenbeichte 2)» sowie in der Beicht-
kontroverse mit, dem rémisch-katholischen Bischof Augustin Egger
von St. Gallen und im Anschluss an diese Auseinandersetzung 3)
begriindet hat. Darnach ist die allgemeine Bussandacht der ver-
sammelten Gemeinde die normale und legitime Form der Spendung
dieses Sakraments, wie Herzog das schon fiir die alte Kirche bis
zuriick zur Apostelzeit glaubt nachweisen zu kénnen. Im Staffel-
gebet der hl. Messe habe die rémische Liturgie, wenn auch weit-
gehend zur leeren Zeremonie geworden, ein Dokument dieser ur-
spriinglichen Praxis bis heute bewahrt. Neben dieser allgemeinen
findet die Privatbeicht («Ohrenbeicht») nur ausnahmsweise und
auf besondern Wunsch des Beichtenden statt. Als biblischen Haupt-

urspriungliche Position Reuschs mit der Zeit verlassen worden ist, ebd. 45
(Kiiry) und 55 (Schniertshauer); anders in Holland, ebd. 40 (Rinkel) und
4] ff. (Referat von Kok).

?) Synodalpredigten und Hirtenbriefe, 1886, 164 ff.; dazu «Nachtragy»
187 ff.

3) Die obligatorische rémische Ohrenbeicht eine menschliche Erfindung.
2. Ausg. 1901. - Erwiderung auf die von Herrn Bischof Dr. Egger versuchte
Widerlegung meiner Schrift «Die obl. rém. Ohrenbeicht. . .», 1901. — Riick-
blick auf die Verhandlungen iiber die rémische Ohrenbeichte, 1903. — Die
Sendungsworte des auferstandenen Christus an seine Jiinger. Rev. Int. de
Théologie (RITh) 1900, 431 ff. (besonders 446-451). — Vom Sakrament der
Busse. Ebd. 646 ff. — Die kirchliche Siindenvergebung nach der Lehre des
hl. Augustinus, 1902.



— 219 —

beleg fiir die Einsetzung des Bullsakraments nimmt Herzog
Matth. 18, 18 in Verbindung mit den vorausgehenden und folgenden
Versen in Anspruch, wobei er seine Auffassung von der urspriing-
lichen Beichtpraxis insbesondere auf v. 19 und 20 stiitzen zu kénnen
glaubt. Die im Tridentinum (Sess. X1V, Can. 3) in den Vordergrund
geriickte Stelle Joh. 20, 23 hat dagegen nach Herzog mit dem Buss-
sakrament nichts zu tun.

Gegeniiber dieser Lehre und Praxis sehe ich einige schwer-
wiegende Bedenken, die einen dreifachen Ausgang haben:

1. einen exegetischen: die von Bischof Herzog gegebene Aus-
legung der beiden genannten Hauptstellen kann nicht befriedigen,
wie in diesem Aufsatz zu zeigen sein wird;

2. einen liturgiegeschichtlichen: der Gemeindebussakt (das
Staffelgebet) unserer Messliturgie kann nicht als ein Zeugnis fir
altkirchliche Ubung herangezogen werden; er ist vielmehr die Bil-
dung einer liturgiegeschichtlich relativ spiten Zeit, zuniichst als
privater Vorbereitungsakt des Zelebranten;

3. von unserer kirchlichen Praxis her: das von einer versam-
melten Gemeinde gesprochene allgemeine Siindenbekenntnis und
die allen in genere erteilte Absolution kann kein sakramentaler Akt
im strengen Sinne sein; ein solcher miisste sich an den einzelnen
Menschen im besondern richten.

Da sich solche und dhnliche Bedenken auch sonst bei Geist-
lichen und Laien regen, erschien es als notwendig, die iiberkom-
mene, insbesondere die spezifisch «christkatholisch» zu nennende
Position zur Frage des Bullsakraments neu zu iiberpriifen. Wie bei
jeder Fragestellung christlicher Theologie war auch hier vom Neuen
Testament auszugehen, unter Beriicksichtigung des alttestament-
lichen Hintergrunds. Dabei waren vorerst drei Fragen vorzuneh-
men: a) Was bedeutet das neutestamentliche Wort « Busse» (meta-
noia) ? b) Was sagt das N. T. iiber die Méglichkeit der Vergebung
der nach der Taufe begangenen Siinden? ¢) Was sagt das N.T.
iiber die Bussdisziplin

Die Erorterung dieser Fragen erfolgte in dem erwihnten Re-
ferat von L.Affolter. Von da war dann weiter vorzuschreiten zu
der Frage: Gibt es nach dem N.T. ein «Bufisakrament», d. h. ein
Sakrament, das uns die Vergebung der nach der Taufe begangenen
Siinden vermittelt ? Hier ist gleich zweierlei zu bemerken: erstens



— 220 —

dass man besser von einem Sakrament der Siindenvergebung als
von einem Sakrament der Busse reden wiirde; denn nicht die Busse,
die der Mensch tut, kann der Inhalt des Sakraments sein, sondern
allein die Vergebung, die Gott gewihrt.

Zweitens ist zu sagen, dass sich die Beantwortung unserer Frage
dadurch besonders schwierig gestaltet, dass ¢« Sakrament» iberhaupt
kein biblischer Begriff ist, sondern einer, den erst die Theologie der
Kirche geschaffen hat. Auf die sog. «Busse» wird der Sakraments-
begriff erst vom 11.Jahrhundert an bezogen !). Wir kénnen dem-
nach nur fragen: gibt es im N. T. etwas, worauf der Begriff Buss-
sakrament im Sinne der kirchlichen Lehre mit I'ug und Recht an-
gewendet werden kann ?

Aus den Darlegungen Affolters ergibt sich zunichst, dass die
am nachdriicklichsten von Windisch (Taufe und Siinde im altesten
Christentum bis auf Origenes, 1908) verfochtene Meinung, wonach
Jesus und die Urkirche die Moglichkeit eines Siindigens nach der
Taufe und damit auch die Mé6glichkeit einer Vergebung solcher
Siinden gar nicht im Auge gehabt hiitten, abzulehnen ist. Ebenso
deutlich abzulehnen ist aber auch, dass das, was bei der ersten
Metanoia und in der Taufe geschehen ist, sich am Riickfilligen
wiederholen koénne. Die einmal gewdhrte Vergebung ist auch iiber
die Taufe hinaus wirksam. Aber das ist notwendig, dass dem wieder
stindig gewordenen Getauften die ihm ein fiir alle Male geschenkte
Vergebung neu versichert wird; nicht weil Gott etwas zu wieder-
holen brauchte, das sich als nicht bestdndig und wirksam genug
erwiesen héatte, sondern weil der riickfillige Christ in seiner Not
und Schwiiche dieser Zusicherung bedarf, um seinen Weg als Christ
froh und zuversichtlich weiter gehen zu konnen.

Es geniigt nun selbstverstindlich nicht, etwas innerhalb der
so umschriebenen Moglichkeiten zu postulieren, sondern wir suchen
nach positiven Belegen dafiir, dass Jesus so etwas auch gewollt
und seiner Kirche gewéahrt hat. Wir kommen damit zur Frage nach
der Einsetzung des Bullsakraments, wobei dieser Ausdruck aller-
dings nur mit den bereits geltend gemachten Vorbehalten und in
vorldufiger, aber nicht ohne Reserve geschehender Anlehnung an
die theologische Schulsprache gebraucht sei. Im folgenden iiber-
priiffen wir also die wichtigsten Stellen des N.T., die fiir die Ein-
setzung dieses Sakraments in Anspruch genommen werden, und

1) Das war auch schon Herzog gegenwirtig, vgl. Rickblick 7 f.



— 221 —

zwar in stindigem Hinblick auf die Position Herzogs, die fiir meh-
rere der altkatholischen Kirchen zur klassischen Lehre und Grund-
lage ihrer kirchlichen Praxis geworden ist.

* *
*

Beginnen wir mit der Stelle, die Bischof Herzog vor allem
fiir das Bullsakrament in Anspruch nimmt und auch im «Christ-
katholischen Katechismus» (I1I. Hauptstiick, Frage 122) als die
Beweisstelle fiir die Krteilung der Vergebungsvollmacht anfithrt,
Matth. 18, 18:

> 1 / C o~ L\ ’ 3\ ~ ~ 2 ’ b]

Aunpy Aéyw dulv, doa éav dnjonte Emt Tijc yijs Eotar dedenéva Ev
odpav®, xal Soa éav Monte éni tijg yijc éotar Aedvuéva év odpard.

Der Wortlaut ist einhellig iiberliefert; Varianten finden sich
keine.

Entscheidend fiir das Verstiandnis des Textes ist die Bedeutung
der beiden Ausdriicke «binden» (deiv) und «losen» (Adew). Hinter
diesen an sich zwar geliufigen, aber aus dem griechischen Sprach-
gebrauch an unserer Stelle doch nicht hinlinglich zu erklarenden
Verben steht ohne Zweifel das aus der Sprache der Rabbinen be-
kannte Wortpaar 'asar und hittir (hebr.) bzw. "3sar und $era (aram.).
Das einschligige Material bringen sehr ausfiihrlich Strack und Biller-
beck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Mi-
drasch '). Nicht in Frage kommen kann hier die an sich sowohl im
griechischen wie im rabbinischen Sprachgebrauch mogliche Bedeu-
tung eines zauberhaften Bindens und Lisens, Bannens und Be-
freiens. Die hiufigste Bedeutung innerhalb der rabbinischen Lite-
ratur ist: im Rahmen der halachischen Lehrentscheidung «binden»
— fiir verboten erkliren, und «losen» == fir erlaubt erkliren, eine
Verpflichtung auferlegen oder aufheben. So wiirde das Jesuswort
also bedeuten, dass die Jiinger nach Art der Rabbinen tiber erlaubt
und verboten zu entscheiden hiitten.

Es ist aber von vornherein fraglich, ob in unserm Zusammen-
hang diese besondere technische Bedeutung der beiden Termini an-
zunehmen sei. « Binden» und «lésen» wird auch gebraucht von der
Vollmacht des Richters, gefangenzunehmen und wieder freizulassen;
ferner (wenn auch seltener, aber doch deutlich bezeugt) in der Be-

) T 738 ff.; vgl. ferner G. Kittel, Theol. Wérterbuch zum N T.
(ThWNT) 1T 59 f. (Bichsel); ebd. ITL 750 f. (Joachim Jeremias); Posch-
mann, Paenitentia secunda, 1940, 5 ff.; ders. im Handbuch der Dogmen-
geschichto, hg. von Schmaus-Geiselmann-Rahner IV 3, 1951, 4.



— 222 —

deutung «den Bann verhéingen und wieder aufheben», «aus der
Gemeinde ausstossen und wieder in sie aufnehmen 1)». Dabei impli-
ziert das «Losen» die Erklirung, dass dem Wiederaufgenommenen
die Siinde vergeben sei; fiir $¢rd hat denn auch Dalman 2) geradezu
die Bedeutung «verzeihen» nachgewiesen. Dieser Erklirung méchte
ich mit Dalman, Strack-Billerbeck, Biichsel, Schniewind 2), Posch-
mann u. a. vorliufig zuneigen. Des Niahern wird sich dies noch an
der Betrachtung des Kontexts und der Parallelen unserer Stelle
als richtig erweisen.

Zunichst aber noch eine sprachliche Schwierigkeit! In der
angenommenen Bedeutung «in den Bann tun und aus ihm wieder
losen» verlangen deiv und Adeww ein personliches Objekt, was das
Neutrum oa (bzw. 8 in der Parallele Matth. 16, 19) auszuschliessen
scheint. Dagegen verweist Biichsel auf den bei Johannes belegten
Gebrauch dieser Neutren in personlicher Anwendung, z. B. Joh.17, 2:
fva ndy & dédwnag adT®d dday adroic Lwiny aldviov (damit er allen, die
du ihm gegeben hast, ewiges Leben gebe); ebd. v.24: 6 dédwxds uov,
PéAw va Snov elut dyd xaxeivor wow uer’ éuod (ich will, dass da, wo
ich bin, auch die bei mir seien, die du mir gegeben hast).

Ferner ist in unserm Vers zu beachten, wie nach jiidischer Rede-
weise der Gottesname umgangen bzw. umschrieben wird, und zwar
in doppelter Weise: einmal durch die Anwendung des Passivs und
dann durch & odpavoic = aram. bis¢majja 4). Man konnte also
geradezu iibersetzen: «das wird Gott binden bzw. losen». Das
Kolorit der Sprache Jesu und seiner Jiinger schimmert deutlich
durch den griechischen Text, womit eine spéitere Interpolation als
ausgeschlossen erscheint. Semitisch ist auch die Verwendung des
antithetischen Parallelismus, der hier sehr streng durchgefiihrt ist.

Betrachten wir nun den Textzusammenhang, in dem unser
Wort steht, und zwar zunéichst nach riickwirts. In den Versen 15-17
redet Jesus davon, was zu tun sei, wenn ein «Bruder», ein Mitchrist,
in Siinde verfillt: « Wenn aber dein Bruder siindigt, so geh hin und
weise ihn zurecht unter vier Augen! Hort er auf dich, so hast du
ihn gewonnen. Hort er dagegen nicht, so nimm noch einen oder
zwei mit dir, damit jede Sache auf zwei oder drei Zeugen beruhe.

1) Uber den Synagogenbann s. Strack-Billerbeck IV 293 ff.

2) Die Worte Jesu mit Beriicksichtigung des nachkanonischen Schrift-
tums I 1898, 177.

3) Das Neue Testament Deutsch II, 4. Aufl. 1950, 191.

1) Vgl. Strack-Billerbeck I 741 ff. und Jeremias a. a. O.



— 223 —

Wenn er jedoch nicht auf sie hort, so sage es der Ekklesia! Wenn er
aber auch auf die Ekklesia nicht hort, so sei er dir wie der Heide
und der Zollner.»

Erste Voraussetzung ist bei dieser Anweisung Jesu, dass es
auch unter Christen Siinder gibt. Zwar sind sie «Heilige» der Be-
rufung nach, aber in dieser Welt stehend sind sie noch der Gefahr
des Riickfalls ausgesetzt.

Der sog. Koine-Text, dem auch Vulg und Luther folgen, liest
inv. 15: &av 8¢ duaoptijoy eic o€, so dass es sich um ein dem Bruder
personlich angetanes Unrecht handeln wiirde, fiir das dieser Genug-
tuung fordern konnte. Aber einige der besten alten Textzeugen
haben ¢ic oé nicht; es ist wohl unter dem Einfluss von v. 21 und
Luk. 17, 4 hier eingedrungen !). Es geht hier darum, dass sich der
Christ seines in Siinde gefallenen Bruders annehmen soll, ganz ab-
gesehen davon, ob dessen Verfehlung ihn personlich gekrinkt habe
oder nicht. Er soll ihn in Liebe auf seine Verschuldung aufmerksam
machen und auf den Weg der Busse zu fithren versuchen. Es ist
eine Funktion des allgemeinen Priestertums, die er an ihm aus-
zuiiben hat.

Ist dieses erste, briiderliche Einschreiten erfolglos, so sollen
noch ein oder zwei andere Briider zugezogen werden. Hilft auch das
nicht, so soll als dritter und letzter Schritt die Ekklesia mit dem
Falle befasst werden. Hier treffen wir auf die andere wichtige Vor-
aussetzung dieser Anweisungen Jesu: es wird das Bestehen einer
organisierten Gemeinschaft der Gléubigen, eben der Ekklesia, an-
genommen. Mit Recht bezeichnet man unsere Verse als einen Teil
der von Jesu selber seiner Kirche gegebenen « Gemeindeordnungy.

Die Ekklesia hat das letzte Wort zu sprechen. Wie es ausfillt,
hingt vom Verhalten des siindigen Bruders ab. Zeigt er sich auch
jetzt jedem Zuspruch unzuginglich, so soll er nicht mehr als in der
kirchlichen Gemeinschaft stehend betrachtet werden. So viel steht
also fest: bei unbussfertigem Verhalten gibt es einen Ausschluss
aus der Ekklesia.

Hier schliesst sich nun das Wort vom Binden und Losen an.
Ob es schon bei Jesu in diesem Zusammenhange stand oder erst
vom Lvangelisten in ihn gestellt worden ist, scheint mir nicht mit
Sicherheit entschieden werden zu kénnen. Es ist auffillig, dass das

1) Klostermann, Handb. z. N.T., und Schniewind, N.T. Deutsch zur
Stelle; auch Herzog, RITh 1900, 653.



— 224 —

Wort, nur in singularischer Anrede, uns schon in Kap. 16 (an Pe-
trus gerichtet) begegnet. Aber es muss wohl angenommen werden,
dass der Evangelist es absichtlich hier anfiihrt, weil er es im Zu-
sammenhang mit dem Vorausgehenden verstanden haben will, mag
es nun von Jesu selbst in demselben Redezusammenhang ausge-
sprochen worden sein oder nicht.

Sehen wir also eine innere Verbindung von v. 18 mit v. 15
mindestens als im Sinne des Evangelisten gelegen an, so fiigt sich
ein Verstiandnis des «Bindens» und «Losens» als vom Verhiingen
und Auflosen des Bannes gemeint vorziiglich in den Zusammen-
hang ein. Denn vom Ausschluss aus der Gemeinde war ja gerade
in v. 17 die Rede. Dieser Ausschluss ist mehr als eine rein irdische
Angelegenheit wie etwa der Entzug der Mitgliedschaft in irgend-
einem Verein. Die Kirche ist die Gemeinschaft der zum Heile Be-
rufenen, und wen sie ausschliesst, dem spricht sie diese Berufung
ab. Es ist eine ungeheure Verantwortung; aber sie ist der Kirche
aufgetragen, und Gott bindet sich an ihren Entscheid, so wie er
sich im Sakrament selbst bindet. Was die Ausiibung des Aus-
schlusses in der Kirche der Apostelzeit betrifft, sei hier nur auf
Tit. 3, 10 f. hingewiesen, weil dort ein ahnliches schrittweises Vor-
gehen angeordnet wird wie hier: «Einen ketzerischen Menschen
(aigeTinov dvdowmov) weise, nachdem du ihn ein- oder zweimal zu-
rechtgewiesen hast, ab, weil du weisst, dass ein solcher abgewichen
ist und siindigt, wobei er von sich selbst verurteilt ist.»

Bleibt es aber auf alle Fille beim verhdngten Ausschluss ? Man
kann das « Losen» so verstehen, dass es sich auf die dem bussfertigen
Stinder durch die Ekklesia gewihrte Verzeihung bezieht, die darin
impliziert ist, dass er eben nickt ausgeschlossen wird; man darf an-
nehmen, dass ihm in diesem Falle auch ausdriicklich die Vergebung
zugesagt wird. Man kann aber wohl noch einen Schritt weiter gehen,
und dies wird nahegelegt erstens durch die Reihenfolge « Binden —
Losen» und zweitens durch die Bedeutung von aram. §¢rd — den
Bann aufheben, wieder in die Gemeinde aufnehmen — nimlich:
es ist an die Moglichkeit gedacht, dass auch ein bereits Exkom-
munizierter sich schliesslich zur Umkehr bereit findet und als ver-
lorener Sohn zum Vaterhause zuriickkehren will.

Wem ist aber die Vollmacht des Bindens und Ldsens zuge-
sprochen, der Gemeinde oder den Aposteln? Wenn man von v. 17
herkommt, ist man zuniichst versucht zu sagen: der versammelten



— 225 —

Gemeinde, wie es auf protestantischer Seite meistens geschieht.
Wir wollen dazu nur im Vorbeigehen bemerken, dass Ekklesia
immerhin mehr besagt als bloss die Gemeindeversammlung, die da
oder dort zusammentritt. (Gegen die genannte Auffassung spricht
aber folgendes: v. 18 ist nicht an die « Gemeinde» gerichtet, sondern
mit der direkten Anrede in der 2. Person Plural an die uadqrai,
das feierliche *Auiy Aéyw duiv hebt sich deutlich ab von der singu-
larischen Anrede in den vorhergehenden Versen, wo vom Verhalten
des Bruders zum Bruder die Rede ist. So urteilt auch Joachim
Jeremias, und er verweist noch auf diese beiden Umstéande: 1. v. 12
bis 14 (das Gleichnis vom verlorenen Schaf, das auch durch An-
rede in der 2. Person Plural eingeleitet wird: 7/ Suiv doxei;) ent-
halten Weisungen fiir die padnrai als Hirten der Herde; wenn dort
die nachgehende Liebe den Leitern der Gemeinde als Pflicht auf-
erlegt ist, so hier (v. 18) nun die Ubung der Zucht. 2. Auch in Tit. 3,
10 ist es nicht die Gemeinde, sondern der bevollmichtigte Ver-
treter des Apostels, der den Ausschluss vollzieht. Die Apostel sind
Inhaber der Binde- und Losegewalt.

Vielfach bringt man auch die beiden folgenden Verse 19 und 20
mit dem Binde- und Losewort zusammen : « Wiederum sage ich euch:
Wenn zwei von euch auf Erden darin iibereinstimmen werden,
irgendeine Sache zu erbitten, so wird sie ihnen zuteil werden von
meinem Vater in den Himmeln. Denn wo zwei oder drei in meinem
Namen versammelt sind, da bin ich mitten unter ihnen.» Diesen
Weg geht auch Herzog, wenn er sagt: «Hier ist insbesondere das
Losen‘, das die Gemeinde vollzieht, beriicksichtigt. Das ,Losen
aber ist als eine Firbitte der Gemeinde gedacht, Gott moge dem
Siinder vergeben, wie sie ihm vergibt. Solche Bitte findet Erhorung,
wenn sie auch von der allerkleinsten Gemeinde wahrer Jiinger des
Herrn ausginge.» Und weiter: « Gemeint ist also eine Versammlung
solcher, die das gliubige Bekenntnis Christi zusammengefiihrt hat
und die darum auch in der Absicht versammelt sind, sich der Gnade
Christi teilhaftig zu machen. Einer solchen Versammlung gibt der
Heiland die Zusicherung: ,Ich bin mitten unter ihnen‘1).»

Allerdings denkt Bischof Herzog nicht, dass die Gemeinde
etwa durch einen Abstimmungsbeschluss iiber Binden oder Lésen
entscheide, sondern er betont, dass sie ihre Organe habe; er nimmt
an, «das, was die Gemeinde tut, geschehe durch die Vorsteher der

1) RITh 1900, 655 f.; ferner: Die obl. rém. Ohrenbeicht 13 f.
Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1954. 15



— 226 —

Gemeinde, also die Priester». 1hre «Lossprechung» sei aber nach
den Worten des Herrn nur eine Fiirbitte im Namen der Gemeinde 1).

Wenn sich Herzog ein konkretes Bild zu machen versucht vom
Vollzug des BuBlsakramentes in der Urkirche (von diesem redet er
mit aller Entschiedenheit im Zusammenhang mit unserm Text),
so stellt er sich etwas Ahnliches vor wie unsern « Gemeindebussalkt»
(= Staffelgebet), und er sieht in diesem einen sehr ehrwiirdigen
Bestandteil der Messliturgie, einen Uberrest altchristlicher Ubung 2.
Nun wissen wir aber, dass das Staffelgebet mitsamt Confiteor und
Absolutionsbitte erst im hohen Mittelalter ausgebildet wurde, wih-
rend vorher die Messe mit dem Introitus, ja auf noch &lterer Stufe
direkt mit den Lesungen begonnen hatte 3). Wohl fordert die Di-
dache, auf die sich auch Herzog beruft %), von denen, die an der
sonntiglichen Eucharistiefeier teilnehmen wollen, dass sie vorher
ihre Siinden bekennen sollen (mpocbouodoynoduevor ®) ta mapa-
nrduara dudv), damit ihr Opfer rein sei (Did. 14, 1). Uber die Art
und Weise, wie dieses Bekenntnis abgelegt wurde, sagt uns die
Didache nur, dass es év éxxdnoilq zu geschehen habe (4, 14); ob
dies aber in der Form eines gemeinsamen Confiteor geschah und
in welcher Weise dieser Akt mit der Eucharistiefeier verbunden
war, daruber vernehmen wir nichts.

Fraglich ist vor allem auch, ob v. 19 f. unseres Textes wirklich
mit dem Vorhergehenden in Verbindung gebracht werden darf.
Hier wird doch in sehr allgemeiner Art von der Kraft gemeinsamen
Betens geredet: « Wenn zwei von euch auf Erden iibereinkommen
iiber irgendeine Sache (mepi mavtoc mpdyuarog), sie zu erbitten. . .»
Dass es sich dabei gerade um die Fiirbitte fiir einen reuigen Siinder
handeln miisse, wird in keiner Weise angedeutet, und manche
Exegeten machen deshalb einen Trennungsstrich zwischen v. 18
und v. 19, indem sie in v. 19 f. ein neues Thema, eben das von der
Kraft des Gebetes im allgemeinen, beginnen lassen. Auch W. Vischer
(um nur einen der letzten Ausleger des Textes zu nennen) fasst
v. 19 f. unter den besondern Titel «Das Gebet», wihrend er v. 15

1) RITh 1900, 657.

2) Ebd. 450, 659; Die obl. rom. Ohrenbeicht 15 f.

3) Zur Geschichte des Staffelgebets vgl. Eisenhofer, Handbuch der
kath. Liturgik, 2. Aufl. 1941, II 73 ff.; Jungmann, Missarum Sollemnia,
2. Aufl. 1949, T 361 ft.

1) RITh 1900, 450 f., 662 f.; Dio obl. rém. Ohrenbeicht 18 f.

) So mit Bihlmeyer, Die Apostolischen Viter, 1924, 8 nach Harnack;
die Handschrift hat mgoo—.



— 227 —

bis 18 mit «Die Gemeinflezuchty iiberschreibt, und er bemerkt:
«Jesus hat gewiss dabei nicht nur an das Wiedergewinnen eines
fehlbaren Bruders gedacht 1).»

Gewiss hat der Gedanke der Fiirbitte im Zusammenhang der
kirchlichen Siindenvergebung seinen Platz — das gibt z. B. auch
Poschmann 2) zu. Aber es geht kaum an, v. 19 f. so mit dem Vor-
ausgehenden zu verbinden, dass Jesus damit die Interpretation
des Binde- und Lisewortes geben wollte. Es kann dies auch in dem
Sinne nicht geschehen, dass damit bewiesen wire, nicht die Apostel,
sondern die Gemeinde sei mit dem Binden und Lésen beauftragt.

Wir haben von unserm Text aus noch einen Blick zu werfen
auf Matth. 16, 19, wo das Binde- und Loisewort in singularischer
Fassung bereits an Petrus gerichtet worden ist, nachdem ihm Jesus
die Schliisselgewalt iibergeben hat. Man ist vielfach geneigt, es
dort in dem weitern Sinne zu verstehen, dass es die ganze Lehr-
und Disziplinirgewalt umfasse. Man kann sich dabei auf den Um-
stand berufen, dass Binden und Ldsen bei den Rabbinen hiufig
den Sinn hat: etwas fiir verboten oder erlaubt erkliren (so Strack-
Billerbeck, Klostermann u. a.). s scheint mir indes recht bedenk-
lich, demselben Wort dort und hier eine so verschiedene Tragweite
zuzuerkennen. Zu erwiigen ist dabei die Moglichkeit, dass es sich
an beiden Stellen um ein und dasselbe Jesuswort handelt, das nur
der Evangelist zweimal in verschicdenem Zusammenhang anfiihrt.

Dic meisten protestantischen Ausleger erkliren das Binden
und Losen in Matth. 16, 19 so, dass es geschehe durch die aposto-
lische Verkiindigung, die diejenigen «lostr», welche das Evangelium
glitubig annchmen, die aber, welche es ablehnen, «gebundeny lisst.
Einer solchen Auslegung widerstrebt aber die Struktur des Jesus-
wortes. Schon dass das Binden voransteht, will dazu nicht gut
passen; es erklirt sich aber sehr gut aus dem Zusammenhang in
Kap. 18, wo gerade vorher von der Ausschliessung («Bindung»)
eines unbussfertigen Siinders die Rede war. FFerner wiire mit der
erwithnten Erklirung auch dem antithetischen Aufbau des Wortes
kaum Geniige getan, wo doch das Binden neben dem Losen als ein
bestimmter Akt erscheint und nicht bloss als eine Folge des Nicht-
lésens resp. der Nichtannahme des losenden Wortes. Ich glaube
daher, dass man das Binde- und Losewort auch in Kap. 16 von der

1) Vischer, Die evangelische Gemeindeordnung, 1946, 72.
2) Handb. der Dogmengesch. 1V, 3, p. 9, 10.



— 228 —

im Zusammenhang des Kap. 18 gewonnenen Deutung her verste-
hen muss. '

Die Verschiedenheit des Adressaten bleibt aber nach der Dar-
stellung des Evangelisten bestehen: dort der eine Petrus, hier die
Mehrzahl der Angeredeten — die Gemeinde nach den einen, die
Apostel nach den anderen. Wir kénnen hier nicht auf die sich ein-
stellenden Fragen nach der Schliisselgewalt und dem Primat des
Petrus eingehen. Das wiirde fiir sich eine weitgreifende Unter-
suchung erfordern. Gewiss ist, dass Petrus hier unter den Aposteln
irgendwie eine Vorzugsstellung erhélt. Dazu gehort auch, dass das
Wort vom Binden und Losen zuerst ihm allein iibergeben wird,
wiahrend es dann in 18, 18 einem weitern Kreise zuteil wird. «Die
Vollmacht, die Jesus 16, 18 Petrus erteilt hat, iibertragt er hier
der ganzen Gemeinde», sagt Vischer !), in Ubereinstimmung mit
der Mehrzahl der protestantischen Ausleger, wogegen Jeremias,
a. a. 0. von der Ausdehnung der Binde- und Lisegewalt auf die
Apostel spricht. Mit ihm geht Stauffer einig, wenn er unter Be-
rufung auf Matth. 18, 18 ff. (Luk. 22, 24 ff.; Joh. 20, 21 ff.) schreibt:
«Der Zwolferkreis ist der kiinftige Triger der Verantwortung und
Gewalt im Volke der Heiligen des Hochsten 2).»

% £
%*

Gehen wir nun zu der zweiten Hauptstelle in den Evangelien
iiber, diejenige, die das Tridentinum als die entscheidende Beleg-
stelle fiir die Einsetzung des BuBsakraments anfiihrt, Joh. 20,
21-23:

Eilney odv adroic 6 *Inoodic mdAw elgnvny duiv' xadds dnéotalxnéy
pe 6 matnp, xayw méumw Vuds. xal Todto gnwy &vépuoey [adroig] xal
Aéyes adroic' Adfete mvebua dytov. dv Tivow deijte Tag duapriog, dpéwytal
avToic’ dv TvwY %QatTiTe, XEXQATNVTAL. :

Von den paar leichten Varianten des Urtextes nenne ich nur
die zu dpéwyra, wofiir der Koine-Text dgpievrar (= Vulg remit-
tuntur) und Cod. Vat. das gleichbedeutende dgiovrar hat 3).
‘Apéwrvrar ist sog. dorisches Perfekt Passiv; es stimmt mit axe-
xpdrnyrae iiberein, konnte aber gerade deshalb auch sekundér sein
als Angleichung an letzteres, wihrend das Prisens aplevrar die

L) a.a.0. 71
?2) E.Stauffer, Die Theologie des Neuen Testaments, 1945, 15.
3) Vgl. Jeremias, ThWNT III 753, und auch Herzog, RITh 1900, 446.



— 229 —

Gleichzeitigkeit der Vergebungswirkung mit dem Vergebungswort
betonen wiirde.

Auch hier sind zunéchst die in antithetischer Parallele stehen-
den Verben ins Auge zu fassen: agiévac und xpatveiv. Das erstere 1)
heisst zunichst «loslassen, freilassen, iiberlassen», dann im juristi-
schen Sprachgebrauch «freisprechen» mit personlichem und «er-
lassen» mit sichlichem Akkusativ; dgeowc ist «Erlass» von Schuld
und Strafe, Begnadigung. In der LXX wird dann dgiévar auch fiir
hebriische Worter gebraucht, die ein «Vergeben» von Siinde und
Schuld bedeuten; Subjekt ist dabei Gott, was im innergriechischen
Sprachgebrauch nie der Fall ist. Bultmann a. a. O. macht auf eine
bedeutsame Modifikation aufmerksam, die bei der Ubersetzung der
Verben des Vergebens im Alten Testament stattfindet: der Sinn
der hebriiischen Verben ist urspriinglich der einer kultischen knt-
fernung und Siihnung der Siinde, withrend agiévae juristischen Sinn
hat: «Das Verhiiltnis des Menschen zu Gott ist (in der LXX) als
Rechtsverhiltnis gedacht, was nun freilich wiederum griechischem
Denken ganz fremd ist.» In diesem durch die LXX bereits biblisch
geprigten Sinne erscheint dgeévac auch im Neuen Testament, und
zwar fast iiberall von der Vergebung Gottes, der damit als der
Richter bezeichnet ist.

Das Gegenwort xpareiv 2) erscheint hie und da im Gegensatz
zu dpiévar, wenn auch zunichst im gewohnlichen Sinne von «fest-
halten» und «loslassen», so im Hohen Lied 3, 4: éxodrnoa adtoy
xai odx dprow adrév. Im N.'T. kommt xgareiv in verschiedenen
Bedeutungen vor, die uns hier nicht interessieren. An unserer Stelle
ist sein Sinn bestimmt durch denjenigen von dageérvac: die Siinden
behalten als nicht erlassene, so dass sie fiir die Aburteilung durch
das jiingste Gericht aufbewahrt sind; der, dem die Siinden be-
halten sind, ist dem Zorne Gottes anheimgegeben. Die Verwendung
von xparely in bezug auf die Siinden ist bei Strack-Billerbeck )
als Semitismus nachgewiesen, also in der Wiedergabe eines Jesus-
wortes gut erklirlich.

Das johanneische Wort vom Erlassen und Behalten der Siinden
steht in manchem dem Wort vom Binden und Lésen bei Matthius
sehr nahe. Auch hier haben wir die Form des antithetischen Paral-
lelismus in strenger Durchfiihrung; auch hier die Umschreibung

1) Bultmann, ThWNT I 506 ff.
2) Michaelis, ThWNT IIT 910 f.
3) 1L 585.



— 230 —

des Gottesnamens durch das Passiv; auch hier die Aussage, dass
mit dem Vergebungswort der von Jesu Bevollmachtigten die Ver-
gebungstat Gottes verbiirgt ist. Umgekehrt ist allerdings die
Reihenfolge der Satzglieder. An sich liegt es niher, wie bei Johannes
zuerst vom Vergeben zu reden; wenn dagegen bei Matthius zuerst
vom Binden die Rede ist, so hat sich uns das bereits aus dem
dortigen Zusammenhang erklirt. Festzuhalten bleibt auch, dass die
Ausdriicke bei Matthaus nicht direkt vom Vergeben und Behalten
der Siinden reden, sondern dieses nur implizieren, wenn von Ver-
hingung und Losung des Bannes die Rede ist.

Die grosse Streitfrage geht dahin, was fiir eine Siindenver-
gebung bei Johannes gemeint sei. Wihrend fiir die romisch-katho-
lische Theologie Joh. 20, 23 die Fundamentalstelle fiir das Bul-
sakrament ist, will sie die protestantische Auslegung gemeinhin ver-
stehen entweder von der durch die Verkiindigung des Evangeliums
erfolgenden oder von der durch die Taufe zugesicherten Vergebung.

Bischof Herzog entschied sich fiir die zweite Moglichkeit, wenn
er im Katechismus erklart: «Diese Worte beziehen sich auf die
Siindennachlassung, welche die von Christus ausgesandten Jiinger
durch die Predigt des Evangeliums und die hl. Taufe den Menschen
zuwenden sollten 1).» Diese Auffassung vertritt er auch gegeniiber
Bischof Egger %) und begriindet sie ausfiihrlich in dem schon mehr-
fach zitierten Aufsatz «Die Sendungsworte des auferstandenen
Christus an seine Jiinger». Er beleuchtet den Abschnitt Joh. 20,
19-29 in Parallelsetzung mit Matth. 28, 18-20, Mark. 16, 14-18 und
Luk. 24, 36-49. Uberall findet er die gleichen Grundgedanken, die
er unter den Uberschriften «Autoritit Christi», «Sendung der
Jinger», « Aufgabe und Ausriistung der Apostel», «Christi bleibende
Gegenwart» gruppiert. Wenn in den Paralleltexten der drei ersten
Evangelisten von der Verkiindigung des Evangeliums und der Spen-
dung der Taufe die Rede ist, so muss das auch im entsprechenden
Abschnitt bei Johannes der Fall sein: «Danach besteht das aposto-
lische Siindenerlassen in der Spendung der Taufe. Dieses Sakra-
ment hat freilich den' Glauben an Christus zur Voraussetzung, der
Glaube aber die apostolische Predigt 2).» Fiir die Begriindung des
Bullsakraments kommt damit die Stelle Joh. 20, 21-23 fiir Herzog
nicht in Frage.

1) II1. Hauptst., Frage 124.

%) Die obl. rém. Ohrenbeicht 9 ff.; Erwiderung 11 ff.; Riickblick 1 f.
3) RITh 1900, 446.



— 231 —

Diese Argumentierung erscheint zuniichst als bestechend. Sie
scheint mir aber dem Wortlaut und der nahen Berithrung von
Joh. 20, 23 mit Matth. 18, 18 nicht voll Geniige zu tun. Die beiden
parallelen Glieder des Jesuswortes stehen in vollem Gleichgewicht
einander gegeniiber. Das apiévar sowohl wie das xpareiv erscheinen
als den Aposteln tibertragene, von ihnen nach beiden Richtungen
auszuiibende Vollmacht. Das «Behalten» findet eine durchaus un-
geniigende Erklirung, wenn es nur besagen sollte: denen, die eure
Predigt nicht gliubig aufnehmen und sich daher auch nicht taufen
lassen, sind die Siinden nicht vergeben, als notwendig eintretende
Folge ihres Verhaltens. Deutlich ist ja das «Behalten» als von den
Aposteln aktiv ausgeiibt vorausgesetzt. Sie sind vor die Alternative
gestellt, zu erlassen oder zu behalten.

Das notigt doch wohl dazu, hier eine dhnliche Situation voraus-
zusetzen wie in Matth. 18 — eine Situation, in der die Apostel im
EKinzelfalle ihre Vollmacht auszuiiben und dabei im Sinne des Ver-
gebens oder Behaltens zu entscheiden haben, und das heisst, dass
sich das Wort nicht nur auf die Missionssituation, sondern ebenso-
sehr auf die (GGemeindesituation beziehen muss. Nur in der letztern
kommt der Apostel in die Lage, in dieser Weise zu entscheiden,
eben dort, wo er (wie in Matth. 18, 18) einem siindig gewordenen
Mitchristen gegeniibersteht.

Ich halte also dafiir, dass Joh. 20, 23 gerade so gut wie Matth.18
18 von der kirchlichen Siindenvergebung handelt. Die Taufe ist in
dem Wort in keiner Weise erwihnt. Man kann nur sagen, dass ihre
Spendung zu der vorher (v. 21) den Aposteln iibertragenen Sendung
gehore; das schliesst jedoch nicht aus, dass in v. 23 von etwas
anderm die Rede ist, das ebenfalls zur apostolischen Amtsvollmacht
gehort. Auch einzelne protestantische Ausleger wie z. B. Biichsel !)
betrachten unsere Stelle als eine Parallele zu Matth. 18, 18; und
selbst ein Wellhausen erklirt: «Jesus ... verleiht (den Jiingern)
zum Abschiede den hl. Geist, mit der Vollmacht, Siinden zu erlassen
oder zu behalten. .. (Die Stelle) enthilt (wie Matth. 28, 16 ff.) die
Ordination der Jiinger, mit dem Unterschiede, dass ihnen das Sakra-
ment der Siindenvergebung (Matth. 18, 18) {ibergeben wird, nicht
das der Taufe, welches letztere freilich auch mit Siindenvergebung
und Geistverleihung zusammenhingt 2).»

1) ThWNT II 60.
2) Wellhausen, Das Evangelium Johannis, 1908, 95 f.



— 232 —

Wenn Wellhausen unsere Stelle so versteht, so heisst das aller-
dings nicht, dass er das «Sakrament der Siindenvergebung» als
wirklich von Jesu eingesetzt betrachte. Fiir ihn ist diese Stelle ein
spater Nachtrag, der also nur von spéterer kirchlicher Auffassung
und Lehre Zeugnis ablegen kann, aber nicht vom urspriinglichen
Evangelium Jesu. Demgegeniiber sieht aber Jeremias!) in Joh. 20,
23 gerade ein Stiick vorjohanneischer Tradition, ein Wort also, das
der Verfasser des vierten Evangeliums bereits so geformt vorge-
funden und iitbernommen hat. Es ist die einzige Stelle im Johannes-
Evangelium, in dem die Wendung agiévar tas duaprios vorkommt.
Das muss uns auch vorsichtig machen gegeniiber dem Bemiihen,
das Wort allzusehr nur im Lichte des Textzusammenhanges zu
sehen, in dem es bei Johannes steht.

Wir sehen also folgende Aussagen sowohl in Matth. 18, 18 als
in Joh. 20, 23 gegeben: Jesus erteilt die Vollmacht, Siinden zu er-
lassen oder zu behalten. Diese Vollmacht ist den Aposteln iiber-
tragen. Sie wird ausgeiibt gegeniiber in Riickfall geratenen Mit-
gliedern der Ekklesia, und ihre Ausiibung steht in engem Zusam-
menhang mit der Gemeindedisziplin.

Gewiss hat Bischof Herzog recht, dass mit keiner dieser Stellen
die «obligatorische romische Ohrenbeicht» als Anordnung Jesu er-
wiesen ist. Er hat weiterhin darin recht, dass die Vollmacht der
Siindenvergebung nicht in dem Sinne eine richterliche sein kann,
dass der Priester iiber das Gewicht der einzelnen Siinden, ihre Ver-
gebbarkeit oder Nichtvergebbarkeit, zu entscheiden hétte. Aber
eine Entscheidung ist den Aposteln iibertragen, die nimlich, den
unbussfertigen Siinder aus der kirchlichen Gemeinschaft auszu-
schliessen oder ihn bei eintretender Bussfertigkeit darin zu belassen
bzw. wieder in sie aufzunehmen. Das bedeutet aber zugleich: die
Stinde als vergeben oder nicht vergeben erkliren 2).

Die Sache hat also zwei Seiten: nach der einen hin ist sie eine
Angelegenheit der Gemeindezucht, die sich vor allem im Binden
auswirkt. Nach der andern hin aber, im Lé&sen, bedeutet sie Zu-
sprechung der Vergebung, und das ist eben die sakramentale Seite,
indem durch das Vergebungswort auch die Vergebungsgnade als

1) ThWNT III 752.

%) Es geht kaum an, zu bezweifeln, dass in der Aufhebung des Bannes
auch die Vergebung impliziert war. Beim Synagogenbann, der in Matth. 18,
17 f. deutlich im Hintergrund steht, lautete die Ldseformel: «Der Bann sei
dir gelost» oder aber: «Es sei dir vergeben» (Strack-Billerbeck IV 320).



— 233 —

von Gott gegeben zugesichert wird. Die eine Seite steht bei Mat-
thiaus, die andere bei Johannes mehr im Vordergrund. Hier kann
denn auch von einem Sakrament der Siindenvergebung, einem
«BulBsakrament», mit F'ug und Recht geredet werden.

Es diirfte aber auch klar geworden sein, dass die Sache einen
ungeheuren Ernst in sich hat, dem mit der weitgehend in den alt-
katholischen Kirchen geiibten Praxis bei weitem nicht Geniige getan
ist. Die gemeinsame Bussandacht, wie sie in der deutschen, schwei-
zerischen und oOsterreichischen Kirche tblich ist und als normale
und vollgiiltige Form der Spendung des Bullsakraments gilt, ist der
bequemste Weg, mit der Sache fertig zu werden. In ihr das sehen
zu wollen, was in der Urkirche geiibt worden ist, scheint mir nach
den hier vorgelegten Untersuchungen unmdiglich zu sein.

* &
*

Neben dieser disziplinir-sakramentalen Linie lauft nun freilich
noch eine andere durch das Zeugnis des Neuen Testaments: eine
«briiderliche» Linie, mochte ich sagen. Sie ist uns begegnet in
Matth. 18, 15 f., wo zuniichst, bevor der Riickfillige vor die Ekklesia
gezogen wird, der einzelne Christ zu briiderlicher Zurechtweisung
des siindig gewordenen Mitchristen aufgefordert wird. Diese Linie
erscheint, in etwas anderer Weise, wiederum in Jak. 5, 16, wo die
Rede davon ist, dass der Bruder dem Bruder die Siinden bekennen
und einer fiir den andern beten solle, dass ihm die Vergebung zuteil
werde. Man kann den Vers in engem Zusammenhang mit dem Vor-
angehenden lesen; dann bezieht er sich noch auf die Kranken (so
z. B. katholischerseits Poschmann?), protestantischerseits Hauck?)).
Auch Herzog lisst diese Moglichkeit offen, denkt aber doch eher,
dass diese Mahnung alle Gliubigen angehe und nur in einer gottes-
dienstlichen Versammlung befolgt werden konne 3).

Es scheint mir in der Tat so zu sein, dass der Vers, wenn auch
zuniichst an die Situation am Krankenbette ankniipfend, doch eine
Weisung allgemeinerer Geltung geben will. Nicht klar wird es aus
dem Text, ob wirklich an ein Bekenntnis in der gottesdienstlichen
Versammlung oder an ein solches in einem engern Kreise von Brii-
dern gedacht ist. Herzog setzt auch hier die Anwesenbeit der
mpeofbrepor Tijg éxndnolas von v. 14 voraus und fahrt fort: «Die

1} Poenitentia secunda 53 ff.
2) N. T. Deutsch 10. Bd. zur Stelle.
3) Vgl. Die obl. rém. Ohrenbeicht 16 mit RITh 1900, 658.



— 234 —

Mahnung ,einander’ die Siinden zu bekennen, konnte also in der
Weise befolgt werden, dass die Presbyter der versammelten Ge-
meinde beichteten, die Gemeinde hingegen vor den Presbytern ein
Stindenbekenntnis ablegte. In analoger Weise wiirde dann die ver-
sammelte Gemeinde fiir die Presbyter gebetet haben, Gott moge
ihnen die Siinden vergeben, die Presbyter hingegen fir die Ge-
meinde.» So kann er schliesslich hier dasselbe finden, was im «Ge-
meindebussakt» der Messe geschieht.

Dass in das «bekennet einander» und «betet flireinander» die
Presbyter in dieser Weise einbezogen gemeint sind, kann allerdings
dem Texte nicht entnommen werden. Es scheint sich doch eher
darum zu handeln, dass ein Christ dem andern ganz auf der briider-
lichen Ebene bekennt und dass wir nach E.Gaugler ') hier zwar
«die dlteste Form der Beicht» finden, nicht aber etwas, was dem
Begriff des Bullsakraments entsprechen wiirde. Gaugler weist darauf
hin, dass von einer Absolution nicht die Rede ist, sondern von einem
briiderlichen Einstehen fiireinander im Gebet. Dieses Gebet ist
wirksam (évegyovuévn), weil es als solches die gottliche Verheissung
hat. Damit steht es zwar neben dem Sakrament, aber doch wieder
von diesem verschieden (wie eben Gebet und Sakrament grund-
sitzlich voneinander verschieden sind).

Was wir als Gemeindebussakt in der Messe oder in erweiterter
Form als «gemeinschaftliche Bussandacht» iiben, gehort durchaus
auf diese «briiderliche» Linie des einander Bekennens und Betens
fiireinander und hat damit seine biblisch fundierte Berechtigung.
Wir vermogen aber nicht anzuerkennen, dass damit auch, und zwar
geradezu in der normalen Weise, das Buflsakrament gespendet
werde. Fiir eine Sakramentsspendung ist hier die Situation nicht
gegeben, eher dann in der Privatbeicht, obwohl wir wissen, dass
auch sie nicht einfach der altkirchlichen Buss- und Beichtpraxis
entspricht. Sie darf auf keinen Fall nach rémischer Art zu einer
obligatorischen Einrichtung werden (darin hat Bischof Herzog
wiederum recht), wodurch das Bullsakrament seinen Charakter des
Ausserordentlichen verliert und zur fast alltiglichen, gewohnheits-
missigen Angelegenheit herabsinkt.

Bern Albert E. Riithy

1) In seinem uns freundlich zur Verfiigung gestellten Vorlesungs-
manuskript zum Jakobusbrief.



	Zur neutestamentlichen Begründung des Busssakraments

