
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 44 (1954)

Heft: 4

Artikel: Zur neutestamentlichen Begründung des Busssakraments

Autor: Rüthy, Albert E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404317

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404317
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


218

Zur neutestamentlichen Begründung des

Bußsakraments

Vorbemerkung. Die vorliegende Arbeit beruht auf den Referaten,

die der Verfasser an der Generalkonferenz der christkatholischen

Geistlichen der Schweiz in Ölten am 27. Oktober 1952 und
an der altkatholischen Theologentagung in München am 1.

September 1953 (vgl. den Bericht in IKZ 1954, 34 ff.) gehalten hat.
Sie setzt das Referat von Pfarrer L. Affolter an derselben
Konferenz in Ölten über «Metanoia und Bussdisziplin» voraus (s. die

Zusammenfassung in IKZ 1954, 35).
Für Lehre und Praxis des Bußsakraments in der Christkatholischen

Kirche der Schweiz wie auch in anderen altkatholischen
Kirchen l) gilt weithin als massgebend die Auffassung, die Bischof
Eduard Herzog in seinem Hirtenbrief auf die Fastenzeit 1880 «Über
die Verpflichtung zur sog. Ohrenbeichte 2)» sowie in der
Beichtkontroverse mit dem römisch-katholischen Bischof Augustin Egger
von St. Gallen und im Anschluss an diese Auseinandersetzung 3)

begründet hat. Darnach ist die allgemeine Bussandacht der
versammelten Gemeinde die normale und legitime Form der Spendung
dieses Sakraments, wie Herzog das schon für die alte Kirche bis
zurück zur Apostelzeit glaubt nachweisen zu können. Im Staffelgebet

der hl. Messe habe die römische Liturgie, wenn auch
weitgehend zur leeren Zeremonie geworden, ein Dokument dieser

ursprünglichen Praxis bis heute bewahrt. Neben dieser allgemeinen
findet die Privatbeicht («Ohrenbeicht») nur ausnahmsweise und
auf besondern Wunsch des Beichtenden statt. Als biblischen Haupt-

*) Für Österreich s. IKZ 1954, 45 (Bernauer); für Deutschland, wo die
ursprüngliche Position Reuschs mit der Zeit verlassen worden ist, obd. 45
(Küry) und 55 (Schniertshauer); anders in Holland, ebd. 40 (Rinkel) imd
41 ff. (Referat von Kok).

2) Synodalpredigten und Hirtenbriofe, 1886, 164 ff.; dazu «Nachtrag»
187 ff.

3) Die obligatorische römischo Olirenbeicht eine menschliche Erfindung.
2. Ausg. 1901. - Erwiderung auf die von Herrn Bischof Dr. Egger versuchte
Widerlegung meiner Schrift «Die obi. röm. Ohrenbeicht. », 1901. - Rückblick

auf die Verhandlungen über die römische Ohrenbeichte, 1903. - Die
Sendungsworte des auferstandenen Christus an seine Jüngor. Rev. Int. de
Théologie (RITh) 1900, 431 ff. (besonders 446-451). - Vom Sakrament der
Busse. Ebd. 646 ff. - Die kirchliche Sündenvergebung nach der Lehre des
hl. Augustinus, 1902.



— 219 —

beleg für die Einsetzung des Bußsakraments nimmt Herzog
Matth. 18, 18 in Verbindung mit den vorausgehenden und folgenden
Versen in Anspruch, wobei er seine Auffassung von der ursprünglichen

Beichtpraxis insbesondere auf v. 19 und 20 stützen zu können

glaubt. Die im Tridentinum (Sess. XIV, Can. 3) in den Vordergrund
gerückte Stelle Joh. 20, 23 hat dagegen nach Herzog mit dem
Busssakrament nichts zu tun.

Gegenüber dieser Lehre und Praxis sehe ich einige
schwerwiegende Bedenken, die einen dreifachen Ausgang haben:

1. einen exegetischen: die von Bischof Herzog gegebene
Auslegung der beiden genannten Hauptstellen kann nicht befriedigen,
wie in diesem Aufsatz zu zeigen sein wird;

2. einen liturgiegeschichtlichen: der Gemeindebussakt (das

Staffelgebet) unserer Messliturgie kann nicht als ein Zeugnis für
altkirchliche Übung herangezogen w-erden ; er ist vielmehr die
Bildung einer liturgiegeschichtlich relativ späten Zeit, zunächst als

privater Vorbereitungsakt des Zelebranten;

3. von unserer kirchlichen Praxis her: das von einer versammelten

Gemeinde gesprochene allgemeine Sündenbekenntnis und
die allen in genere erteilte Absolution kann kein sakramentaler Akt
im strengen Sinne sein; ein solcher musste sich an den einzelnen
Menschen im besondern richten.

Da sich solche und ähnliche Bedenken auch sonst bei
Geistlichen und Laien regen, erschien es als notwendig, die überkommene,

insbesondere die spezifisch «christkatholisch» zu nennende
Position zur Frage des Bußsakraments neu zu überprüfen. Wie bei

jeder Fragestellung christlicher Theologie war auch hier vom Neuen
Testament auszugehen, unter Berücksichtigung des alttestamentlichen

Hintergrunds. Dabei waren vorerst drei Fragen vorzunehmen:

a) Was bedeutet das neutestamentliche Wort «Busse» (metanoia)

1 b) Was sagt das N. T. über die Möglichkeit der Vergebung
der nach der Taufe begangenen Sünden 1 c) Was sagt das N. T.
über die Bussdisziplin

Die Erörterung dieser Fragen erfolgte in dem erwähnten
Referat von L. Affolter. Von da war dann weiter vorzuschreiten zu
der Frage: Gibt es nach dem N. T. ein «Bußsakrament», d. h. ein

Sakrament, das uns die Vergebung der nach der Taufe begangenen
Sünden vermittelt Hier ist gleich zweierlei zu bemerken : erstens



— 220 —

dass man besser von einem Sakrament der Sündenvergebung als

von einem Sakrament der Busse reden würde ; denn nicht die Busse,
die der Mensch tut, kann der Inhalt des Sakraments sein, sondern
allein die Vergebung, die Gott gewährt.

Zweitens ist zu sagen, dass sich die Beantwortung unserer Frage
dadurch besonders schwierig gestaltet, dass «Sakrament» überhaupt
kein biblischer Begriff ist, sondern einer, den erst die Theologie der
Kirche geschaffen hat. Auf die sog. «Busse» wird der Sakramentsbegriff

erst vom 11. Jahrhundert an bezogen1). Wir können demnach

nur fragen: gibt es im N. T. etwas, worauf der Begriff
Busssakrament im Sinne der kirchlichen Lehre mit Fug und Recht
angewendet werden kann

Aus den Darlegungen Affolters ergibt sich zunächst, dass die

am nachdrücklichsten von Windisch (Taufe und Sünde im ältesten
Christentum bis auf Origenes, 1908) verfochtene Meinung, wonach
Jesus und die Urkirche die Möglichkeit eines Sündigens nach der
Taufe und damit auch die Möglichkeit einer Vergebung solcher
Sünden gar nicht im Auge gehabt hätten, abzulehnen ist. Ebenso
deutlich abzulehnen ist aber auch, dass das, was bei der ersten
Metanoia und in der Taufe geschehen ist, sich am Rückfälligen
wiederholen könne. Die einmal gewährte Vergebung ist auch über
die Taufe hinaus wirksam. Aber das ist notwendig, class dem wieder
sündig gewordenen Getauften die ihm ein für alle Male geschenkte
Vergebung neu versichert wird; nicht weil Gott etwas zu wiederholen

brauchte, das sich als nicht beständig und wirksam genug
erwiesen hätte, sondern weil der rückfällige Christ in seiner Not
und Schwäche dieser Zusicherung bedarf, um seinen Weg als Christ
froh und zuversichtlich weiter gehen zu können.

Es genügt nun selbstverständlich nicht, etwas innerhalb der
so umschriebenen Möglichkeiten zu postulieren, sondern wir suchen
nach positiven Belegen dafür, dass Jesus so etwas auch gewollt
und seiner Kirche gewährt hat. Wir kommen damit zur Frage nach
der Einsetzung des Bußsakraments, wobei dieser Ausdruck
allerdings nur mit den bereits geltend gemachten Vorbehalten und in
vorläufiger, aber nicht ohne Reserve geschehender Anlehnung an
die theologische Schulsprache gebraucht sei. Im folgenden
überprüfen wir also die wichtigsten Stellen des N. T., die für die
Einsetzung dieses Sakraments in Anspruch genommen werden, und

x) Das war auch schon Herzog gegenwärtig, vgl. Rückblick 7 f.



— 221 —

zwar in ständigem H inblick auf die Position Herzogs, die für mehrere

der altkatholischen Kirchen zur klassischen Lehre und Grundlage

ihrer kirchlichen Praxis geworden ist.

Beginnen wir mit der Stelle, die Bischof Herzog vor allem
für das Bußsakrament in Anspruch nimmt und auch im «Christ-
katholischcn Katechismus» (I IL Hauptstück, Frage 122) als die

Beweisstelle für die Erteilung der Vergebungsvollmacht anführt,
Matth. 18, 18:

'Aprjv Xéyco vpîv, ôaa êàv òijarjxe ènl xrjç yr/ç taxai ôiÔF/iéva èv

ovQavio, xal Soa êàv Xvorjxe èni xrjç yrjç l'axai XeXvpéva èv ovqiivô).

Der Wortlaut ist einhellig überliefert; Varianten finden sich

keine.

Entscheidend für das Verständnis des Textes ist die Bedeutung
der beiden Ausdrücke «binden» (ôeïv) und «lösen» (Xvetv). Hinter
diesen an sich zwar geläufigen, aber aus dem griechischen
Sprachgebrauch an unserer Stelle doch nicht hinlänglich zu erklärenden
Verben steht ohne Zweifel das aus der Sprache der Rabbinen
bekannte Wortpaar 'äsar und hittir (hebr.) bzw. >asar und serâ (aram.).
Das einschlägige Material bringen sehr ausführlich Strack und Billerbeck,

Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und
Midrasch x). Nicht in Frage kommen kann hier die an sich sowohl im
griechischen wie im rabbinischen Sprachgebrauch mögliche Bedeutung

eines zauberhaften Bindens und Lösens, Bannens und Be-
freiens. Die häufigste Bedeutung innerhalb der rabbinischen
Literatur ist : im Rahmen der halachischen Lehrentscheidung « binden »

für verboten erklären, und «lösen» für erlaubt erklären, eine

Verpflichtung auferlegen oder aufheben. So würde das Jesuswort
also bedeuten, dass die Jünger nach Art der Rabbinen über erlaubt
und verboten zu entscheiden hätten.

Es ist aber von vornherein fraglich, ob in unserm Zusammenhang

diese besondere technische Bedeutung der beiden Termini
anzunehmen sei. «Binden» und «lösen» wird auch gebraucht von der

Vollmacht des Richters, gefangenzunehmen und wieder freizulassen;
ferner (wenn auch seltener, aber doch deutlich bezeugt) in der Be-

>) I 738 ff. ; vgl. ferner G.Kittel, Theol. Wörterbuch zum N.T.
(ThWNT) II 59 f. (Büchsol); ebd. III 750 1'. (Joachim Jeremias); Poschmann,

Paenitentia secunda, 1940, 5 ff. ; ders. im Handbuch der
Dogmengeschichte, hg. von Schmaus-Goiselmann-Raliner IV 3, 1951, 4.



— 222 —

deutung «den Bann verhängen und wieder aufheben», «aus der
Gemeinde ausstossen und wieder in sie aufnehmen 1)». Dabei impliziert

das «Lösen» die Erklärung, dass dem Wiederaufgenommenen
die Sünde vergeben sei; für serâ hat denn auch Dalman2) geradezu
die Bedeutung «verzeihen» nachgewiesen. Dieser Erklärung möchte
ich mit Dalman, Strack-Billerbeck, Büchsel, Schniewind3), Poschmann

u. a. vorläufig zuneigen. Des Nähern wird sich dies noch an
der Betrachtung des Kontexts und der Parallelen unserer Stelle
als richtig erweisen.

Zunächst aber noch eine sprachliche Schwierigkeit! In der

angenommenen Bedeutung «in den Bann tun und aus ihm wieder
lösen» verlangen ôeïv und Xvetv ein persönliches Objekt, was das

Neutrum öaa (bzw. <5 in der Parallele Matth. 16, 19) auszuschliessen
scheint. Dagegen verweist Büchsel auf den bei Johannes belegten
Gebrauch dieser Neutren in persönlicher Anwendung, z.B. Joh. 17, 2:

iva näv ô ôéôwxaç avxcö ôtôorj avxoîç Ì2,(ùr\v aîdiviov (damit er allen, die
du ihm gegeben hast, ewiges Leben gebe) ; ebd. v. 24 : <5 ôéôcoxâç pot,
fl-eXo) iva ötzov elpl êyd> xâxsïvoi œaiv pex' êpov (ich will, dass da, wo
ich bin, auch die bei mir seien, die du mir gegeben hast).

Ferner ist in unserm Vers zu beachten, wie nach jüdischer Redeweise

der Gottesname umgangen bzw. umschrieben wird, und zwar
in doppelter Weise: einmal durch die Anwendung des Passivs und
dann durch sv ovgavoïç aram. bi§emajjä4). Man könnte also

geradezu übersetzen: «das wird Gott binden bzw. lösen». Das
Kolorit der Sprache Jesu und seiner Jünger schimmert deutlich
durch den griechischen Text, womit eine spätere Interpolation als

ausgeschlossen erscheint. Semitisch ist auch die Verwendung des

antithetischen Parallelismus, der hier sehr streng durchgeführt ist.

Betrachten wir nun den Textzusammenhang, in dem unser
Wort steht, und zwar zunächst nach rückwärts. In den Versen 15-17
redet Jesus davon, was zu tun sei, wenn ein «Bruder», ein Mitchrist,
in Sünde verfällt: «Wenn aber dein Bruder sündigt, so geh hin und
weise ihn zurecht unter vier Augen! Hört er auf dich, so hast du
ihn gewonnen. Hört er dagegen nicht, so nimm noch einen oder
zwei mit dir, damit jede Sache auf zwei oder drei Zeugen beruhe.

*) Über den Synagogenbann s. Strack-Billerbeck IV 293 ff.
2) Die Worte Jesu mit Berücksichtigung des nachkanonischen Schrifttums

I 1898, 177.
3) Das Neue Testament Deutsch II, 4. Aufl. 1950, 191.
4) Vgl. Strack-Billerbeck I 741 ff. und Jeromias a. a. O.



— 223 —

Wenn er jedoch nicht auf sie hört, so sage es der Ekklesia! Wenn er
aber auch auf die Ekklesia nicht hört, so sei er dir wie der Heide
und der Zöllner.»

Erste Voraussetzung ist bei dieser Anweisung Jesu, dass es

auch unter Christen Sünder gibt. Zwar sind sie «Heilige» der
Berufung nach, aber in dieser Welt stehend sind sie noch der Gefahr
des Rückfalls ausgesetzt.

Der sog. Koine-Text, dem auch Vulg und Luther folgen, liest
in v. 15: êàv ôs àpaqxrjarj eiç aé, so dass es sich um ein dem Bruder
persönlich angetanes Unrecht handeln würde, für das dieser Genugtuung

fordern könnte. Aber einige der besten alten Textzeugen
haben eiç aé nicht; es ist wohl unter dem Einfluss von v. 21 und
Luk. 17, 4 hier eingedrungen x). Es geht hier darum, dass sich der

Christ seines in Sünde gefallenen Bruders annehmen soll, ganz
abgesehen davon, ob dessen Verfehlung ihn persönlich gekränkt habe
oder nicht. Er soll ihn in Liebe auf seine Verschuldung aufmerksam
machen und auf den Weg der Busse zu führen versuchen. Es ist
eine Funktion des allgemeinen Priestertums, die er an ihm
auszuüben hat.

Ist dieses erste, brüderliche Einschreiten erfolglos, so sollen

noch ein oder zwei andere Brüder zugezogen werden. Hilft auch das

nicht, so soll als dritter und letzter Schritt die Ekklesia mit dem

Falle befasst werden. Hier treffen wir auf die andere wichtige
Voraussetzung dieser Anweisungen Jesu: es wird das Bestehen einer

organisierten Gemeinschaft der Gläubigen, eben der Ekklesia,

angenommen. Mit Recht bezeichnet man unsere Verse als einen Teil
der von Jesu selber seiner Kirche gegebenen «Gemeindeordnung».

Die Ekklesia hat das letzte Wort zu sprechen. Wie es ausfällt,
hängt vom Verhalten des sündigen Bruders ab. Zeigt er sich auch

jetzt jedem Zuspruch unzugänglich, so soll er nicht mehr als in der
kirchlichen Gemeinschaft stehend betrachtet werden. So viel steht
also fest: bei unbussfertigem Verhalten gibt es einen Ausschluss

aus der Ekklesia.

Hier schliesst sich nun das Wort vom Binden und Lösen an.

Ob es schon bei Jesu in diesem Zusammenhange stand oder erst

vom Evangelisten in ihn gestellt worden ist, scheint mir nicht mit
Sicherheit entschieden werden zu können. Es ist auffällig, dass das

x) Klostermann, Handb. z. N.T., und Schniewind, N.T. Deutsch zur
Stelle; auch Herzog, RITh 1900, 653.



— 224 —

Wort, nur in singularischer Anrede, uns schon in Kap. 16 (an
Petrus gerichtet) begegnet. Aber es muss wohl angenommen werden,
dass der Evangelist es absichtlich hier anführt, weil er es im
Zusammenhang mit dem Vorausgehenden verstanden haben will, mag
es nun von Jesu selbst in demselben Redezusammenhang
ausgesprochen worden sein oder nicht.

Sehen wir also eine innere Verbindung von v. 18 mit v. 15

mindestens als im Sinne des Evangelisten gelegen an, so fügt sich
ein Verständnis des «Bindens» und «Lösens» als vom Verhängen
und Auflösen des Bannes gemeint vorzüglich in den Zusammenhang

ein. Denn vom Ausschluss aus der Gemeinde war ja gerade
in v. 17 die Rede. Dieser Ausschluss ist mehr als eine rein irdische
Angelegenheit wie etwa der Entzug der Mitgliedschaft in irgendeinem

Verein. Die Kirche ist die Gemeinschaft der zum Heile
Berufenen, und wen sie ausschliesst, dem spricht sie diese Berufung
ab. Es ist eine ungeheure Verantwortung; aber sie ist der Kirche
aufgetragen, und Gott bindet sich an ihren Entscheid, so wie er
sich im Sakrament selbst bindet. Was die Ausübung des
Ausschlusses in der Kirche der Apostelzeit betrifft, sei hier nur auf
Tit. 3, 10 f. hingewiesen, weil dort ein ähnliches schrittweises
Vorgehen angeordnet wird wie hier: «Einen ketzerischen Menschen

(algexixòv äv&gconov) weise, nachdem du ihn ein- oder zweimal
zurechtgewiesen hast, ab, weil du weisst, dass ein solcher abgewichen
ist und sündigt, wobei er von sich selbst verurteilt ist.»

Bleibt es aber auf alle Fälle beim verhängten Ausschluss Man
kann das «Lösen» so verstehen, dass es sich auf die dem bussfertigen
Sünder durch die Ekklesia gewährte Verzeihung bezieht, die darin
impliziert ist, dass er eben nicht ausgeschlossen wird ; man darf
annehmen, dass ihm in diesem Falle auch ausdrücklich die Vergebung
zugesagt wird. Man kann aber wohl noch einen Schritt weiter gehen,
und dies wird nahegelegt erstens durch die Reihenfolge «Binden -
Lösen» und zweitens durch die Bedeutung von aram. serä den
Bann aufheben, wieder in die Gemeinde aufnehmen - nämlich:
es ist an die Möglichkeit gedacht, dass auch ein bereits
Exkommunizierter sich schliesslich zur Umkehr bereit findet und als
verlorener Sohn zum Vaterhause zurückkehren will.

Wem ist aber die Vollmacht des Bindens und Lösens

zugesprochen, der Gemeinde oder den Aposteln? Wenn man von v. 17

herkommt, ist man zunächst versucht zu sagen: der versammelten



— 225 —

Gemeinde, wie es auf protestantischer Seite meistens geschieht.
Wir wollen dazu nur im Vorbeigehen bemerken, dass Ekklesia
immerhin mehr besagt als bloss die Gemeindeversammlung, die da
oder dort zusammentritt. Gegen die genannte Auffassung spricht
aber folgendes: v. 18 ist nicht an die «Gemeinde» gerichtet, sondern

mit der direkten Anrede in der 2. Person Plural an die paûnxai,
das feierliche 'Apr)v Xéyiv vpîv hebt sich deutlich ab von der
singularischen Anrede in den vorhergehenden Versen, wo vom Verhalten
des Bruders zum Bruder die Rede ist. So urteilt auch Joachim
Jeremias, und er verweist noch auf diese beiden Umstände: 1. v. 12

bis 14 (das Gleichnis vom verlorenen Schaf, das auch durch
Anrede in der 2. Person Plural eingeleitet wird: xi vpîv òoxei;)
enthalten Weisungen für die parrai als Hirten der Herde ; wenn dort
die nachgehende Liebe den Leitern der Gemeinde als Pflicht
auferlegt ist, so hier (v. 18) nun die Übung der Zucht. 2. Auch in Tit. 3,

10 ist es nicht die Gemeinde, sondern der bevollmächtigte
Vertreter des Apostels, der den Ausschluss vollzieht. Die Apostel sind
Inhaber der Binde- und Lösegewalt.

Vielfach bringt man auch die beiden folgenden Verse 19 und 20

mit dem Binde- und Lösewort zusammen: «Wiederum sage ich euch:
Wenn zwei von euch auf Erden darin übereinstimmen werden,

irgendeine Sache zu erbitten, so wird sie ihnen zuteil werden von
meinem Vater in den Himmeln. Denn wo zwei oder drei in meinem

Namen versammelt sind, da bin ich mitten unter ihnen.» Diesen

Weg geht auch Herzog, wenn er sagt: «Hier ist insbesondere das

,Lösen', das die Gemeinde vollzieht, berücksichtigt. Das ,Lösen'
aber ist als eine Fürbitte der Gemeinde gedacht, Gott möge dem

Sünder vergeben, wie sie ihm vergibt. Solche Bitte findet Erhörung,
wenn sie auch von der allerkleinsten Gemeinde wahrer Jünger des

Herrn ausginge.» Und weiter: «Gemeint ist also eine Versammlung
solcher, die das gläubige Bekenntnis Christi zusammengeführt hat
und die darum auch in der Absicht versammelt sind, sich der Gnade

Christi teilhaftig zu machen. Einer solchen Versammlung gibt der

Heiland die Zusicherung: ,Ich bin mitten unter ihnen' ^.»

Allerdings denkt Bischof Herzog nicht, dass die Gemeinde

etwa durch einen Abstimmungsbeschluss über Binden oder Lösen

entscheide, sondern er betont, dass sie ihre Organe habe; er nimmt

an, «das, was die Gemeinde tut, geschehe durch die Vorsteher der

*) RITh 1900, 655 f.; ferner: Die obi. röm. Ohrenbeicht 13 f.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1954. 15



— 226 —

Gemeinde, also die Priester». Ihre «Lossprechung» sei aber nach
den Worten des Herrn nur eine Fürbitte im Namen der Gemeinde 1).

Wenn sich Herzog ein konkretes Bild zu machen versucht vom
Vollzug des Bußsakramentes in der Urkirche (von diesem redet er
mit aller Entschiedenheit im Zusammenhang mit unserm Text),
so stellt er sich etwas Ähnliches vor wie unsern «Gemeindebussakt»

Staffelgebet), und er sieht in diesem einen sehr ehrwürdigen
Bestandteil der Messliturgie, einen Überrest altchristlicher Übung 2).

Nun wissen wir aber, dass das Staffelgebet mitsamt Confiteor und
Absolutionsbitte erst im hohen Mittelalter ausgebildet wurde, während

vorher die Messe mit dem Introitus, ja auf noch älterer Stufe
direkt mit den Lesungen begonnen hatte3). Wohl fordert die
Didache, auf die sich auch Herzog beruft4), von denen, die an der

sonntäglichen Eucharistiefeier teilnehmen wollen, dass sie vorher
ihre Sünden bekennen sollen (jigoeiopoXoyrjadpevoi 5) xà naga-
Tixcópaxa vpcöv), damit ihr Opfer rein sei (Did. 14, 1). Über die Art
und Weise, wie dieses Bekenntnis abgelegt wurde, sagt uns die
Didache nur, dass es êv èxxXrjoia zu geschehen habe (4, 14); ob
dies aber in der Form eines gemeinsamen Confiteor geschah und
in welcher Weise dieser Akt mit der Eucharistiefeier verbunden

war, darüber vernehmen wir nichts.

Fraglich ist vor allem auch, ob v. 19 f. unseres Textes wirklich
mit dem Vorhergehenden in Verbindung gebracht werden darf.
Hier wird doch in sehr allgemeiner Art von der Kraft gemeinsamen
Betens geredet : « Wenn zwei von euch auf Erden übereinkommen
über irgendeine Sache (negì navxàç jigâypaxoç), sie zu erbitten.. »

Dass es sich dabei gerade um die Fürbitte für einen reuigen Sünder
handeln müsse, wird in keiner Weise angedeutet, und manche

Exegeten machen deshalb einen Trennungsstrich zwischen v. 18

und v. 19, indem sie in v. 19 f. ein neues Thema, eben das von der
Kraft des Gebetes im allgemeinen, beginnen lassen. Auch W. Vischer
(um nur einen der letzten Ausleger des Textes zu nennen) fasst

v. 19 f. unter den besondern Titel «Das Gebet», während er v. 15

x) RITh 1900, 657.
2) Ebd. 450, 659; Die obi. röm. Ohrenbeicht 15 f.
3) Zur Geschichte des Staffelgobots vgl. Eisenhofer, Handbuch der

kath. Liturgik, 2. Aufl. 1941, II 73 ff. ; Jungmann, Missarum Sollomiüa,
2. Aufl. 1949, I 361 ff.

") RITh 1900, 450 f., 662 f.; Die obi. röm. Ohrenboicht 18 f.
6) So mit Bihlmeyer, Die Apostolischen Väter, 1924, 8 nach Harnack;

die Handschrift hat tiqoo-.



— 227 —

bis 18 mit «Die Gemeinuezucht» überschreibt, und er bemerkt:
«Jesus hat gewiss dabei nicht nur an das Wiedergewinnen eines

fehlbaren Bruders gedacht1).»
Gewiss hat der Gedanke der Fürbitte im Zusammenhang der

kirchlichen Sündenvergebung seinen Platz - das gibt z. B. auch

Poschmann2) zu. Aber es geht kaum an, v. 19 f. so mit dem

Vorausgehenden zu verbinden, dass Jesus damit die Interpretation
des Binde- und Lösewortes geben wollte. Es kann dies auch in dem

Sinne nicht geschehen, dass damit bewiesen wäre, nicht die Apostel,
sondern die Gemeinde sei mit dem Binden und Lösen beauftragt.

Wir haben von unserm Text aus noch einen Blick zu werfen
auf Matth. 16, 19, wo das Binde- und Lösewort in singularischer
Fassung bereits an Petrus gerichtet worden ist, nachdem ihm Jesus
die Schlüsselgewalt übergeben hat. Man ist vielfach geneigt, es

dort in dem weitern Sinne zu verstehen, dass es die ganze Lehr-
und Disziplinargewalt umfasse. Man kann sich dabei auf den
Umstand berufen, dass Binden und Leisen bei den Rabbinen häufig
den Sinn hat : etwas für verboten oder erlaubt erklären (so Strack-
Billerbeck, Klostermann u. a.). Es scheint mir indes recht bedenklich,

demselben Wort dort und hier eine so verschiedene Tragweite
zuzuerkennen. Zu erwägen ist dabei die Möglichkeit, dass es sich

an beiden Stellen um ein und dasselbe Jesuswort handelt, das nur
der Evangelist zweimal in verschiedenem Zusammenhang anführt.

Die meisten protestantischen Ausleger erklären das Binden
und Lösen in Matth. 16, 19 so, dass es geschehe durch die apostolische

Verkündigung, die diejenigen «löst», welche das Evangelium
gläubig annehmen, die aber, welche es ablehnen, «gebunden» lässt.

Einer solchen Auslegung widerstrebt aber die Struktur des

Jesuswortes. Schon dass das Binden voransteht, will dazu nicht gut
passen; es erklärt sich aber sehr gut aus dem Zusammenhang in

Kap. 18, wo gerade vorher von der Ausschliessung («Bindung»)
eines unbussfertigen Sünders die Rede war. Ferner wäre mit der

erwähnten Erklärung auch dem antithetischen Aufbau des Wortes
kaum Genüge getan, wo doch das Binden neben dem Lösen als ein

bestimmter Akt erscheint und nicht bloss als eine Folge des Nicht-
lösens resp. der Nichtannahme des lösenden Wortes. Ich glaube

daher, dass man das Binde- und Lösewort auch in Kap. 16 von der

>) Vischer, Die evangelische Gomeindeordnung, 1946, 72.

2) Handb. der Dogmengesch. IV, 3, p. 9, 10.



— 228 —

im Zusammenhang des Kap. 18 gewonnenen Deutung her verstehen

muss.
Die Verschiedenheit des Adressaten bleibt aber nach der

Darstellung des Evangelisten bestehen: dort der eine Petrus, hier die
Mehrzahl der Angeredeten - die Gemeinde nach den einen, die
Apostel nach den anderen. Wir können hier nicht auf die sich
einstellenden Fragen nach der Schlüsselgewalt und dem Primat des

Petrus eingehen. Das würde für sich eine weitgreifende
Untersuchung erfordern. Gewiss ist, dass Petrus hier unter den Aposteln
irgendwie eine Vorzugsstellung erhält. Dazu gehört auch, dass das
Wort vom Binden und Lösen zuerst ihm allein übergeben wird,
während es dann in 18, 18 einem weitern Kreise zuteil wird. «Die
Vollmacht, die Jesus 16, 18 Petrus erteilt hat, überträgt er hier
der ganzen Gemeinde», sagt Vischer *), in Übereinstimmung mit
der Mehrzahl der protestantischen Ausleger, wogegen Jeremias,
a. a. 0. von der Ausdehnung der Binde- und Lösegewalt auf die

Apostel spricht. Mit ihm geht Stauffer einig, wenn er unter
Berufung auf Matth. 18, 18 ff. (Luk. 22, 24 ff. ; Joh. 20, 21 ff.) schreibt:
«Der Zwölferkreis ist der künftige Träger der Verantwortung und
Gewalt im Volke der Heiligen des Höchsten2).»

Gehen wir nun zu der zweiten Hauptstelle in den Evangelien
über, diejenige, die das Tridentinum als die entscheidende Belegstelle

für die Einsetzung des Bußsakraments anführt, Joh. 20,

21-23:
Elnev oiïv avxoîç ô 'Ir/oovç nàXiv e\gr\vr\ vpîv xad-oç tbzêaxaXxév

pe ô naxrjg, xàyco népnco vpâç. xal xovxo eijztbv èvécpvaev [avxoîç] xal
Xéyei avxoîç- Xdßexe nvevpa ayiov. av xivcov âcpfjxe xàç âpagrîaç, àcpécovxai

avxoîç' av xtvœv xgaxfjxe, xexgàxrjvxai.

Von den paar leichten Varianten des Urtextes nenne ich nur
die zu àcpécovxai, wofür der Koine-Text àcpievxai Vulg remit-
tuntur) und Cod. Vat. das gleichbedeutende àipiovxai hat 3).

'Acpécovxai ist sog. dorisches Perfekt Passiv; es stimmt mit
xexgàxrjvxai überein, könnte aber gerade deshalb auch sekundär sein
als Angleichung an letzteres, während das Präsens àcpievxai die

a.a.O. 71.
2) E. Stauffer, Die Theologie des Neuen Testaments, 1945, 15.
8) Vgl. Jeremias, ThWNT III 753, und auch Herzog, RITh 1900, 446.



— 229 —

Gleichzeitigkeit der Vergebungswirkung mit dem Vergebungswort
betonen würde.

Auch hier sind zunächst die in antithetischer Parallele stehenden

Verben ins Auge zu fassen: àipiévai und xgaxeîv. Das erstere1)
heisst zunächst «loslassen, freilassen, überlassen», dann im juristischen

Sprachgebrauch «freisprechen» mit persönlichem und
«erlassen» mit sächlichem Akkusativ; äipeaic ist «Erlass» von Schuld
und Strafe, Begnadigung. In der LXX wird dann àipiévai auch für
hebräische Wörter gebraucht, die ein «Vergeben» von Sünde und
Schuld bedeuten; Subjekt ist dabei Gott, was im innergriechischen
»Sprachgebrauch nie der Fall ist. Bultmann a. a. 0. macht auf eine

bedeutsame Modifikation aufmerksam, die bei der Übersetzung der

Verben des Vergebens im Alten Testament stattfindet: der Sinn
der hebräischen Verben ist ursprünglich der einer kultischen
Entfernung und Sühnung der Sünde, während àipiévai juristischen Sinn

hat: «Das Verhältnis des Menschen zu Gott ist (in der LXX) als

Rechtsverhältnis gedacht, was nun freilich wiederum griechischem
Denken ganz fremd ist. » In diesem durch die LXX bereits biblisch

geprägten Sinne erscheint àipiévai auch im Neuen Testament, und

zwar fast überall von der Vergebung Gottes, der damit als der

Richter bezeichnet ist.
Das Gegenwort xgaxeiv 2) erscheint hie und da im Gegensatz

zu àipiévai, wenn auch zunächst im gewöhnlichen Sinne von
«festhalten» und «loslassen», so im Hohen Lied 3, 4: èxgàxrjoa avxòv

xaì ovx àqrrjaw avxóv. Im N. T. kommt xgaxeîv in verschiedenen

Bedeutungen vor, die uns hier nicht interessieren. An unserer Stelle

ist sein Sinn bestimmt durch denjenigen von àipiévai: die Sünden

behalten als nicht erlassene, so dass sie für die Aburteilung durch

das jüngste Gericht aufbewahrt sind; der, dem die Sünden

behalten sind, ist dem Zorne Gottes anheimgegeben. Die Verwendung

von xgaxeîv in bezug auf die Sünden ist bei Strack-Billerbeck 3)

als Semitismus nachgewiesen, also in der Wiedergabe eines

Jesuswortes gut erklärlich.
Das johanneische Wort vom Erlassen und Behalten der Sünden

steht in manchem dem Wort vom Binden und Lösen bei Matthäus

sehr nahe. Auch hier haben wir die Form des antithetischen
Parallelismus in strenger Durchführung; auch hier die Umschreibung

1) Bultmann, ThWNT I 506 ff.
2) Michaelis, ThWNT III 910 f.
3) II 585.



— 230 —

des Gottesnamens durch das Passiv; auch hier die Aussage, dass

mit dem Vergebungswort der von Jesu Bevollmächtigten die
Vergebungstat Gottes verbürgt ist. Umgekehrt ist allerdings die

Reihenfolge der Satzglieder. An sich liegt es näher, wie bei Johannes
zuerst vom Vergeben zu reden ; wenn dagegen bei Matthäus zuerst
vom Binden die Rede ist, so hat sich uns das bereits aus dem

dortigen Zusammenhang erklärt. Festzuhalten bleibt auch, dass die
Ausdrücke bei Matthäus nicht direkt vom Vergeben und Behalten
der Sünden reden, sondern dieses nur implizieren, wenn von
Verhängung und Lösung des Bannes die Rede ist.

Die grosse Streitfrage geht dahin, was für eine Sündenvergebung

bei Johannes gemeint sei. Während für die römisch-katholische

Theologie Joh. 20, 23 die Fundamentalstelle für das
Bußsakrament ist, will sie die protestantische Auslegung gemeinhin
verstehen entweder von der durch die Verkündigung des Evangeliums
erfolgenden oder von der durch die Taufe zugesicherten Vergebung.

Bischof Herzog entschied sich für die zweite Möglichkeit, wenn
er im Katechismus erklärt: «Diese Worte beziehen sich auf die

Sündennachlassung, welche die von Christus ausgesandten Jünger
durch die Predigt des Evangeliums und die hl. Taufe den Menschen
zuwenden sollten *).» Diese Auffassung vertritt er auch gegenüber
Bischof Egger 2) und begründet sie ausführlich in dem schon mehrfach

zitierten Aufsatz «Die Sendungsworte des auferstandenen
Christus an seine Jünger». Er beleuchtet den Abschnitt Joh. 20,
19-29 in Parallelsetzung mit Matth. 28, 18-20, Mark. 16, 14-18 und
Luk. 24, 36-49. Überall findet er die gleichen Grundgedanken, die

er unter den Überschriften «Autorität Christi», «Sendung der

Jünger», «Aufgabe und Ausrüstung der Apostel», «Christi bleibende
Gegenwart» gruppiert. Wenn in den Paralleltexten der drei ersten
Evangelisten von der Verkündigung des Evangeliums und der Spendung

der Taufe die Rede ist, so muss das auch im entsprechenden
Abschnitt bei Johannes der Fall sein: «Danach besteht das apostolische

Sündenerlassen in der Spendung der Taufe. Dieses Sakrament

hat freilich den Glauben an Christus zur Voraussetzung, der
Glaube aber die apostolische Predigt3).» Für die Begründung des

Bußsakraments kommt damit die Stelle Joh. 20, 21-23 für Herzog
nicht in Frage.

III.Hauptst., Frage 124.
2) Die obi. röm. Ohrenbeicht 9 ff. ; Erwiderung 11 ff. ; Rückblick 1 f.
3) RITh 1900, 446.



— 231 —

Diese Argumentierung erscheint zunächst als bestechend. Sie

scheint mir aber dem Wortlaut und der nahen Berührung von
Joh. 20, 23 mit Matth. 18, 18 nicht voll Genüge zu tun. Die beiden

parallelen Glieder des Jesuswortes stehen in vollem Gleichgewicht
einander gegenüber. Das àcpiévai sowohl wie das xgaxeîv erscheinen
als den Aposteln übertragene, von ihnen nach beiden Richtungen
auszuübende Vollmacht. Das «Behalten» findet eine durchaus
ungenügende Erklärung, wenn es nur besagen sollte: denen, die eure
Predigt nicht gläubig aufnehmen und sich daher auch nicht taufen
lassen, sind die Sünden nicht vergeben, als notwendig eintretende
Folge ihres Verhaltens. Deutlich ist ja das «Behalten» als von den

Aposteln aktiv ausgeübt vorausgesetzt. Sie sind vor die Alternative
gestellt, zu erlassen oder zu behalten.

Das nötigt doch wohl dazu, hier eine ähnliche Situation
vorauszusetzen wie in Matth. 18 - eine Situation, in der die Apostel im
Einzelfalle ihre Vollmacht auszuüben und dabei im Sinne des

Vergebens oder Behaltens zu entscheiden haben, und das heisst, dass

sich das Wort nicht nur auf die Missionssituation, sondern ebensosehr

auf die Gemeindesituation beziehen muss. Nur in der letztern
kommt der Apostel in die Lage, in dieser Weise zu entscheiden,
eben dort, wo er (wie in Matth. 18, 18) einem sündig gewordenen
Mitchristen gegenübersteht.

Ich halte also dafür, dass Joh. 20, 23 gerade so gut wie Matth. 18

18 von der kirchlichen Sündenvergebung handelt. Die Taufe ist in
dem Wort in keiner Weise erwähnt. Man kann nur sagen, dass ihre
Spendung zu der vorher (v. 21) den Aposteln übertragenen Sendung

gehöre; das schliesst jedoch nicht aus, dass in v. 23 von etwas
anderm die Rede ist, das ebenfalls zur apostolischen Amtsvollmacht
gehört. Auch einzelne protestantische Ausleger wie z. B. Büchsell)
betrachten unsere Stelle als eine Parallele zu Matth. 18, 18; und
selbst ein Wellhausen erklärt: «Jesus verleiht (den Jüngern)
zum Abschiede den hl. Geist, mit der Vollmacht, Sünden zu erlassen

oder zu behalten. (Die Stelle) enthält (wie Matth. 28, 16 ff.) die

Ordination der Jünger, mit dem Unterschiede, dass ihnen das Sakrament

der Sündenvergebung (Matth. 18, 18) übergeben wird, nicht
das der Taufe, welches letztere freilich auch mit Sündenvergebung
und Geistverleihung zusammenhängt2).»

ThWNT II 60.
2) Wellhausen, Das Evangolium Johannis, 1908, 95 f.



— 232 —

Wenn Wellhausen unsere Stelle so versteht, so heisst das
allerdings nicht, dass er das «Sakrament der Sündenvergebung» als

wirklich von Jesu eingesetzt betrachte. Für ihn ist diese Stelle ein

später Nachtrag, der also nur von späterer kirchlicher Auffassung
und Lehre Zeugnis ablegen kann, aber nicht vom ursprünglichen
Evangelium Jesu. Demgegenüber sieht aber Jeremias x) in Joh. 20,
23 gerade ein Stück vorjohanneischer Tradition, ein Wort also, das

der Verfasser des vierten Evangeliums bereits so geformt
vorgefunden und übernommen hat. Es ist die einzige Stelle im Johannes-
Evangelium, in dem die Wendung àipiévai xàç âpagxiaç vorkommt.
Das muss uns auch vorsichtig machen gegenüber dem Bemühen,
das Wort allzusehr nur im Lichte des Textzusammenhanges zu
sehen, in dem es bei Johannes steht.

Wir sehen also folgende Aussagen sowohl in Matth. 18, 18 als

in Joh. 20, 23 gegeben: Jesus erteilt die Vollmacht, Sünden zu
erlassen oder zu behalten. Diese Vollmacht ist den Aposteln
übertragen. Sie wird ausgeübt gegenüber in Rückfall geratenen
Mitgliedern der Ekklesia, und ihre Ausübung steht in engem
Zusammenhang mit der Gemeindedisziplin.

Gewiss hat Bischof Herzog recht, dass mit keiner dieser Stellen
die «obligatorische römische Ohrenbeicht» als Anordnung Jesu
erwiesen ist. Er hat weiterhin darin recht, dass die Vollmacht der

Sündenvergebung nicht in dem Sinne eine richterliche sein kann,
dass der Priester über das Gewicht der einzelnen Sünden, ihre Ver-
gebbarkeit oder Nichtvergebbarkeit, zu entscheiden hätte. Aber
eine Entscheidung ist den Aposteln übertragen, die nämlich, den

unbussfertigen Sünder aus der kirchlichen Gemeinschaft
auszuschliessen oder ihn bei eintretender Bussfertigkeit darin zu belassen
bzw. wieder in sie aufzunehmen. Das bedeutet aber zugleich: die
Sünde als vergeben oder nicht vergeben erklären 2).

Die Sache hat also zwei Seiten : nach der einen hin ist sie eine

Angelegenheit der Gemeindezucht, die sich vor allem im Binden
auswirkt. Nach der andern hin aber, im Lösen, bedeutet sie

Zusprechung der Vergebung, und das ist eben die sakramentale Seite,
indem durch das Vergebungswort auch die Vergebungsgnade als

ThWNT III 752.
2) Es geht kaum an, zu bezweifeln, dass in der Aufhebung des Bannes

auch die Vergebung impliziert war. Beim Synagogenbann, der in Matth. 18,
17 f. deutlich im Hintergrund steht, lautete die Löseformel: «Der Bann sei
dir gelöst» oder aber: «Es sei dir vergeben» (Strack-Billerbeck IV 320).



— 233 —

von Gott gegeben zugesichert wird. Die eine Seite steht bei
Matthäus, die andere bei Johannes mehr im Vordergrund. Hier kann
denn auch von einem Sakrament der Sündenvergebung, einem
«Bußsakrament», mit Fug und Recht geredet werden.

Es dürfte aber auch klar geworden sein, dass die Sache einen

ungeheuren Ernst in sich hat, dem mit der weitgehend in den
altkatholischen Kirchen geübten Praxis bei weitem nicht Genüge getan
ist. Die gemeinsame Bussandacht, wie sie in der deutschen,
schweizerischen und österreichischen Kirche üblich ist und als normale
und vollgültige Form der Spendung des Bußsakraments gilt, ist der
bequemste Weg, mit der Sache fertig zu werden. In ihr das sehen

zu wollen, was in der Urkirche geübt worden ist, scheint mir nach
den hier vorgelegten Untersuchungen unmöglich zu sein.

Neben dieser disziplinär-sakramentalen Linie läuft nun freilich
noch eine andere durch das Zeugnis des Neuen Testaments: eine
«brüderliche» Linie, möchte ich sagen. Sie ist uns begegnet in
Matth. 18, 15 f., wo zunächst, bevor der Rückfällige vor die Ekklesia

gezogen wird, der einzelne Christ zu brüderlicher Zurechtweisung
des sündig gewordenen Mitchristen aufgefordert wird. Diese Linie
erscheint, in etwas anderer Weise, wiederum in Jak. 5, 16, wo die
Rede davon ist, dass der Bruder dem Bruder die Sünden bekennen
und einer für den andern beten solle, dass ihm die Vergebung zuteil
werde. Man kann den Vers in engem Zusammenhang mit dem

Vorangehenden lesen ; dann bezieht er sich noch auf die Kranken (so

z. B. katholischerseits Poschmann1), protestantischerseits Hauck2)).
Auch Herzog lässt diese Möglichkeit offen, denkt aber doch eher,
dass diese Mahnung alle Gläubigen angehe und nur in einer
gottesdienstlichen Versammlung befolgt werden könne 3).

Es scheint mir in der Tat so zu sein, dass der Vers, wenn auch
zunächst an die Situation am Krankenbette anknüpfend, doch eine

Weisung allgemeinerer Geltung geben will. Nicht klar wird es aus
dem Text, ob wirklich an ein Bekenntnis in der gottesdienstlichen
Versammlung oder an ein solches in einem engem Kreise von
Brüdern gedacht ist. Herzog setzt auch hier die Anwesenheit der

ngeaßvxegoi xrjç èxxXrjoiaç von v. 14 voraus und fährt fort: «Die

1) Poenitentia secunda 53 ff.
2) N. T. Deutsch 10. Bd. zur Stolle.
;l) Vgl. Die obi. röm. Ohrenbeicht 16 mit RITh 1900, 658.



— 234 —

Mahnung ,einander' die Sünden zu bekennen, konnte also in der
Weise befolgt werden, dass die Presbyter der versammelten
Gemeinde beichteten, die Gemeinde hingegen vor den Presbytern ein
Sündenbekenntnis ablegte. In analoger Weise würde dann die
versammelte Gemeinde für die Presbyter gebetet haben, Gott möge
ihnen die Sünden vergeben, die Presbyter hingegen für die
Gemeinde.» So kann er schliesslich hier dasselbe finden, was im
«Gemeindebussakt» der Messe geschieht.

Dass in das «bekennet einander» und «betet füreinander» die

Presbyter in dieser Weise einbezogen gemeint sind, kann allerdings
dem Texte nicht entnommen werden. Es scheint sich doch eher
darum zu handeln, dass ein Christ dem andern ganz auf der brüderlichen

Ebene bekennt und dass wir nach E. Gaugier1) hier zwar
«die älteste Form der Beicht» finden, nicht aber etwas, was dem

Begriff des Bußsakraments entsprechen würde. Gaugier weist darauf
hin, dass von einer Absolution nicht die Rede ist, sondern von einem
brüderlichen Einstehen füreinander im Gebet. Dieses Gebet ist
wirksam fêvegyovpévrj), weil es als solches die göttliche Verheissung
hat. Damit steht es zwar neben dem Sakrament, aber doch wieder
von diesem verschieden (wie eben Gebet und Sakrament
grundsätzlich voneinander verschieden sind).

Was wir als Gemeindebussakt in der Messe oder in erweiterter
Form als «gemeinschaftliche Bussandacht» üben, gehört durchaus
auf diese «brüderliche» Linie des einander Bekennens und Betens
füreinander und hat damit seine biblisch fundierte Berechtigung.
Wir vermögen aber nicht anzuerkennen, dass damit auch, und zwar
geradezu in der normalen Weise, das Bußsakrament gespendet
werde. Für eine Sakramentsspendung ist hier die Situation nicht
gegeben, eher dann in der Privatbeicht, obwohl wir wissen, dass

auch sie nicht einfach der altkirchlichen Buss- und Beichtpraxis
entspricht. Sie darf auf keinen Fall nach römischer Art zu einer
obligatorischen Einrichtung werden (darin hat Bischof Flerzog
wiederum recht), wodurch das Bußsakrament seinen Charakter des

Ausserordentlichen verliert und zur fast alltäglichen, gewohnheits-
mässigen Angelegenheit herabsinkt.

Bern Albert E. Rüthy

x) In seinem uns freundlich zur Verfügung gestellten Vorlesungsmanuskript

zum Jakobusbrief.


	Zur neutestamentlichen Begründung des Busssakraments

