
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 44 (1954)

Heft: 4

Artikel: Die Gesellschaft Jesu

Autor: Pursch, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404316

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404316
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 193

Die Gesellschaft Jesu
Idee und Gestalt

Das Wort «Jesuit» birgt nach dem gegenwärtigen
Sprachgebrauch eine Fülle von negativen Vorstellungen und Kritiken in
sich. Unter « Jesuitismus» meint man einen Gipfel von Verschlagenheit,

Intrigantentum und Verstellungskunst. Man sieht in den
Mitgliedern dieses Ordens die Verfügungstruppe des Papstes und seine

geistliche Leibgarde unter tausend Masken. Man fürchtet ihre hohe

Intelligenz und bangt vor ihrem grossen politischen, kulturellen und
vor allem kirchlichen Einfluss. In den Kreisen ihrer eigenen
Anhänger vergöttert man ihre Leistungen und hält sie für die klügsten,
gebildetsten und «zu allem fähigen» Ordensleute.

Zweifellos besitzt der Jesuitenorden grosse geistige Potenzen,
aber seine Macht und sein Einfluss liegen vor allem in dem Nimbus,
der ihn umgibt. Er wird - so unglaublich und seltsam es klingen
mag - gerade von den falschen Vorstellungen und Wertungen, die
ihm ursprünglich schaden sollen, getragen, und die «Furcht vor dem
schwarzen Mann», gepaart mit der Neigung zum Zwielichtigen und
Geheimnisvollen, stärkt allenthalben seine Positionen und verhüllt
keusch seine Schwächen. Nichts kann dem Orden mehr nützen als

Furcht und unsachliche Angriffe. Gerade in der gegenwärtigen
Stunde und in diesem Räume wäre darum der Kampf gegen eine

imaginäre Grösse verhängnisvoll und verderbenbringend. Darum
ist es ein zwingendes Gebot, die Augen zu öffnen und Idee und
Cestalt der Stiftung des Ignatius von Loyola kennenzulernen, wie
sie wirklich ist und sein will.

1.

Die Idee des Ordens ist am deutlichsten in der Einleitung zu
den «Konstitutionen» zum Ausdruck gebracht, die Ribadeneira,
der Lieblings]unger des Gründers, dem zweiten Korintherbrief
(6, 4 ff.) nachgebildet hat: «Unser Beruf verlangt Männer, die der
Welt gekreuzigt sind und denen die Welt gekreuzigt ist: neue
Menschen, die sich von eigenen Neigungen entblösston, um Christus

anzuziehen, die sich selbst starben, um der Gerechtigkeit zu leben;
Männer, die nach dom Worte des heiligen Paulus als Gottes Diener
sich erweisen in Mühen, Wachen und Fasten, durch Reinheit und

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1954. 13



— 194 —

Wissen, durch Langmut und Güte, durch den Heiligen Geist und
wahre Liebe und durch die Sprache der Wahrheit. Wir sollen mit den
Waffen der Gerechtigkeit zu Schutz und Trutz, bei Ehre und bei
Schmach, bei Schmähung und bei Lob, in Glück und Unglück, in
Eilmärschen zum himmlischen Vaterland marschieren, mit allen
erdenklichen Mitteln und Mühen andere mitreissen, die grösste Ehre
Gottes immer suchend.» (Summa et scopus constitutionum 1).)

Welches jugendliche Gemüt und welcher christlich empfindende

Geist sollte sich bei einem solchen Ideal nicht begeistern und
entzünden Hier ist echte Christusnachfolge, christozentrische
Frömmigkeit, aus dem Borne des göttlichen Wortes geschöpft.
Darum ist auch der Name nicht von einem menschlichen
Ordensgründer, sondern zum erstenmal in der Kirchengeschichte von
Christus selbst genommen. Der Orden heisst in der ersten Zeit nicht
«Gesellschaft», sondern «Compania de Jesus». In den Erläuterungen
wird «Compania» mit Streiterschar, Fähnlein, «leichte Reiterei»
wiedergegeben. Der Orden ist ja nicht nur der Selbstheiligung seiner

Mitglieder verpflichtet, sondern in seiner Weltzugewandtheit darauf
bedacht, das Seelenheil der Mitmenschen zu wirken und die Welt
für Christus zu erobern. «Ziel dieser Gesellschaft ist es, nicht nur
das Heil und die Vervollkommnung der eigenen Seele mit Gottes
Gnade zu betreiben, sondern sich angelegentlichst mit dem Heil
und der Vervollkommnung des Nächsten zu beschäftigen. » So lautet
die 2. Regel des «Summariums», d. i. des Inbegriffs oder der
Zusammenfassung der wichtigsten Satzungen 2).

Der Ursprung des Ordens entbehrt nicht einer gewissen
Romantik. Eigentlich verdankt er einer Kanonenkugel seinen

Ursprung, durch die dem späteren Gründer ein Bein zerschmettert
wurde. Es ist, als wollte das sterbende Rittertum noch einmal im
religiösen Bereich durch Inigo von Loyola, der sich später Ignatius
nennt, zu neuem Leben erstehen. Dieser Mann ist ein seltsames
Gemisch aus Mittelalter und Neuzeit. Er stammt aus altem, aber
verarmtem baskischem Adel, ist praktisch veranlagt, standhaft,
nüchtern und selbstlos. Sein Ehrgeiz treibt ihn vorwärts auf der

Anmerkungen:
Die folgenden Seitenangaben beziehen sich auf den «Thesaurus

spiritualis Societatis Jesu», Brugia, Sumptibus et Typis Societatis S.Augustini,
Desclée De Brouwer et Soc. 1928:

(Die Texte wurden vom Verfasser übersetzt).
S. 454.

2) S. 391.



— 195 —

Stufenleiter des Ruhmes: Er will eine hohe Stellung erringen als
Offizier und an den Königshof berufen werden. Er ist erfüllt von
den Idealen seiner Zeit und ganz und gar ihr Kind.

Diese Träume wurden jäh zerstört durch die Verwundung, die
er im Jahre 1521 bei der Verteidigung der Festung Pamplona erlitt
und die ihn für schmerzlich lange Wochen ans Krankenlager
fesselte. Da Ritterromane nicht zur Verfügung stehen, beginnt er die
«Vita Christi» des Ludolf von Sachsen und einige Heiligenleben zu
lesen. Dadurch wird er nachdenklich gestimmt, aber noch immer
ist er ein Mensch von zwei einander völlig entgegengesetzten Hälften.

Die Traditionen des Rittertums und das Erbe des Mittelalters
überhaupt, verbunden mit dem weitgreifenden Ehrgeiz des
Adeligen und Offiziers, bestimmten die Gestalt seiner Frömmigkeit. Er
lebt in einem Dazwischen. Tn ihm ist gleichsam der Ehrgeiz
heiliggesprochen, der zum dynamischen Motiv seiner eigenen Bekehrung
und der späteren Ordensgründung wird. Vom Dienst am Reiche
dieser Welt wendet er sich dem Dienst am Reiche Christi zu. Er
sieht das wahre Rittertum jetzt - da er infolge seines lahmgeschossenen

Beines nicht mehr Offizier und Ritter sein kann - im
verachteten Dienste der Heiligen und schreckt vor Extremen nicht
zurück. Kr wirft nach seiner Genesung die Ritterrüstung von sich
und hüllt sich in das Gewand des Bettlers und Pilgers. An die Stelle
der Dame des Herzens tritt die Madonna, und auf dem Montserrat
vor ihrem wundertätigen Bild hält er eine Nacht lang die Ehrenwache

des neuen Rittertums, das er im Geiste vor sich sieht.

In der Einsamkeit von Manresa, einer Höhle in den Bergen,
führt er darauf das Leben eines Einsiedlers. In Betrachtung und
harter Busse entsteht hier sein «Exerzitienbuch», dessen Kernpunkt
das «Magis», das «Mehr» im Dienste Gottes ist: die grössere Ehre
Gottes! Die Exerzitien sind ein geistlicher Waffengang, ein psychologisch

klug angelegtes Werk, kein Buch im gewöhnlichen Sinn,
sondern Anweisung und Handreichung, Funken und Gedanken zur
inneren Verarbeitung und Entflammung.

Allem voran steht das «Fundament» mit der klaren Zielrichtung:

«Geschaffen ist der Mensch zu diesem Ziel, dass er den Herrn,
seinen Gott, lobe, ihm Ehrfurcht erweise, ihm diene und dadurch

gerettet werde. Die übrigen Dinge aber auf Erden sind geschaffen

um des Menschen willen, dass sie ihm helfen in der Erlangung des

Zieles, um dessentwillen er geschaffen wurde. Daraus folgt, dass

man sich ihrer bedienen oder ihrer enthalten muss, soweit sie bei



— 196 —

der Erreichung des Zieles von Nutzen oder von Schaden sind.
Darum müssen wir uns völlig gleichmütig gegen alle geschaffenen
Dinge verhalten (soweit sie unserer freien Verfügung unterworfen
sind und nicht verboten), so dass wir, soweit es an uns liegt, nicht
mehr die Gesundheit verlangen als die Krankheit noch den Reichtum

mehr als die Armut, die Ehre mehr als die Missachtung und
ein langes Leben einem kurzen vorziehen. Vielmehr ist es sinnvoll,
aus all dem das zu wählen und zu verlangen, was zum Ziele führt3).»

In der ersten Woche der Exerzitien soll die Seele von allem
gereinigt werden, was zwischen ihr und Gott steht. Die ewigen
Wahrheiten leuchten vor dem Auge des Exerzitanten auf. Gericht
und Hölle in mehrfachen Betrachtungsarten sollen die Seele heilsam
erschüttern. Eine Generalbeicht soll unter das bisherige Leben einen

endgültigen Schlußstrich ziehen. Entsprechende Anweisungen über
die allgemeine und besondere Gewissenserforschung (Partikularexamen),

der in der ignatianischen Askese eine hervorragende
Bedeutung zukommt, sind beigefügt. Für viele Menschen sind die
Erwägungen dieser ersten Woche die ausreichende Grundlage für die
innere Umkehr und eine wesentliche Erneuerung der christlichen
Lebensführung. Diese Gedanken werden in den landläufigen
dreitägigen «Exerzitien» vorgelegt und sind gleichzeitig die Vorlage für
die üblichen Volksmissionen.

In den folgenden drei Wochen wird das Leben Jesu in seinen
drei Hauptabschnitten betrachtet, das die Motive zur Lebensreform
bietet. Es beginnt der Höhenweg nach dem Beispiel Jesu Christi.
Die Sehnsucht nach mehr, nach dem Höheren, nach dem Grösseren,
nach dem Idealeren entbrennt : maior Dei gloria Die Freiheit wird
aufgerufen, das grosse Herz wird geweckt. Die Gnade der heiligen
Begeisterung, der Bereitschaft für alles, der Liebe bis in den Tod
soll dem Exerzitanten zuteil werden. Das Feuer ist angefacht, das
brennen soll bis zum Ende der Tage.

Typisch ignatianische Betrachtungen, die auf eine echte und
letztgültige Entscheidung hindrängen, sind in den Ablauf der
Betrachtungen über das Leben Jesu hineinverwoben : Vom Reiche
Christi, von den zwei Fahnen, von den drei Menschenklassen, von
den drei Graden der Demut. Die Wahl oder Reformwähl ist der

Mittelpunkt. Die Forderungen werden hoch und höher gespannt
und das Ideal der christlichen Vollkommenheit und Heiligkeit ge-

8) S. 34-36.



— 197 —

zeigt. Immer besser werden, mehr tun, mehr leiden nach dem
Beispiel und der Lehre Jesu. Dabei werden sehr weise Regeln für
christliche Verhaltensweisen erteilt, z. B. für eine richtige
Lebenshaltung, für verschiedene seelische Regungen, für die Verteilung
von Almosen, Bemerkungen über Skrupel und Regeln zum rechten
Fühlen mit der Kirche, die allerdings zu Verstiegenheiten führen,
wie etwa die dreizehnte: «dass wir mit der katholischen Kirche
selbst in allem eines Sinnes seien und übereinstimmen, so dass wir
etwras, was unseren Augen weiss erscheint, für schwarz erklären
müssen, wenn sie es für schwarz erklärt4).»

Das Leiden und Sterben des Herrn erschüttert die Seele

zutiefst, und seine Auferstehung und Himmelfahrt erfüllen den innerlich

Gewandelten und zu einem neuen Leben Entschlossenen mit
Jubel und Siegeszuversicht, die in der Beschauung zur Erlangung
der wahren Liebe gipfelt.

Alle Fähigkeiten der Seele, des Verstandes, des Gemütes und
der Sinne werden aufgeboten, den Menschen innerlich zu ergreifen
und nicht mehr loszulassen. «Ewiger Herr des Alls, mit Deiner
Gunst und Hilfe bringe ich mein Opfer dar vor Deiner unendlichen
Güte, in Gegenwart Deiner glorreichen Mutter und aller Heiligen
des himmlischen Hofes: Ich wünsche und verlange und mein
reiflicher Entschluss ist es, sofern es nur zu Deinem besonderen Dienst
und Lob gereicht, Dir zu folgen im Ertragen jeglicher Unbilden,
jeglichen Schimpfes, jeglicher Armut, wirklicher wie geistlicher,
wenn Deine heilige Majestät mich auserwählcn und aufnehmen will
zu solchem Lebensstande 5).» So lautet das Schlussgebet in der
Betrachtung vom Reiche Christi. Sind das nicht Höhepunkte wahrer
christlicher Mystik und Frömmigkeit Man hat darum die Exerzitien

eine Hochschule der christlichen Liebe und wahrer persönlicher

Heiligung genannt, vor der die geringfügigen menschlichen

Mängel und Überspitzungen verblassen, die ihnen anhaften. Sie

sind etwas allgemein Gültiges, aus dem Schosse des wahren
Katholizismus aufgekeimt und geeignet, eine echte innere Erneuerung
der Kirche hervorzurufen, wenn sie genuin gehalten werden ohne
die üblichen Verunstaltungen, nicht nur für die römische Kirche
brauchbar und für den Orden selbst immer wieder die wahre Quelle
seiner Kraft. In der abschliessenden Betrachtung zur Erlangung
der wahren Liebe, gleichsam als vollster Akkord, steht folgendes,

*) S. 242 und S. 450.
6) S. 89.



— 198 —

zutiefst ergreifendes Gebet: «Nimm hin, o Herr, meine ganze Freiheit.

Nimm mein Gedächtnis, meinen Verstand, meinen ganzen
Willen. Was ich habe und besitze, hast Du mir geschenkt. Ich stelle
es Dir wieder ganz und gar zurück und übergebe alles Dir, dass Du
es lenkest nach Deinem Willen. Nur Deine Liebe schenke mir mit
Deiner Gnade, und ich bin reich genug und verlange nichts weiter6). »

Hier wurzelt die Eigenart der jesuitischen Frömmigkeit. Von
hier aus wäre eine gesunde Erneuerung der Kirche, eine wahre
«Reformation an Haupt und Gliedern», möglich gewesen.

Ignatius will Gott dienen, und zwar in besonderer Weise. Und
da er sieht, dass das nicht möglich ist ohne entsprechende Bildung,
unterzieht er sich mit dreissig Jahren noch den Mühen der Lateinschule

und später des Universitätsstudiums, das ihm keine geringe
Anstrengung bereitet. Gar bald beginnt er Gefährten um sich zu
sammeln und gerät auch sehr schnell in unliebsame Bekanntschaft
mit der Inquisition. Ignatius erkennt, dass die herkömmliche Form
des Klosterlebens seinem neuen Ideal nicht gerecht wird. Wenn er
darum im Jahre 1534 sich und seine sechs ersten Gefährten zu
Armut, Keuschheit und einer Pilgerreise nach Jerusalem verpflichtete,

so stellte er sich damit in bewussten Gegensatz zur « Stabilitas
loci» (Beständigkeit des Ortes) der alten Orden benediktinischer
Prägung mit ihrer Bindung an das Monasterium als einer Vorstufe
und Vorhalle zur himmlischen Heimat, in seiner Art oft rocht irdisch
anmutend wegen seiner Geborgenheit und der Sicherstellung aller
Lebensbedürfnisse. Er entwickelt den Typ des «fahrenden Klerikers»

und gibt ihm als Ideal die Dynamik.

Als die Türkenkriege die Pilgerfahrt nach Jerusalem unmöglich
machten, stellten sich die ersten «Jesuiten» dem Papste unmittelbar
zur Verfügung. Ob in Ignatius zu solchem Handeln nicht die oft
sehr üblen Erfahrungen mit den bisherigen Orden und den Bischöfen
den gewichtigsten Ausschlag gaben Sicherlich hatten sie keinen
geringen Einfluss darauf. Idee und Gestalt des Ordens wuchsen aus
den Zeitumständen heraus. Ignatius hatte durchaus keinen fertigen
Schlachtenplan in der Tasche. Auch blieb er zeit seines Lebens ein

grosser Feind von Regeln und Gesetzen. Er ist vielmehr der Offizier,
der einer beweglichen Kriegführung den Vorzug gibt und alle
Fäden fest in seiner Hand hält.

e) S. 171.



— 199 —

2.

Erst nach langen Beratungen mit seinen Gefährten und im
Gehorsam gegen den Papst kann er sich dazu verstehen, Regeln
für ein gemeinsames Leben abzufassen. « Da die höchste Weisheit
und Güte Gottes, unseres Schöpfers und Herrn, diese geringste
Gesellschaft Jesu in seinem heiligen Dienste erhalten, leiten und
fördern wird, wie er sie in seiner Gnade gegründet hat, so wird doch

von unserer Seite das innere Gesetz der Liebe, das der Heilige Geist

zu schreiben und den Herzen einzuprägen pflegt, mehr als alle
äusseren Satzungen dazu verhelfen. Doch weil die liebevolle Weisung
der göttlichen Vorsehung die Mitwirkung seiner Geschöpfe verlangt
und weil der Stellvertreter Christi unseres Herrn es so fordert und
das Beispiel der Heiligen und die Vernunft selbst uns also im Herrn
lehren, so halten wir es für notwendig, Satzungen abzufassen, die

uns dazu helfen sollen, besser auf dem angefangenen Wege des

Dienstes Gottes fortzuschreiten nach der Eigenart unseres
Institutes.» (1. Regel des Summariums 7).)

Zu den drei Mönchsgelübden fügt er das Gelübde des besonderen

Gehorsams gegen den Papst hinzu - wohl nicht zuletzt aus

nüchtern berechneter Klugheit, dann eher die päpstliche
Bestätigung für so viel neue und unerhörte Dinge zu erhalten. Nach dem

Willen des Ignatius haben wir es hier auch nicht mit einer üblichen

und ins einzelne gehenden Ordensregel als mit einem bestimmten
Geist und einer eigenwilligen Strategie zu tun. Er wendet die

militärischen Erkenntnisse der beginnenden Neuzeit auf das Reich

Gottes an.
Die Konstitutionen des neuen Ordens wurden am 27. September

1540 von Papst Paul III. gebilligt und feierlich bestätigt. Es

war die Revolution des Mönchtums. «Es ist unser Beruf, verschiedene

Orte zu durchwandern und in jedem Lande der Welt unser
Leben zuzubringen, wo der grössere Dienst Gottes und Hilfe für
die Seelen erhofft wird.» (3. Regel des Summariums 8).) «Die äussere

Lebensweise ist aus gerechten Gründen und immer im Hinblick
auf den grösseren Dienst Gottes die gewöhnliche und verpflichtet
zu keinerlei ordentlichen Busswerken und körperlichen Züchtigungen,

sondern diejenigen kann jeder auf sich nehmen, die ihm mit
Erlaubnis des Obern zu grösserem geistlichem Fortschritt gereichen

und die ihm zum gleichen Zweck die Obern auch auferlegen kön-

') S. 391.
») S. 391.



— 200 —

nen.» (4. Regel des Summariums9).) Das schützende Kloster ist
damit verlassen. «Der Mönch tritt über die Schwelle» und legt sogar
das Ordenskleid ab. Der Jesuit soll das alles in seinem Herzen
tragen.

Niemals wären diese Konstitutionen päpstlicherseits gebilligt
worden, wäre nicht die Krise der abendländischen Reformation und
die Türkengefahr so drohend vor dem verweltlichten und ernstlich
ins Wanken geratenen Papsttum gestanden. Nur in diesem Sinne
kann von einem Zusammenhang zwischen Reformation und
Jesuitenorden gesprochen werden. Ignatius hat seinen Orden nicht gegen
die Reformation gegründet. Das leuchtet aus den bisherigen
Ausführungen ein und steht historisch einwandfrei fest, aber die neue
Streiterschar wurde durch ihre besondere Struktur in hervorragendem

Masse für Gegenaktionen befähigt, vor allem durch ihr viertes
Gelübde, dem Papste für besondere Aufträge immer zur Verfügung
zu stehen. Der Orden wuchs mit seinen Zielen und stellte sich immer
auf die jeweils grösste und dringendste kirchliche Aufgabe ein.

Selbstverständlich blieb das ursprüngliche Institut nicht
unverändert. Wir haben es dabei nicht immer mit ignatianischen Ideen
zu tun. Epigonen, wie Franz Borgia, der frühere Herzog von Gandia,
und vor allem Claudius Aquaviva, verfälschten in vielen Dingen das

ausgesprochen Ignatianische, und auch die päpstliche Kurie
versuchte wiederholt wesensfremden Elementen Eingang in die
Ordensverfassung zu verschaffen.

3.

Die Armut wird nur in geringfügigen Dingen gewahrt, während
alle Ansprüche sichergestellt sind. «Die Armut, als feste Mauer des

Ordensstandes, ist wie eine Mutter zu lieben und in ihrer Reinheit
zu bewahren, soweit das unter Leitung der göttlichen Gnade nur
immer möglich ist10).» So verlangt es die 23. Regel des Summariums.
Doch schon zu Ignatius' Zeiten wurden hier im Interesse der Arbeit
viele Abstriche gemacht. Es herrscht eine ausgesprochen gehobene
Lebenshaltung. Die ursprünglichen Professhäuser, die nichts
besitzen durften, sind heute allenthalben aufgegeben. Die Kollegien
und Probationshäuser waren jederzeit ausgezeichnet fundiert,
besitzen zumeist grosse Ländereien, Aktien und andere Wertanlagen.
Unter diesen Umständen ist es eigentlich unverantwortlich, sich
als Bettelorden zu bezeichnen, um Gaben anzuhalten und von

») S. 391.
w) S. 395.



— 201 —

selbst Bedürftigen die letzten Ersparnisse anzunehmen. Schlicht ist
zumeist nur die Einrichtung der Häuser, schlicht die Kleidung und
die Wäsche, aber üppig die Mahlzeiten und die Erholungsaufenthalte

und gross die Ansprüche der einzelnen auf gewisse
Annehmlichkeiten in Speise, Trank und Nikotin. Darum gibt es ein frivoles
Wort: «Wir geloben die Armut, halten mögen sie andere!» Und der

Spottvers trifft einen wahren Sachverhalt : « Jesuitae, bonae vitae,
edunt carnes, bibunt vinum et non cantant Matutinum.» (Deutsch
etwa so: Jesuitenleben, gutes Leben, essen Fleisch und trinken
Wein, lassen das Singen der Metten sein.)

Ignatius will die starre Regel der alten Orden durch die
Anordnung des lebendigen Obern ersetzen, von dem er allerdings ein
Übermass von Klugheit, Menschenführungskunst und persönlicher
Seelengrösse verlangt. Immer wieder begegnen wir daher in den

Regeln Wendungen wie diesen: «Soweit es dem Obern gefällt» oder
«Wenn es der Obere nicht anders bestimmt». Das ist eine ganz
ungewöhnliche Machtfülle, die eigentlich widerspruchsvoll erscheint
bei einem Menschen, der selbst ein «homo religiosus» sein will. Der
Obere wird als «Stellvertreter Gottes» gesehen. (Ein Analogon und
das äusserste Extrem dieser Auffassung in der neueren
Kirchengeschichte finden wir bei der Sekte der «Neuapostolischen», wo der
lebende Apostel sogar das Wort Gottes in der Bibel verbessern und
aufheben kann.)

Die 31. Regel des Summariums lautet daher: «Es wird vor
allem zum Fortschritt beitragen und ist sehr notwendig, dass sich

alle einem vollkommenen Gehorsam hingeben, indem sie den Obern

(wer immer er sei) als Stellvertreter Christi unseres Herrn anerkennen

und ihm mit innerer Ehrfurcht und Liebe folgen, indem sie

nicht nur in der äusseren Ausführung dessen, was er auferlegt, ganz,
bereitwillig, tapfer und mit der schuldigen Demut gehorchen, mag
er auch Schweres und den Sinnen Widerstreitendes befehlen;
sondern auch versuchen, innerlich zuzustimmen und die aufrichtige
Verleugnung des eigenen Willens und Urteils zu gewinnen, ihren
Willen und ihr Urteil mit dem, was der Obere fühlt und will, in
allem ganz in Einklang zu bringen (wo keine Sünde erblickt wird).
Sie sollen den Willen und das Urteil des Obern zur Richtschnur
ihres Willens und Urteils machen, damit sie um so mehr der ersten

und höchsten Richtschnur alles guten Willens und Urteils
gleichförmig werden, nämlich der höchsten Güte und Weisheit11).»

") S. 396.



— 202 —

Der Gehorsam ist hier das Fundament der übrigen Gelübde.
Wenn der Benediktiner das opus Dei in der Liturgie über alles
setzt und der Franziskaner in selbstlosem Idealismus die Armut
über alles liebt, so opfert der Jesuit seinen eigenen Willen nach dem
Vorbild seines Meisters und Königs. «Er erniedrigte sich selbst,
indem er gehorsam wurde bis zum Tode, ja bis zum Tode am Kreuze.»
(Phil. 2, 8.) Nicht die «stabilitas», nicht die Beständigkeit, nicht die
Zurückgezogenheit und Ruhe klösterlicher Selbstzufriedenheit,
sondern die Beweglichkeit und Dynamik sind das Ideal. Der Gehorsam
ist darum zur Aufrechterhaltung der Disziplin notwendiger als
anderswo.

Er wird viel missverstanden und enthält auch viele Ansätze zu
verhängnisvollen Irrtümern, doch nach dem Geiste des

Ordensgründers sollte dadurch an die Stelle überholter und erstarrter
Regeln und Verfassungen die Lebendigkeit persönlicher Entscheidung

und Verantwortung gesetzt werden. Die Regeln verpflichten
nicht unter Sünde. Der Obere steht über der Regel und kann unter
Umständen auch gegen sie befehlen, aber er steht nicht ausserhalb
der Moral. Das wäre ein MissVerständnis, das jederzeit aus dem

Schrifttum des Ordens widerlegt werden kann. Es wird auch nicht
sofort im heiligen Gehorsam befohlen d.h. unter Verpflichtung des

Gelübdes. Es genügt ein Wunsch und Wink des Obern. (Vgl. die
33. Regel des Summariums 12) Die Disziplin ist darum einzigartig.
Ein bewährter Oberer konnte nach mehr als dreissigj ähriger Tätigkeit

in verschiedenen und sehr verantwortungsvollen hohen
Stellungen sagen, dass er nur zweimal im heiligen Gehorsam befehlen
musste.

Was hat es nun für eine Bewandtnis mit dem viel genannten
«Kadavergehorsam»? Anlass dazu gibt die 36. Regel des

Summariums, wo es heisst: «Jeder, der unter dem Gehorsam lebt, soll

überzeugt sein, dass er sich von der göttlichen Vorsehung durch
die Obern so lenken und leiten lassen muss, als wäre er ein Leichnam,
der sich überallhin tragen und sich in jeder Weise behandeln lässt,
oder wie der Stab eines Greises, der dem, der ihn in der Hand trägt,
zu jedem beliebigen Gebrauche dient13). » Eine viel verlästerte Regel,
die aber einen Grenzfall vorsieht! Der Gehorsam des Jesuiten ist
durchaus nicht so ungeistig, wie es etwa der militärische Gehorsam
in Preussen und anderswo ist oder war. Es werden keine sinnlosen

12) S. 396/397.
13) S. 397.



— 203 —

Dinge befohlen. Doch für den Fall, dass der Untergebene die Weisung

des Obern nicht begreift, muss er gegen seine bessere Einsicht,
aber nicht gegen sein Gewissen gehorchen.

Nach meiner Einsicht liegen die eigentlichen Irrungen auf
einem anderen Gebiet. Der Gedanke der Stellvcrtreterschaft des

Obern, seine absolute Machtfülle und Autorität, die zentralisierte
Organisation - den alten Orden eigentlich noch bis in unsere Tage
völlig fremd - werden folgerichtig weiter entwickelt und finden
später ihre Krönung in der Dogmatisierung der Unfehlbarkeit und
absoluten Autorität des römischen Bischofs als des Stellvertreters
Christi. Diesen Gedanken hat Ignatius aus der modernen militärischen

Organisation entlehnt und auf das Kirchliche übertragen.
Die Monastcrien der alten Orden sind noch immer Urbilder der
altkirchlichen, konziliaren und apostolischen Verfassung durch ihre
Autonomie und das alleinige Wahlrecht ihrer Kapitularen. Trotz
aller Macht besitzt der Abt wie einst der Bischof der alten Kirche
und später der Papst als Primas des Abendlandes nur einen Primat
dienender Liebe in Demut und Entsagung. Gregor der Grosse
betrachtet sich als «servus servorum Dei» (Diener der Diener Gottes),
gleichsam als Diakon des Gesamtepiskopates. Hier hat Ignatius
eine Akzentverschiebung verursacht, die der weiteren Entwicklung
der Kirche zum Verhängnis wurde. Vielleicht konnte er es selbst
noch nicht ahnen, was dadurch ausgelöst werden sollte. Er selbst
stand ganz unter dem Eindruck der damals modern gewordenen
militärischen und staatswissenschaftlichen Theorien. Der «Principe»

des Machiavelli wird zunächst im Ordensobern und später
im absolut regierenden Papst ins Kirchliche übertragen. Hier
erreicht der Absolutismus seinen unbestrittenen Gipfelpunkt. Ein
Gedanke, der dem Reiche Gottes wesensfremd sein muss, der aber
diesem in verspäteter Ritterromantik lebenden, zwischen Welt und
Kloster pendelnden, geistlichen Strategen kaum zum Bewusstsein

kommt, da er nur die augenblicklichen Erfolge dieses Systems in
Rechnung stellt und das Herrenwort überhört: «Ihr sollt nicht so

sein; sondern der Grösste unter euch werde wie der Kleinste und
der Gebietende wie der Dienende.» (Luk. 22, 26.)

Man kann nicht leugnen, dass die ignatianische Ordensverfassung

eine zunächst glückliche Mischung monarchisch-demokratischer

Elemente zu sein scheint, doch werden Obere mit Eigenschaften,

wie Ignatius sio fordert, immer nur selten zu finden sein. In
Zeiten wie den gegenwärtigen mit ihrem offensichtlichen Mangel



— 204 —

an Führerpersönlichkeiten wird darum ein Institut, das ganz auf
dem Prinzip der Autorität des Obern aufgebaut ist, entweder sich
selbst aufheben müssen und doch zur leblosen Regel erstarren oder
durch die Hände unfähiger Obern noch Schlimmeres heraufbeschwören.

Wenn vielleicht in den alten Orden noch die Regel schützend
und korrigierend, eben als Regulativ, eingreift, dann zeigt sich hier
oft die ganze Tragik menschlicher Unzulänglichkeit und
verhängnisvollsten Versagens.

Schon zu Lebzeiten des Ignatius wurden diese Schwächen offenbar.

Er musste bereits mit der Unfähigkeit seiner Obern rechnen
und hat darum den übernatürlichen Wert der Tugend des Gehorsams

in seinem berühmt gewordenen Gehorsamsbrief besonders
herausstellen müssen: «Wenn der Obere dagegen weniger Umsicht
und Klugheit besitzt, so darf doch im Gehorsam nicht nachgelassen
werden, nachdem er doch der Obere ist. und er selbst (Gott)
wird ergänzen, was seinem Diener mangelt, ob es ihm nun an Tugend
oder anderen Geistesgaben gebricht. Daher fügt Christus der Herr,
nachdem er mit beredten Worten ausgesprochen hat: ,Auf dem
Lehrstuhl des Moses haben die Schriftgelehrten und Pharisäer Platz
genommen' sogleich hinzu: ,Alles, was sie euch sagen, das haltet
und tut, jedoch nach ihren Werken handelt nicht14)!'»

Am bedenklichsten und verhängnisvollsten sind jedoch die

Eingriffe in das Gewissen des einzelnen und der Zwang im Seefischen

Bereich. Bei aller Mühe um die rechte Leitung und Lenkung durch
den Obern wird gegen die biblische Weisung Verstössen und obendrein

das Intrigantentum gesetzlich geschützt. «Zum grösseren
geistlichen Fortschritt und insbesondere zur grösseren Unterwürfigkeit

und eigenen Verdemütigung muss jeder damit zufrieden sein,

wenn alle Fehler und Verirrungen und überhaupt alles, was an ihm
bemerkt und beobachtet wurde, den Obern durch jeden, der ausser
der Beicht davon Kenntnis bekam, angezeigt werden.» (9. Regel
des Summariums15).) «Alle sollen sich gerne von andern ermahnen
lassen und zur Besserung der andern beitragen und bereit sein,
einander ihre Fehler anzuzeigen mit der nötigen Liebe zum
grösseren geistlichen Fortschritt, besonders, wenn es der Obere, dem
sie unterstehen, zur grösseren Ehre Gottes befiehlt oder danach

fragt.» (10. Regel des Summariums16).)

li) S. 431.
16) S. 392.
18) S. 393.



— 205 —

Vor jeder besonderen Aufgabe, vor Abschluss des Noviziates
und Ablegung der Gelübde und der Beendigung der einzelnen
Studienabschnitte werden Informationen von vier völlig unbekannt
bleibenden Mitgliedern eingeholt, die streng geheim behandelt werden

und ganz ins einzelne gehende Fragen zur Beantwortung
enthalten.

Auch stehen die Berater der Obern (immer ohne Stimmrecht)
mit dem nächst höheren Obern und dem General in unmittelbarer
Verbindung, um über alle Massnahmen des Obern Bericht zu
erstatten. Das ergibt eine fast unwahrscheinlich umfassende
Überwachung.

Ein Briefgeheimnis besteht nicht. Vor dem Obern gilt
überhaupt kein Geheimnis, nicht einmal das eigene Gewissen, das
zumeist einmal im Jahr dem jeweiligen Hausobern und einmal zur
Visitation dem Provinzobern geoffenbart werden muss. «Wer immer
dieser Gesellschaft im Herrn folgen und in ihr zur grösseren Ehre
Gottes verbleiben will, muss unter dem Siegel der Beicht oder der
Verschwiegenheit oder wie immer es ihm gefällt und ihm zu
grösserem Tröste gereicht, sein Gewissen mit grosser Demut und Liebe
offenbaren, ohne irgend etwas zu verheimlichen, womit er den

Herrn des Alls beleidigt hat. Er muss über sein ganzes verflossenes

Leben und zumindest über die Dinge von grösserer Bedeutung dem

jeweiligen Obern der Gesellschaft oder einem von den Obern oder
auch einem Untergebenen, den er bestimmt, vollständige Rechenschaft

ablegen. Und so muss jeder alle sechs Monate, von der letzten
angefangen, Rechenschaft über sich ablegen. So scheint es auch

zweckmässig, dass die formierten Coadjutoren und die Professen

einmal im Jahr und öfter, wie es dem Obern gut scheint,
Gewissensrechenschaft in der angegebenen Weise ablegen» So lautet der Text
der 40. Regel des Summariums. Nach der 41. Regel müssen sie

sogar ihre Versuchungen offenbaren 17).

Es braucht nicht eigens betont zu werden, welch unerträglicher
Gewissenszwang dadurch beschworen ist, der dem neu eintretenden

Mitglied zunächst gar nicht so bewusst wird und sich erst in
späteren Jahren voll auswirkt. Bei dem dauernden Wechsel der Obern

ist bald jeder mit dem Gewissenszustand des andern vertraut.
Spitzelwesen und üble Aufpasserei, Einmischung in die privateste
Sphäre sind damit legalisiert und zu Mitteln der Selbstheiligung
erklärt.

") S. 398.



— 206 —

Alles Wesentliche wird in die Personalakte eingetragen und
mit den Informationen aufbewahrt. Darum wird die Personalakte
eines Mitglieds, das zum Provinzial ernannt ist, vor dem
Amtsantritt vernichtet, damit der Ernannte nicht gegen seine Gegner
vorgehen kann, wozu übrigens hier die einzige Möglichkeit bestünde.

Die Wahl des Beichtvaters soll frei sein, doch haben in der
Regel die Novizen bei ihrem Novizenmeister, die Scholastiker
(Studierenden) bei ihrem Spiritual zu beichten und können nur mit
Erlaubnis des Obern einen andern Beichtvater aufsuchen. Mehr als

einmalige wöchentliche Beichte (sog. Andachtsbeichte) führt
notwendig zur Verkennung und Entwertung des Bußsakramentes und
darüber hinaus zu einer Seelenführung ohne Seele, vor allem in
kleineren Häusern, wo man einander beichtet. Täglich zweimalige
Gewissensforschung in der Dauer von je einer Viertelstunde am
Mittag und Abend, wöchentlich ein- bis zweimalige Beichte und
monatlich, zumeist am ersten Sonntag des Monats, angestellte
Überprüfung des Gewissenszustandes nach Mass und Zahl, dazu die
zweimalige Gewissensrochenschaft vor dem Obern und eine Generalbeicht

während der Exerzitien und bei jüngeren Ordensmitgliedern
ausserdem bei den zwei Gelübdeerneuerungstriduen zeugen von
einer ernst genommenen, aber dochwohl falsch verstandenen Askese.

Das dauernde Zerwühlen und Erforschen des Gewissens bringt
eine ungesunde und im Grunde auch unchristliche Haltung hervor,
die entweder zur Abstumpfung führt und die Milde des Molinismus
zum Deckmantel der eigenen Laxheit gebraucht oder zu perversem
Skrupulantentum und nur selten zu wahrer Selbstheiligung erzieht.
Jedenfalls wird dadurch gerade das christliche Erlösungsbewusst-
sein verleugnet.

Das sogenannte und spezifisch jesuitische «Partikularexamen»,
die besondere Gewissenserforschung, die sich mit der Ablegung eines
bestimmten Fehlers oder der Aneignung einer bestimmten Tugend
beschäftigt, scheint logisch sehr einleuchtend und erfolgversprechend

zu sein, widerspricht jedoch der primitivsten Psychologie,
unterliegt zumeist der menschlichen Unzulänglichkeit und wirkt
schliesslich entmutigend.

4.

Die Elastizität der ursprünglichen Verfassung wird wesentlich
eingeengt durch die «Consuetudinarien» Gewohnheitensammlungen)

der einzelnen Provinzen und Häuser, die der Tages- und



— 207 —

Hausordnung und überhaupt dem ganzen Ordensleben das letzte
Gepräge geben. Gerade darin sind viele Rückfalle ins ausgesprochen
Anti-Ignatianische zu erkennen. So haben sich zwrei Typen innerhalb

des Ordens ausgebildet: a) der «vermönchte» und fast nur
innerhalb der Ordenshäuser wirkende und mögliche Typ des frommen

und «braven» Ordensmannes und b) der Typ des «Vaganten
Mönches», der ausserhalb des Klosters wirkt und der alles und jedes
zu betreiben scheint; das Bild, das man sich im allgemeinen von
einem Jesuiten macht und das zumeist ganz und gar nicht stimmt.
Es gibt davon nur einige Einzelgänger, die zumeist in den eigenen
Reihen schwer ertragen und beargwöhnt werden.

Nach den «Konstitutionen» unterscheiden wir ausser den in
der Ausbildung befindlichen Mitgliedern vier Grade:

1. Die Professen der vier feierlichen Gelübde. Sie stellen die
Elito des Ordens dar, den inneren Kern. Aus ihren Reihen müssen
die höheren Obern genommen werden (Rektoren der Studienhäuser,
Provinziäle, Assistenten und der General, selbstverständlich auch
die Professoren der Theologie und Philosophie). Sie geniessen die
beste wissenschaftliche Ausbildung.

2. Die Professen der drei feierlichen Gelübde, die für besondere

Verdienste um den Orden aus den formierten Koadjutoren ausgewählt

werden können. Diese Klasse kommt aber kaum noch vor.
3. Die geistlichen Mitarbeiter (Coadiutores spirituales), die weitaus

in der Mehrzahl vorhanden sind und eigentlich die praktisch
Begabten darstellen. Sie erhalten eine gediegene wissenschaftliche

Ausbildung, doch ohne Erlangung des Höchstzieles. Aus ihnen werden

die Obern der kleineren Häuser, der Konvikte, ja oft selbst
die Novizenmeister genommen. Besonders Begabte und Bewährte
dieses Grades werden manchmal nachträglich zu Professen der vier
feierlichen Gelübde erhoben, z. B. wegen der Fähigkeit als Oberer

(«propter donum regnandi») oder wegen der Fähigkeit als Prediger
(«profiter donum concionandi») usw.

4. Die Laienbrüder (Coadiutores temporales), die dem Orden
in den häuslichen Arbeiten und als Handwerker dienen, manchmal
auch als Sekretäre tätig sind. Ausser dem zweijährigen Noviziat
erhalten sie keine weitere Ausbildung.

Der Jesuitenorden wird von einem auf Lebensdauer gewählten
General geleitet. Seit dem 15. September 1946 steht der Belgier
Johannes B. Janssens an der Spitze des Ordens. Er wird bei seiner



— 208 —

Arbeit von acht Assistenten unterstützt, die der General meist auf
längere Zeit beruft. Jeder Assistent bearbeitet mehrere Provinzen.
Zur deutschen Assistenz gehören z. B. die oberdeutsche,
niederdeutsche und ostdeutsche Provinz, Österreich, Schweiz, Holland,
Lettland-Estland, Litauen, Ungarn und die Vizeprovinz (früher
Mission) Japan. An der Spitze der Provinz steht der Provinzial, der

vom General ernannt ist und meist nach dreijähriger, spätestens
sechsjähriger Amtsdauer wieder abberufen wird. Augenblicklich
gibt es 55 Provinzen und Vizeprovinzen und 53 Missionen. Die
Schweizer, die früher zur oberdeutschen Provinz als «dispersi»
zählten, wurden nach dem Krieg zu einer eigenen Verwaltungs-
einheit zusammengeschlossen.

Die örtlichen Obern, die ebenfalls der General ernennt -
allerdings nach Anhörung des Provinzials - wechseln auch nach 3 oder
6 Jahren. Die Professhäuser werden von einem Präpositus (Propst),
die Kollegien und Probationshäuser von einem Rektor und die
kleineren Niederlassungen (Residenzen) von einem Superior
geleitet. Jedes Haus besitzt einen Spiritual, der zumeist auch «Ad-
monitor» (Ermahner) des Obern ist und dem die seelische

Betreuung des Hauses obliegt. Für die äussere Ordnung ist der
«Minister» verantwortlich, und die Finanzen verwaltet der «Procurator».

Die Ausbildung der Novizen obliegt dem Novizenmeister, die
der Probationäre dem «Instructor», der zumeist vorher Provinzial
gewesen sein muss.

5.

Einen aufschlussreichen Einblick in das Gefüge des Ordens

gewährt der Ablauf der Ausbildung. Hier wird mit einer gewissenhaften

und vorbildlichen Gründlichkeit zu Werke gegangen.
Zwei Jahre Noviziat nach Abschluss des Gymnasiums legen

das religiöse Fundament. Neben den dreissigtägigen Exerzitien
werden Unterweisungen gehalten über die Regeln, das Ordensrecht
und die Ordensgeschichte. Dem betrachtenden Gebet wird täglich
morgens eine ganze und abends eine halbe Stunde gewidmet. Die
Vorbereitung zur Betrachtung (Punkte) wird durch den Novizenmeister

gegeben. Dazu treten mehrere geistliche Lesungen: eine
halbe Stunde aus Rodriguez, «Übung der christlichen Vollkommenheit»

(einem wahrhaft entsetzlichen und mittelalterlich anmutenden
Buch), eine halbe Stunde Lesung aus Heiligenleben, eine Viertelstunde

Lesung aus der «Nachfolge Christi» des Thomas von Kempen



— 209 —

und eine weitere halbe Stunde aus einem mehr systematischen
asketischen Werk und eine kurze Lesung aus den «Scintillae» (Funken
und Sentenzen) des Ignatius.

Während des Noviziates werden in eigenen Unterrichtsstunden
die klassischen Sprachen unter dem rhetorischen Gesichtspunkt
gepflegt, Probepredigten und Probekatechesen gehalten. Daneben

gehören täglich zehn Minuten der Morgengymnastik, wird eine
gesunde Körperpflege betrieben und durch Gartenarbeit, Mithilfe in
der Küche, Hausarbeit, Tischdienst und Krankenpflege auch der

praktische Sinn gefördert. Zwei kürzere Spaziergänge in der Woche
und ein ganzer Tag auf einem Landgut («Villatag») schaffen den

nötigen Ausgleich zur geistigen und gewiss nicht leichten seelischen

Inanspruchnahme.
Nach zweijähriger Bewährung wird der also Erprobte zu den

einfachen und für ihn, aber nicht für den Orden ewigen Gelübden

zugelassen.
Nun ist das junge Mitglied, das seit dem Eintrittstag an allen

Privilegien des Ordens Anteil hat, «Scholastiker» und wird in ein
Studienhaus (Kolleg) des Ordens versetzt, um hier zunächst einem

dreijährigen Studium der Philosophie zu obliegen, das auch die
Grenzwissenschaften umfasst, wie Biologie, Physik, experimentelle
Psychologie und höhere Mathematik. Die Prüfungen sind sehr

streng und werden immer vor einer viergliedrigen Kommission
abgelegt. Durch die Zugehörigkeit der Ordensfakultäten zur gregorianischen

Universität in Rom, wenn nicht ohnedies im Rahmen einer
Universität oder theologischen Hochschule, werden hier auch die
akademischen Grade erworben.

Nach Abschluss des philosophischen Studiums wird der

«Magister» zur Erprobung seiner Fähigkeiten einem Gymnasialkonvikt
als «Präfekt» (Erzieher) überwiesen. Unter der Leitung eines erfahrenen

Erziehers (Generalpräfekten, Regens) wird ihm eine Abteilung

(Division) von Schülern übertragen, die er zu leiten hat und
für die er in allem verantwortlich ist. Auch kann er in dieser Zeit
zum Unterricht in Gymnasialf achern herangezogen werden, für die

er besonders geeignet und ausgebildet ist. Diese Erprobungszeit
dauert in der Regel zwei Jahre, kann aber auch auf drei bis vier
Jahre ausgedehnt werden, wenn Bedarf an Erziehern vorliegt.

Nachher widmet er sich dem eigentlichen theologischen
Studium entweder je nach bestandener Abschlussprüfling in der

Philosophie im akademischen oder gewöhnlichen Kurs, wobei auch der

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1954. 14



— 210 —

gewöhnliche Kurs schon viel höhere Anforderungen stellt als in
anderen Studiengängen und volle acht Semester dauert. Nach sechs

Semestern Theologie wird gewöhnlich die Priesterweihe erteilt.
Nachher steht noch ein Jahr zur Vorbereitung des «Gradus» oder
der Abschlussprüfung zur Verfügung. Im sogenannten «Gradus»
wird das gesamte Gebiet der Theologie und Philosophie zur Prüfung
verlangt. Die Anforderungen übersteigen bei weitem diejenigen des

theologischen Doktorgrades.
Unmittelbar nach dem theologischen Abschluss oder auch erst

nach einigen Jahren, je nach Bedarf des Ordens, folgt das Jahr der
dritten Probation. In zehn Monaten ist noch einmal Gelegenheit
für die dreissigtägigen Exerzitien, für Unterweisungen aus der Asze-

tik und dem Ordensrecht. Dabei werden auch körperliche Arbeiten
verrichtet wie im Noviziat und durch erniedrigende Dienstleistungen

Demut und Selbstverleugnung geübt.
Erst nach der dritten Probation werden die ewigen Gelübde

abgelegt: Wer den «Gradus» bestanden hat, legt vier feierliche und
wer nicht die drei öffentlichen Gelübde ab. Im übrigen unterscheiden

sich diese Grade nach aussen nicht, und zumeist wissen die
Einzelnen noch nicht einmal voneinander, welchen Grad sie

einnehmen.

Im gewöhnlichen Ordensleben werden alle gleich behandelt,
und jeder muss selbst zugreifen im Interesse der Gemeinschaft. Die
Reinigung und Ordnung des Zimmers besorgt jeder selbst, wenn er
nicht überbeschäftigt oder krank ist. Auch in der Verpflegung und
Kleidung sind alle gleichgestellt. Selbst der General macht darin
keinen Unterschied. Es herrscht bei aller Machtfülle eine beispielhafte

Schlichtheit. Und wer heute Oberer ist, kann morgen in die
Reihen der Untergebenen zurücktreten.

Eine Ausbildung in Diplomatie und Staatswissenschaften
erfolgt in der Regel nicht. Spezialausbildung in den mannigfaltigen
Wissensgebieten wird jedoch sehr gefördert. Der Orden bringt jedes
Opfer für die Ausbildung seiner Mitglieder.

Ein Stiefkind ist lediglich seit eh und je das Studium der
Geschichte und ihrer Zusammenhänge. Darum bleibt der Jesuit trotz
seiner hohen Intelligenz oft erschreckend einfältig und hat ein oft
unverständliches und weitabgewandtes Urteil gerade in politischen
Dingen. In seiner dauernden Systematisierung begreift er zumeist
das Organische mit seiner Eigengesetzlichkeit nicht und verstösst

gegen seine Ordnungen. Vor politischen Umtrieben der Jesuiten



— 211 —

heute noch Angst zu haben, ist ein Zeichen säkularer
Zurückgebliebenheit. Allerdings sind Spezialgelehrte genauestens im Bilde
und beraten vielfach die Diplomatie der päpstlichen Kurie, falls
sie nicht sogar selbst durch Sonderaufträge in der Stille diese
Geschäfte führen und Sachbearbeiter sind. Wie andere Ordensangehörige

sind sie Konsultoren der päpstüchen Kongregationen, und
der Privatsekretär des Papstes ist gegenwärtig auch ein Jesuit.

Der Orden wirkt aber indirekt sehr fühlbar auf die Gestaltung
des öffentlichen Lebens ein. Er ist seit seiner Gründung an der

Schaffung einer geschulten katholischen Laienelite brennend
interessiert und weiss die Methoden und Mittel geschickt zu ändern. Die

Leitung von Gymnasien und Internaten und in der neuesten Zeit
die Veranstaltung von Ferienakademien über religiös-ethische,
kulturelle und soziale Fragen, die Führung der Männer- und Schüler-

kongregationen, die wie der Orden auf dem Autoritätsprinzip
aufgebaut sind, dienen diesem weit gesteckten Programm.

Von einer besonderen jesuitischen Theologie und Philosophie
zu sprechen, wäre wissenschaftlich unkorrekt. Es ist einfach die

Theologie bzw. Philosophie der römischen Kirche. Die früher
allgemein vertretene suarezianische oder molinistische Linie ist
grösstenteils aufgegeben. Selbstverständlich wird den Weisungen der
römischen Kurie in allem Folge geleistet. Jede Fakultät besitzt ein

gewisses eigenes Gepräge innerhalb der neuscholastischen Theologie
und Philosophie. Bedauerlich ist nur, dass so grosse geistige Energien

einem derart epigonenhaften System gewidmet werden müssen.

Geistig selbständige Denker werden darin zumeist sehr unglücklich.

Darum verschiebt sich der Schwerpunkt der Gelehrtenarbeit
mehr und mehr auf das Gebiet der Naturwissenschaften, wo nicht
so schnell kirchliche Zensuren befürchtet werden müssen. (Es wäre
eine sehr reizvolle Untersuchung, die Leistungen der Jesuiten auf
naturwissenschaftlichem Gebiet und ihre mannigfachen
Erfindungen eingehend zu würdigen.) Theologen vom Formate eines

Franz Suarez gibt es heute nicht mehr.

Anrüchige und moralgefährdende Lehren, wie der Tyrannenmord,

dürfen nicht mehr gelehrt werden. Der Streit zwischen

Dominikanern und Jesuiten, die sich bis in dieses Jahrhundert hinein

gegenseitig noch verketzerten, ist von der päpstlichen Kurie auf



— 212 —

ein Mindestmass beschränkt worden und hat eigentlich nur noch
historische Bedeutung.

Trotzdem enthält das Moralsystem und die von den Jesuiten
vertretene Aszetik und Frömmigkeitshaltung sehr ernste Gefahrenpunkte.

Die Moraltheologie ist mehr eine heidnische Tugendlehre
denn die Ausdeutung der geoffenbarten christlichen Wegweisung.
Auch enthält sie fast alle Extreme einer erschreckend gefährlichen
Kasuistik. Wir wollen nicht verkennen, dass diese «negative Moral»
ihren Wert für die Beurteilung von Gewissensfällen haben kann,
dass aber auch im Wesen die Methode der «Apothekerwaage» und
einer rein juristischen Beurteilung gerade das eigentlich Christliche
aufhebt und zumindest verfälscht. Der tiefste Sinn aller Moraltheologie

kann doch nur die Nachfolge Christi sein, alles andere ist Rückfall

in die Religion der Vergesetzlichung, den Pharisäismus und
darüber hinaus in die Ethik der Heiden.

Die scholastische Methode der Dogmatik führt mit ihren an
die Mathematik gemahnenden Formeln leicht zu Fertiglösungen
und ist die beste Wegbereiterin neuer Dogmen, die sich nicht mehr
auf Schrift und Tradition stützen müssen, sondern als Scholien
und Korollarien infolge rein denkmässiger Konsequenzen definibel
erscheinen. Ein Musterbeispiel ist die 1950 verkündete Dogmatisierung

der leiblichen Himmelfahrt Mariens, der aller Wahrscheinlichkeit

nach weitere marianische Dogmen folgen dürften, sobald
der Glaubenssinn der römischen Katholiken entsprechend bearbeitet
ist. In diesem Sinne abgefasstes Schrifttum für die breite Masse

steht bereits hinreichend zur Verfügung. Auch das Fest «Mariä-
Vermittlerin aller Gnaden» wird bereits im Orden gefeiert, und das

Herz-Mariä-Fest als Inbegriff des ganzen marianischen Kultes ist
bereits auf die ganze Kirche ausgedehnt.

Der Jesuit hat einen Spanier zum Vater, darum sind seinem
Denken oft «spanische Stiefel» angelegt, und seine Mutter ist die
seltsam anmutende Frömmigkeit der romanischen Länder mit ihrer
Veräusserlichung und Enthöhlung. Darum ist die Aszetik vielfach
so ungesund, ähnlich der ganzen Frömmigkeitshaltung, die infolge
der Entfernung von der Liturgie ins völlig Periphere abgesunken
ist. Trotz oft sehr rationalistischer Einstellung wohnt der
Aberglaube nicht weit, wie ja Abgründe immer beieinander wohnen.

(Vgl. Reusch, Beiträge zur Geschichte des Jesuitenordens, München
1894.) Darum liegt meiner Ansicht nach die grösste Gefahr des

«Jesuitismus» nicht auf politischem oder kulturellem Gebiet, son-



— 213 —

dem einzig und allein im Theologischen und Religiösen : in der

Zentralisierung der kirchlichen Autorität und ihrer Absolutsetzung im
römischen Papst und in der Dezentralisierung der Frömmigkeit.

Herz-Jesu- und Herz-Mariä-Verehrung drängen alles andere
zurück. Zwar versuchen einige einsichtige Theologen des Ordens,
diese Strömung in die rechte Bahn zu lenken durch Besinnung auf
die Quellen des Christentums, doch stehen sie auf einsamer Insel
als ungern gehörte Propheten. Alle nachträgliche Korrektur ist
schon deshalb fruchtlos und ohne Erfolg, weil sie das bestehende
Missverständnis eher vertieft und von denen noch als neues Öl ins
Feuer empfunden werden kann, die sich ohnedies dem Aberglauben
ergeben haben. Es wird niemals möglich sein, den sentimentalen
und femininen Zug, der nun einmal in diesen Andachtsformen
enthalten ist, und ihre theologische Unklarheit ins Zentrum echter
Christusmystik und -frömmigkeit einzulenken und theologisch
unanfechtbar zu untermauern. Ob es dabei auch nicht wieder bei
scholastischen Ausflüchten bleiben muss Ì

Das Stundengebet ist im Jesuitenorden als gemeinsames Gebet

verpönt und strengstens verboten, doch nicht die täglich gemeinsam
verrichtete Allerheiligenlitanei mit allerhand Zutaten und auch
nicht die Teilnahme an Andachten der Volksfrömmigkeit, wie
Maiandachten und anderen zumeist auch marianisch gestalteten
Andachten mit sakramentalem Segen. Der Rosenkranz wird dem

Stundengebet vorgezogen, wohl auch wegen der zahlreichen
Ablässe. Zum Breviergebet Nichtverpflichtete sind zum Beten des

Rosenkranzes verpflichtet.
Die heilige Messe wird grundsätzlich, auch bei feierlichen

Anlässen wie Gelübdeablegungen, als sogenannte Stillmesse gefeiert. Als
Grund dafür wird angegeben, dadurch mehr Zeit für seelsorgliche
Arbeiten und das Studium zu gewinnen. Der Schritt vom Objektiven

zum Subjektiven ist klar und eindeutig gemacht. Die
Frömmigkeit ist ins Subjektive verbogen und rationalisiert. Man ist
beinahe versucht, diese ganze dadurch ausgelöste Haltung für
«anthropozentrisch» zu erklären.

Mit dem Nein zum Stundengebet und feierlichen Gottesdienst
verbindet sich die Abneigung gegen jedwede liturgische Regung.
Die liturgische Bewegung wurde darum zuerst von den Jesuiten

heftig bekämpft. Dabei wurden sogar nicht immer lautere
Kampfmethoden angewandt. Als man daran nicht mehr vorbeikommen
konnte, wurden den Fachleuten die Hände gelöst, und es erschienen



— 214 —

dann aus der Feder von Jesuiten auch hierüber sehr eingehende
und gründliche Werke. Allerdings haftet ihren liturgischen
Forschungen immer eine gewisse Theorienhaftigkeit an, weil sie ja
selbst aller liturgischen Praxis abhold bleiben und die liturgischen
Probleme der Gegenwart durchaus nicht aus der Liturgiegeschichte
allein gelöst werden können. Auch der missionarische Gesichtspunkt

kann nicht allein bestimmend bleiben. Der Orden hat in
dieser Hinsicht schon einmal durch den «Ritenstreit» üble
Erfahrungen hinnehmen müssen.

Heute ist der Jesuitenorden hauptsächlich durch seine Schulen
und Internate, sein Schrifttum und sein Missionswerk bekannt. Die
Jesuiten leiten einige Universitäten oder zumindest einige Fakultäten

und verlegen sich immer noch sehr auf die Heranbildung von
Jugendlichen in Konvikten und Gymnasien und wirken auch eifrig
mit in der Jugendseelsorge durch Leitung marianischer Kongregationen

und anderer JugendVereinigungen, die ihr zumeist
nachgebildet sind. (Z. B. in Deutschland der Bund «Neudeutschland».)

Im Schrifttum stehen, abgesehen von einigen ganz
hervorragenden Einzelwerken, an erster Stelle die Gemeinschaftswerke,
z. B. die wissenschaftlichen Erforschungen der Heiligenleben durch
die «Bollandisten» in Belgien, die Herausgabe sehr verbreiteter
theologischer und philosophischer Lehrwerke, zumeist in
lateinischer Sprache, und die Herausgabe einiger sehr angesehener
Zeitschriften, von denen nur auf die der deutschen Jesuiten hingewiesen
sei: 1. «Stimmen der Zeit», die als Monatsschrift für das Geistesleben

der Gegenwart bereits im 80. Jahrgang erscheinen, 2.

«Scholastik», eine ViertelJahresschrift für Theologie und Philosophie im
28. Jahrgang, 3. «Geist und Leben», eine Zeitschrift für Aszese und
Mystik im 26. Jahrgang, 4. «Die katholischen Missionen», eine
Zeitschrift der päpstlichen Missionswerke im 73. Jahrgang. Dazu kommen

Zeitschriften für die Jugend, wie der «Leuchtturm», «Der
Kreuzritter» und eine Monatsschrift für christliche Lebensgestaltung

«Die katholische Frau». Auf die zahlreichen Zeitschriften
anderer Länder hinzuweisen, würde zu weit führen, die angeführten
mögen als Beispiel genügen.

Auch die Literatur über die Jesuiten ist sehr vielfältig. Doch
ist hier ein Wort der Warnung sehr am Platze. Rein schriftstellerisch

und «journalistisch» ist der Orden nicht fassbar. Von aussen



— 215 —

allein - und das geschieht leider zumeist wegen der Geheimhaltung
vieles Wesentlichen («ad usum Nostrorum tantum!») - kann er
nicht gewertet und begriffen werden. Es gehört eine tiefere
Erkenntnis dazu, die sowohl die Überschau ideengeschichtlicher und
kirchlicher Zusammenhänge als auch den Sinn für übernatürliche
Realitäten voraussetzt. So kann z. B., wie es oft geschieht, die in
den Satzungen geforderte Weltzugewandtheit im Interesse der
Gewinnung der Welt für Christus nicht kurzerhand als Verweltlichung
abgetan werden, mag sie auch Gefahren in sich bergen, denen der
Orden manchmal sogar erlegen ist.

Die gegnerischen Schriften entbehren oft der Sachkenntnis
und der Sachlichkeit. Sie erweisen sich damit als Bumerang, indem
sie zur Weitererhaltung des Nimbus beitragen, der den Jesuiten
so notwendig und wesentlich ist. Was die Jesuiten selbst über sich

sagen, ist natürlich durch die eigene Brille gesehen und schön

gefärbt.
In der Volksmissionsarbeit, der ja längst nicht mehr die

Bedeutung von früher zukommt, werden sie heute mehr und mehr von
andern Orden abgelöst, wie Redemptoristen, Franziskanern, Kapuzinern

und Oblaten. In der Priesterseelsorge betätigen sie sich desto
mehr, und nicht selten sind die Spirituale der Priesterseminare und
Leiter der priesterlichen Rekollektionen und Exerzitien Angehörige
des Ordens. Auch als Beichtväter sind sie wegen ihrer Milde und
wohl auch wegen ihrer vielen Privilegien sehr geschätzt. Die Exerzitien

im Sinne des Stifters sind ihre ganz spezielle Aufgabe, leider
werden sie nur selten genuin gegeben, und die andern Orden, die
ebenfalls gerne Exerzitienkurse veranstalten, haben viel zu ihrer
Verformung und Verflachung und darüber hinaus zu ihrer falschen

Wertung beigetragen.
Die Jesuiten haben sich moderne Seelsorgsmethoden zu eigen

gemacht, sind gern gesehene Redner zu Zeitfragen, gehören in einigen

ihrer Mitglieder auch zu den «Arbeiterpriestern» und ergaben
sich leider auch der Manie der «Massenpredigten» wie Lombardi in
Italien und Leppich in Deutschland, deren Methoden denen einer
üblen politischen Propaganda nicht unähnlich sind.

Als im Jahre J773 der Orden durch ein päpstliches Breve
aufgelöst wurde, war er ein Opfer seiner Anpassungsfähigkeit an die
Zeitumstände geworden. Aus der Anpassungsfähigkeit erwuchs
allmählich eine gewisse Grundsatzlosigkeit und Verweltlichung.
Zudem wurde ihr indirekter Einfluss durch Hofbeichtväter auf das



— 216 —

politische Leben unerträglich. Laxe Moral und einige Geldskandale

entzogen ihnen allmählich den Boden ihrer Existenzberechtigung.
Durch die Restaurationsbestrebungen im Anfang des 19.

Jahrhunderts wurde zum Leidwesen vieler der Orden wiederhergestellt
und entfaltete seitdem eine rastlose und erfolggekrönte Tätigkeit,
die das Wirken der «ersten Gesellschaft» (vor der Aufhebung) noch
übertrifft. Vor der Aufhebung zählte der Orden in 39 Provinzen
23 000 Mitglieder, während er jetzt 32 000 Mitglieder in 55
Provinzen und Vizeprovinzen umfasst.

Nach der Wiederherstellung gelang es ihm, einen ungeahnten
Einfluss zu gewinnen, der zuerst im Vaticanum einen vorläufigen
Gipfelpunkt erreichte. Heute sind zudem fast alle religiösen
Gemeinschaften und der Weltklerus von den Jesuiten beeinflusst und
die Frömmigkeit der römischen Kirche weithin durch sie ins
Periphere, ja Superstitiöse hineingedrängt.

Ihrem Wesen nach werden die Jesuiten immer das Extreme
lieben und den Gedanken des Soldatischen auf die apostolische
Arbeit anwenden, was in der Zeit des Zusammenlebens vieler
Bekenntnisse auf einem Räume immer zu Friedensbruch und
ungerechtfertigter Polemik führen wird. Auch ist die von ihnen
vertretene Toleranz eine einseitige Angelegenheit, indem sie für sich

in andersgläubigen oder gemischtgläubigen Staaten Duldung und
Gewissensfreiheit verlangen, während sie in katholischen Staaten
die Unterdrückung der Andersgläubigen fordern.

Die Idee des Ordens nach den Konstitutionen und seine

theologisch-asketische Grundlage in den Exerzitien ist eindrucksmächtig
und strahlend, seine Mittel und Wege jedoch, nur allzusehr den

Methoden dieser Welt abgesehen, nicht immer glücklich und vor
dem christlichen Gewissen vertretbar.

Der Orden, der an sich durch das Prinzip einer strengen Auslese

geprägt ist, wird jetzt mehr und mehr von der Masse bedrängt,
die seine Geistigkeit verfälscht und das Niveau notwendig
herabdrückt. Es ist unter Menschen einfach nicht möglich, so viel
Erlesene im Sinne des Institutes zu finden. Darum ist der feurige
Wein des Ursprungs auch schon gehörig verwässert, und viele haben
den Orden wieder verlassen. So beklagt die niederdeutsche Provinz
unmittelbar nach Kriegsende 38 und die oberdeutsche 24 Austritte.

In sich selbst leidet der Orden durch die vielen Versetzungen,
den Arbeitsplatzwechsel und die dadurch hervorgerufene persönliche

Entfremdung und Kälte an einem fühlbaren Mangel bruder-



— 217 —

ficher Liebe, was zu persönlicher Vereinsamung des Einzelnen führt
und wahrhaft sprichwörtlichen Originalen kräftigen Nährboden
bereitet. Es mag reizvoll sein, die dauernden Veränderungen zu
beobachten - varietas delectat -, aber damit sind auch die ungesunden
Eigenschaften des Vagantentums beschworen. Gerade in einer Welt
des dauernden Wechsels bedarf es einer gewissen Konstanz und vor
allem einer festgefügten Gemeinschaft in Wahrheit und Liebe.

Zum Schluss bleibt nun noch zu sagen: Was können wir tun
zur Lösung der Jesuitenfrage

1. Wir wollen uns zuerst einmal sehr davor hüten, dem Orden
mit veralteten Polemiken zu begegnen. Damit würden nur törichte
Luftstreiche vollführt.

2. Wir wollen die leider noch zu sehr bestehende «Furcht vor
dem schwarzen Mann» in uns selbst und bei andern nach gewonnener
besserer Einsicht überwinden und den Orden seines Nimbus
entkleiden.

3. Wir wollen darum den Orden eingehender kennenlernen und
uns mit seiner Eigenart beschäftigen, ihn klar sehen lernen, wie er
heute wirklich ist und morgen sein kann, um den dadurch für den

Gesamtkatholizismus und die Einheit der Kirche drohenden
Gefahren wirksam begegnen zu können.

4. Wir sind uns bewusst, dass nur aus wahrhaft katholischem
Geist, d. i. ganzheitlich und umfassend und nicht aus konfessioneller

Enge und Erstarrung, auch an diesen Fragenkomplex herangegangen

werden darf.

5. Wir sind uns bewusst, dass wir als Kirche zur Lösung der

Jesuitenfrage in der grossen Politik nicht viel beizutragen
vermögen, aber wir sind uns auch bewusst, dass wir hier im kirchlichen
Bereich eine besondere Aufgabe zu erfüllen haben durch die

Darstellung des wahren und eigentlichen Katholizismus und die Dar-
lebung des echten christkatholischen und damit alten uns
überlieferten Glaubens, die Aufrechterhaltung der aus dem Evangelium
stammenden, unverfälschten christlichen Moral und die Bewahrung
der altkirchlichen und apostolischen Verfassung.

Bottropp. Kurt Pursch.


	Die Gesellschaft Jesu

