Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 44 (1954)

Heft: 4

Artikel: Die Gesellschaft Jesu

Autor: Pursch, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404316

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404316
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 193 —

Die Gesellschaft Jesu
Idee und Gestalt

Das Wort «Jesuit» birgt nach dem gegenwiirtigen Sprach-
gebrauch eine Fiille von negativen Vorstellungen und Kritiken in
sich. Unter «Jesuitismus» meint man einen Gipfel von Verschlagen-
heit, Intrigantentum und Verstellungskunst. Man sieht in den Mit-
gliedern dieses Ordens die Verfiigungstruppe des Papstes und seine
geistliche Leibgarde unter tausend Masken. Man fiirchtet ihre hohe
Intelligenz und bangt vor ihrem grossen politischen, kulturellen und
vor allem kirchlichen Einfluss. In den Kreisen ihrer eigenen An-
hinger vergottert man ihre Leistungen und hilt sie fiir die kliigsten,
gebildetsten und «zu allem fihigen» Ordensleute.

Zweifellos besitzt der Jesuitenorden grosse geistige Potenzen,
aber seine Macht und sein Einfluss liegen vor allem in dem Nimbus,
der ihn umgibt. Er wird — so unglaublich und seltsam es klingen
mag — gerade von den falschen Vorstellungen und Wertungen, die
ihm urspriinglich schaden sollen, getragen, und die « Furcht vor dem
schwarzen Mann», gepaart mit der Neigung zum Zwielichtigen und
Geheimnisvollen, stirkt allenthalben seine Positionen und verhiillt
keusch seine Schwichen. Nichts kann dem Orden mehr niitzen als
Furcht und unsachliche Angriffe. Gerade in der gegenwiirtigen
Stunde und in diesem Raume wire darum der Kampf gegen eine
imaginire Grosse verhingnisvoll und verderbenbringend. Darum
ist es ein zwingendes Gebot, die Augen zu 6ffnen und Idee und
Gestalt der Stiftung des Ignatius von Loyola kennenzulernen, wie
sie wirklich ist und sein will.

1.

Die Idee des Ordens ist am deutlichsten in der Einleitung zu
den «Konstitutionen» zum Ausdruck gebracht, die Ribadeneira,
der Lieblingsjiinger des Griinders, dem zweiten Korintherbrief
(6, 4 ff.) nachgebildet hat: «Unser Beruf verlangt Manner, die der
Welt gekreuzigt sind und denen die Welt gekreuzigt ist: neue
Menschen, die sich von eigenen Neigungen entblossten, um Christus
anzuziehen, die sich selbst starben, um der Gerechtigkeit zu leben;
Minner, die nach dem Worte des heiligen Paulus als Gottes Diener
sich erweisen in Miihen, Wachen und Fasten, durch Reinheit und

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1954. 18



— 194 —

Wissen, durch Langmut und Giite, durch den Heiligen Geist und
wahre Liebe und durch die Sprache der Wahrheit. Wir sollen mit den
Waffen der Gerechtigkeit zu Schutz und Trutz, bei Ehre und bei
Schmach, bei Schméahung und bei Lob, in Gliick und Ungliick, in
Eilméarschen zum himmlischen Vaterland marschieren, mit allen
erdenklichen Mitteln und Miihen andere mitreissen, die grosste Ehre
Gottes immer suchend.» (Summa et scopus constitutionum 1!).)

Welches jugendliche Gemiit und welcher christlich empfin-
dende Geist sollte sich bei einem solchen Ideal nicht begeistern und
entziinden ? Hier ist echte Christusnachfolge, christozentrische
Frommigkeit, aus dem Borne des gottlichen Wortes geschopft.
Darum ist auch der Name nicht von einem menschlichen Ordens-
griinder, sondern zum erstenmal in der Kirchengeschichte von
Christus selbst genommen. Der Orden heisst in der ersten Zeit nicht
«Gesellschaft», sondern «Compania de Jesus». In den Erliuterungen
wird «Compania» mit Streiterschar, Fahnlein, «leichte Reiterei»
wiedergegeben. Der Orden ist ja nicht nur der Selbstheiligung seiner
Mitglieder verpflichtet, sondern in seiner Weltzugewandtheit darauf
bedacht, das Seelenheil der Mitmenschen zu wirken und die Welt
fiir Christus zu erobern. «Ziel dieser Gesellschaft ist es, nicht nur
das Heil und die Vervollkommnung der eigenen Seele mit Gottes
Gnade zu betreiben, sondern sich angelegentlichst mit dem Heil
und der Vervollkommnung des Néchsten zu beschiftigen.» So lautet
die 2. Regel des « Summariums», d.i. des Inbegriffs oder der Zu-
sammenfassung der wichtigsten Satzungen 2).

Der Ursprung des Ordens entbehrt nicht einer gewissen Ro-
mantik. Eigentlich verdankt er einer Kanonenkugel seinen Ur-
sprung, durch die dem spiteren Griinder ein Bein zerschmettert
wurde. Es ist, als wollte das sterbende Rittertum noch einmal im
religivsen Bereich durch Ifligo von Loyola, der sich spéter Ignatius
nennt, zu neuem Leben erstehen. Dieser Mann ist ein seltsames
(Gemisch aus Mittelalter und Neuzeit. Er stammt aus altem, aber
verarmtem baskischem Adel, ist praktisch veranlagt, standhaft,
niichtern und selbstlos. Sein Ehrgeiz treibt ihn vorwiirts auf der

Anmerkungen.:

Die folgenden Seitenangaben beziehen sich auf den «Thesaurus spiri-
tualis Societatis Jesu», Brugis, Sumptibus et Typis Societatis S. Augustini,
Desclée De Brouwer et Soc. 1928:

(Die Texte wurden vom Verfasser iibersetzt).

1) 8. 454.

2) 8. 391.



— 1956 —

Stufenleiter des Ruhmes: Er will eine hohe Stellung erringen als
Offizier und an den Konigshof berufen werden. Er ist erfiillt von
den Idealen seiner Zeit und ganz und gar ihr Kind.

Diese Triume wurden jih zerstort durch die Verwundung, die
er im Jahre 1521 bei der Verteidigung der Festung Pamplona erlitt
und die ihn fiir schmerzlich lange Wochen ans Krankenlager fes-
selte. Da Ritterromane nicht zur Verfiigung stehen, beginnt er die
«Vita Christi» des Ludolf von Sachsen und einige Heiligenleben zu
lesen. Dadurch wird er nachdenklich gestimmt, aber noch immer
ist er ein Mensch von zwei einander villig entgegengesetzten Half-
ten. Die Traditionen des Rittertums und das Erbe des Mittelalters
tiiberhaupt, verbunden mit dem weitgreifenden Ehrgeiz des Ade-
ligen und Offiziers, bestimmten die Gestalt seiner Frommigkeit. Er
lebt in einem Dazwischen. In ihm ist gleichsam der Ehrgeiz heilig-
gesprochen, der zum dynamischen Motiv seiner eigenen Bekehrung
und der spiteren Ordensgrindung wird. Vom Dienst am Reiche
dieser Welt wendet er sich dem Dienst am Reiche Christi zu. Er
sieht das wahre Rittertum jetzt — da er infolge seines lahmgeschos-
senen Beines nicht mehr Offizier und Ritter sein kann — im ver-
achteten Dienste der Heiligen und schreckt vor Extremen nicht
zuriick. Iir wirft nach seiner Genesung die Ritterriistung von sich
und hiillt sich in das Gewand des Bettlers und Pilgers. An die Stelle
der Dame des Herzens tritt die Madonna, und auf dem Montserrat
vor ihrem wundertitigen Bild hilt er eine Nacht lang die Khren-
wache des neuen Rittertums, das er im Geiste vor sich sieht.

In der Einsamkeit von Manresa, einer Héhle in den Bergen,
fiihrt er darauf das Leben eines Einsiedlers. In Betrachtung und
harter Busse entsteht hier sein « Exerzitienbuchy, dessen Kernpunkt
das «Magis», das «Mehr» im Dienste Gottes 1st: die grossere Ehre
(lottes! Die Exerzitien sind ein geistlicher Waffengang, ein psycho-
logisch klug angelegtes Werk, kein Buch im gewdhnlichen Sinn,
sondern Anweisung und Handreichung, Funken und (iedanken zur
inneren Verarbeitung und Entflammung.

Allem voran steht das «Fundament» mit der klaren Zielrich-
tung: « Geschaffen ist der Mensch zu diesem Ziel, dass er den Herrn,
seinen (Jott, lobe, ihm Ehrfurcht erweise, ihm diene und dadurch
gerettet werde. Die iibrigen Dinge aber auf Krden sind geschaffen
um des Menschen willen, dass sie ihm helfen in der Erlangung des
Zieles, um dessentwillen er geschaffen wurde. Daraus folgt, dass
man sich ihrer bedienen oder ihrer enthalten muss, soweit sie bei



— 196 —

der Erreichung des Zieles von Nutzen oder von Schaden sind.
Darum miissen wir uns vollig gleichmiitig gegen alle geschaffenen
Dinge verhalten (soweit sie unserer freien Verfiigung unterworfen
sind und nicht verboten), so dass wir, soweit es an uns liegt, nicht
mehr die Gesundheit verlangen als die Krankheit noch den Reich-
tum mehr als die Armut, die Ehre mehr als die Missachtung und
ein langes Leben einem kurzen vorziehen. Vielmehr ist es sinnvoll,
aus all dem das zu wahlen und zu verlangen, was zum Ziele fithrt?).»

In der ersten Woche der Exerzitien soll die Seele von allem
gereinigt werden, was zwischen ihr und Gott steht. Die ewigen
- Wahrheiten leuchten vor dem Auge des Exerzitanten auf. Gericht
und Holle in mehrfachen Betrachtungsarten sollen die Seele heilsam
erschiittern. Eine Generalbeicht soll unter das bisherige Leben einen
endgiiltigen Schlufistrich ziehen. Entsprechende Anweisungen iiber
die allgemeine und besondere Gewissenserforschung (Partikular-
examen), der in der ignatianischen Askese eine hervorragende Be-
deutung zukommt, sind beigefiigt. Fiir viele Menschen sind die Er-
wégungen dieser ersten Woche die ausreichende Grundlage fiir die
innere Umkehr und eine wesentliche Erneuerung der christlichen
Lebensfithrung. Diese Gedanken werden in den landlaufigen drei-
tagigen « Exerzitien» vorgelegt und sind gleichzeitig die Vorlage fiir
die tiblichen Volksmissionen.

In den folgenden drei Wochen wird das Leben Jesu in seinen
drei Hauptabschnitten betrachtet, das die Motive zur Lebensreform
bietet. Es beginnt der Hohenweg nach dem Beispiel Jesu Christi.
Die Sehnsucht nach mehr, nach dem Hoéheren, nach dem Grosseren,
nach dem Idealeren entbrennt: maior Dei gloria! Die Freiheit wird
aufgerufen, das grosse Herz wird geweckt. Die Gnade der heiligen
Begeisterung, der Bereitschaft fiir alles, der Liebe bis in den Tod
soll dem Exerzitanten zuteil werden. Das Feuer ist angefacht, das
brennen soll bis zum Ende der Tage.

Typisch ignatianische Betrachtungen, die auf eine echte und
letztgiiltige Entscheidung hindringen, sind in den Ablauf der Be-
trachtungen iiber das Leben Jesu hineinverwoben: Vom Reiche
Christi, von den zwei Fahnen, von den drei Menschenklassen, von
den drei Graden der Demut. Die Wahl oder Reformwahl ist der
Mittelpunkt. Die Forderungen werden hoch und hoher gespannt
und das Ideal der christlichen Vollkommenheit und Heiligkeit ge-

%) 8. 34-36.



— 197 —

zeigt. Immer besser werden, mehr tun, mehr leiden nach dem Bei-
spiel und der Lehre Jesu. Dabei werden sehr weise Regeln fiir
christliche Verhaltensweisen erteilt, z. B. fiir eine richtige Lebens-
haltung, fiir verschiedene seelische Regungen, fir die Verteilung
von Almosen, Bemerkungen iiber Skrupel und Regeln zum rechten
Fiihlen mit der Kirche, die allerdings zu Verstiegenheiten fihren,
wie etwa die dreizehnte: «dass wir mit der katholischen Kirche
selbst in allem eines Sinnes seien und iibereinstimmen, so dass wir
etwas, was unseren Augen weiss erscheint, fiir schwarz erkliren
miissen, wenn sie es fiir schwarz erkliart 4).»

Das Leiden und Sterben des Herrn erschiittert die Seele zu-
tiefst, und seine Auferstehung und Himmelfahrt erfiillen den inner-
lich Gewandelten und zu einem neuen Leben Entschlossenen mit
Jubel und Siegeszuversicht, die in der Beschauung zur Erlangung
der wahren Liebe gipfelt. |

Alle Fahigkeiten der Seele, des Verstandes, des Gemiites und
der Sinne werden aufgeboten, den Menschen innerlich zu ergreifen
und nicht mehr loszulassen. «Ewiger Herr des Alls, mit Deiner
Gunst und Hilfe bringe ich mein Opfer dar vor Deiner unendlichen
Giite, in Gegenwart Deiner glorreichen Mutter und aller Heiligen
des himmlischen Hofes: Ich wiinsche und verlange und mein reif-
licher Entschluss ist es, sofern es nur zu Deinem besonderen Dienst
und Lob gereicht, Dir zu folgen im Ertragen jeglicher Unbilden,
jeglichen Schimpfes, jeglicher Armut, wirklicher wie geistlicher,
wenn Deine heilige Majestat mich auserwihlen und aufnehmen will
zu solchem Lebensstande °).» So lautet das Schlussgebet in der Be-
trachtung vom Reiche Christi. Sind das nicht Hohepunkte wahrer
christlicher Mystik und Frommigkeit ? Man hat darum die Exer-
zitien eine Hochschule der christlichen Liebe und wahrer person-
licher Heiligung genannt, vor der die geringfiigigen menschlichen
Mingel und Uberspitzungen verblassen, die ihnen anhaften. Sie
sind etwas allgemein Giiltiges, aus dem Schosse des wahren Katho-
lizismus aufgekeimt und geeignet, eine echte innere Erneuerung
der Kirche hervorzurufen, wenn sie genuin gehalten werden ohne
die iiblichen Verunstaltungen, nicht nur fiir die rémische Kirche
brauchbar und fiir den Orden selbst immer wieder die wahre Quelle
seiner Kraft. In der abschliessenden Betrachtung zur Erlangung
der wahren Liebe, gleichsam als vollster Akkord, steht folgendes,

1) S. 242 und S. 450.
5 S. 89.



— 198 —

zutiefst ergreifendes Gebet: «Nimm hin, o Herr, meine ganze Frei-
heit. Nimm mein Gedachtnis, meinen Verstand, meinen ganzen
Willen. Was ich habe und besitze, hast Du mir geschenkt. Ich stelle
es Dir wieder ganz und gar zuriick und iibergebe alles Dir, dass Du
es lenkest nach Deinem Willen. Nur Deine Liebe schenke mir mit
Deiner Gnade, und ich bin reich genug und verlange nichts weiter?®).»

Hier wurzelt die Eigenart der jesuitischen Frommigkeit. Von
hier aus wire eine gesunde Erneuerung der Kirche, eine wahre
«Reformation an Haupt und Gliedern», méglich gewesen.

Ignatius will Gott dienen, und zwar in besonderer Weise. Und
da er sieht, dass das nicht moglich ist ohne entsprechende Bildung,
unterzieht er sich mit dreissig Jahren noch den Miihen der Latein-
schule und spéater des Universititsstudiums, das ihm keine geringe
Anstrengung bereitet. Gar bald beginnt er Gefihrten um sich zu
sammeln und geriat auch sehr schnell in unliebsame Bekanntschaft
mit der Inquisition. Ignatius erkennt, dass die herkommliche Form
des Klosterlebens seinem neuen Ideal nicht gerecht wird. Wenn er
darum im Jahre 1534 sich und seine sechs ersten Gefihrten zu
Armut, Keuschheit und einer Pilgerreise nach Jerusalem verpflich-
tete, so stellte er sich damit in bewussten Gegensatz zur «Stabilitas
loci» (Bestindigkeit des Ortes) der alten Orden benediktinischer
Prigung mit ihrer Bindung an das Monasterium als einer Vorstufe
und Vorhalle zur himmlischen Heimat, in seiner Art oft recht irdisch
anmutend wegen seiner Geborgenheit und der Sicherstellung aller
Lebensbediirfnisse. Er entwickelt den Typ des «fahrenden Kleri-
kers» und gibt ihm als Ideal die Dynamik.

Als die Tiirkenkriege die Pilgerfahrt nach Jerusalem unmdoglich
machten, stellten sich die ersten «Jesuiten» dem Papste unmittelbar
zur Verfiigung. Ob in Ignatius zu solchem Handeln nicht die oft
sehr {iblen Erfahrungen mit den bisherigen Orden und den Bischofen
den gewichtigsten Ausschlag gaben? Sicherlich hatten sie keinen
geringen Kinfluss darauf. Idee und Gestalt des Ordens wuchsen aus
den Zeitumstinden heraus. Ignatius hatte durchaus keinen fertigen
Schlachtenplan in der Tasche. Auch blieb er zeit seines Lebens ein
grosser Feind von Regeln und Gesetzen. Er ist vielmehr der Offizier,
der einer beweglichen Kriegfiihrung den Vorzug gibt und alle
Féaden fest in seiner Hand hilt.

6 S. 171.



Erst nach langen Beratungen mit seinen Gefihrten und im
Gehorsam gegen den Papst kann er sich dazu verstehen, Regeln
fiir e¢in gemeinsames Leben abzufassen. «Da die hochste Weisheit
und Giite Gottes, unseres Schopfers und Herrn, diese geringste Ge-
sellschaft Jesu in seinem heiligen Dienste erhalten, leiten und for-
dern wird, wie er sie in seiner Gnade gegriindet hat, so wird doch
von unserer Seite das innere Gesetz der Liebe, das der Heilige Geist
zu schreiben und den Herzen einzuprigen pflegt, mehr als alle dus-
seren Satzungen dazu verhelfen. Doch weil die liebevolle Weisung
der gottlichen Vorsehung die Mitwirkung seiner Geschopfe verlangt
und weil der Stellvertreter Christi unseres Herrn es so fordert und
das Beispiel der Heiligen und die Vernunft selbst uns also im Herrn
lehren, so halten wir es fiir notwendig, Satzungen abzufassen, die
uns dazu helfen sollen, besser auf dem angefangenen Wege des
Dienstes Gottes fortzuschreiten nach der Eigenart unseres Insti-
tutes.» (1. Regel des Summariums 7).)

Zu den drei Monchsgeliibden fiigt er das Geliibde des beson-
deren Giehorsams gegen den Papst hinzu — wohl nicht zuletzt aus
niichtern berechneter Klugheit, dann eher die papstliche Besti-
tigung fiir so viel neue und unerhorte Dinge zu erhalten. Nach dem
Willen des Ignatius haben wir es hier auch nicht mit einer iiblichen
und ins einzelne gehenden Ordensregel als mit einem bestimmten
(leist und einer eigenwilligen Strategie zu tun. Er wendet die mili-
tarischen Erkenntnisse der beginnenden Neuzeit auf das Reich
Gottes an.

Die Konstitutionen des neuen Ordens wurden am 27. Septem-
ber 1540 von Papst Paul I111. gebilligt und feierlich bestitigt. Es
war die Revolution des Monchtums. «Es ist unser Beruf, verschie-
dene Orte zu durchwandern und in jedem Lande der Welt unser
Leben zuzubringen, wo der grossere Dienst Gottes und Hilfe fiir
die Seelen erhofft wird.» (3. Regel des Summariums 8).) « Die dussere
Lebensweise ist aus gerechten Griinden und immer im Hinblick
auf den grosseren Dienst Gottes die gewohnliche und verpflichtet
zu keinerlei ordentlichen Busswerken und korperlichen Ziichtigun-
gen, sondern diejenigen kann jeder auf sich nehmen, die ihm mit
Erlaubnis des Obern zu grosserem geistlichem Fortschritt gereichen
und die ihm zum gleichen Zweck die Obern auch auferlegen kon-

5 S. 391.



— 200 —

nen.» (4. Regel des Summariums ?).) Das schiitzende Kloster ist
damit verlassen. «Der Monch tritt iiber die Schwelle» und legt sogar
das Ordenskleid ab. Der Jesuit soll das alles in seinem Herzen
tragen.

Niemals waren diese Konstitutionen papstlicherseits gebilligt
worden, wire nicht die Krise der abendlindischen Reformation und
die Tiirkengefahr so drohend vor dem verweltlichten und ernstlich
ins Wanken geratenen Papsttum gestanden. Nur in diesem Sinne
kann von einem Zusammenhang zwischen Reformation und Jesui-
tenorden gesprochen werden. Ignatius hat seinen Orden nicht gegen
die Reformation gegriindet. Das leuchtet aus den bisherigen Aus-
fiihrungen ein und steht historisch einwandfrei fest, aber die neue
Streiterschar wurde durch ihre besondere Struktur in hervorragen-
dem Masse fiir Gegenaktionen befihigt, vor allem durch ihr viertes
Geliibde, dem Papste fiir besondere Auftrige immer zur Verfiigung
zu stehen. Der Orden wuchs mit seinen Zielen und stellte sich immer
auf die jeweils grosste und dringendste kirchliche Aufgabe ein.

Selbstverstandlich blieb das urspriingliche Institut nicht un-
verindert. Wir haben es dabei nicht immer mit ignatianischen Ideen
zu tun. Epigonen, wie Franz Borgia, der frithere Herzog von Gandia,
und vor allem Claudius Aquaviva, verfilschten in vielen Dingen das
ausgesprochen Ignatianische, und auch die pépstliche Kurie ver-
suchte wiederholt wesensfremden Elementen Eingang in die Ordens-
verfassung zu verschaffen.

3.

Die Armut wird nur in geringfiigigen Dingen gewahrt, wihrend
alle Anspriiche sichergestellt sind. «Die Armut, als feste Mauer des
Ordensstandes, ist wie eine Mutter zu lieben und in ihrer Reinheit
zu bewahren, soweit das unter Leitung der gottlichen Gnade nur
immer méglich ist1%).» So verlangt es die 23. Regel des Summariums.
Doch schon zu Ignatius’ Zeiten wurden hier im Interesse der Arbeit
viele Abstriche gemacht. Es herrscht eine ausgesprochen gehobene
Lebenshaltung. Die urspriinglichen Professhiuser, die nichts be-
sitzen durften, sind heute allenthalben aufgegeben. Die Kollegien
und Probationshiuser waren jederzeit ausgezeichnet fundiert, be-
sitzen zumeist grosse Landereien, Aktien und andere Wertanlagen.
Unter diesen Umsténden ist es eigentlich unverantwortlich, sich
als Bettelorden zu bezeichnen, um Gaben anzuhalten und von

” 8. 391.
1) S. 395.



— 201 —

selbst Bediirftigen die letzten Ersparnisse anzunehmen. Schlicht ist
zumeist nur die Einrichtung der Héuser, schlicht die Kleidung und
die Wiische, aber iippig die Mahlzeiten und die Erholungsaufent-
halte und gross die Anspriiche der einzelnen auf gewisse Annehm-
lichkeiten in Speise, Trank und Nikotin. Darum gibt és ein frivoles
Wort.: « Wir geloben die Armut, kalten mogen sie andere!» Und der
Spottvers trifft einen wahren Sachverhalt: «Jesuitae, bonae vitae,
edunt carnes, bibunt vinum et non cantant Matutinum.» (Deutsch
etwa so: Jesuitenleben, gutes Leben, essen Fleisch und trinken
Wein, lassen das Singen der Metten sein.)

Ignatius will die starre Regel der alten Orden durch die An-
ordnung des lebendigen Obern ersetzen, von dem er allerdings ein
Ubermass von Klugheit, Menschenfithrungskunst und persénlicher
Seelengrosse verlangt. Tmmer wieder begegnen wir daher in den
Regeln Wendungen wie diesen: « Soweit es dem Obern gefillt» oder
«Wenn es der Obere nicht anders bestimmt». Das ist eine ganz un-
gewohnliche Machtfiille, die eigentlich widerspruchsvoll erscheint
bei einem Menschen, der selbst ein «homo religiosus» sein will. Der
Obere wird als «Stellvertreter Gottes» gesehen. (Ein Analogon und
das dusserste Extrem dieser Auffassung in der neueren Kirchen-
geschichte finden wir bei der Sekte der «Neuapostolischen», wo der
lebende Apostel sogar das Wort Gottes in der Bibel verbessern und
aufheben kann.)

Die 31. Regel des Summariums lautet daher: «Es wird vor
allem zum Fortschritt beitragen und ist sehr notwendig, dass sich
alle einem vollkommenen (Gehorsam hingeben, indem sie den Obern
(wer immer er sei) als Stellvertreter Christi unseres Herrn anerken-
nen und ihm mit innerer Ehrfurcht und Liebe folgen, indem sie
nicht nur in der dusseren Ausfiihrung dessen, was er auferlegt, ganz,
bereitwillig, tapfer und mit der schuldigen Demut gehorchen, mag
er auch Schweres und den Sinnen Widerstreitendes befehlen; son-
dern auch versuchen, innerlich zuzustimmen und die aufrichtige
Verleugnung des eigenen Willens und Urteils zu gewinnen, ihren
Willen und ihr Urteil mit dem, was der Obere fithlt und will, in
allem ganz in Einklang zu bringen (wo keine Siinde erblickt wird).
Sie sollen den Willen und das Urteil des Obern zur Richtschnur
ihres Willens und Urteils machen, damit sie um so mehr der ersten
und hochsten Richtschnur alles guten Willens und Urteils gleich-
formig werden, nimlich der héchsten Giite und Weisheit 1).»

1y S. 396.



— 202 —

Der Gehorsam ist hier das Fundament der iibrigen Geliibde.
Wenn der Benediktiner das opus Dei in der Liturgie iiber alles
setzt und der Franziskaner in selbstlosem Idealismus die Armut
iiber alles liebt, so opfert der Jesuit seinen eigenen Willen nach dem
Vorbild seines Meisters und Konigs. «Er erniedrigte sich selbst, in-
dem er gehorsam wurde bis zum Tode, ja bis zum Tode am Kreuze.»
(Phil. 2, 8.) Nicht die «stabilitas», nicht die Bestandigkeit, nicht die
Zuriickgezogenheit und Ruhe klosterlicher Selbstzufriedenheit, son-
dern die Beweglichkeit und Dynamik sind das Ideal. Der Gehorsam
ist darum zur Aufrechterhaltung der Disziplin notwendiger als
anderswo.

Er wird viel missverstanden und enthilt auch viele Ansiitze zu
verhingnisvollen Irrtiimern, doch nach dem Geiste des Ordens-
griinders sollte dadurch an die Stelle iiberholter und erstarrter
Regeln und Verfassungen die Lebendigkeit personlicher Entschei-
dung und Verantwortung gesetzt werden. Die Regeln verpflichten
nicht unter Siinde. Der Obere steht iiber der Regel und kann unter
Umstanden auch gegen sie befehlen, aber er steht nicht ausserhalb
der Moral. Das wire ein Missverstindnis, das jederzeit aus dem
Schrifttum des Ordens widerlegt werden kann. Es wird auch nicht
sofort im heiligen Gehorsam befohlen d.h. unter Verpflichtung des
Gelitbdes. Es geniigt ein Wunsch und Wink des Obern. (Vgl. die
33. Regel des Summariums '2)!). Die Disziplin ist darum einzigartig.
Ein bewihrter Oberer konnte nach mehr als dreissigjahriger Tatig-
keit in verschiedenen und sehr verantwortungsvollen hohen Stel-
lungen sagen, dass er nur zweimal im heiligen Gehorsam befehlen
musste.

Was hat es nun fiir eine Bewandtnis mit dem viel genannten
«Kadavergehorsam» ? Anlass dazu gibt die 36. Regel des Sum-
mariums, wo es heisst: «Jeder, der unter dem Gehorsam lebt, soll
liberzeugt sein, dass er sich von der gottlichen Vorsehung durch
die Obern so lenken und leiten lassen muss, als wiire er ein Leichnam,
der sich iiberallhin tragen und sich in jeder Weise behandeln lisst,
oder wie der Stab eines Greises, der dem, der ihn in der Hand trigt,
zu jedem beliebigen Gebrauche dient®).» Eine viel verlisterte Regel,
die aber einen Grenzfall vorsieht! Der Gehorsam des Jesuiten ist
durchaus nicht so ungeistig, wie es etwa der militdrische Gehorsam
in Preussen und anderswo ist oder war. Es werden keine sinnlosen

13 8, 396/397.
13) 8. 397.



— 203 —

Dinge befohlen. Doch fiir den Fall, dass der Untergebene die Wei-
sung des Obern nicht begreift, muss er gegen seine bessere Einsicht,
aber nicht gegen sein (Gewissen gehorchen.

Nach meiner Einsicht liegen die eigentlichen Irrungen auf
einem anderen Gebiet. Der Gedanke der Stellvertreterschaft des
Obern, seine absolute Machtfiille und Autoritit, die zentralisierte
Organisation — den alten Orden eigentlich noch bis in unsere Tage
vollig fremd — werden folgerichtig weiter entwickelt und finden
spiter ihre Kronung in der Dogmatisierung der Unfehlbarkeit und
absoluten Autoritit des romischen Bischofs als des Stellvertreters
Christi. Diesen Gedanken hat Ignatius aus der modernen militéiri-
schen Organisation entlehnt und auf das Kirchliche iibertragen.
Die Monasterien der alten Orden sind noch immer Urbilder der alt-
kirchlichen, konziliaren und apostolischen Verfassung durch ihre
Autonomie und das alleinige Wahlrecht ihrer Kapitularen. Trotz
aller Macht besitzt der Abt wie einst der Bischof der alten Kirche
und spater der Papst als Primas des Abendlandes nur einen Primat
dienender Liebe in Demut und Entsagung. Gregor der Grosse be-
trachtet sich als «servus servorum Dei» (Diener der Diener Gottes),
gleichsam als Diakon des Gesamtepiskopates. Hier hat Ignatius
eine Akzentverschiebung verursacht, die der weiteren Entwicklung
der Kirche zum Verhingnis wurde. Vielleicht konnte er es selbst
noch nicht ahnen, was dadurch ausgelost werden sollte. Er selbst
stand ganz unter dem Eindruck der damals modern gewordenen
militirischen und staatswissenschaftlichen Theorien. Der «Prin-
cipe» des Macchiavelli wird zunichst im Ordensobern und spiiter
im absolut regierenden Papst ins Kirchliche iibertragen. Hier er-
reicht der Absolutismus seinen unbestrittenen Gipfelpunkt. Ein
(GGedanke, der dem Reiche Gottes wesensfremd sein muss, der aber
diesem in verspiteter Ritterromantik lebenden, zwischen Welt und
Kloster pendelnden, geistlichen Strategen kaum zum Bewusstsein
kommt, da er nur die augenblicklichen Erfolge dieses Systems in
Rechnung stellt und das Herrenwort iiberhort: «Ihr sollt nicht so
sein; sondern der Grosste unter euch werde wie der Kleinste und
der Gebietende wie der Dienende.» (Luk. 22, 26.)

Man kann nicht leugnen, dass die ignatianische Ordensverfas-
sung eine zuniichst glickliche Mischung monarchisch-demokrati-
scher Elemente zu sein scheint, doch werden Obere mit Eigenschaf-
ten, wie Ignatius sie fordert, immer nur selten zu finden sein. In
Zeiten wie den gegenwirtigen mit ihrem offensichtlichen Mangel



— 204 —

an Fiihrerpersonlichkeiten wird darum ein Institut, das ganz auf
dem Prinzip der Autoritit des Obern aufgebaut ist, entweder sich
selbst aufheben miissen und doch zur leblosen Regel erstarren oder
durch die Hande unfahiger Obern noch Schlimmeres herauf beschwo-
ren. Wenn vielleicht in den alten Orden noch die Regel schiitzend
und korrigierend, eben als Regulativ, eingreift, dann zeigt sich hier
oft die ganze Tragik menschlicher Unzulédnglichkeit und verhing-
nisvollsten Versagens.

Schon zu Lebzeiten des Ignatius wurden diese Schwichen offen-
bar. Er musste bereits mit der Unfahigkeit seiner Obern rechnen
und hat darum den iibernatiirlichen Wert der Tugend des Gehor-
sams in seinem beriihmt gewordenen Gehorsamsbrief besonders
herausstellen miissen: « Wenn der Obere dagegen weniger Umsicht
und Klugheit besitzt, so darf doch im Gehorsam nicht nachgelassen
werden, nachdem er doch der Obere ist... und er selbst (Gott)
wird erginzen, was seinem Diener mangelt, ob es ihm nun an Tugend
oder anderen Geistesgaben gebricht. Daher fiigt Christus der Herr,
nachdem er mit beredten Worten ausgesprochen hat: ,Auf dem
Lehrstuhl des Moses haben die Schriftgelehrten und Pharisier Platz
genommen‘ sogleich hinzu: ,Alles, was sie euch sagen, das haltet
und tut, jedoch nach ihren Werken handelt nicht 14)!¢»

Am bedenklichsten und verhéngnisvollsten sind jedoch die
Eingriffe in das Gewissen des einzelnen und der Zwang im seelischen
Bereich. Bei aller Mithe um die rechte Leitung und Lenkung durch
den Obern wird gegen die biblische Weisung verstossen und oben-
drein das Intrigantentum gesetzlich geschiitzt. «Zum grosseren
geistlichen Fortschritt und insbesondere zur griésseren Unterwiirfig-
keit und eigenen Verdemiitigung muss jeder damit zufrieden sein,
wenn alle Fehler und Verirrungen und tiberhaupt alles, was an ihm
bemerkt und beobachtet wurde, den Obern durch jeden, der ausser
der Beicht davon Kenntnis bekam, angezeigt werden.» (9. Regel
des Summariums5).) «Alle sollen sich gerne von andern ermahnen
lassen und zur Besserung der andern beitragen und bereit sein,
einander ihre Fehler anzuzeigen mit der notigen Liebe zum gros-
seren geistlichen Fortschritt, besonders, wenn es der Obere, dem
sie unterstehen, zur grosseren Ehre Gottes befiehlt oder danach
fragt.» (10. Regel des Summariums 18).)

1) 8. 431.

1) S, 392
16) . 393.



— 206 —

Vor jeder besonderen Aufgabe, vor Abschluss des Noviziates
und Ablegung der Geliibde und der Beendigung der einzelnen Stu-
dienabschnitte werden Informationen von vier voéllig unbekannt
bleibenden Mitgliedern eingeholt, die streng geheim behandelt wer-
den und ganz ins einzelne gehende Fragen zur Beantwortung ent-
halten.

Auch stehen die Berater der Obern (immer ohne Stimmrecht)
mit dem nichst hoheren Obern und dem General in unmittelbarer
Verbindung, um iiber alle Massnahmen des Obern Bericht zu er-
statten. Das ergibt eine fast unwahrscheinlich umfassende Uber-
wachung.

Ein Briefgeheimnis besteht nicht. Vor dem Obern gilt iiber-
haupt kein Geheimnis, nicht einmal das eigene Gewissen, das zu-
meist einmal im Jahr dem jeweiligen Hausobern und einmal zur
Visitation dem Provinzobern geoffenbart werden muss. « Wer immer
dieser Gesellschaft im Herrn folgen und in ihr zur grisseren Ehre
Gottes verbleiben will, muss unter dem Siegel der Beicht oder der
Verschwiegenheit oder wie immer es ihm gefdllt und ihm zu gros-
serem 'Troste gereicht, sein Gewissen mit grosser Demut und Liebe
offenbaren, ohne irgend etwas zu verheimlichen, womit er den
Herrn des Alls beleidigt hat. Er muss iiber sein ganzes verflossenes
Leben und zumindest iiber die Dinge von grosserer Bedeutung dem
jeweiligen Obern der Gesellschaft oder einem von den Obern oder
auch einem Untergebenen, den er bestimmt, vollstindige Rechen-
schaft ablegen. Und so muss jeder alle sechs Monate, von der letzten
angefangen, Rechenschaft iiber sich ablegen. So scheint es auch
zweckmassig, dass die formierten Coadjutoren und die Professen
einmal im Jahr und 6fter, wie es dem Obern gut scheint, Gewissens-
rechenschaft in der angegebenen Weise ablegen» So lautet der Text
der 40. Regel des Summariums. Nach der 41. Regel miissen sie
sogar ihre Versuchungen offenbaren 7).

Es braucht nicht eigens betont zu werden, welch unertriglicher
Glewissenszwang dadurch beschworen ist, der dem neu eintretenden
Mitglied zunichst gar nicht so bewusst wird und sich erst in spi-
teren Jahren voll auswirkt. Bei dem dauernden Wechsel der Obern
ist bald jeder mit dem Gewissenszustand des andern vertraut.
Spitzelwesen und iible Aufpasserei, Einmischung in die privateste
Sphiire sind damit legalisiert und zu Mitteln der Selbstheiligung

erklirt.
o “-1“7)- S. 398.



— 206 —

Alles Wesentliche wird in die Personalakte eingetragen und
mit den Informationen aufbewahrt. Darum wird die Personalakte
eines Mitglieds, das zum Provinzial ernannt ist, vor dem Amts-
antritt vernichtet, damit der Ernannte nicht gegen seine Gegner
vorgehen kann, wozu iibrigens hier die einzige M6glichkeit bestiinde.

Die Wahl des Beichtvaters soll frei sein, doch haben in der
Regel die Novizen bei ihrem Novizenmeister, die Scholastiker (Stu-
dierenden) bei ihrem Spiritual zu beichten und kénnen nur mit Er-
laubnis des Obern einen andern Beichtvater aufsuchen. Mehr als
einmalige wichentliche Beichte (sog. Andachtsbeichte) fithrt not-
wendig zur Verkennung und Entwertung des Bullsakramentes und
dariiber hinaus zu einer Seelenfiihrung ohne Seele, vor allem in
kleineren Héusern, wo man einander beichtet. Téaglich zweimalige
Gewissensforschung in der Dauer von je einer Viertelstunde am
Mittag und Abend, wochentlich ein- bis zweimalige Beichte und
monatlich, zumeist am ersten Sonntag des Monats, angestellte Uber-
prifung des Gewissenszustandes nach Mass und Zahl, dazu die zwei-
malige Gewissensrechenschaft vor dem Obern und eine General-
beicht wihrend der Exerzitien und bei jiingeren Ordensmitgliedern
ausserdem bei den zwei Geliilbdeerneuerungstriduen zeugen von
einer ernst genommenen, aber doch wohl falsch verstandenen Askese.

Das dauernde Zerwiihlen und Erforschen des Gewissens bringt
eine ungesunde und im Grunde auch unchristliche Haltung hervor,
die entweder zur Abstumpfung fithrt und die Milde des Molinismus
zum Deckmantel der eigenen Laxheit gebraucht oder zu perversem
Skrupulantentum und nur selten zu wahrer Selbstheiligung erzieht.
Jedenfalls wird dadurch gerade das christliche Erlosungsbewusst-
sein verleugnet.

Das sogenannte und spezifisch jesuitische « Partikularexameny,
die besondere Gewissenserforschung, die sich mit der Ablegung eines
bestimmten Fehlers oder der Aneignung einer bestimmten Tugend
beschiftigt, scheint logisch sehr einleuchtend und erfolgverspre-
chend zu sein, widerspricht jedoch der primitivsten Psychologie,
unterliegt zumeist der menschlichen Unzulinglichkeit und wirkt
schliesslich entmutigend.

4.

Die Elastizitat der urspriinglichen Verfassung wird wesentlich
eingeengt durch die «Consuetudinarien» (- Gewohnheitensamm-
lungen) der einzelnen Provinzen und Hiuser, die der Tages- und



— 207 —

Hausordnung und iiberhaupt dem ganzen Ordensleben das letzte
Geprige geben. Gerade darin sind viele Riickfille ins ausgesprochen
Anti-Ignatianische zu erkennen. So haben sich zwei Typen inner-
halb des Ordens ausgebildet: a) der «verménchtes und fast nur
innerhalb der Ordenshiuser wirkende und mdagliche Typ des from-
men und «braven» Ordensmannes und &) der Typ des «vaganten
Monches», der ausserhalb des Klosters wirkt und der alles und jedes
zu betreiben scheint; das Bild, das man sich im allgemeinen von
einem Jesuiten macht und das zumeist ganz und gar nicht stimmt.
Es gibt davon nur einige Kinzelginger, die zumeist in den eigenen
Reihen schwer ertragen und beargwohnt werden.

Nach den «Konstitutionen» unterscheiden wir ausser den in
der Ausbildung befindlichen Mitgliedern vier Grade:

1. Die Professen der vier feierlichen Geliibde. Sie stellen die
Elite des Ordens dar, den inneren Kern. Aus ihren Reihen miissen
die hiheren Obern genommen werden (Rektoren der Studienhiuser,
Provinziile, Assistenten und der General, selbstverstindlich auch
die Professoren der Theologie und Philosophie). Sie geniessen die
beste wissenschaftliche Ausbildung.

2. Die Professen der drei feierlichen Geliibde, die fiir besondere
Verdienste um den Orden aus den formierten Koadjutoren ausge-
withlt werden konnen. Diese Klasse kommt aber kaum noch vor.

3. Die geistlichen Mitarbeiter (Coadiutores spirituales), die weit-
aus in der Mehrzahl vorhanden sind und eigentlich die praktisch
Begabten darstellen. Sie erhalten eine gediegene wissenschaftliche
Ausbildung, doch ohne Erlangung des Hdochstzieles. Aus ihnen wer-
den die Obern der kleineren Hauser, der Konvikte, ja oft selbst
die Novizenmeister genommen. Besonders Begabte und Bewiihrte
dieses Grades werden manchmal nachtriglich zu Professen der vier
feierlichen (eliibde erhoben, z. B. wegen der Fihigkeit als Oberer
(¢propter donum regnandi») oder wegen der Fihigkeit als Prediger
(¢propter donum concionandi») usw.

4. Die Laienbriider (Coadiutores temporales), die dem Orden
in den hiiuslichen Arbeiten und als Handwerker dienen, manchmal
auch als Sekretire titig sind. Ausser dem zweijihrigen Noviziat
erhalten sie keine weitere Ausbildung.

Der Jesuitenorden wird von einem auf Lebensdauer gewihlten

reneral geleitet. Seit dem 15. September 1946 steht der Belgier
Johannes B. Janssens an der Spitze des Ordens. Er wird bei seiner



— 208 —

Arbeit von acht Assistenten unterstiitzt, die der General meist auf
lingere Zeit beruft. Jeder Assistent bearbeitet mehrere Provinzen.
Zur deutschen Assistenz gehoren z. B. die oberdeutsche, nieder-
deutsche und ostdeutsche Provinz, Osterreich, Schweiz, Holland,
Lettland-Estland, Litauen, Ungarn und die Vizeprovinz (friiher
Mission) Japan. An der Spitze der Provinz steht der Provinzial, der
vom General ernannt ist und meist nach dreijihriger, spiatestens
sechsjiahriger Amtsdauer wieder abberufen wird. Augenblicklich
gibt es 55 Provinzen und Vizeprovinzen und 53 Missionen. Die
Schweizer, die friither zur oberdeutschen Provinz als «dispersi»
zdhlten, wurden nach dem Krieg zu einer eigenen Verwaltungs-
einheit zusammengeschlossen.

Die ortlichen Obern, die ebenfalls der General ernennt — aller-
dings nach Anhérung des Provinzials — wechseln auch nach 3 oder
6 Jahren. Die Professhiuser werden von einem Préapositus (Propst),
die Kollegien und Probationshduser von einem Rektor und die
kleineren Niederlassungen (Residenzen) von einem Superior ge-
leitet. Jedes Haus besitzt einen Spiritual, der zumeist auch «Ad-
monitor» (Ermahner) des Obern ist und dem die seelische Be-
treuung des Hauses obliegt. Fiir die dussere Ordnung ist der «Mi-
nister» verantwortlich, und die Finanzen verwaltet der «Procura-
tor». Die Ausbildung der Novizen obliegt dem Novizenmeister, die
der Probationire dem «Instructor», der zumeist vorher Provinzial
gewesen sein muss.

5.

Einen aufschlussreichen Einblick in das Gefiige des Ordens
gewiihrt der Ablauf der Ausbildung. Hier wird mit einer gewissen-
haften und vorbildlichen Griindlichkeit zu Werke gegangen.

Zwei Jahre Noviziat nach Abschluss des Gymnasiums legen
das religise Fundament. Neben den dreissigtigigen Exerzitien
werden Unterweisungen gehalten iiber die Regeln, das Ordensrecht
und die Ordensgeschichte. Dem betrachtenden Gebet wird téaglich
morgens eine ganze und abends eine halbe Stunde gewidmet. Die
Vorbereitung zur Betrachtung (Punkte) wird durch den Novizen-
meister gegeben. Dazu treten mehrere geistliche Lesungen: eine
halbe Stunde aus Rodriguez, « Ubung der christlichen Vollkommen-
heit» (einem wahrhaft entsetzlichen und mittelalterlich anmutenden
Buch), eine halbe Stunde Lesung aus Heiligenleben, eine Viertel-
stunde Lesung aus der «Nachfolge Christi» des Thomas von Kempen



— 209 —

und eine weitere halbe Stunde aus einem mehr systematischen aske-
tischen Werk und eine kurze Lesung aus den «Scintillae» (Funken
und Sentenzen) des Ignatius.

Wihrend des Noviziates werden in eigenen Unterrichtsstunden
die klassischen Sprachen unter dem rhetorischen Gesichtspunkt
gepflegt, Probepredigten und Probekatechesen gehalten. Daneben
gehoren tiglich zehn Minuten der Morgengymnastik, wird eine ge-
sunde Korperpflege betrieben und durch Gartenarbeit, Mithilfe in
der Kiiche, Hausarbeit, Tischdienst und Krankenpflege auch der
praktische Siun gefordert. Zwei kiirzere Spaziergiinge in der Woche
und ein ganzer Tag auf einem Landgut («Villatag») schaffen den
nitigen Ausgleich zur geistigen und gewiss nicht leichten seelischen
Inanspruchnahme.

Nach zweijihriger Bewihrung wird der also Erprobte zu den
einfachen und fiir ihn, aber nicht fiir den Orden ewigen Geliibden
zugelassen.

Nun ist das junge Mitglied, das seit dem Eintrittstag an allen
Privilegien des Ordens Anteil hat, «Scholastiker» und wird in ein
Studienhaus (Kolleg) des Ordens versetzt, um hier zunichst einem
dreijihrigen Studium der Philosophie zu obliegen, das auch die
(irenzwissenschaften umfasst, wie Biologie, Physik, experimentelle
Psychologie und héhere Mathematik. Die Priifungen sind sehr
streng und werden immer vor einer viergliedrigen Kommission ab-
gelegt. Durch die Zugehorigkeit der Ordensfakultiten zur gregoria-
nischen Universitit in Rom, wenn nicht ohnedies im Rahmen einer
Universitat oder theologischen Hochschule, werden hier auch die
akademischen Grade erworben.

Nach Abschluss des philosophischen Studiums wird der «Ma-
gister» zur Erprobung seiner Fihigkeiten einem Gymnasialkonvikt
als « Prifekt» (Erzieher) iiberwiesen. Unter der Leitung eines erfah-
renen KErziehers (Generalprifekten, Regens) wird ihm eine Abtei-
lung (Division) von Schiilern iibertragen, die er zu leiten hat und
fiir die er in allem verantwortlich ist. Auch kann er in dieser Zeit
zum Unterricht in Gymnasialfichern herangezogen werden, fiir die
er besonders geeignet und ausgebildet ist. Diese Erprobungszeit
dauert in der Regel zwei Jahre, kann aber auch auf drei bis vier
Jahre ausgedehnt werden, wenn Bedarf an Erziehern vorliegt.

Nachher widmet er sich dem eigentlichen theologischen Stu-
dium entweder je nach bestandener Abschlusspriifung in der Philo-
sophie im akademischen oder gewéhnlichen Kurs, wobei auch der

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1954. 14



— 210 —

gewohnliche Kurs schon viel hohere Anforderungen stellt als in
anderen Studiengingen und volle acht Semester dauert. Nach sechs
Semestern Theologie wird gewdhnlich die Priesterweihe erteilt.
Nachher steht noch ein Jahr zur Vorbereitung des « Gradus» oder
der Abschlusspriifung zur Verfiigung. Im sogenannten «Gradus»
wird das gesamte Gebiet der Theologie und Philosophie zur Priifung
verlangt. Die Anforderungen iibersteigen bei weitem diejenigen des
theologischen Doktorgrades.

Unmittelbar nach dem theologischen Abschluss oder auch erst
nach einigen Jahren, je nach Bedarf des Ordens, folgt das Jahr der
dritten Probation. In zehn Monaten ist noch einmal Gelegenheit
fir die dreissigtidgigen Exerzitien, fiir Unterweisungen aus der Asze-
tik und dem Ordensrecht. Dabei werden auch korperliche Arbeiten
verrichtet wie im Noviziat und durch erniedrigende Dienstleistun-
gen Demut und Selbstverleugnung geiibt.

Erst nach der dritten Probation werden die ewigen Geliibde
abgelegt: Wer den «Gradus» bestanden hat, legt vier feierliche und
wer nicht die drei 6ffentlichen Geliitbde ab. Im iibrigen unterschei-
den sich diese Grade nach aussen nicht, und zumeist wissen die
Einzelnen noch nicht einmal voneinander, welchen Grad sie ein-
nehmen.

Im gewohnlichen Ordensleben werden alle gleich behandelt,
und jeder muss selbst zugreifen im Interesse der Gemeinschaft. Die
Reinigung und Ordnung des Zimmers besorgt jeder selbst, wenn er
nicht tiberbeschiftigt oder krank ist. Auch in der Verpflegung und
Kleidung sind alle gleichgestellt. Selbst der General macht darin
keinen Unterschied. Es herrscht bei aller Machtfiille eine beispiel-
hafte Schlichtheit. Und wer heute Oberer ist, kann morgen in die
Reihen der Untergebenen zuriicktreten.

Eine Ausbildung in Diplomatie und Staatswissenschaften er-
folgt in der Regel nicht. Spezialausbildung in den mannigfaltigen
Wissensgebieten wird jedoch sehr gefordert. Der Orden bringt jedes
Opfer fiir die Ausbildung seiner Mitglieder.

Ein Stiefkind ist lediglich seit eh und je das Studium der Ge-
schichte und ihrer Zusammenhinge. Darum bleibt der Jesuit trotz
seiner hohen Intelligenz oft erschreckend einféltig und hat ein oft
unverstandliches und weltabgewandtes Urteil gerade in politischen
Dingen. In seiner dauernden Systematisierung begreift er zumeist
das Organische mit seiner Eigengesetzlichkeit nicht und verstosst
gegen seine Ordnungen. Vor politischen Umtrieben der Jesuiten



— 211 —

heute noch Angst zu haben, ist ein Zeichen sdkularer Zuriick-
gebliebenheit. Allerdings sind Spezialgelehrte genauestens im Bilde
und beraten vielfach die Diplomatie der péapstlichen Kurie, falls
sie nicht sogar selbst durch Sonderauftrige in der Stille diese Ge-
schifte fithren und Sachbearbeiter sind. Wie andere Ordensange-
horige sind sie Konsultoren der pépstlichen Kongregationen, und
der Privatsckretir des Papstes ist gegenwirtig auch ein Jesuit.

Der Orden wirkt aber indirekt sehr fiihlbar auf die Gestaltung
des offentlichen Lebens ein. Er ist seit seiner Griindung an der
Schaffung einer geschulten katholischen Laienelite brennend inter-
essiert und weiss die Methoden und Mittel geschickt zu indern. Die
Leitung von (Giymnasien und Internaten und in der neuesten Zeit
die Veranstaltung von Ferienakademien iiber religios-ethische, kul-
turelle und soziale Fragen, die Fiithrung der Manner- und Schiiler-
kongregationen, die wie der Orden auf dem Autoritétsprinzip auf-
gebaut sind, dienen diesem weit gesteckten Programm.

6.

Von einer besonderen jesuitischen Theologie und Philosophie
zu sprechen, wiire wissenschaftlich unkorrekt. Es ist einfach die
Theologie bzw. Philosophie der romischen Kirche. Die friiher all-
gemein vertretene suarczianische oder molinistische Linie ist gross-
tenteils aufgegeben. Selbstverstindlich wird den Weisungen der
romischen Kurie in allem Folge geleistet. Jede Fakultit besitzt ein
gewisses eigenes Geprige innerhalb der neuscholastischen Theologie
und Philosophie. Bedauerlich ist nur, dass so grosse geistige Ener-
gien einem derart epigonenhaften System gewidmet werden miissen.
Geistig selbstindige Denker werden darin zumeist sehr ungliicklich.

Darum verschiebt sich der Schwerpunkt der Gelehrtenarbeit
mehr und mehr auf das Gebiet der Naturwissenschaften, wo nicht
so schnell kirchliche Zensuren befiirchtet werden miissen. (Es wiire
eine sehr reizvolle Untersuchung, die Leistungen der Jesuiten auf
naturwissenschaftlichem Gebiet und ihre mannigfachen Erfin-
dungen eingehend zu wiirdigen.) Theologen vom Formate eines
Franz Suarez gibt es heute nicht mehr.

Anriichige und moralgefihrdende Lehren, wie der Tyrannen-
mord, diirfen nicht mehr gelehrt werden. Der Streit zwischen Do-
minikanern und Jesuiten, die sich bis in dieses Jahrhundert hinein
gegenseitig noch verketzerten, ist von der pépstlichen Kurie auf



— 212 —

ein Mindestmass beschrinkt worden und hat eigentlich nur noch
historische Bedeutung.

Trotzdem enthilt das Moralsystem und die von den Jesuiten
vertretene Aszetik und Frommigkeitshaltung sehr ernste Gefahren-
punkte. Die Moraltheologie ist mehr eine heidnische Tugendlehre
denn die Ausdeutung der geoffenbarten christlichen Wegweisung.
Auch enthilt sie fast alle Extreme einer erschreckend gefiahrlichen
Kasuistik. Wir wollen nicht verkennen, dass diese «negative Moral»
ihren Wert fiir die Beurteilung von Gewissensfillen haben kann,
dass aber auch im Wesen die Methode der « Apothekerwaage» und
einer rein juristischen Beurteilung gerade das eigentlich Christliche
aufhebt und zumindest verfilscht. Der tiefste Sinn aller Moraltheo-
logie kann doch nur die Nachfolge Christi sein, alles andere ist Riick-
fall in die Religion der Vergesetzlichung, den Pharisiismus und
dariiber hinaus in die Ethik der Heiden.

Die scholastische Methode der Dogmatik fiihrt mit ihren an
die Mathematik gemahnenden Formeln leicht zu Fertiglosungen
und ist die beste Wegbereiterin neuer Dogmen, die sich nicht mehr
auf Schrift und Tradition stiitzen miissen, sondern als Scholien
und Korollarien infolge rein denkméssiger Konsequenzen definibel
erscheinen. Ein Musterbeispiel ist die 1950 verkiindete Dogmati-
sierung der leiblichen Himmelfahrt Mariens, der aller Wahrschein-
lichkeit nach weitere marianische Dogmen folgen diirften, sobald
der Glaubenssinn der romischen Katholiken entsprechend bearbeitet
ist. In diesem Sinne abgefasstes Schrifttum fiir die breite Masse
steht bereits hinreichend zur Verfiigung. Auch das Fest «Marii-
Vermittlerin aller Gnaden» wird bereits im Orden gefeiert, und das
Herz-Marii-Fest als Inbegriff des ganzen marianischen Kultes ist
bereits auf die ganze Kirche ausgedehnt.

Der Jesuit hat einen Spanier zum Vater, darum sind seinem
Denken oft «spanische Stiefel» angelegt, und seine Mutter ist die
seltsam anmutende Frommigkeit der romanischen Lénder mit ihrer
Verausserlichung und Enthohlung. Darum ist die Aszetik vielfach
so ungesund, dhnlich der ganzen Frommigkeitshaltung, die infolge
der Entfernung von der Liturgie ins véllig Periphere abgesunken
ist. Trotz oft sehr rationalistischer Einstellung wohnt der Aber-
glaube nicht weit, wie ja Abgriinde immer beieinander wohnen.
(Vgl. Reusch, Beitrige zur Geschichte des Jesuitenordens, Miinchen
1894.) Darum liegt meiner Ansicht nach die grosste Gefahr des
«Jesuitismus» nicht auf politischem oder kulturellem Gebiet, son-



— 213 —

dern einzig und allein im Theologischen und Religiosen: in der Zen-
tralisterung der kirchlichen Autoritit und threr Absolutsetzung vm ré-
mischen Papst und in der Dezentralisierung der Frommigkert.

Herz-Jesu- und Herz-Marid-Verehrung dringen alles andere
zuriick. Zwar versuchen einige einsichtige Theologen des Ordens,
diese Stromung in die rechte Bahn zu lenken durch Besinnung auf
die Quellen des Christentums, doch stehen sie auf einsamer Insel
als ungern gehorte Propheten. Alle nachtriagliche Korrektur ist
schon deshalb fruchtlos und ohne Erfolg, weil sie das bestehende
Missverstindnis eher vertieft und von denen noch als neues Ol ins
Feuer empfunden werden kann, die sich ohnedies dem Aberglauben
ergeben haben. Es wird niemals mdglich sein, den sentimentalen
und femininen Zug, der nun einmal in diesen Andachtsformen ent-
halten ist, und ihre theologische Unklarheit ins Zentrum echter
Christusmystik und -frommigkeit einzulenken und theologisch un-
anfechtbar zu untermauern. Ob es dabei auch nicht wieder bei
scholastischen Ausfliichten bleiben muss ?

Das Stundengebet ist im Jesuitenorden als gemeinsames Gebet
verpont und strengstens verboten, doch nicht die tiglich gemeinsam
verrichtete Allerheiligenlitanei mit allerhand Zutaten und auch
nicht die Teilnahme an Andachten der Volksfrommigkeit, wie Mai-
andachten und anderen zumeist auch marianisch gestalteten An-
dachten mit sakramentalem Segen. Der Rosenkranz wird dem
Stundengebet vorgezogen, wohl auch wegen der zahlreichen Ab-
lisse. Zum Breviergebet Nichtverpflichtete sind zum Beten des
Rosenkranzes verpflichtet.

Die heilige Messe wird grundsiitzlich, auch bei feierlichen An-
lissen wie Gelitbdeablegungen, als sogenannte Stillmesse gefeiert. Als
Grund dafiir wird angegeben, dadurch mehr Zeit fiir seclsorgliche
Arbeiten und das Studium zu gewinnen. Der Schritt vom Objek-
tiven zum Subjektiven ist klar und eindeutig gemacht. Die From-
migkeit ist ins Subjektive verbogen und rationalisiert. Man ist bei-
nahe versucht, diese ganze dadurch ausgeléste Haltung fiir «anthro-
pozentrisch» zu erkliren.

Mit dem Nein zum Stundengebet und feierlichen Gottesdienst
verbindet sich die Abneigung gegen jedwede liturgische Regung.
Die liturgische Bewegung wurde darum zuerst von den Jesuiten
heftig bekimpft. Dabei wurden sogar nicht immer lautere Kampf-
methoden angewandt. Als man daran nicht mehr vorbeikommen
konnte, wurden den Fachleuten die Hénde gelost, und es erschienen



— 214 —

dann aus der Feder von Jesuiten auch hieriiber sehr eingehende
und griindliche Werke. Allerdings haftet ihren liturgischen For-
schungen immer eine gewisse Theorienhaftigkeit an, weil sie ja
selbst aller liturgischen Praxis abhold bleiben und die liturgischen
Probleme der Gegenwart durchaus nicht aus der Liturgiegeschichte
allein gelost werden koénnen. Auch der missionarische Gesichts-
punkt kann nicht allein bestimmend bleiben. Der Orden hat in
dieser Hinsicht schon einmal durch den «Ritenstreit» iible Erfah-
rungen hinnehmen miissen.

7.

Heute ist der Jesuitenorden hauptsichlich durch seine Schulen
und Internate, sein Schrifttum und sein Missionswerk bekannt. Die
Jesuiten leiten einige Universititen oder zumindest einige Fakul-
tdten und verlegen sich immer noch sehr auf die Heranbildung von
Jugendlichen in Konvikten und Gymnasien und wirken auch eifrig
mit in der Jugendseelsorge durch Leitung marianischer Kongrega-
tionen und anderer Jugendvereinigungen, die ihr zumeist nach-
gebildet sind. (Z. B. in Deutschland der Bund «Neudeutschland».)

Im Schrifttum stehen, abgesehen von einigen ganz hervor-
ragenden Einzelwerken, an erster Stelle die Gemeinschaftswerke,
z. B. die wissenschaftlichen Erforschungen der Heiligenleben durch
die «Bollandisten» in Belgien, die Herausgabe sehr verbreiteter
theologischer und philosophischer Lehrwerke, zumeist in latei-
nischer Sprache, und die Herausgabe einiger sehr angesehener Zeit-
schriften, von denen nur auf die der deutschen Jesuiten hingewiesen
sei: 1. «Stimmen der Zeit», die als Monatsschrift fiir das Geistes-
leben der Gegenwart bereits im 80.Jahrgang erscheinen, 2. «Scho-
lastik», eine Vierteljahresschrift fiir Theologie und Philosophie im
28.Jahrgang, 3. « Geist und Lebeny», eine Zeitschrift fiir Aszese und
Mystik im 26. Jahrgang, 4. «Die katholischen Missioneny, eine Zeit-
schrift der pépstlichen Missionswerke im 73.Jahrgang. Dazu kom-
men Zeitschriften fir die Jugend, wie der «Leuchtturm», «Der
Kreuzritter» und eine Monatsschrift fiir christliche Lebensgestal-
tung «Die katholische Frau»s. Auf die zahlreichen Zeitschriften
anderer Linder hinzuweisen, wiirde zu weit fithren, die angefiihrten
mogen als Beispiel gentigen.

Auch die Literatur iber die Jesuiten ist sehr vielfaltig. Doch
ist hier ein Wort der Warnung sehr am Platze. Rein schriftstel-
lerisch und «journalistisch» ist der Orden nicht fassbar. Von aussen



— 215 —

allein — und das geschieht leider zumeist wegen der (ieheimhaltung
vieles Wesentlichen («ad usum Nostrorum tantum!») — kann er
nicht gewertet und begriffen werden. Es gehort eine tiefere Er-
kenntnis dazu, die sowohl die Uberschau ideengeschichtlicher und
kirchlicher Zusammenhiinge als auch den Sinn fiir iibernatiirliche
Realititen voraussetzt. So kann z. B., wie es oft geschieht, die in
den Satzungen geforderte Weltzugewandtheit im Interesse der Ge-
winnung der Welt fiir Christus nicht kurzerhand als Verweltlichung
abgetan werden, mag sie auch Gefahren in sich bergen, denen der
Orden manchmal sogar erlegen ist.

Die gegnerischen Schriften entbehren oft der Sachkenntnis
und der Sachlichkeit. Sie erweisen sich damit als Bumerang, indem
sie zur Weitererhaltung des Nimbus beitragen, der den Jesuiten
so notwendig und wesentlich ist. Was die Jesuiten selbst iiber sich
sagen, ist natiirlich durch die eigene Brille gesehen und schén
gefarbt.

In der Volksmissionsarbeit, der ja lingst nicht mehr die Be-
deutung von friiher zukommt, werden sie heute mehr und mehr von
andern Orden abgelost, wie Redemptoristen, Franziskanern, Kapu-
zinern und Oblaten. In der Priesterseelsorge betitigen sie sich desto
mehr, und nicht selten sind die Spirituile der Priesterseminare und
Leiter der priesterlichen Rekollektionen und Exerzitien Angehéorige
des Ordens. Auch als Beichtvater sind sie wegen ihrer Milde und
wohl auch wegen ihrer vielen Privilegien sehr geschiitzt. Die Exer-
zitien im Sinne des Stifters sind ihre ganz spezielle Aufgabe, leider
werden sie nur selten genuin gegeben, und die andern Orden, die
ebenfalls gerne Exerzitienkurse veranstalten, haben viel zu ihrer
Verformung und Verflachung und dariiber hinaus zu ihrer falschen
Wertung beigetragen.

Die Jesuiten haben sich moderne Seelsorgsmethoden zu eigen
gemacht, sind gern gesehene Redner zu Zeitfragen, gehoren in eini-
gen ihrer Mitglieder auch zu den «Arbeiterpriestern» und ergaben
sich leider auch der Manie der «Massenpredigten» wie Lombardi in
Italien und Leppich in Deutschland, deren Methoden denen einer
iiblen politischen Propaganda nicht unéhnlich sind.

Als im Jahre 1773 der Orden durch ein pipstliches Breve auf-
gelost wurde, war er ein Opfer seiner Anpassungsfihigkeit an die
Zeitumstinde geworden. Aus der Anpassungsfihigkeit erwuchs all-
mihlich eine gewisse (rundsatzlosigkeit und Verweltlichung. Zu-
dem wurde ihr indirekter Einfluss durch Hofbeichtviter auf das



— 216 —

politische Leben unertriaglich. Laxe Moral und einige Geldskandale
entzogen ihnen allmahlich den Boden ihrer Existenzberechtigung.

Durch die Restaurationsbestrebungen im Anfang des 19. Jahr-
hunderts wurde zum Leidwesen vieler der Orden wiederhergestellt
und entfaltete seitdem eine rastlose und erfolggekrinte Tatigkeit,
die das Wirken der «ersten Gesellschafts (vor der Aufhebung) noch
ibertrifft. Vor der Aufhebung zéhlte der Orden in 39 Provinzen
23 000 Mitglieder, wihrend er jetzt 32 000 Mitglieder in 55 Pro-
vinzen und Vizeprovinzen umfasst.

Nach der Wiederherstellung gelang es ihm, einen ungeahnten
Einfluss zu gewinnen, der zuerst im Vaticanum einen vorldufigen
Gipfelpunkt erreichte. Heute sind zudem fast alle religiosen Ge-
meinschaften und der Weltklerus von den Jesuiten beeinflusst und
die Frommigkeit der romischen Kirche weithin durch sie ins Peri-
phere, ja Superstitiose hineingedringt.

Threm Wesen nach werden die Jesuiten immer das Extreme
lieben und den Gedanken des Soldatischen auf die apostolische
Arbeit anwenden, was in der Zeit des Zusammenlebens vieler Be-
kenntnisse auf einem Raume immer zu Friedensbruch und un-
gerechtfertigter Polemik fithren wird. Auch ist die von ihnen ver-
tretene Toleranz eine einseitige Angelegenheit, indem sie fiir sich
in andersgliubigen oder gemischtglaubigen Staaten Duldung und
Gewissensfreiheit verlangen, wihrend sie in katholischen Staaten
die Unterdriickung der Andersgliubigen fordern.

Die Idee des Ordens nach den Konstitutionen und seine theo-
logisch-asketische Grundlage in den Exerzitien ist eindrucksméchtig
und strahlend, seine Mittel und Wege jedoch, nur allzusehr den
Methoden dieser Welt abgesehen, nicht immer gliicklich und vor
dem christlichen Gewissen vertretbar.

Der Orden, der an sich durch das Prinzip einer strengen Aus-
lese geprigt ist, wird jetzt mehr und mehr von der Masse bedringt,
die seine Geistigkeit verfilscht und das Niveau notwendig herab-
driickt. Es ist unter Menschen einfach nicht méglich, so viel Er-
lesene im Sinne des Institutes zu finden. Darum ist der feurige
Wein des Ursprungs auch schon gehorig verwissert, und viele haben
den Orden wieder verlassen. So beklagt die niederdeutsche Provinz
unmittelbar nach Kriegsende 38 und die oberdeutsche 24 Austritte.

In sich selbst leidet der Orden durch die vielen Versetzungen,
den Arbeitsplatzwechsel und die dadurch hervorgerufene person-
liche Entfremdung und Kilte an einem fiithlbaren Mangel briider-



— 217 —

licher Liebe, was zu persénlicher Vereinsamung des Einzelnen fiihrt
und wahrhaft sprichwortlichen Originalen kriftigen Néahrboden
bereitet. s mag reizvoll sein, die dauernden Verinderungen zu be-
obachten — varietas delectat —, aber damit sind auch die ungesunden
Eigenschaften des Vagantentums beschworen. (ierade in einer Welt
des dauernden Wechsels bedarf es einer gewissen Konstanz und vor
allem einer festgefiigten Gemeinschaft in Wahrheit und Liebe.

Zum Schluss bleibt nun noch zu sagen: Was konnen wir tun
zur Losung der Jesuitenfrage ?

1. Wir wollen uns zuerst einmal sehr davor hiiten, dem Orden
mit veralteten Polemiken zu begegnen. Damit wiirden nur térichte
Luftstreiche vollfiihrt.

2. Wir wollen die leider noch zu sehr bestehende «Furcht vor
dem schwarzen Mann» in uns selbst und bei andern nach gewonnener
besserer Kinsicht iiberwinden und den Orden seines Nimbus ent-
kleiden.

3. Wir wollen darum den Orden eingehender kennenlernen und
uns mit seiner Eigenart beschiiftigen, ihn klar sehen lernen, wie er
heute wirklich ist und morgen sein kann, um den dadurch fiir den
Gesamtkatholizismus und die Einheit der Kirche drohenden Ge-
fahren wirksam begegnen zu konnen.

4. Wir sind uns bewusst, dass nur aus wahrhaft katholischem
Geist, d. i. ganzheitlich und umfassend und nicht aus konfessioneller
Enge und Erstarrung, auch an diesen Fragenkomplex herange-
gangen werden darf.

5. Wir sind uns bewusst, dass wir als Kirche zur Losung der
Jesuitenfrage in der grossen Politik nicht viel beizutragen ver-
mogen, aber wir sind uns auch bewusst, dass wir hier im kirchlichen
Bereich eine besondere Aufgabe zu erfiillen haben durch die Dar-
stellung des wahren und eigentlichen Katholizismus und die Dar-
lebung des echten christkatholischen und damit alten uns iiber-
lieferten Gilaubens, die Aufrechterhaltung der aus dem Evangelium
stammenden, unverfiilschten christlichen Moral und die Bewahrung
der altkirchlichen und apostolischen Verfassung.

Bottropp. Kurt Pursch.




	Die Gesellschaft Jesu

