
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 44 (1954)

Heft: 3

Artikel: Die Bedeutung biblischer Handschriftenfunde

Autor: Rüthy, Albert E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404315

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


173 —

Die Bedeutung
biblischer Handschriftenfunde

Akademischer Vortrag, gehalten am 30. Oktober 1953
in der Aula der Universität Bern (zum Teil verkürzt wiedergegeben)

Wenn wir von Funden biblischer Handschriften reden, so wird
heute jedermann an die hebräischen Schriftrollen denken, die vor
etwa sechs Jahren in einer Höhle westlich vom Nordrande des

Toten Meeres durch Beduinen entdeckt worden sind. Die Kunde
davon ist durch die Tagespresse in alle Welt hinausgetragen worden
und lebhaftestem Interesse weit über die theologischen Kreise
hinaus begegnet. Seither ist eine schon recht umfangreiche Literatur
über die mit Recht Aufsehen erregenden Funde erschienen ; systematische

Nachforschungen in der Gegend der ersten Fundstelle haben
das Material um ein Beträchtliches vermehrt ; die Veröffentlichung
der gefundenen Handschriften ist im Gange, so dass sie der
wissenschaftlichen Bearbeitung über den Kreis der wenigen Privilegierten
hinaus zugänglich werden, denen der Umgang mit den
Originaldokumenten offen steht.

Die auf so gänzlich unerwartete Weise zu Tage getretenen
Handschriften, für die man sich leider noch nicht auf eine einheitliche

Bezeichnung hat einigen können, indem die einen sie nach
der Quelle (Ain Fesha, andere nach der Ruinenstätto Chirbet
Qumran, zwei Örtlichkeiten in der Nähe der Fundstelle, nennen,
während der amerikanische Herausgeber der Handschriften, Miliar
Burrows, mit einer im Deutschen nicht mit derselben Knappheit
nachahmbaren Formulierung von den Dead Sea Scrolls und der
Deutsche Paul Kahle von den „Handschriften aus der Höhle"

spricht, was durch die an anderen Örtlichkeiten der Gegend neu
gemachten Funde bereits überholt ist - diese Handschriften sind

allerdings nur zum Teil solche biblischer Bücher. Die übrigen Texte
sind zwar an sich von nicht geringerer Bedeutung als diese; aber
sie kommen für unsere Darlegungen, die sich mit der Bedeutung
biblischer Handschriftenfunde befassen sollen, nicht direkt in
Betracht. Es sei wenigstens so viel darüber gesagt, dass es sich um
das Schrifttum einer jüdischen Sekte handelt, die ordensmässig

organisiert war und allem Anscheine nach mit den bis jetzt nur



— 174 —

durch die Berichte des Philo, des Flavius Josephus und des altern
Plinius bekannten Essenern in Zusammenhang zu bringen istx).

Die im November und Dezember 1951 vorgenommene
Ausgrabung auf der Ruinenstätte Chirbet Qumran hat ergeben, dass

die freigelegten Gebäulichkeiten mit dem anschliessenden

Begräbnisplatz den Mittelpunkt für die in der Gegend hausenden

Sektenmitglieder bildeten2). Damit dürfte sich auch die Frage
der Bezeichnung der Handschriften in dem Sinne entscheiden, dass

man von den Texten und Manuskripten von Qumran spricht, um
so der zentralen Bedeutung dieser Örtlichkeit Rechnung zu tragen.

Am bekanntesten unter den Funden von Qumran ist über die
Fachkreise hinaus die Jesaja-Rolle geworden, die den vollständigen
Text dieses Prophetenbuches enthält. Sie ist, bei aller relativen
Unsicherheit der Datierung, die auch heute noch besteht, auf alle
Fälle die weitaus älteste Handschrift eines ganzen biblischen Buches,
die wir kennen; um Jahrhunderte älter vor allem als die ältesten
bekannten hebräischen Bibelmanuskripte, von wenigen kleinen
Fragmenten abgesehen. Schon diese Feststellung rechtfertigt das Interesse,

das die Funde weithin erweckt haben.
Wenn der Titel dieses Vortrages lauten würde: „Die Bedeutung

der biblischen Handschriftenfunde", so würde daher jeder Hörer
erwarten wollen, dass eben von der Bedeutung dieser jüngsten
Entdeckungen auf dem Boden Palästinas die Rede sein werde. Allein
wir wollen den Rahmen weiter spannen und angesichts der neuen
Funde fragen: welche Bedeutung kann überhaupt der Auffindung
bisher unbekannter Bibelhandschriften zukommen % Solche Funde
wurden ja nicht nur in unseren Tagen gemacht, und auch früher
schon hat das Auftauchen solcher Manuskripte grösstes Aufsehen

erregt. Ebenso kann uns die nähere oder fernere Zukunft neue und
ungeahnte Überraschungen auf diesem Gebiete bringen.

* * *
Im Jahre 1844 entdeckte Konstantin Tischendorf im St. Katha-

rinenkloster auf der Sinaihalbinsel eine griechische Bibelhandschrift,
die dann zum kleinern Teil (43 Blätter) nach Leipzig kam, zum
grössern Teil aber nach Petersburg, von wo sie im Jahre 1933 für

x) Gegen Zusammenhang mit den Essenern neuerdings jedoch M.H. Gottstein

in Vetus Testamentum 1954, 141 ff.; Beziehungen zum Karäertum
S. Szyszman ebd. 1952, 343 ff.

2) Über eine zweite, umfassendere Grabung auf Chirbet Qumran im
Frühjahr 1953 berichtet R. de Vaux in Revue Biblique 1954, 206 ff.



— 175 —

100 000 Pfund an das Britische Museum verkauft wurde: der
berühmte Codex Sinaiticus. Er stammt aus dem 4. Jahrhundert n.Chr.
und ist, wenigstens nach heute vorherrschender Meinung, im
ägyptischen Alexandrien geschrieben worden. Das Neue Testament ist
darin vollständig erhalten (mit dem Barnabas-Brief und dem Hirten
des Hermas) ; vom Alten Testament konnte Tischendorf nur noch
etwa ein Drittel retten. Bis anhin waren nur zwei griechische
Bibelmanuskripte bekannt, die ein ebenso hohes Alter haben : der Codex

Alexandrinus, ebenfalls im Britischen Museum, und der Codex
Vaticanus in Rom.

Die Bedeutung des Codex Sinaiticus ist eine unmittelbare für
den Urtext des Neuen Testaments. Wenn auch die später noch zu
besprechenden Papyrusfunde der neuesten Zeit zum Teil bis ins
zweite Jahrhundert n. Chr. hinaufreichen, so ist er doch noch heute
die älteste vollständig erhaltene Handschrift des Neuen
Testaments, da der Alexandrinus am Anfang und der Vaticanus am
Schluss eine Anzahl von Blättern verloren haben und die Papyri
nur einzelne Teile des Neuen Testaments enthalten, teilweise bloss

in kleinen Fragmenten.
Wenn der heutige Bibelleser deutscher Sprache das Neue Testament

lesen will, so stehen ihm eine ganze Anzahl von Übersetzungen

zur Verfügung. Es ist ohne weiteres klar, dass diese in Wortlaut
und Stil beträchtlich voneinander abweichen. Wer etwas von
Übersetzungsarbeit weiss, begreift ferner, dass schwierige Stellen auch

inhaltlich verschieden aufgefasst und wiedergegeben werden können.
Man wird aber voraussetzen, dass doch die Vorlage der einzelnen

Übersetzungen, das heisst der Urtext, ein und dieselbe sei und Wort
für Wort feststehe. Dem schien auch lange Zeit so zu sein. Denn bis

ins 19. Jahrhundert lag den Druckausgaben des griechischen Neuen

Testaments im allgemeinen der Text zugrunde, den Erasmus von
Rotterdam 1516 und mit einigen Verbesserungen wiederum 1519

herausgegeben hatte. Dieser sogenannte Textus receptus war es

auch, den Luther für seine Übersetzung benützte.

Abgesehen von den Mängeln, die der Ausgabe des Erasmus

infolge ihrer etwas übereilten Herstellung anhafteten, gibt sie den

Text wieder, wie er im Mittelalter im allgemeinen überliefert wurde
und von der grossen Mehrzahl der Minuskelhandschriften vertreten
wird. Die heutige Bibelwissenschaft nennt ihn den Koine-Text.
Nun weicht aber gerade der Codex Sinaiticus in vielen Einzelheiten

vom Koine-Text ab, und er hat dabei unter den ältesten Hand-



— 176 —

Schriften auch den Vaticanus und einige andere, etwas spätere zur
Seite. Wir sehen also, dass man im 4. Jahrhundert das Neue Testament

weithin in einer Textform kannte und überlieferte, die nicht
unbeträchtlich verschieden war von der, die Erasmus und Luther
benützten. Man wird geneigt sein, daraus den Schluss zu ziehen,
dass also der Sinaiticus und seine Verwandten einen Text vertreten,
der älter und ursprünglicher und damit auch richtiger sei, während
der später geläufige ein verderbter und entstellter sein müsse. In
einem gewissen Masse trifft dies auch zu. Aber die Sache liegt nicht
so einfach, wie es vorläufig den Anschein haben möchte. Denn das
Studium der älteren Handschriften ergibt das viel kompliziertere
Bild, dass jede von ihnen ihre Besonderheiten hat. Viele dieser

Eigenheiten sind aber hinwiederum ganzen Gruppen gemeinsam,
so dass sie sich in Familien zusammenfassen lassen, deren Typus
allerdings selten rein zu finden ist. Gegenseitige Beeinflussungen
und Durchdringungen der verschiedenen Texttypen sind sehr

häufig.
Eine solche Textfamilie wird also durch den von Tischendorf

gefundenen Codex repräsentiert. Noch reiner allerdings scheint der
Vaticanus diese Textgestalt zu vertreten. Sie muss in Ägypten in
hohem Ansehen gestanden haben. Das geht besonders daraus hervor,

dass sie in der Hauptsache auch den beiden koptischen
Übersetzungen, der sahidischen im Dialekt Oberägyptens und der bo-
hairischen in der Sprache Unterägyptens, zugrunde liegt. Darüber
hinaus glaubte man aber dem von diesen Handschriften vertretenen
Text eine ganz besondere Bedeutung zumessen zu können. Der
Engländer Hort stellte im letzten Jahrhundert die These auf, dass

gerade hier der neutestamentliche Text am reinsten überliefert sei,
während die übrigen Handschriftenfamilien das Ergebnis verschiedener

Überarbeitungen des ursprünglichen Textes darstellten. Hort
nannte deshalb den Text des Sinaiticus und Vaticanus und ihrer
Verwandten den „neutralen" Text.

Die handschriftliche Überlieferung eines Textes bringt es ja
mit sich, dass bald allerlei Unrichtigkeiten, Auslassungen,
Wortumstellungen und andere Mängel eindringen. Das Bemühen der
Schreiber um deren Behebung schafft vielfach neue Abweichungen,
und so können wir, was das Neue Testament betrifft, mindestens
schon im 3. Jahrhundert eine beträchtliche Unsicherheit der
Textüberlieferung feststellen. Um hier Abhilfe zu schaffen, unternimmt
man Revisionen des in Unordnung geratenen Textes, wobei man



— 177 —

sich aber von verschiedenen Gesichtspunkten leiten lassen konnte.
Vielfach ging man darauf aus, einen möglichst glatt lesbaren Text
herauszubringen, aus dem alle grammatikalischen und stilistischen
Härten, aber auch alles schwer Verständliche nach Möglichkeit
eliminiert war.

In dem „ neutralen" Text von Sinaiticus, Vaticanus usw. glaubte
Hort nun aber einen solchen zu sehen, der keiner Revision unterzogen

worden war: einen zwar nicht fehlerfreien, aber im ganzen
viel authentischem Text als den der anderen Handschriftengruppen,

weil eben einen nicht überarbeiteten Text. Als einem
seiner beiden ältesten Zeugen kam so dem von Tischendorf im
Sinaikloster entdeckten Codex eine ganz aussergewöhnliche
Bedeutung zu.

Die Ansicht Horts wird zwar heute nicht mehr geteilt. Man
nimmt vielmehr an, dass auch der von ihm so genannte neutrale
Text in Wahrheit das Ergebnis einer Revision sei. Aber es handelt
sich um eine sehr gewissenhafte Revision, die bemüht war, durch
den Vergleich bester Handschriften der Urform des Textes
möglichst nahezukommen. Wenn also zwar nicht von einem Text
geredet werden kann, „der ohne Eingriffe eines Herausgebers und
ohne wesentliche Änderungen vom Urtext" abstammen würde, so

vertritt doch der Codex Sinaiticus einen Text, dem vergleichsweise
noch immer eine besondere Autorität zuzuschreiben ist. Damit
kommt dem Funde Tischendorfs für die Gewinnung eines möglichst
reinen neutestamentlichen Textes immer noch erstrangige
Bedeutung zu.

Nun enthält aber der Codex Sinaiticus nicht nur das Neue,
sondern auch etwa ein Drittel des Alten Testaments, allerdings
nicht im Urtext, sondern in der griechischen Übersetzung der

Septuaginta. So könnte es scheinen, als ob diese Handschrift für
die Wiederherstellung des alttestamentlichen Urtextes keine
besondere Bedeutung habe. Hier ist es nun aber notwendig, auf die

grosse Verschiedenheit der Textverhältnisse beim Alten und beim
Neuen Testament hinzuweisen. Besitzen wir für den griechischen
Urtext des letztern mehrere Handschriften aus dem vierten und
eine zunehmende Fülle solcher aus den folgenden Jahrhunderten,

so stammen die ältesten noch erhaltenen vollständigen
Handschriften des Alten Testaments im hebräischen Urtext erst aus

dem 10. Jahrhundert n. Chr., wozu noch ein in Kairo liegender, im
Jahre 895 geschriebener Codex der prophetischen Bücher als älteste

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1954. 12



— 178 —

datierte hebräische Bibelhandschrift kommt3). Aber noch etwas
ist bedeutsam. Für den neutestamentlichen Urtext bieten die
Handschriften eine grosse, fast unübersehbare Fülle an Varianten; die
hebräischen Manuskripte dagegen zeigen, abgesehen von meist nur
kleinen, Details der Orthographie und der Vokalisierung, höchst
selten aber den Wortlaut betreffenden Abweichungen, ein und
denselben feststehenden Text, den sogenannten masoretischen Text.

Zwei Fragen stellen sich hier ein: 1. Wie kommt es, dass vom
hebräischen Alten Testament (abgesehen vorerst von den neuesten
Funden) erst aus so später Zeit grössere Handschriften erhalten
sind 2. Ist der in diesen Handschriften mit so auffälliger Konstanz
bis in kleinste Details der Schreibung erhaltene Text so zu werten,
dass in ihm die Urform, ganz im Gegensatz zur neutestamentlichen
Textüberlieferung, rein und unverfälscht erhalten geblieben ist 1

Die erste Frage beantwortet sich so, dass die Juden abgenützte
und unbrauchbar gewordene Handschriften in einen Nebenraum
der Synagoge, die Geniza, zu verbringen pflegten, wo sie jedem
weitern Gebrauch entzogen waren. Von Zeit zu Zeit wurde dann
der Inhalt einer solchen Kammer feierlich begraben. Dies geschah,
um eine Profanation der Handschriften zu verhindertn, die den
heiligen Gottesnamen enthielten. So verfielen die älteren Manuskripte
sukzessive der Vernichtung und wurden durch neue Abschriften
ersetzt.

Die zweite Frage findet eine erste, vorläufige Beantwortung
aus dem Befund des masoretischen Textes selbst. Er ist nämlich
keineswegs ein idealer Text, sondern weist viele offenkundige
Schreibfehler auf; solche, die sich leicht und selbstverständlich
korrigieren lassen, aber auch viele, die den Wortlaut schwierig, ja
geradezu unverständlich machen, so dass es oft bei allem Aufwand
an Scharfsinn von seiten des Textkritikers nicht gelingt, das

Ursprüngliche und Richtige zu eruieren. So kommt es, dass über
einzelne Textstellen von wenigen Worten lange Abhandlungen
geschrieben werden können, und class fast jeder Kommentator einer
solchen Stelle neue Lösungsversuche unternimmt, und dies alles
allein, um den ursprünglichen Wortlaut herauszubekommen und
ehe man an die inhaltliche Auslegung herantreten kann.

3) So nach P. Kahlo; die Datierung neuerdings bestritten von J.L.
Teicher in The Journal of Jewish Studies 1950, 17 ff.; Entgegnung Kahles in
Vetus Testamentum 1951, 161 ff.



— 179 —

So entsteht das merkwürdige Bild, dass der Erforscher des

Neuen Testaments mit den ihm auf Schritt und Tritt begegnenden
zahlreichen Textvarianten im Grunde besser dran ist als der Alt-
testamentler mit dem scheinbar so unzweideutig überlieferten
masoretischen Einheitstext. Der Neutestamentier kann die verschiedenen

Lesarten zu einer Stelle gegeneinander abwägen und die am
zuverlässigsten erscheinende auswählen, wobei er einerseits auf den

Rang der Handschriften abstellen wird, die die betreffende Lesart
bieten, andrerseits aber auch von inneren Gründen sprachlicher,
logischer, inhaltlicher Art aus entscheiden wird. Im allgemeinen
darf er dabei annehmen, dass eine der vorhandenen Varianten auch
das Richtige biete.

Ganz anders im Alten Testament! Hier sieht man sich häufig
einem verzweifelt schwierigen Wortlaut gegenüber, der offenkundig
entstellt ist, hinter dem sich aber irgendwie das Ursprüngliche und
Richtige bergen muss. Dahin zu gelangen hilft uns jedoch keine
abweichende Lesart in der handschriftlichen Überlieferung, da diese

völlig vom masoretischen Text beherrscht ist. So muss der Alt-
testamentler ungleich häufiger als sein Kollege vom Neuen Testament

zur Konjektur Zuflucht nehmen, d. h. zu einer bloss
mutmasslichen Richtigstellung des Textes. Hat er sich aber in dieser

Kunst des Konjizierens einigermassen geübt, so tritt die
Versuchung an ihn heran, sie auch dort anzuwenden, wo sie der Text
an sich nicht unbedingt erfordern würde. Man kann in der Tat
manchen Erklärern des Alten Testaments den Vorwurf nicht

ersparen, dass sie sich mit dem Hilfsmittel der Konjektur einen

eigenen Bibeltext zurechtlegen, von dem es dann allerdings höchst

fraglich ist, ob er mit dem wirklichen Text noch etwas zu tun habe.

Es ist manchmal so, dass der Textkritiker seinen eigenen Einfällen
gegenüber am wenigsten kritisch ist.

Wenn also die hebräischen Handschriften für die Richtigstellung

des Textes kaum eine Hilfe geben können, so ist nun hier
der Ort, wo die alten Übersetzungen in die Lücke treten, vor allem
die noch in vorchristlicher Zeit in Alexandrien entstandene Septuaginta.

Sie weicht vielfach in beträchtlicher Weise vom hebräischen

Texte ab. Die Gründe dafür sind verschiedener Art. Zum Teil handelt

es sich einfach um Übersetzungsfehler und Missverständnisse.

Bei einigen Büchern liegt gar nicht eine wortgetreue Übertragung

vor, sondern eine paraphrasicrende Wiedergabe. Zum Teil haben

die Übersetzer von der hellenistisch beeinflussten Theologie des



— 180 -
Diaspora-Judentums her absichtliche Veränderungen vorgenommen
an Stellen, die ihnen anstössig vorkamen. Aber auch wenn alle
diese Möglichkeiten in Rechnung gestellt werden, so bleiben doch
noch sehr viele Abweichungen übrig, die sich nur mit der Annahme
erklären lassen, dass den alexandrinischen Übersetzern ein
hebräischer Text vorlag, der in vielem von dem Texte abwich, délais

der masoretische auf uns gekommen ist.
Eine besonnene, vorsichtig abwägende Auswertung der Septuaginta

wird uns also in vielen Fällen einen hinter dem masoretischen

liegenden ursprünglicheren Wortlaut erkennen lassen und manche

Schwierigkeiten des hebräischen Textes lösen helfen. Das Studium
der Septuaginta hat daher für die alttestamentliche Forschung vielfach

dieselbe Bedeutung wie für die neutestamentliche die
Vergleichung der Lesarten in den alten Codices. Es versteht sich so,
dass jene Bibelhandschriften des 4. Jahrhunderts auch für das Alte
Testament von grosser Bedeutung sind. Als Vollbibeln enthielten
sie ja die Bücher beider Testamente. Da sie aber gerade im Alten
Testament grössere Verluste an Blättern aufweisen, ergänzen sie

einander in wertvoller Weise. So ist das 1. Buch Moses nur im Codex
Alexandrinus vollständig erhalten; andrerseits weisen Vaticanus und
Alexandrinus beträchtliche Lücken auf, die durch den Sinaiticus
ausgefüllt werden.

Wir mussten diese Erörterungen über die allgemeine Lage in
der Textüberlieferung des Alten und Neuen Testaments machen,

um die Bedeutung des Fundes richtig würdigen zu können, den
Tischendorf vom Sinai heimbrachte. Für den neutestamentlichen
Text stellt diese Handschrift eine primäre Urkunde allerersten
Ranges dar; für den alttestamentlichen zwar bloss eine sekundäre,
aber doch sehr wichtige, da wir ja der eigenartigen Situation
gegenüberstehen, dass beim Alten Testament die griechische Übersetzung
textgeschichtlich wesentlich weiter zurückführt als die bis zu den
Funden vom Toten Meer als älteste bekannten hebräischen
Handschriften. Da es sich bei den griechischen Bibeln des 4. Jahrhunderts
um christliche Handschriften handelt, sind sie nicht wie die
jüdischen dem Schicksal der Geniza verfallen.

Hatte Tischendorf seine wichtigste Entdeckung in dem
weltfernen Kloster der Sinaihalbinsel gemacht, so wurde später gerade
eine Geniza zu einer ausserordentlich ergiebigen Fundstätte bibli-



— 181 —

scher und zwar vor allem hebräischer Handschriften. In Fustât
(Alt-Kairo) stand bis zum Jahre 1890 eine ehemalige koptische
Kirche, die im Jahre 882 in eine Synagoge umgewandelt worden war.
Wie üblich, war auch ihr ein Raum für die Aufnahme unbrauchbar
gewordener Handschriften und Bücher angebaut. Aus nicht mehr
aufzuhellenden Gründen war aber diese Geniza samt ihrem im
Laufe vieler Jahrhunderte aufgestapelten Inhalt in Vergessenheit
geraten, und dieser war damit dem Schicksal des Begrabenwerdens
entgangen. Es trat hier also der einzigartige Fall ein, dass die Geniza
nicht Durchgangsstation zur endgültigen Vernichtung, sondern Ort
der Bewahrung für die Schätze wurde, die, wieder ans Licht gezogen,
zu neuem Leben gebracht wurden 4).

Verschiedene Besucher Kairos hatten im Laufe des 19.

Jahrhunderts von dieser Geniza gehört und ihr einen Besuch abgestattet.
Hatten sie bereits eine nicht genau zu bestimmende, aber ganz
beträchtliche Fülle von Material aus ihr herausgebracht, so kam es

zu einer gründlich und systematisch durchgeführten Ausbeutung
ihrer Schätze, als Salomon Schechter, damals Lektor für Talmudisch

an der Universität Cambridge, im Jahr 1896 nach Kairo reiste.
Die alte Synagoge war inzwischen durch einen Neubau ersetzt worden,

aber die Geniza blieb davon unberührt. Schechter durchsuchte
in mühseliger Arbeit in dem dunkeln und staubigen Räume dessen

Inhalt nach handschriftlichem Material, das er dann insgesamt der

Universitätsbibliothek in Cambridge überbringen konnte.

Vom Umfang der Ausbeute bekommen wir einen Begriff, wenn
wir vernehmen, dass Schechter selbst sie auf rund 100 000 einzelne,

allerdings oft ganz kleine, Fragmente von Handschriften schätzt.
Dazu kommt eine vielleicht annähernd gleich hohe Zahl von
Fragmenten, die von anderen Besuchern der Geniza geborgen worden

waren. Längst nicht alle Stücke sind biblische Texte, aber diese

sind doch in ansehnlicher Quantität vertreten. Ihr Wert beruht

vor allem darauf, dass sie zeitlich beträchtlich hinter die sonst
bekannten hebräischen Handschriften zurückführen. Von besonderm

Interesse sind die Bruchstücke von etwa hundert Bibelhandschriften,
die den Text nicht in der sonst erhaltenen palästinensischen
Gestalt, sondern nach der Schreibweise der babylonischen Masoreten-

schule enthalten. Diese zeichnet sich insbesondere aus durch ein

4) Ausführlichste Darstellung der Geniza-Funde und ihrer Bedeutung:
P. Kahlo, Tho Cairo Geniza (Schweich Lecture 1941).



— 182 —

von dem aus den heutigen hebräischen Bibeldrucken bekannten
tiberiensischen Vokalisationssystem abweichenden System der
Vokalbezeichnung.

Die Bearbeitung des vor allem aus der Geniza von Alt-Kairo
stammenden, aber auch an anderen Orten gefundenen Materials
an Bibeltexten mit babylonischer Punktation, um die sich in erster
Linie P. Kahle verdient gemacht hat, eröffnet ganz neue Perspektiven

für die Geschichte der Aussprache und der Grammatik des

Hebräischen. Da die tiberiensische Schreibweise die babylonische
mit der Zeit vollständig verdrängt hat, herrscht sie allein in unseren
Bibelausgaben, und dem entsprechend sind auch unsere Grammatiken

der hebräischen Sprache auf ihr aufgebaut. Eine Grammatik
auf Grund der babylonischen Handschriften würde ein in vielem
stark abweichendes Bild ergeben.

So wichtig diese Dinge für den Erforscher der hebräischen

Sprachgeschichte sind, so wenig können sie im Grunde für die
Gewinnung des ursprünglichen Bibeltextes beitragen. Denn der Text
selbst, d. h. der Konsonantentext, war, wie wir wissen, schon
festgelegt, als die Arbeit der Punktatoren einsetzte, und die
Unterschiede im Texte selbst sind zwischen östlicher (babylonischer) und
westlicher (palästinensischer) Schule sehr gering.

Kann so ein grosser Teil des Materials aus der Geniza nur den

Spezialforscher interessieren, so ist doch ein Fund, der dort
gemacht worden ist, von viel weitergehender Bedeutung. Unter den
Handschriften der Geniza fanden sich nämlich beträchtliche Teile
von fünf verschiedenen Manuskripten, die den hebräischen Text des

Weisheitsbuches des Jesus Sirach enthalten. Dieses war bis anhin
nur im griechischen Wortlaut bekannt, auf dem auch die
Übersetzungen in andere Sprachen basierten (mit Ausnahme der
altsyrischen Übersetzung der Peschitta). Wohl wusste man aus dem
Vorwort des griechischen Sirach-Buches, dass es von einem Enkel
des Verfassers aus dem Hebräischen übersetzt worden war.
Hieronymus hat den hebräischen Urtext noch selbst zu Gesicht
bekommen, und in jüdischen Kreisen scheint er noch bis ins 11.
Jahrhundert bekannt gewesen zu sein. Seither war er aber völlig
verschollen, und man konnte nur versuchen, ihn auf dem oft unsichern
Wege der Rückübersetzung aus dem Griechischen (und dem
Syrischen) zu gewinnen.

Die Sirach-Manuskripte aus Kairo ergeben, zusammengelegt,
etwa drei Fünftel des hebräischen Textes; einige Ergänzungen sind



— 183 —

seither durch andere Funde noch dazugekommen 5). Wir sind nun
also nach vielen Jahrhunderten wieder in die Lage versetzt, das

Buch Jesus Sirach zu seinem grössern Teile im Urtext zu lesen.

Seine Kenntnis ermöglicht es uns, das Buch an manchen Stellen
besser und richtiger zu verstehen, als dies nach der griechischen
Übersetzung der Fall gewesen war. Die Zürcher Bibel in ihrer

grossen Ausgabe bietet es nun auch in einer neuen deutschen
Übertragung, die auf dem hebräischen Urtext beruht, soweit er wieder
gefunden ist.

* * *

In den letzten Jahrzehnten sind die Papyrusfunde, wie sie

vor allem in Ägypten gemacht wurden und noch weiter gemacht
werden, von grösster Bedeutung geworden. Sie haben uns eine

Menge von Urkunden aller Art, von religiösen Texten und
zahlreiche Bruchstücke von Werken - auch bisher unbekannten oder
verlorenen - antiker Schriftsteller geliefert, und die Papyrologie
ist zu einem wichtigen Wissenschaftszweig geworden. Aber auch
Teile biblischer Handschriften kamen zum Vorschein. Wenn es

auch zum Teil nur kleine Fragmente sind, so führen sie doch unsere
Kenntnis des Bibeltextes, vor allem des griechischen Alten und
Neuen Testaments, um Jahrhunderte weiter zurück.

Die reichhaltigste und wichtigste Sammlung biblischer

Papyrustexte sind die Choster-Beatty-Papyri. Es handelt sich hier
um Bruchstücke aussergewöhnlichen Umfangs und besonders hohen

Alters. Sie tauchten im Jahre 1930 im Altertumshandel in Kairo
auf und wurden schliesslich von dem reichen amerikanischen, in
England lebenden Sammler Chester Beatty erworben. Sie sollen auf
einem Friedhof oder in einer Kirchenruine in der Nähe von Aphro-
ditopolis gefunden worden sein; vermutlich entstammen sie der
biblischen Bibliothek einer christlichen Gemeinde des 4. Jahrhunderts.

Die Chester-Beatty-Papyri umfassen 190 Blätter, die elf
verschiedenen Codices des Alten und des Neuen Testaments angehören.
Diese Handschriften stammen aus dem 2. bis 4. Jahrhundert n.Chr.
und reichen damit um zwei Jahrhunderte weiter zurück als der
Codex Sinaiticus und die anderen Pergamenthandschriften seiner

Zeit, die bis dahin die einzige Grundlage für unsere Kenntnis des

ältesten griechischen Bibeltextes gebildet hatten.

5) Marcus, The newly discovered original Hebrew of Ben Sira,
Philadelphia 1931.



— 184 —

Neben dieser reichhaltigen Kollektion sind noch einige Einzelstücke

zu nennen, denen ein noch höheres Alter zugesprochen wird.
Im Jahre 1935 wurde ein Papyrusfragment aus der John-Rylands-
Library in Manchester veröffentlicht, das einige Verse des

Johannesevangeliums enthält und aus dem Anfang des 2. Jahrhunderts
stammt 6). Damit ist es das älteste bekannte Bruchstück einer
neutestamentlichen Handschrift. Es beweist, dass das Johannesevangelium

schon bald nach dem Jahre 100 bis nach Ägypten hin bekannt
war und demnach nicht erst im spätem 2. Jahrhundert geschrieben
sein kann, wie einige kritische Gelehrte (besonders der Tübinger
Schule) angenommen hatten.

In derselben Bibliothek zu Manchester befindet sich ein Bruchstück

des griechischen Alten Testaments, das man sogar ins 2.

Jahrhundert v. Chr. datiert. Es enthält Teile des 24. bis 28. Kapitels
des 5. Buches Moses und gilt als das älteste bekannte Bruchstück
einer Bibelhandschrift7). Dieses Stück entstammt einer sogenannten
Mumienkartonnage. Mit diesem etwas seltsam anmutenden
Ausdruck bezeichnet man die im Ägypten der Ptolemäer- und Römerzeit

übliche Umhüllung der Mumien mit einer Pappe, die aus
aufeinander geleimten Papyrusblättern hergestellt wurde; auf diese
Weise haben sich viele Schriftstücke erhalten. Nicht viel jünger ist
der 1946 veröffentlichte Papyrus Fouad (Inv. 266) mit einem Teil
des 31. und 32. Kapitels des 5. Buches Moses.

Für den hebräischen Bibeltext kannte man bis zu den neuesten
Funden in Palästina nur ein einziges Stück von annähernd gleich
hohem Alter wie die erwähnten griechischen Papyrusfragmente, den
in Cambridge liegenden Papyrus Nash. Er gehört nicht zu einer
eigentlichen Bibelhandschrift, sondern ist ein Fragment eines
liturgischen Textes mit den zehn Geboten und dem Anfang des Schema'
Jisrael, des auch heute noch im Gottesdienst der Synagoge eine
wichtige Rolle spielenden Bekenntnisses, das mit 5 Moses 6, 4

beginnt. Der Amerikaner Albright will das Stück ins 2. vorchristliche
Jahrhundert datieren, was aber von anderer Seite bestritten wird.
Kahle 8) hat immerhin mit plausiblen Gründen dargetan, dass der
Papyrus Nash noch vor der Zerstörung Jerusalems im Jahre 70

n. Chr. geschrieben sein muss.

6) Pap. Rylands 457, spätestens um 150 n. Chr. anzusetzen.
') Pap. Rylands 458.
8) Kahle, Die hebräischen Handschriften aus der Höhle, 1951, 5 f.



— 185 —

Nun zu den neuesten Handschriftenfunden, von denen wir
ausgegangen sind. Im Sommer 1947 - so stellt Harding in einem Bericht
in der Londoner Times vom 9. August 1949 den Hergang der Sache

dar - kam ein Beduine auf der Suche nach einer verlaufenen Ziege
zu der Höhle, die die unbekannten Schätze barg. Er warf einen
Stein in die kreisrunde Öffnung im Felsen. Da hörte er etwas
krachen und brechen. Zunächst zog er sich erschrocken zurück, kam
dann aber mit einem Kameraden wieder zu der Höhle. Die beiden

drangen in sie ein und entdeckten einige grosse Krüge, von denen
der eine durch den Steinwurf zerbrochen war. Die Krüge enthielten
Lederrollen, die mit einer den Entdeckern unbekannten Schrift
beschrieben waren. Die Beduinen setzten sich dann mit Stellen in
Verbindung, von denen sie annehmen konnten, dass sie für solche

Funde Interesse haben würden. Wir wollen das längere Hin und
Her der Verhandlungen, in die auch die Wirren des jüdisch-arabischen

Krieges mit hereinspielten, nicht weiter verfolgen 9). Sie führten

dazu, dass ein Teil der Rollen durch die American School of
Oriental Research in Jerusalem nach den Vereinigten Staaten und
ein Teil in den Besitz der Jüdischen Universität in Jerusalem
gelangte.

Wir haben bereits erwähnt, dass die Schriftrollen aus der Höhle
von Qumran nur teilweise biblische Texte enthalten. Die Mehrzahl

gehört dem eigenen Schrifttum der Sekte an, die ihren Mittelpunkt
in Chirbet Qumran hatte. Wir nennen im besondern die „ Sektenregel",

die interessante Einblicke in die ordensmässige Organisation
dieser Gemeinschaft gibt; weiter eine eigenartige Schrift, die vom
„Kriege der Söhne des Lichtes und der Söhne der Finsternis"
handelt; dann eine Sammlung von Hodajoth, d.i. von Dankliedern
nach Art der biblischen Psalmen, und einen Kommentar zu den

zwei ersten Kapiteln des Propheten Habakuk. So interessant diese

Schriften auch sind, vor allem für die Geschichte des Judentums kurz

vor und zu Beginn der christlichen Ära und damit für die religiöse
und geistige Umwelt, in die das entstehende Christentum eintrat -
für unser Thema kommt direkt nur die zuletzt genannte Schrift in
Betracht, da sie der Erklärung jeweilen den zu deutenden Text
aus dem biblischen Buche Habakuk vorausgehen lässt. Er enthält
einzelne Abweichungen vom überlieferten Wortlaut, und zwar sind

9) S. darübor W. Baumgartner in Theol. Rundschau 1951, 101 ff.



— 186 —

es interessanterweise zum Teil Lesarten, die die moderne Textkritik
ihrerseits als die ursprünglichen vermutet hat10).

Von allergrösster und einzigartiger Bedeutung für die
Geschichte des alttestamentlichen Textes sind aber die beiden Jesaja-
Rollen, von denen die erste das ganze Buch dieses Propheten,
abgesehen von kleinen Beschädigungen, vollständig enthält, die zweite
unvollständig erhaltene die Kapitel 41-66 fast unversehrt, dazu auf
einzelnen Fetzen noch Teile aus anderen Kapiteln des Buches. Mit
der ersten Jesaja-Rolle besitzen wir nun den vollständigen
hebräischen Text eines biblischen Buches aus einem Zeitraum, aus
dem bis jetzt nur das kleine Fragment des Papyrus Nash vorlag.

Nachdem die Kämpfe in Palästina aufgehört hatten, ging man
an die systematische Untersuchung der Höhle, wo die Rollen
gefunden worden waren, und gewann damit wichtige archäologische
Anhaltspunkte. Vor zwei Jahren u) wurde dann die anfangs
erwähnte Ausgrabung auf Chirbet Qumran vorgenommen. Sie hat
ergeben, dass das dortige Zentrum der Sekte in der Hauptsache in
der Spanne zwischen dem Beginn unserer Zeitrechnung und dem
Jahre 70 n. Chr. bestand12) - ein wichtiger Hinweis für die Datierung
der Handschriften.

Neue Überraschungen brachte das Jahr 1952. In dem 18 km
südlich von Chirbet Qumran gelegenen Wadi Murabba'at
durchforschte man eine Gruppe von Höhlen, in denen neue Funde ans
Licht traten 13). Diese Fundstätten haben keine Beziehung zu der
Sekte von Qumran. Sie dienten im zweiten jüdischen Aufstand der
Jahre 132-135 jüdischen Insurgenten zum Unterschlupf. Einige
wenige Bruchstücke biblischer Texte wurden auch hier gefunden.
Von grossem historischem Wert sind aber die Dokumente aus dem
erwähnten Aufstand, die dort entdeckt wurden, darunter zwei
Originalbriefe des Simeon bar Kochba, des Führers dieses unglückseligen

Aufruhrs 14).

Von Beduinen wurden dann aus der Gegend von Qumran weitere

Fragmente von Handschriften beigebracht. Dies gab den Anlass

10) S. jetzt K. Elligor, Studien zum Habakuk-Kommontar vom Toten
Meer, Tübingen 1953.

11) Im November und Dezember 1951, s. Revue Biblique 1953, 83 ff.
12) Noch genauere Daten ergab die zweite Ausgrabung im Frühjahr 1953

(s. Revue Biblique 1954, 231 ff.): Errichtung des Gebäudes schon unter
Johannes Hyrkan (135-104 v.Chr.).

13) Bericht in Revue Biblique 1953, 245 ff.
") Ebd. 276 ff.



— 187 —

zur Erforschung einer Anzahl weiterer Höhlen bei Qumran und im
Wadi en-När (dem alten Kidrontal, das sich von Jerusalem zum
Toten Meer hinabzieht). Diese Nachforschungen haben eine ganze,
vorläufig noch nicht im einzelnen zu überblickende Fülle von
handschriftlichem Material mannigfacher Art beigebracht, darunter sehr

viele Bruchstücke biblischer Bücher, vorab des Alten Testaments,
aber im Wadi en-När auch aus dem Neuen Testament. Man muss
die sukzessive zu erwartende Veröffentlichung von Proben aus diesen

neu hinzugekommenen Funden abwarten, um weitere Schlüsse
ziehen zu können. Père de Vaux von der Ecole d'Etudes Bibliques
in Jerusalem, der darüber in der Revue Biblique 15) berichtet, stellt
jedenfalls fest: „Le butin qui a été recueilli... est d'un intérêt
considérable, qui dépasse probablement celui de la grande trouvaille
de 1947."

Für unsere Darlegungen wollen wir uns vor allem an die erste,
vollständige, der beiden Jesaja-Rollen halten, die uns jetzt durch
die Veröffentlichung Millar Burrows 16) in vollem Umfange zur
Verfügung steht. Für ihre Datierung legte sich ein Vergleich mit dem
mehrfach genannten Papyrus Nash nahe. Bestimmte Eigenarten
der Schrift ergaben, dass die Jesaja-Rolle eher noch älter sein muss.
Da aber die hohe Ansetzung des Papyrus Nash durch Albright nicht
unbestritten ist, so ist man sich in diesem Punkte noch nicht ganz
einig. Die erwähnten Ausgrabungsergebnisse von Chirbet Qumran
lassen jedenfalls den Beginn des 1. nachchristlichen Jahrhunderts
als äusserste Grenze nach unten zu; die am Anfang erhobenen
Bedenken, vor allem von seiten des Engländers Driver gegen eine allzu
hohe Datierung sind damit widerlegt17). Viel wahrscheinlicher als

das Gegenteil ist es jedenfalls, dass die Jesaja-Rolle um einiges
vor der genannten Grenze geschrieben worden ist.

Was an der Schreibweise der Rolle sofort auffiel, war die

ungewohnt häufige Verwendung der vollen Vokalschreibung mittels
der Matres lectionis (Konsonantenbuchstaben, die zur Bezeichnung
gewisser Vokale verwendet werden). In dem überlieforten Bibeltext
werden diese in den ältesten Büchern am spärlichsten, in den

jüngeren aber mit fortschreitender Häufigkeit angewendet. Da sie

jedoch im ganzen in den gegenüber der Jesaja-Rolle um acht bis

") Ebd. 86; vgl. W. Baumgartner in Theol. Zeitschr. 1953, 469 ff.
") Tho Dead Sea Scrolls of St. Mark's Monastery, Vol. I, New Haven

1950.
17) Vgl. Baumgartner in Theol. Zeitschr. 1953, 472 f.: «Fast will es

scheinon, als wäre damit die leidige Altersfrage entschieden.»



— 188 —

zehn Jahrhunderte jüngeren masoretischen Handschriften viel
seltener auftreten als in der Rolle, so ergab sich zunächst das
verwirrende Bild, dass die nach allen anderen Indizien viel älteren
Handschriften von Qumran in bezug auf die Vokalschreibung ein
anscheinend viel fortgeschritteneres Stadium aufweisen. Kahle18)
erklärt diesen Sachverhalt so, dass in der Zeit nach der makka-
bäischen Erhebung im 2. Jahrhundert v. Chr. viele Juden wieder
Hebräisch zu treiben anfingen, denen diese Sprache neben der
herrsehenden aramäischen Umgangssprache nicht mehr geläufig war.
Um ihnen das Lesen der hebräischen Texte zu erleichtern, habe

man eben damals begonnen, von der Beisetzung von Vokalbuchstaben

einen besonders reichlichen Gebrauch zu machen. Dem
gegenüber haben die jüdischen Schriftgelehrten, die später, in der
Zeit nach der Zerstörung Jerusalems, daran gingen, den
massgebenden hebräischen Bibeltext festzulegen, die Verwendung der
Matres lectionis wieder auf ein weit geringeres Mass zurückgeführt,
weil sie sich an alte Bibelhandschriften hielten, die darin äusserst

sparsam waren. Dazu kommt noch, dass nach der Einführung der

Vokalpunkte durch die Masoreten ein Bedürfnis nach der
Vokalbezeichnung durch Matres lectionis nicht mehr vorlag, da die neue
Art der Vokalisierung viel genauer war, als wie es durch die Matres
lectionis zu erreichen war. Wir hätten also in der an Vokalbuchstaben

ungewöhnlich reichen Jesaja-Rolle nicht ein Endstadium,
sondern ein Zwischenstadium, dem gegenüber dann durch die
Ausbildung des masoretischen Textes wieder eine rückläufige Bewegung
eintrat.

Was den Text der Jesaja-Rolle betrifft, so waren hier die

Erwartungen ganz besonders gespannt. Denn wir haben hier ja zum
erstenmal einen ausgedehntem hebräischen Bibeltext aus der Zeit
vor dessen Festlegung durch die Schriftgelehrten zur Verfügung.
Wird dieser um so viele Jahrhunderte ältere Text beträchtlich vom
masoretischen abweichen ; wird er sich im besondern als der Textform

näher stehend erweisen, welche uns die Septuaginta erschliessen
lässt - so war vor allem zu fragen. Da der Papyrus Nash eine der
Septuaginta nahe stehende Textgestalt aufweist, gingen die
Erwartungen eher in letzterer Richtung. Die Veröffentlichung der
Jesaja-Rolle hat dies indessen nicht einfach bestätigt. Ihr Text steht
sogar dem masoretischen viel näher, als man erwartet hatte. Die

ls) Die hebräischen Handschriften aus der Höhle 76 f.



— 189 —

Zahl der Abweichungen ist allerdings beträchtlich. Aber ihrer etwa
3500 sind rein orthographischer Natur und betreffen vor allem die
viel reichlichere Setzung der Vokalbuchstaben. Daneben bleiben
rund 1500, die den Sinn berühren. Auch da handelt es sich zu einem

grossen Teil um unbedeutende Verschiedenheiten. Bei manchen
liegen offensichtliche Schreibfehler vor. Bei anderen kann man sich

fragen, ob sie den Lesarten des masoretischen Textes vorzuziehen
seien. Einige aber bedeuten entschiedene Verbesserungen und werden

in Zukunft von den Bibelübersetzern und -erklärern zu
berücksichtigen sein 19). Nur ein Teil davon aber geht mit der Septuaginta
zusammen, und gerade an manchen Stellen, wo man dies erwarten
würde, ist es nicht der Fall. In verschiedenen Fällen werden auch
Konjekturen, die die moderne Textkritik aufgestellt hat, bestätigt,
wie wir das schon für die Habakuk-Rolle festgestellt haben.

Es ist nun also nicht so, dass die Jesaja-Rolle einen schlechthin
bessern und ursprünglichem Text bieten würde als die masoretischen

Handschriften. Es muss vielmehr den Gelehrten, die den

später verbindlich gewordenen hebräischen Bibeltext festgelegt
haben, zugestanden werden, dass sie recht sorgfältig gearbeitet
haben und auch gute alte Vorlagen benützt haben müssen. Dennoch
bleibt der Ertrag aus der Jesaja-Rolle und den anderen
Handschriften von Qumran noch reichlich genug, und es wird noch viel
gelehrter Arbeit bedürfen, um ihn voll und ganz auszuwerten. Was

uns die Veröffentlichung und Bearbeitung der vielen neuen
Textfragmente bieten wird, die vor allem im Laufe der beiden letzten
Jahre ans Licht getreten sind, lässt sich noch keineswegs ermessen.
Auf alle Fälle darf getrost gesagt werden, dass mit den Funden von
Qumran eine neue Epoche für die Erforschung des alttestamentlichen

Bibeltextes und seiner Geschichte angebrochen ist.

* * *

Wir sind einen Weg gegangen, der uns durch ein Jahrhundert
von der Auffindung des Codex Sinaiticus durch Tischendorf bis zu
den Handschriftenfunden der letzten Jahre in Palästina geführt
hat. Wir haben auf diesem Wege Halt gemacht bei einigen besonders

bedeutsamen Entdeckungen, ohne bei weitem nur alles einigermassen

Wichtige zu erwähnen. Wir sahen, unter welch merkwürdigen,

oft abenteuerlichen Umständen und an was für oft recht

18) Die neueste Ausgabe der Biblia Hebraica ed. Kittel notiert die
wichtigsten Varianten der Jesaja-Rolle.



— 190 —

unerwarteten und entlegenen Fundstellen, vom uralten Kloster in
der Sinaiwüste über die jahrhundertelang vergessene Geniza einer

Synagoge bis zu den Höhlen in der einsamen Gegend am Toten
Meere, biblische Handschriften gefunden worden sind. Wir haben
dabei manche Einblicke in die Geschichte des Bibeltextes gewonnen
und die unterschiedlichen Verhältnisse in der Überlieferung des

alttestamentlichen und des neutestamentlichen Textes darzulegen Anlass

gehabt. Hier angelangt, fragen wir nun : Was können diese und
vielleicht in Zukunft noch zu erwartende Funde biblischer
Handschriften aufs Ganze gesehen bedeuten Ì

Welche Wichtigkeit es für jedes Schriftwerk hat, es in
möglichst reiner und ursprünglicher Textgestalt zu besitzen, braucht
wohl nicht erst erklärt zu werden. Nun ist aber die Bibel sowohl für
die Synagoge als für die Kirche weit mehr als nur Literatur. Sie

ist die Urkunde ihres Glaubens, die Grundlage ihres-Lebens, die
Richtschnur für das Denken und Verhalten ihrer Mitglieder. Das
Interesse an der Reinheit des Wortlautes ihrer heiligen Schriften
ist daher nicht bloss ein historisches oder ästhetisches; es ist ein
existentielles.

So begreift es sich, dass sich immer wieder das Bedürfnis
einstellte, die Bibel in einem auch im einzelnen zweifellos feststehenden
Wortlaut zu besitzen. Wenn die Synagoge und in ihrer Nachfolge
auch die christliche Kirche einen Kanon der heiligen Schriften
aufgestellt hat, den sie für sich verbindlich hält, so konnte es ja nicht
genügen, Namen und Zahl dieser Schriften äusserlich abzugrenzen;
es musste sich auch das Verlangen nach einem kanonischen Texte
melden. Die Synagoge hat sich daher ihre masoretische Bibel in
mühseligster und erstaunlichster Kleinarbeit geschaffen und
erhalten ; die griechische Kirche hat ihre Septuaginta, die lateinische
ihre Vulgata; der Protestantismus deutscher Zunge besitzt seine

Luther-Bibel und die anglikanische Kirche ihre Authorized Version
in englischer Sprache.

Hinter all diesen Gestalten des Bibeltextes steht ein durch die
Jahrhunderte gehendes heisses und andauerndes Sichbemühen um
den Wortlaut der Heiligen Schrift. Die Einblicke in ihre
Textgeschichte, die wir nehmen konnten, zeigten uns aber auch, dass es

sich um eine Arbeit handelt, die in Wirklichkeit nie zu einem
endgültigen Abschluss gelangen kann. Die Bibel ist eben etwas zu
Lebendiges, als dass sie sich ein für alle Male in das Gefäss eines
Normaltextes einschliessen liesse, und dem ist gut so. Gewiss würde



— 191 —

sich mancher Protestant wohler und geborgener fühlen, wenn er
sich einfach an seinen Luther, und mancher römische Katholik,
wenn er sich an seine Vulgata halten könnte. Aber ein solches
Festhalten an einem einmal festgelegten Bibeltext musste schliesslich

zu einer Erstarrung führen. Es ist nicht zuletzt die immer wieder
notwendige Auseinandersetzung mit den Fragen der Textforschung,
die die Bibelwissenschaft lebendig erhält und ihre Vertreter in
immer neuo Konfrontation mit dem Bibeltext stellt.

Ist es aber nicht denkbar, dass wir eines Tages zum letzten Ziel
dieses Bemühens kommen, das heisst, zu einer eindeutigen und
endgültigen Feststellung des Bibeltextes nicht in einer irgendwie und
irgendwann festgelegten Form, sondern in seiner ursprünglichen
Gestalt Dies würde nun freilich bedeuten, dass wir die heiligen
Bücher nicht nur in Abschriften, sondern aus ihren primären
Niederschriften aus der Hand ihrer Verfasser selber kennten. Dafür sind

allerdings die Aussichten äusserst gering. Wäre es schliesslich noch
denkbar, dass uns ein ganz besonders glückliches Geschick die
Urschrift eines Paulus-Briefes oder eines Evangeliums schenkte, so

sind derartige Möglichkeiten für das Alte Testament so ziemlich
auszuschliessen.

Es ist dabei noch das Weitere zu bedenken, dass die meisten
biblischen Bücher nicht aus einem Guss entstanden sind. Sie haben

jedes seine eigene innere Geschichte. Wir wissen von den
Quellenschichten, aus denen der Pentateuch im Laufe von Jahrhunderten
zusammengewachsen ist. Wir wissen, dass die vier Evangelien ihre
ähnlich komplizierte Entstehungsgeschichte hinter sich haben. Die
Bibelwissenschaft hat erkannt, wie die prophetischen Bücher des

Alten Testaments aus verschiedenen Sammlungen entstanden sind
und zum Teil mannigfache Erweiterungen erfahren haben. Wo wäre

nun die Urhandschrift anzusetzen, die für uns massgebend sein

könnte Wäre es die erste Handschrift, die das betreffende Buch
in seiner jetzigen Gestalt darböte, und das heisst soviel wie die

Niederschrift durch einen Redaktor, der als letzter diese Gestalt

geschaffen hat Oder wäre es die oft um Jahrhunderte weiter
zurückliegende Niederschrift seiner ursprünglichen Bestandteile? Was

musste die Kirche für authentischer ansehen, eine vielleicht einmal

ans Licht tretende Handschrift, in der eine Vorstufe der kanonischen

Evangelien erhalten wäre, oder die in den Kanon aufgenommene,

endgültig gewordene Fassung derselben Wer hier nach letzter und

ursprünglichster Dokumentierung verlangen wollte, der könnte



— 192 —

eigentlich erst zufrieden sein, wenn wir die Stimme Jesu selbst, auf
ein Tonband aufgenommen, hören könnten. Damit streifen wir freilich

ans Absurde ; aber wir wollen damit nur deutlich machen, dass
das Fragen nach der ursprünglichsten Bezeugung des Schriftwortes
zuletzt zu Unmöglichkeiten führt.

Haben wir dies einmal eingesehen, so sind wir davor bewahrt,
unerfüllbare Forderungen aufzustellen. Wir werden aber
nichtsdestoweniger dankbar sein für jeden Fund, der uns ermöglicht, den
Bibeltext noch genauer, noch zuverlässiger festzulege 1. Es muss
hier auch gleich gesagt werden, dass es kein Buch in der ganzen
Literatur des Altertums gibt, dessen Text uns so vielfach und trotz
allen einzelnen Unsicherheiten so gut bezeugt wäre wie gerade die
Bibel. Aber es ist auch zu sagen, dass wir nie erwarten dürfen, ans
Ende zu kommen, das heisst zu einem Bibeltext, der nun der absolut
primäre wäre und der auch keinerlei zweifelhafte und schwer zu
deutende Stellen mehr enthielte. Es könnte ja selbst die originale
Niederschrift eines Paulusbriefes noch Schreibfehler enthalten,
zumal der Apostel seine Briefe nicht selbst geschrieben, sondern
diktiert hat.

Wer aber davon beunruhigt bleibt, dass derBibeltext an manchen
Stellen unsicher ist, den weisen wir darauf hin, dass trotz solchen
Unsicherheiten im Einzelnen der wesentliche Gehalt der Bibel eindeutig
feststeht. Die Abweichungen in der handschriftlichen Überlieferung
einzelner Bibelstellen mögen im engern Zusammenhang nicht ohne

Bedeutung sein, sind aber nie von derartigem Gewicht, dass sie die
biblische Botschaft in ihrem Kern und Wesen ernstlich tangieren
würden. So kann denn der biblische Textforscher vom Wesentlichen
dieser Botschaft nichts hinwegnehmen, aber auch nichts dazutragen.
Er ist jedoch bemüht, das Wort der Bibel auch in kleinsten Einzelzügen

immer klarer und ursprünglicher hervortreten zu lassen. Je
mehr und je ältere Handschriften ihm zur Verfügung stehen, desto
weiter kann er auf diesem Wege kommen. Zu solcher fortschreitenden
Annäherung an den Urtext beizutragen und immer neu zur
Auseinandersetzung mit dem Bibelwort anzuregen, das ist die zwar
beschränkte, aber doch eminent wichtige Bedeutung biblischer Hand-
schriftenfunde.

Bern. Albert E. Rüthy


	Die Bedeutung biblischer Handschriftenfunde

