Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 44 (1954)

Heft: 3

Artikel: Die Bedeutung biblischer Handschriftenfunde
Autor: Ruthy, Albert E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404315

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 173 —

Die Bedeutung
biblischer Handschriftenfunde

Akademischer Vortrag, gehalten am 30. Oktober 1953
in der Aula der Universitit Bern (zum Teil verkiirzt wiedergegeben)

Wenn wir von Funden biblischer Handschriften reden, so wird
heute jedermann an die hebriischen Schriftrollen denken, die vor
etwa sechs Jahren in einer Hohle westlich vom Nordrande des
Toten Meeres durch Beduinen entdeckt worden sind. Die Kunde
davon ist durch die Tagespresse in alle Welt hinausgetragen worden
und lebhaftestem Interesse weit iiber die theologischen Kreise
hinaus begegnet. Seither ist eine schon recht umfangreiche Literatur
iiber die mit Recht Aufsehen erregenden Funde erschienen ; systema-
tische Nachforschungen in der Gegend der ersten Fundstelle haben
das Material um ein Betriichtliches vermehrt; die Veroffentlichung
der gefundenen Handschriften ist im Gange, so dass sie der wissen-
schaftlichen Bearbeitung {iber den Kreis der wenigen Privilegierten
hinaus zugiinglich werden, denen der Umgang mit den Original-
dokumenten offen steht.

Die auf so ginzlich unerwartete Weise zu Tage getretenen
Handschriften, fiir die man sich leider noch nicht auf eine einheit-
liche Bezeichnung hat einigen kénnen, indem die einen sie nach
der Quelle ‘Ain Fesha, andere nach der Ruinenstiatte Chirbet
Qumran, zwei Ortlichkeiten in der Nihe der Fundstelle, nennen,
withrend der amerikanische Herausgeber der Handschriften, Millar
Burrows, mit einer im Deutschen nicht mit derselben Knappheit
nachahmbaren Formulierung von den Dead Sea Scrolls und der
Deutsche Paul Kahle von den ,,Handschriften aus der Hohle
spricht, was durch die an anderen Ortlichkeiten der Gegend neu
gemachten Funde bereits iiberholt ist — diese Handschriften sind
allerdings nur zum Teil solche biblischer Biicher. Die iibrigen Texte
sind zwar an sich von nicht geringerer Bedeutung als diese; aber
sie kommen fiir unsere Darlegungen, die sich mit der Bedeutung
biblischer Handschriftenfunde befassen sollen, nicht direkt in Be-
tracht. Es sei wenigstens so viel dariiber gesagt, dass es sich um
das Schrifttum einer jiidischen Sekte handelt, die ordensmiissig
organisiert war und allem Anscheine nach mit den bis jetzt nur



— 174 —

durch die Berichte des Philo, des Flavius Josephus und des altern
Plinius bekannten Essenern in Zusammenhang zu bringen ist ).

Die im November und Dezember 1951 vorgenommene Aus-
grabung auf der Ruinenstitte Chirbet Qumran hat ergeben, dass
die freigelegten Gebaulichkeiten mit dem anschliessenden Be-
gribnisplatz den Mittelpunkt fiir die in der Gegend hausenden
Sektenmitglieder bildeten 2). Damit diirfte sich auch die Frage
der Bezeichnung der Handschriften in dem Sinne entscheiden, dass
man von den Texten und Manuskripten von Qumran spricht, um
so der zentralen Bedeutung dieser Ortlichkeit Rechnung zu tragen.

Am bekanntesten unter den Funden von Qumran ist iiber die
Fachkreise hinaus die Jesaja-Rolle geworden, die den vollstdndigen
Text dieses Prophetenbuches enthilt. Sie ist, bei aller relativen Un-
sicherheit der Datierung, die auch heute noch besteht, auf alle
Fille die weitaus dlteste Handschrift eines ganzen biblischen Buches,
die wir kennen; um Jahrhunderte dlter vor allem als die dltesten
bekannten hebréischen Bibelmanuskripte, von wenigen kleinen Frag-
menten abgesehen. Schon diese Feststellung rechtfertigt das Inter-
esse, das die Funde weithin erweckt haben.

Wenn der Titel dieses Vortrages lauten wiirde: ,, Die Bedeutung
der biblischen Handschriftenfunde®, so wiirde daher jeder Hérer
erwarten wollen, dass eben von der Bedeutung dieser jiingsten Ent-
deckungen auf dem Boden Palistinas die Rede sein werde. Allein
wir wollen den Rahmen weiter spannen und angesichts der neuen
Funde fragen: welche Bedeutung kann iiberhaupt der Auffindung
bisher unbekannter Bibelhandschriften zukommen ? Solche Funde
wurden ja nicht nur in unseren Tagen gemacht, und auch friiher
schon hat das Auftauchen solcher Manuskripte grosstes Aufsehen
erregt. Ebenso kann uns die nihere oder fernere Zukunft neue und
ungeahnte Uberraschungen auf diesem Gebiete bringen.

E ES £

Im Jahre 1844 entdeckte Konstantin Tischendorf im St. Katha-
rinenkloster auf der Sinaihalbinsel eine griechische Bibelhandschrift,
die dann zum kleinern Teil (43 Blitter) nach Leipzig kam, zum
grossern Teil aber nach Petersburg, von wo sie im Jahre 1933 fiir

1) Gegen Zusammenhang mit den Essenern neuerdings jedoch M. H. Gott-
stein in Vetus Testamentum 1954, 141 ff.; Beziehungen zum Kardertum
S. Szyszman ebd. 1952, 343 ff.

2) Uber eine zweite, umfassendere Grabung auf Chirbet Qumran im
Friihjahr 1953 berichtet R. de Vaux in Revue Biblique 1954, 206 ff.



— 175 —

100 000 Pfund an das Britische Museum verkauft wurde: der be-
ruhmte Codex Sinaiticus. Er stammt aus dem 4. Jahrhundert n. Chr.
und ist, wenigstens nach heute vorherrschender Meinung, im agyp-
tischen Alexandrien geschrieben worden. Das Neue Testament ist
darin vollstindig erhalten (mit dem Barnabas-Brief und dem Hirten
des Hermas); vom Alten Testament konnte Tischendorf nur noch
etwa ein Drittel retten. Bis anhin waren nur zwei griechische Bibel-
manuskripte bekannt, die ein ebenso hohes Alter haben: der Codex
Alexandrinus, ebenfalls im Britischen Museum, und der Codex
Vaticanus in Rom.

Die Bedeutung des Codex Sinaiticus ist eine unmittelbare fiir
den Urtext des Neuen Testaments. Wenn auch die spiter noch zu
besprechenden Papyrusfunde der neuesten Zeit zum Teil bis ins
zweite Jahrhundert n. Chr. hinaufreichen, so ist er doch noch heute
die ilteste vollstindig erhaltene Handschrift des Neuen Testa-
ments, da der Alexandrinus am Anfang und der Vaticanus am
Schluss eine Anzahl von Blittern verloren haben und die Papyri
nur einzelne Teile des Neuen Testaments enthalten, teilweise bloss
in kleinen IFragmenten.

Wenn der heutige Bibelleser deutscher Sprache das Neue Testa-
ment lesen will, so stehen ihm eine ganze Anzahl von Ubersetzungen
zur Verfiigung. Es ist ohne weiteres klar, dass diese in Wortlaut
und Stil betriichtlich voneinander abweichen. Wer etwas von Uber-
setzungsarbeit weiss, begreift ferner, dass schwierige Stellen auch
inhaltlich verschieden aufgefasst und wiedergegeben werden kénnen.
Man wird aber voraussetzen, dass doch die Vorlage der einzelnen
Ubersetzungen, das heisst der Urtext, ein und dieselbe sei und Wort
fiir Wort feststehe. Dem schien auch lange Zeit so zu sein. Denn bis
ins 19. Jahrhundert lag den Druckausgaben des griechischen Neuen
Testaments im allgemeinen der Text zugrunde, den Erasmus von
Rotterdam 1516 und mit einigen Verbesserungen wiederum 1519
herausgegeben hatte. Dieser sogenannte Textus receptus war es
auch, den Luther fiir seine Ubersetzung beniitzte.

Abgesehen von den Mingeln, die der Ausgabe des Erasmus
infolge ihrer etwas iibereilten Herstellung anhafteten, gibt sie den
Text wieder, wie er im Mittelalter im allgemeinen iiberliefert wurde
und von der grossen Mehrzahl der Minuskelhandschriften vertreten
wird. Die heutige Bibelwissenschaft nennt ihn den Koine-Text.
Nun weicht aber gerade der Codex Sinaiticus in vielen Einzelheiten
vom Koine-Text ab, und er hat dabei unter den dltesten Hand-



— 176 —

schriften auch den Vaticanus und einige andere, etwas spétere zur
Seite. Wir sehen also, dass man im 4. Jahrhundert das Neue Testa-
ment weithin in einer Textform kannte und iiberlieferte, die nicht
unbetrachtlich verschieden war von der, die Erasmus und Luther
beniitzten. Man wird geneigt sein, daraus den Schluss zu ziehen,
dass also der Sinaiticus und seine Verwandten einen Text vertreten,
der élter und urspriinglicher und damit auch richtiger sei, wéihrend
der spiter geliufige ein verderbter und entstellter sein miisse. In
einem gewissen Masse trifft dies auch zu. Aber die Sache liegt nicht
so einfach, wie es vorkiufig den Anschein haben méchte. Denn das
Studium der dlteren Handschriften ergibt das viel kompliziertere
Bild, dass jede von ihnen ihre Besonderheiten hat. Viele dieser
Eigenheiten sind aber hinwiederum ganzen Gruppen gemeinsam,
so dass sie sich in Familien zusammenfassen lassen, deren Typus
allerdings selten rein zu finden ist. Gegenseitige Beeinflussungen
und Durchdringungen der verschiedenen Texttypen sind sehr
haufig.

Eine solche Textfamilie wird also durch den von Tischendorf
gefundenen Codex reprisentiert. Noch reiner allerdings scheint der
Vaticanus diese Textgestalt zu vertreten. Sie muss in Agypten in
hohem Ansehen gestanden haben. Das geht besonders daraus her-
vor, dass sie in der Hauptsache auch den beiden koptischen Uber-
setzungen, der sahidischen im Dialekt Oberigyptens und der bo-
hairischen in der Sprache Unterigyptens, zugrunde liegt. Dariiber
hinaus glaubte man aber dem von diesen Handschriften vertretenen
Text eine ganz besondere Bedeutung zumessen zu konnen. Der
Englander Hort stellte im letzten Jahrhundert die These auf, dass
gerade hier der neutestamentliche Text am reinsten tiberliefert sei,
wihrend die tibrigen Handschriftenfamilien das Ergebnis verschie-
dener Uberarbeitungen des urspriinglichen Textes darstellten. Hort
nannte deshalb den Text des Sinaiticus und Vaticanus und ihrer
Verwandten den ,, neutralen Text.

Die handschriftliche Uberlieferung eines Textes bringt es ja
mit sich, dass bald allerlei Unrichtigkeiten, Auslassungen, Wort-
umstellungen und andere Mé#ngel eindringen. Das Bemiihen der
Schreiber um deren Behebung schafft vielfach neue Abweichungen,
und so kénnen wir, was das Neue Testament betrifft, mindestens
schon im 3. Jahrhundert eine betrichtliche Unsicherheit der Text-
iiberlieferung feststellen. Um hier Abhilfe zu schaffen, unternimmt
man Revisionen des in Unordnung geratenen Textes, wobei man



— 177 —

sich aber von verschiedenen Gesichtspunkten leiten lassen konnte.
Vielfach ging man darauf aus, einen moglichst glatt lesbaren Text
herauszubringen, aus dem alle grammatikalischen und stilistischen
Hérten, aber auch alles schwer Verstindliche nach Moglichkeit eli-
miniert war.

In dem,,neutralen” Text von Sinaiticus, Vaticanus usw. glaubte
Hort nun aber einen solchen zu sehen, der keiner Revision unter-
zogen worden war: einen zwar nicht fehlerfreien, aber im ganzen
viel authentischern Text als den der anderen Handschriften-
gruppen, weil eben einen nicht iiberarbeiteten Text. Als einem
seiner beiden iltesten Zeugen kam so dem von Tischendorf im
Sinaikloster entdeckten Codex eine ganz aussergewihnliche Be-
deutung zu.

Die Ansicht Horts wird zwar heute nicht mehr geteilt. Man
nimmt vielmehr an, dass auch der von ihm so genannte neutrale
Text in Wahrheit das Ergebnis einer Revision sei. Aber es handelt
sich um eine sehr gewissenhafte Revision, die bemiiht war, durch
den Vergleich bester Handschriften der Urform des Textes mog-
lichst nahezukommen. Wenn also zwar nicht von einem Text ge-
redet werden kann, ,,der ohne Eingriffe eines Herausgebers und
ohne wesentliche Anderungen vom Urtext” abstammen wiirde, so
vertritt doch der Codex Sinaiticus einen Text, dem vergleichsweise
noch immer eine besondere Autoritit zuzuschreiben ist. Damit
kommt dem Funde Tischendorfs fiir die Gewinnung eines moglichst
reinen neutestamentlichen Textes immer noch erstrangige Be-
deutung zu.

Nun enthilt aber der Codex Sinaiticus nicht nur das Neue,
sondern auch etwa ein Drittel des Alten Testaments, allerdings
nicht im Urtext, sondern in der griechischen Ubersetzung der
Septuaginta. So konnte es scheinen, als ob diese Handschrift fiir
die Wiederherstellung des alttestamentlichen Urtextes keine be-
sondere Bedeutung habe. Hier ist es nun aber notwendig, auf die
grosse Verschiedenheit der Textverhiltnisse beim Alten und beim
Neuen Testament hinzuweisen. Besitzen wir fiir den griechischen
Urtext des letztern mehrere Handschriften aus dem vierten und
eine zunehmende Fiille solcher aus den folgenden Jahrhunderten,
so stammen die iltesten noch erhaltenen vollstindigen Hand-
schriften des Alten Testaments im hebriischen Urtext erst aus
dem 10.Jahrhundert n. Chr., wozu noch ein in Kairo liegender, im
Jahre 895 geschriebener Codex der prophetischen Biicher als ilteste

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 3, 1954, 12



— 178 —

datierte hebriische Bibelhandschrift kommt 3). Aber noch etwas
ist bedeutsam. Fiir den neutestamentlichen Urtext bieten die Hand-
schriften eine grosse, fast uniibersehbare Fiille an Varianten; die
hebriischen Manuskripte dagegen zeigen, abgesehen von meist nur
kleinen, Details der Orthographie und der Vokalisierung, hochst
selten aber den Wortlaut betreffenden Abweichungen, ein und den-
selben feststehenden Text, den sogenannten masoretischen Text.

Zwei Fragen stellen sich hier ein: 1. Wie kommt es, dass vom
hebriischen Alten Testament (abgesehen vorerst von den neuesten
Funden) erst aus so spiter Zeit griossere Handschriften erhalten
sind ? 2. Ist der in diesen Handschriften mit so auffélliger Konstanz
bis in kleinste Details der Schreibung erhaltene Text so zu werten,
dass in ihm die Urform, ganz im Gegensatz zur neutestamentlichen
Textiiberlieferung, rein und unverfalscht erhalten geblieben ist ?

Die erste Frage beantwortet sich so, dass die Juden abgeniitzte
und unbrauchbar gewordene Handschriften in einen Nebenraum
der Synagoge, die Geniza, zu verbringen pflegten, wo sie jedem
weitern (Gebrauch entzogen waren. Von Zeit zu Zeit wurde dann
der Inhalt einer solchen Kammer feierlich begraben. Dies geschah,
um eine Profanation der Handschriften zu verhindertn, die den hei-
ligen Gottesnamen enthielten. So verfielen die élteren Manuskripte
sukzessive der Vernichtung und wurden durch neue Abschriften
ersetzt.

Die zweite Frage findet eine erste, vorliufige Beantwortung
aus dem Befund des masoretischen Textes selbst. Er ist ndmlich
keineswegs ein idealer Text, sondern weist viele offenkundige
Schreibfehler auf; solche, die sich leicht und selbstverstindlich kor-
rigieren lassen, aber auch viele, die den Wortlaut schwierig, ja ge-
radezu unverstindlich machen, so dass es oft bei allem Aufwand
an Scharfsinn von seiten des Textkritikers nicht gelingt, das Ur-
spriingliche und Richtige zu eruieren. So kommt es, dass iiber ein-
zelne Textstellen von wenigen Worten lange Abhandlungen ge-
schrieben werden konnen, und dass fast jeder Kommentator einer
solchen Stelle neue Losungsversuche unternimmt, und dies alles
allein, um den urspriinglichen Wortlaut herauszubekommen und
ehe man an die inhaltliche Auslegung herantreten kann.

%) So nach P. Kahle; die Datierung neuerdings bestritten von J. L. Tei-
cher in The Journal of Jewish Studies 1950, 17 ff.; Entgegnung Kahles in
Vetus Testamentum 1951, 161 ff.



— 179 —

So entsteht das merkwiirdige Bild, dass der Erforscher des
Neuen Testaments mit den ihm auf Schritt und Tritt begegnenden
zahlreichen Textvarianten im Grunde besser dran ist als der Alt-
testamentler mit dem scheinbar so unzweideutig tiberlieferten ma-
soretischen Einheitstext. Der Neutestamentler kann die verschie-
denen Lesarten zu einer Stelle gegeneinander abwigen und die am
zuverlissigsten erscheinende auswiihlen, wobei er einerseits auf den
Rang der Handschriften abstellen wird, die die betreffende Lesart
bieten, andrerseits aber auch von inneren Griinden sprachlicher,
logischer, inhaltlicher Art aus entscheiden wird. Im allgemeinen
darf er dabei annehmen, dass eine der vorhandenen Varianten auch
das Richtige biete.

Ganz anders im Alten Testament! Hier sieht man sich hiufig
einem verzweifelt schwierigen Wortlaut gegeniiber, der offenkundig
entstellt ist, hinter dem sich aber irgendwie das Urspriingliche und
Richtige bergen muss. Dahin zu gelangen hilft uns jedoch keine
abweichende Lesart in der handschriftlichen Uberlieferung, da diese
vollig vom masoretischen Text beherrscht ist. So muss der Alt-
testamentler ungleich hiufiger als sein Kollege vom Neuen Testa-
ment, zur Konjektur Zuflucht nehmen, d. h. zu einer bloss mut-
masslichen Richtigstellung des Textes. Hat er sich aber in dieser
Kunst des Konjizierens einigermassen geiibt, so tritt die Ver-
suchung an ihn heran, sie auch dort anzuwenden, wo sie der Text
an sich nicht unbedingt erfordern wiirde. Man kann in der Tat
manchen Erklirern des Alten Testaments den Vorwurf nicht er-
sparen, dass sie sich mit dem Hilfsmittel der Konjektur einen
eigenen Bibeltext zurechtlegen, von dem es dann allerdings hochst
fraglich ist, ob er mit dem wirklichen Text noch etwas zu tun habe.
Es ist manchmal so, dass der Textkritiker seinen eigenen Einfillen
gegeniiber am wenigsten kritisch ist.

Wenn also die hebriiischen Handschriften fir die Richtig-
stellung des Textes kaum eine Hilfe geben konnen, so ist nun hier
der Ort, wo die alten Ubersetzungen in die Liicke treten, vor allem
die noch in vorchristlicher Zeit in Alexandrien entstandene Septua-
ginta. Sie weicht vielfach in betrichtlicher Weise vom hebriiischen
Texte ab. Die Griinde dafiir sind verschiedener Art. Zum Teil han-
delt es sich einfach um Ubersetzungsfehler und Missverstindnisse.
Bei einigen Biichern liegt gar nicht eine wortgetreue Ubertragung
vor, sondern eine paraphrasierende Wiedergabe. Zum Teil haben
die Ubersetzer von der hellenistisch beeinflussten Theologie des



— 180 —

Diaspora-Judentums her absichtliche Veranderungen vorgenommen
an Stellen, die ihnen anstossig vorkamen. Aber auch wenn alle
diese Moglichkeiten in Rechnung gestellt werden, so bleiben doch
noch sehr viele Abweichungen tibrig, die sich nur mit der Annahme
erkliren lassen, dass den alexandrinischen Ubersetzern ein he-
briischer Text vorlag, der in vielem von dem Texte abwich, der
als der masoretische auf uns gekommen ist.

Eine besonnene, vorsichtig abwiagende Auswertung der Septua-
ginta wird uns also in vielen Féllen einen hinter dem masoretischen
liegenden urspriinglicheren Wortlaut erkennen lassen und manche
Schwierigkeiten des hebraischen Textes 16sen helfen. Das Studium
der Septuaginta hat daher fiir die alttestamentliche Forschung viel-
fach dieselbe Bedeutung wie fiir die neutestamentliche die Ver-
gleichung der Lesarten in den alten Codices. Es versteht sich so,
dass jene Bibelhandschriften des 4. Jahrhunderts auch fiir das Alte
Testament von grosser Bedeutung sind. Als Vollbibeln enthielten
sie ja die Biicher beider Testamente. Da sie aber gerade im Alten
Testament grossere Verluste an Blattern aufweisen, ergénzen sie
einander in wertvoller Weise. So ist das 1. Buch Moses nur im Codex
Alexandrinus vollstandig erhalten; andrerseits weisen Vaticanus und
Alexandrinus betrichtliche Liicken auf, die durch den Sinaiticus
ausgefiillt werden.

Wir mussten diese Erérterungen iiber die allgemeine Lage in
der Textiiberlieferung des Alten und Neuen Testaments machen,
um die Bedeutung des Fundes richtig wiirdigen zu kénnen, den
Tischendorf vom Sinai heimbrachte. Fiir den neutestamentlichen
Text stellt diese Handschrift eine primire Urkunde allerersten
Ranges dar; fiir den alttestamentlichen zwar bloss eine sekundire,
aber doch sehr wichtige, da wir ja der eigenartigen Situation gegen-
iiberstehen, dass beim Alten Testament die griechische Ubersetzung
textgeschichtlich wesentlich weiter zuriickfithrt als die bis zu den
Funden vom Toten Meer als élteste bekannten hebriischen Hand-
schriften. Da es sich bei den griechischen Bibeln des 4. Jahrhunderts
um christliche Handschriften handelt, sind sie nicht wie die jii-
dischen dem Schicksal der Geniza verfallen.

* * *

Hatte Tischendorf seine wichtigste Entdeckung in dem welt-
fernen Kloster der Sinaihalbinsel gemacht, so wurde spiter gerade
eine Geniza zu einer ausserordentlich ergiebigen Fundstéitte bibli-



— 181 —

scher und zwar vor allem hebriischer Handschriften. In Fustét
(Alt-Kairo) stand bis zum Jahre 1890 eine ehemalige koptische
Kirche, die im Jahre 882 in eine Synagoge umgewandelt worden war.
Wie iiblich, war auch ihr ein Raum fiir die Aufnahme unbrauchbar
gewordener Handschriften und Biicher angebaut. Aus nicht mehr
aufzuhellenden Griinden war aber diese Geniza samt ihrem im
Laufe vieler Jahrhunderte aufgestapelten Inhalt in Vergessenheit
geraten, und dieser war damit dem Schicksal des Begrabenwerdens
entgangen. Es trat hier also der einzigartige Fall ein, dass die Geniza
nicht Durchgangsstation zur endgiiltigen Vernichtung, sondern Ort
der Bewahrung fiir die Schitze wurde, die, wieder ans Licht gezogen,
zu neuem Leben gebracht wurden 4).

Verschiedene Besucher Kairos hatten im Laufe des 19.Jahr-
hunderts von dieser Geniza gehort und ihr einen Besuch abgestattet.
Hatten sie bereits eine nicht genau zu bestimmende, aber ganz be-
trichtliche Fiille von Material aus ihr herausgebracht, so kam es
zu einer griindlich und systematisch durchgefithrten Ausbeutung
ihrer Schiitze, als Salomon Schechter, damals Lektor fiir Talmu-
disch an der Universitit Cambridge, im Jahr 1896 nach Kairo reiste.
Die alte Synagoge war inzwischen durch einen Neubau ersetzt wor-
den, aber die GGeniza blieb davon unberiihrt. Schechter durchsuchte
in miihseliger Arbeit in dem dunkeln und staubigen Raume dessen
Inhalt nach handschriftlichem Material, das er dann insgesamt der
Universititsbibliothek in Cambridge iiberbringen konnte.

Vom Umfang der Ausbeute bekommen wir einen Begriff, wenn
wir vernehmen, dass Schechter selbst sie aut rund 100 000 einzelne,
allerdings oft ganz kleine, Fragmente von Handschriften schitzt.
Dazu kommt eine vielleicht annihernd gleich hohe Zahl von Frag-
menten, die von anderen Besuchern der Geniza geborgen worden
waren. Lingst nicht alle Stiicke sind biblische Texte, aber diese
sind doch in ansehnlicher Quantitit vertreten. Thr Wert beruht
vor allem darauf, dass sie zeitlich betrachtlich hinter die sonst be-
kannten hebriischen Handschriften zuriickfithren. Von besonderm
Interesse sind die Bruchstiicke von etwa hundert Bibelhandschriften,
die den Text nicht in der sonst erhaltenen palistinensischen Ge-
stalt, sondern nach der Schreibweise der babylonischen Masoreten-
schule enthalten. Diese zeichnet sich insbesondere aus durch ein

4) Ausfiihrlichste Darstellung der Geniza-Funde und ihrer Bedeutung:
P. Kahle, The Cairo Geniza (Schweich Lecture 1941).



— 182 —

von dem aus den heutigen hebrédischen Bibeldrucken bekannten
tiberiensischen Vokalisationssystem abweichenden System der
Vokalbezeichnung.

Die Bearbeitung des vor allem aus der Geniza von Alt-Kairo
stammenden, aber auch an anderen Orten gefundenen Materials
an Bibeltexten mit babylonischer Punktation, um die sich in erster
Linie P. Kahle verdient gemacht hat, eréffnet ganz neue Perspek-
tiven fiir die Geschichte der Aussprache und der Grammatik des
Hebriischen. Da die tiberiensische Schreibweise die babylonische
mit der Zeit vollstindig verdrangt hat, herrscht sie allein in unseren
Bibelausgaben, und dem entsprechend sind auch unsere Gramma-
tiken der hebriischen Sprache auf ihr aufgebaut. Eine Grammatik
auf Grund der babylonischen Handschriften wiirde ein in vielem
stark abweichendes Bild ergeben.

So wichtig diese Dinge fiir den Erforscher der hebréischen
Sprachgeschichte sind, so wenig konnen sie im Grunde fiir die Ge-
winnung des urspriinglichen Bibeltextes beitragen. Denn der Text,
selbst, d. h. der Konsonantentext, war, wie wir wissen, schon fest-
gelegt, als die Arbeit der Punktatoren einsetzte, und die Unter-
schiede im Texte selbst sind zwischen 6stlicher (babylonischer) und
westlicher (paldstinensischer) Schule sehr gering.

Kann so ein grosser Teil des Materials aus der Geniza nur den
Spezialforscher interessieren, so ist doch ein Fund, der dort ge-
macht worden ist, von viel weitergehender Bedeutung. Unter den
Handschriften der Geniza fanden sich namlich betrichtliche Teile
von fiinf verschiedenen Manuskripten, die den hebriischen Text des
Weisheitsbuches des Jesus Sirach enthalten. Dieses war bis anhin
nur im griechischen Wortlaut bekannt, auf dem auch die Uber-
setzungen in andere Sprachen basierten (mit Ausnahme der alt-
syrischen Ubersetzung der Peschitta). Wohl wusste man aus dem
Vorwort des griechischen Sirach-Buches, dass es von einem Enkel
des Verfassers aus dem Hebriischen iibersetzt worden war. Hiero-
nymus hat den hebriischen Urtext noch selbst zu Gesicht be-
kommen, und in jiidischen Kreisen scheint er noch bis ins 11.Jahr-
hundert bekannt gewesen zu sein. Seither war er aber véllig ver-
schollen, und man konnte nur versuchen, ihn auf dem oft unsichern
Wege der Riickiibersetzung aus dem Griechischen (und dem Sy-
rischen) zu gewinnen.

Die Sirach-Manuskripte aus Kairo ergeben, zusammengelegt,
etwa drei Fiinftel des hebriischen Textes; einige Erginzungen sind



— 183 —

seither durch andere Funde noch dazugekommen °). Wir sind nun
also nach vielen Jahrhunderten wieder in die Lage versetzt, das
Buch Jesus Sirach zu seinem griossern Teile im Urtext zu lesen.
Seine Kenntnis ermdoglicht es uns, das Buch an manchen Stellen
besser und richtiger zu verstehen, als dies nach der griechischen
Ubersetzung der Fall gewesen war. Die Ziircher Bibel in ihrer
grossen Ausgabe bietet es nun auch in einer neuen deutschen Uber-
tragung, die auf dem hebriaischen Urtext beruht, soweit er wieder

gefunden ist.
s * *

In den letzten Jahrzehnten sind die Papyrusfunde, wie sie
vor allem in Agypten gemacht wurden und noch weiter gemacht
werden, von grosster Bedeutung geworden. Sie haben uns eine
Menge von Urkunden aller Art, von religiosen Texten und zahl-
reiche Bruchstiicke von Werken — auch bisher unbekannten oder
verlorenen — antiker Schriftsteller geliefert, und die Papyrologie
ist zu einem wichtigen Wissenschaftszweig geworden. Aber auch
Teile biblischer Handschriften kamen zum Vorschein. Wenn es
auch zum Teil nur kleine Fragmente sind, so fiithren sie doch unsere
Kenntnis des Bibeltextes, vor allem des griechischen Alten und
Neuen Testaments, um Jahrhunderte weiter zuriick.

Die reichhaltigste und wichtigste Sammlung biblischer Pa-
pyrustexte sind die Chester-Beatty-Papyri. s handelt sich hier
um Bruchstiicke aussergewohnlichen Umfangs und besonders hohen
Alters. Sie tauchten im Jahre 1930 im Altertumshandel in Kairo
auf und wurden schliesslich von dem reichen amerikanischen, in
England lebenden Sammler Chester Beatty erworben. Sie sollen auf
einem Friedhof oder in einer Kirchenruine in der Néhe von Aphro-
ditopolis gefunden worden sein; vermutlich entstammen sie der
biblischen Bibliothek einer christlichen Gemeinde des 4.Jahrhun-
derts. Die Chester-Beatty-Papyri umfassen 190 Blitter, die elf ver-
schiedenen Codices des Alten und des Neuen Testaments angehoren.
Diese Handschriften stammen aus dem 2. bis 4. Jahrhundert n. Chr.
und reichen damit um zwei Jahrhunderte weiter zuriick als der
(Codex Sinaiticus und die anderen Pergamenthandschriften seiner
Zeit, die bis dahin die einzige Grundlage fiir unsere Kenntnis des
iltesten griechischen Bibeltextes gebildet hatten.

5) Marcus, The newly discovered original Hebrew of Ben Sira, Phila-
delphia 1931.



— 184 —

Neben dieser reichhaltigen Kollektion sind noch einige Einzel-
stiicke zu nennen, denen ein noch héheres Alter zugesprochen wird.
Im Jahre 1935 wurde ein Papyrusfragment aus der John-Rylands-
Library in Manchester ver6ffentlicht, das einige Verse des Johannes-
evangeliums enthilt und aus dem Anfang des 2.Jahrhunderts
stammt €). Damit ist es das dlteste bekannte Bruchstiick einer neu-
testamentlichen Handschrift. Es beweist, dass das Johannesevange-
lium schon bald nach dem Jahre 100 bis nach Agypten hin bekannt
war und demnach nicht erst im spatern 2. Jahrhundert geschrieben
sein kann, wie einige kritische Gelehrte (besonders der Tubmger
Schule) angenommen hatten.

In derselben Bibliothek zu Manchester befindet sich ein Bruch-
stiick des griechischen Alten Testaments, das man sogar ins 2. Jahr-
hundert v. Chr. datiert. Es enthélt Teile des 24. bis 28. Kapitels
des 5. Buches Moses und gilt als das dlteste bekannte Bruchstiick
einer Bibelhandschrift 7). Dieses Stiick entstammt einer sogenannten
Mumienkartonnage. Mit diesem etwas seltsam anmutenden Aus-
druck bezeichnet man die im Agypten der Ptolemiier- und Rémer-
zeit iibliche Umhiillung der Mumien mit einer Pappe, die aus auf-
einander geleimten Papyrusblittern hergestellt wurde; auf diese
Weise haben sich viele Schriftstiicke erhalten. Nicht viel jiinger ist
der 1946 veroffentlichte Papyrus Fouad (Inv. 266) mit einem Teil
des 31. und 32. Kapitels des 5. Buches Moses.

Fiir den hebriischen Bibeltext kannte man bis zu den neuesten
Funden in Paldstina nur ein einziges Stiick von annidhernd gleich
hohem Alter wie die erwidhnten griechischen Papyrusfragmente, den
in Cambridge liegenden Papyrus Nash. Er gehort nicht zu einer
eigentlichen Bibelhandschrift, sondern ist ein Fragment eines litur-
gischen Textes mit den zehn Geboten und dem Anfang des Schema
Jisrael, des auch heute noch im Gottesdienst der Synagoge eine
wichtige Rolle spielenden Bekenntnisses, das mit 5 Moses 6, 4 be-
ginnt. Der Amerikaner Albright will das Stiick ins 2. vorchristliche
Jahrhundert datieren, was aber von anderer Seite bestritten wird.
Kahle 8) hat immerhin mit plausiblen Griinden dargetan, dass der
Papyrus Nash noch vor der Zerstérung Jerusalems im Jahre 70
n. Chr. geschrieben sein muss.

%) Pap. Rylands 457, spiitestens um 150 n. Chr. anzusetzen.
) Pap. Rylands 458.
8) Kahle, Die hebriischen Handschriften aus der Hohle, 1951, 5 f.



— 185 —

Nun zu den neuesten Handschriftenfunden, von denen wir aus-
gegangen sind. Im Sommer 1947 — so stellt Harding in einem Bericht
in der Londoner Times vom 9. August 1949 den Hergang der Sache
dar — kam ein Beduine auf der Suche nach einer verlaufenen Ziege
zu der Hohle, die die unbekannten Schiitze barg. Er warf einen
Stein in die kreisrunde Offnung im Felsen. Da horte er etwas kra-
chen und brechen. Zunichst zog er sich erschrocken zuriick, kam
dann aber mit einem Kameraden wieder zu der Hohle. Die beiden
drangen in sie ein und entdeckten einige grosse Kriige, von denen
der eine durch den Steinwurf zerbrochen war. Die Kriige enthielten
Lederrollen, die mit einer den Entdeckern unbekannten Schrift be-
schrieben waren. Die Beduinen setzten sich dann mit Stellen in Ver-
bindung, von denen sie annehmen konnten, dass sie fiir solche
Funde Interesse haben wiirden. Wir wollen das lingere Hin und
Her der Verhandlungen, in die auch die Wirren des jiidisch-arabi-
schen Krieges mit hereinspielten, nicht weiter verfolgen ¢). Sie fiihr-
ten dazu, dass ein Teil der Rollen durch die American School of
Oriental Research in Jerusalem nach den Vereinigten Staaten und
ein Teil in den Besitz der Jiidischen Universitit in Jerusalem ge-
langte.

Wir haben bereits erwithnt, dass die Schriftrollen aus der Hohle
von Qumran nur teilweise biblische Texte enthalten. Die Mehrzahl
gehort dem eigenen Schrifttum der Sekte an, die ihren Mittelpunkt
in Chirbet Qumran hatte. Wir nennen im besondern die ,, Sekten-
regel”, die interessante Einblicke in die ordensmissige Organisation
dieser Gemeinschaft gibt; weiter eine eigenartige Schrift, die vom
., Kriege der Sohne des Lichtes und der Sohne der Finsternis® han-
delt; dann eine Sammlung von Hodajoth, d.i. von Dankliedern
nach Art der biblischen Psalmen, und einen Kommentar zu den
zwei ersten Kapiteln des Propheten Habakuk. So interessant diese
Schriften auch sind, vor allem fiir die Geschichte des Judentums kurz
vor und zu Beginn der christlichen Ara und damit fiir die religitse
und geistige Umwelt, in die das entstehende Christentum eintrat —
fiir unser Thema kommt direkt nur die zuletzt genannte Schrift in
Betracht, da sie der Erklarung jeweilen den zu deutenden Text
aus dem biblischen Buche Habakuk vorausgehen lisst. Er enthilt
einzelne Abweichungen vom iiberlieferten Wortlaut, und zwar sind

9) S. dariiber W. Baumgartner in Theol. Rundschau 1951, 101 ff.



— 186 —

es interessanterweise zum Teil Lesarten, die die moderne Textkritik
ihrerseits als die urspriinglichen vermutet hat 19).

Von allergrosster und einzigartiger Bedeutung fiir die Ge-
schichte des alttestamentlichen Textes sind aber die beiden Jesaja-
Rollen, von denen die erste das ganze Buch dieses Propheten, ab-
gesehen von kleinen Beschiadigungen, vollstindig enthilt, die zweite
unvollstindig erhaltene die Kapitel 41-66 fast unversehrt, dazu auf
einzelnen Fetzen noch Teile aus anderen Kapiteln des Buches. Mit
der ersten Jesaja-Rolle besitzen wir nun den vollstindigen he-
briaischen Text eines biblischen Buches aus einem Zeitraum, aus
dem bis jetzt nur das kleine Fragment des Papyrus Nash vorlag.

Nachdem die Kdmpfe in Palastina aufgehort hatten, ging man
an die systematische Untersuchung der Héhle, wo die Rollen ge-
funden worden waren, und gewann damit wichtige archiologische
Anhaltspunkte. Vor zwei Jahren ') wurde dann die anfangs er-
wahnte Ausgrabung auf Chirbet Qumran vorgenommen. Sie hat
ergeben, dass das dortige Zentrum der Sekte in der Hauptsache in
der Spanne zwischen dem Beginn unserer Zeitrechnung und dem
Jahre 70 n. Chr. bestand!?) — ein wichtiger Hinweis fiir die Datierung
der Handschriften.

Neue Uberraschungen brachte das Jahr 1952. In dem 18 km
siidlich von Chirbet Qumran gelegenen Wadi Murabba‘at durch-
forschte man eine Gruppe von Hohlen, in denen neue Funde ans
Licht traten 3). Diese Fundstitten haben keine Beziehung zu der
Sekte von Qumran. Sie dienten im zweiten jiidischen Aufstand der
Jahre 132-135 jiidischen Insurgenten zum Unterschlupf. Einige
wenige Bruchstiicke biblischer Texte wurden auch hier gefunden.
Von grossem historischem Wert sind aber die Dokumente aus dem
erwihnten Aufstand, die dort entdeckt wurden, darunter zwei Ori-
ginalbriefe des Simeon bar Kochba, des Fiihrers dieses ungliick-
seligen Aufruhrs 14),

Von Beduinen wurden dann aus der Gegend von Qumran wei-
tere Fragmente von Handschriften beigebracht. Dies gab den Anlass

1) 5. jetzt K. Elliger, Studien zum Habakuk-Kommentar vom Toten
Meer, Tiibingen 1953.

1) Im November und Dezember 1951, s. Revue Biblique 1953, 83 ff.

12) Noch genauere Daten ergab die zweite Ausgrabung im Frithjahr 1953
(s. Revue Biblique 1954, 231 ff.): Errichtung des Gebiiudes schon unter Jo-
hannes Hyrkan (135-104 v. Chr.).

13) Bericht in Revue Biblique 1953, 245 ff.

1) Ebd. 276 ff.



— 187 —

zur Erforschung einer Anzahl weiterer Hohlen bei Qumran und im
Wadi en-Nir (dem alten Kidrontal, das sich von Jerusalem zum
Toten Meer hinabzieht). Diese Nachforschungen haben eine ganze,
vorliufig noch nicht im einzelnen zu iiberblickende Fiille von hand-
schriftlichem Material mannigfacher Art beigebracht, darunter sehr
viele Bruchstiicke biblischer Biicher, vorab des Alten Testaments,
aber im Wadi en-Nir auch aus dem Neuen Testament. Man muss
die sukzessive zu erwartende Veroffentlichung von Proben aus die-
sen neu hinzugekommenen Funden abwarten, um weitere Schliisse
ziehen zu kénnen. Pére de Vaux von der Ecole d’Etudes Bibliques
in Jerusalem, der dariiber in der Revue Biblique %) berichtet, stellt
jedenfalls fest:,, Le butin qui a été recueilli. .. est d'un intérét con-
sidérable, qui dépasse probablement celui de la grande trouvaille
de 1947.%

Fiir unsere Darlegungen wollen wir uns vor allem an die erste,
vollstindige, der beiden Jesaja-Rollen halten, die uns jetzt durch
die Veroffentlichung Millar Burrows %) in vollem Umfange zur Ver-
fiigung steht. Fiir ihre Datierung legte sich ein Vergleich mit dem
mehrfach genannten Papyrus Nash nahe. Bestimmte Eigenarten
der Schrift ergaben, dass die Jesaja-Rolle eher noch ilter sein muss.
Da aber die hohe Ansetzung des Papyrus Nash durch Albright nicht
unbestritten ist, so ist man sich in diesem Punkte noch nicht ganz
einig. Die erwiihnten Ausgrabungsergebnisse von Chirbet Qumran
lassen jedenfalls den Beginn des 1. nachchristlichen Jahrhunderts
als dusserste Grenze nach unten zu; die am Anfang erhobenen Be-
denken, vor allem von seiten des Englinders Driver gegen eine allzu
hohe Datierung sind damit widerlegt 7). Viel wahrscheinlicher als
das Gegenteil ist es jedenfalls, dass die Jesaja-Rolle um einiges
vor der genannten Girenze geschrieben worden ist.

Was an der Schreibweise der Rolle sofort auffiel, war die un-
gewohnt hiufige Verwendung der vollen Vokalschreibung mittels
der Matres lectionis (Konsonantenbuchstaben, die zur Bezeichnung
gewisser Vokale verwendet werden). In dem iiberlieferten Bibeltext
werden diese in den iltesten Biichern am spirlichsten, in den jiin-
geren aber mit fortschreitender Haufigkeit angewendet. Da sie je-
doch im ganzen in den gegeniiber der Jesaja-Rolle um acht bis
o 15) [bd. 86; vgl. W. Baumgartner in Theol. Zeitschr, 1953, 469 ff.

16) The Dead Sea Scrolls of St. Mark’s Monastery, Vol. I, New Haven

1950.
17) Vgl. Baumgartner in Theol. Zeitschr. 1953, 472 f.: «Fast will es
scheinen, als wire damit die leidige Altersfrage entschieden.»



— 188 —

zehn Jahrhunderte jiingeren masoretischen Handschriften viel sel-
tener auftreten als in der Rolle, so ergab sich zunédchst das ver-
wirrende Bild, dass die nach allen anderen Indizien viel ilteren
Handschriften von Qumran in bezug auf die Vokalschreibung ein
anscheinend viel fortgeschritteneres Stadium aufweisen. Kahle 18) er-
klart diesen Sachverhalt so, dass in der Zeit nach der makka-
bédischen Erhebung im 2.Jahrhundert v. Chr. viele Juden wieder
Hebriisch zu treiben anfingen, denen diese Sprache neben der herr-
schenden araméischen Umgangssprache nicht mehr geliufig war.
Um ihnen das Lesen der hebridischen Texte zu erleichtern, habe
man eben damals begonnen, von der Beisetzung von Vokalbuch-
staben einen besonders reichlichen Gebrauch zu machen. Dem
gegeniiber haben die jlidischen Schriftgelehrten, die spater, in der
Zeit nach der Zerstéorung Jerusalems, daran gingen, den mass-
gebenden hebréischen Bibeltext festzulegen, die Verwendung der
Matres lectionis wieder auf ein weit geringeres Mass zuriickgefiihrt,
weil sie gich an alte Bibelhandschriften hielten, die darin dusserst
sparsam waren. Dazu kommt noch, dass nach der Einfithrung der
Vokalpunkte durch die Masoreten ein Bediirfnis nach der Vokal-
bezeichnung durch Matres lectionis nicht mehr vorlag, da die neue
Art der Vokalisierung viel genauer war, als wie es durch die Matres
lectionis zu erreichen war. Wir hitten also in der an Vokalbuch-
staben ungewdhnlich reichen Jesaja-Rolle nicht ein Endstadium,
sondern ein Zwischenstadium, dem gegeniiber dann durch die Aus-
bildung des masoretischen Textes wieder eine riicklaufige Bewegung
eintrat.

‘Was den Text der Jesaja-Rolle betrifft, so waren hier die Er-
wartungen ganz besonders gespannt. Denn wir haben hier ja zum
erstenmal einen ausgedehntern hebriischen Bibeltext aus der Zeit
- vor dessen Festlegung durch die Schriftgelehrten zur Verfiigung.
Wird dieser um so viele Jahrhunderte altere Text betrichtlich vom
masoretischen abweichen; wird er sich im besondern als der Text-
form niher stehend erweisen, welche uns die Septuaginta erschliessen
lisst ? — so war vor allem zu fragen. Da der Papyrus Nash eine der
Septuaginta nahe stehende Textgestalt aufweist, gingen die Er-
wartungen eher in letzterer Richtung. Die Veréffentlichung der
Jesaja-Rolle hat dies indessen nicht einfach bestitigt. Thr Text steht
sogar dem masoretischen viel niher, als man erwartet hatte. Die

19) Die hebriiischen Handschriften aus der Héhle 76 f.



— 189 —

Zahl der Abweichungen ist allerdings betrachtlich. Aber ihrer etwa
3500 sind rein orthographischer Natur und betreffen vor allem die
viel reichlichere Setzung der Vokalbuchstaben. Daneben bleiben
rund 1500, die den Sinn beriihren. Auch da handelt es sich zu einem
grossen Teil um unbedeutende Verschiedenheiten. Bei manchen
liegen offensichtliche Schreibfehler vor. Bei anderen kann man sich
fragen, ob sie den Lesarten des masoretischen Textes vorzuziehen
seien. Einige aber bedeuten entschiedene Verbesserungen und wer-
den in Zukunft von den Bibeliibersetzern und -erklirern zu beriick-
sichtigen sein ). Nur ein Teil davon aber geht mit der Septuaginta
zusammen, und gerade an manchen Stellen, wo man dies erwarten
wiirde, ist es nicht der Fall. In verschiedenen Fillen werden auch
Konjekturen, die die moderne Textkritik aufgestellt hat, bestitigt,
wie wir das schon fiir die Habakuk-Rolle festgestellt haben.

Es ist nun also nicht so, dass die Jesaja-Rolle einen schlechthin
bessern und urspriinglichern Text bieten wiirde als die masore-
tischen Handschriften. Es muss vielmehr den Gelehrten, die den
spiter verbindlich gewordenen hebriischen Bibeltext festgelegt
haben, zugestanden werden, dass sie recht sorgfiltig gearbeitet
haben und auch gute alte Vorlagen beniitzt haben miissen. Dennoch
bleibt der Ertrag aus der Jesaja-Rolle und den anderen Hand-
schriften von Qumran noch reichlich genug, und es wird noch viel
gelehrter Arbeit bediirfen, um ihn voll und ganz auszuwerten. Was
uns die Verdffentlichung und Bearbeitung der vielen neuen Text-
fragmente bieten wird, die vor allem im Laufe der beiden letzten
Jahre ans Licht getreten sind, lisst sich noch keineswegs ermessen.
Auf alle Fille darf getrost gesagt werden, dass mit den Funden von
Qumran eine neue Epoche fiir die Erforschung des alttestament-
lichen Bibeltextes und seiner Geschichte angebrochen ist.

* * %

Wir sind einen Weg gegangen, der uns durch ein Jahrhundert
von der Auffindung des Codex Sinaiticus durch Tischendorf bis zu
den Handschriftenfunden der letzten Jahre in Palistina gefiihrt
hat. Wir haben auf diesem Wege Halt gemacht bei einigen besonders
bedeutsamen Entdeckungen, ohne bei weitem nur alles einiger-
massen Wichtige zu erwihnen. Wir sahen, unter welch merkwiir-
digen, oft abenteuerlichen Umsténden und an was fiir oft recht

19) Die neueste Ausgabe der Biblia Hebraica ed. Kittel notiert die wich-
tigsten Varianten der Jesaja-Rolle.



— 190 —

unerwarteten und entlegenen Fundstellen, vom uralten Kloster in
der Sinaiwiiste iiber die jahrhundertelang vergessene Geniza einer
Synagoge bis zu den Hohlen in der einsamen Gegend am Toten
Meere, biblische Handschriften gefunden worden sind. Wir haben
dabei manche Einblicke in die Geschichte des Bibeltextes gewonnen
und die unterschiedlichen Verhaltnisse in der Uberlieferung des alt-
testamentlichen und des neutestamentlichen Textes darzulegen An-
lass gehabt. Hier angelangt, fragen wir nun: Was kénnen diese und
vielleicht in Zukunft noch zu erwartende Funde biblischer Hand-
schriften aufs Ganze gesehen bedeuten ?

Welche Wichtigkeit es fiir jedes Schriftwerk hat, es in mog-
lichst reiner und urspriinglicher Textgestalt zu besitzen, braucht
wohl nicht erst erklart zu werden. Nun ist aber die Bibel sowohl fiir
die Synagoge als fiir die Kirche weit mehr als nur Literatur. Sie
ist die Urkunde ihres Glaubens, die Grundlage ihres. Lebens, die
Richtschnur fiir das Denken und Verhalten ihrer Mitglieder. Das
Interesse an der Reinheit des Wortlautes ihrer heiligen Schriften
ist daher nicht bloss ein historisches oder dsthetisches; es ist ein
existentielles.

So begreift es sich, dass sich immer wieder das Bediirfnis ein-
stellte, die Bibel in einem auch im einzelnen zweifellos feststehenden
Wortlaut zu besitzen. Wenn die Synagoge und in ihrer Nachfolge
auch die christliche Kirche einen Kanon der heiligen Schriften auf-
gestellt hat, den sie fiir sich verbindlich hilt, so konnte es ja nicht
geniigen, Namen und Zahl dieser Schriften dusserlich abzugrenzen;
es musste sich auch das Verlangen nach einem kanonischen Texte
melden. Die Synagoge hat sich daher ihre masoretische Bibel in
miihseligster und erstaunlichster Kleinarbeit geschaffen und er-
halten; die griechische Kirche hat ihre Septuaginta, die lateinische
ihre Vulgata; der Protestantismus deutscher Zunge besitzt seine
Luther-Bibel und die anglikanische Kirche ihre Authorized Version
in englischer Sprache.

Hinter all diesen Gestalten des Bibeltextes steht ein durch die
Jahrhunderte gehendes heisses und andauerndes Sichbemiihen um
den Wortlaut der Heiligen Schrift. Die Einblicke in ihre Textge-
schichte, die wir nehmen konnten, zeigten uns aber auch, dass es
sich um eine Arbeit handelt, die in Wirklichkeit nie zu einem end-
giiltigen Abschluss gelangen kann. Die Bibel ist eben etwas zu Le-
bendiges, als dass sie sich ein fiir alle Male in das Gefiiss eines Nor-
maltextes einschliessen liesse, und dem ist gut so. Gewiss wiirde



— 191 —

sich mancher Protestant wohler und geborgener fiihlen, wenn er
sich einfach an seinen Luther, und mancher romische Katholik,
wenn er sich an seine Vulgata halten konnte. Aber ein solches Fest-
halten an einem einmal festgelegten Bibeltext miisste schliesslich
zu einer Erstarrung fithren. Es ist nicht zuletzt die immer wieder
notwendige Auseinandersetzung mit den Fragen der Textforschung,
die die Bibelwissenschaft lebendig erhilt und ihre Vertreter in
immer neue Konfrontation mit dem Bibeltext stellt.

Ist es aber nicht denkbar, dass wir eines Tages zum letzten Ziel
dieses Bemiihens kommen, das heisst, zu einer eindeutigen und end-
giiltigen Feststellung des Bibeltextes nicht in einer irgendwie und
irgendwann festgelegten Form, sondern in seiner urspriinglichen
Gestalt 2 Dies wiirde nun freilich bedeuten, dass wir die heiligen
Biicher nicht nur in Abschriften, sondern aus ihren primiiren Nieder-
schriften aus der Hand ihrer Verfasser selber kennten. Dafiir sind
allerdings die Aussichten dusserst gering. Wiire es schliesslich noch
denkbar, dass uns ein ganz besonders gliickliches Geschick die Ur-
schrift eines Paulus-Briefes oder eines Evangeliums schenkte, so
sind derartige Moglichkeiten fiir das Alte Testament so ziemlich aus-
zuschliessen.

Es ist dabei noch das Weitere zu bedenken, dass die meisten
biblischen Biicher nicht aus einem Guss entstanden sind. Sie haben
jedes seine eigene innere Geschichte. Wir wissen von den Quellen-
schichten, aus denen der Pentateuch im Laufe von Jahrhunderten
zusammengewachsen ist. Wir wissen, dass die vier Evangelien ihre
ahnlich komplizierte Entstehungsgeschichte hinter sich haben. Die
Bibelwissenschaft hat erkannt, wie die prophetischen Biicher des
Alten Testaments aus verschiedenen Sammlungen entstanden sind
und zum Teil mannigfache Erweiterungen erfahren haben. Wo wiire
nun die Urhandschrift anzusetzen, die fiir uns massgebend sein
konnte ¢ Wire es die erste Handschrift, die das betreffende Buch
in seiner jetzigen Gestalt darbote, und das heisst soviel wie die
Niederschrift durch einen Redaktor, der als letzter diese Gestalt
geschaffen hat ? Oder wiire es die oft um Jahrhunderte weiter zuriick-
liegende Niederschrift seiner urspriinglichen Bestandteile ? Was
miisste die Kirche fiir authentischer ansehen, eine vielleicht einmal
ans Licht tretende Handschrift, in der eine Vorstufe der kanonischen
Evangelien erhalten wire, oder die in den Kanon aufgenommene,
endgiiltig gewordene Fassung derselben ? Wer hier nach letzter und
urspriinglichster Dokumentierung verlangen wollte, der konnte



— 192 —

eigentlich erst zufrieden sein, wenn wir die Stimme Jesu selbst, auf
ein Tonband aufgenommen, héren kénnten. Damit streifen wir frei-
lich ans Absurde; aber wir wollen damit nur deutlich machen, dass
das Fragen nach der urspriinglichsten Bezeugung des Schriftwortes
zuletzt zu Unmoglichkeiten fiihrt.

Haben wir dies einmal eingesehen, so sind wir davor bewahrt,
unerfiillbare Forderungen aufzustellen. Wir werden aber nichts-
destoweniger dankbar sein fiir jeden Fund, der uns erméglicht, den
Bibeltext noch genauer, noch zuverlassiger festzulege . KEs muss
hier auch gleich gesagt werden, dass es kein Buch in der ganzen
Literatur des Altertums gibt, dessen Text uns so vielfach und trotz
allen einzelnen Unsicherheiten so gut bezeugt wire wie gerade die
Bibel. Aber es ist auch zu sagen, dass wir nie erwarten diirfen, ans
Ende zu kommen, das heisst zu einem Bibeltext, der nun der absolut
primére wire und der auch keinerlei zweifelhafte und schwer zu
deutende Stellen mehr enthielte. Es konnte ja selbst die originale
Niederschrift eines Paulusbriefes noch Schreibfehler enthalten, zu-
mal der Apostel seine Briefe nicht selbst geschrieben, sondern dik-
tiert hat.

Wer aber davon beunruhigt bleibt, dass der Bibeltext an manchen
Stellen unsicher ist, den weisen wir darauf hin, dass trotz solchen Un-
sicherheiten im Einzelnen der wesentliche Gehalt der Bibel eindeutig
feststeht. Die Abweichungen in der handschriftlichen Uberlieferung
einzelner Bibelstellen mogen im engern Zusammenhang nicht ohne
Bedeutung sein, sind aber nie von derartigem Gewicht, dass sie die
biblische Botschaft in ihrem Kern und Wesen ernstlich tangieren
wiirden. So kann denn der biblische Textforscher vom Wesentlichen
dieser Botschaft nichts hinwegnehmen, aber auch nichts dazutragen.
Er ist jedoch bemiiht, das Wort der Bibel auch in kleinsten Einzel-
ziigen immer klarer und urspriinglicher hervortreten zu lassen. Je
mehr und je dltere Handschriften ihm zur Verfiigung stehen, desto
weiter kann er auf diesem Wege kommen. Zu solcher fortschreitenden
Annéherung an den Urtext beizutragen und immer neu zur Ausein-
andersetzung mit dem Bibelwort anzuregen, das ist die zwar be-
schrinkte, aber doch eminent wichtige Bedeutung biblischer Hand-
schriftenfunde.

Bern. Albert E. Rithy




	Die Bedeutung biblischer Handschriftenfunde

